Zeitschrift: Beitrage zur nordischen Philologie
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Skandinavische Studien
Band: 42 (2012)

Artikel: "At i gerne laesse thenne bogh, icke for Luthers skyld, eller hans
leerdom, men for Ihesu Christi lerdom skyld" : zur Transmission von
Martin Luthers Betbiichlein in danischen Ubersetzungen der 1520er

Jahre
Autor: Dahlerup, Pil
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858112

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858112
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LAt i gerne laesse thenne bogh, icke for Luthers skyld, eller hans
lzerdom, men for |hesu Christi lerdom skyld“:

Zur Transmission von Martin Luthers Betblichlein in danischen
Ubersetzungen der 1520er Jahre

PiL DAHLERUP, KOPENHAGEN

Dinische protestantische Gebetbiicher des 16. Jahrhunderts beanspruchen auf den
ersten Blick kein literaturgeschichtliches Interesse, und entsprechend bescheiden
fallt daher die bisherige Forschung zu diesem Thema aus. Die griindlichste Untersu-
chung stammt vom Schweden Krister Gierow (Den evangeliska bénelitteraturen i
Danmark 1526-1575) von 1948 .

Nichtsdestotrotz ist gerade dieses Gebiet literaturhistorisch wichtig, insbeson-
dere aus einer transmissionshistorischen Perspektive. Der vorliegende Artikel be-
fasst sich mit der ersten Gruppe von Gebetbiichern, die Krister Gierow untersucht,
den dinischen Ubersetzungen von Martin Luthers Betbiichlein (1522).

Hermeneutische Uberlegungen

Die erste Transmission, von der in diesem Artikel die Rede sein soll, ist hermeneuti-
scher Natur. Luthers Betbiichlein ist eine religiose Schrift, wird im Folgenden jedoch
nicht mit den Prinzipien einer theologischen Hermeneutik gelesen. Das Ziel einer
solchen Hermeneutik konnte folgendermafien formuliert werden: ,It aims at under-
standing this universe as God's universe“ (Jeanrond, S. 8). Diese Perspektive kann
der Literaturwissenschaftler nicht zum Mafistab nehmen. Von einem theologischen
Standpunkt aus kann behauptet werden, dass die literaturhistorische Lektiire einer
religiésen Schrift von vornherein eine Fehllektiire darstellt. Man kann es jedoch
auch so formulieren, dass es sich prinzipiell um eine andere Lektiire handelt.

Eine iibergeordnete makro-hermeneutische Zielsetzung fiir eine literarische
Hermeneutik konnte darum so beschrieben werden: ,Ihr Ziel ist es, die kulturelle
Bedeutung der isthetischen Sprache zu verstehen.” Auf einer mikro-hermeneuti-
schen Ebene bedeutet die literarische Lektiire eines religiosen Textes eine formbe-
wusste Lektiire. Dabei richtet sich die Aufmerksamkeit auf die formgebenden Ele-
mente mit Hilfe von Methoden aus der Literaturanalyse. Dahinter steht die Auffas-
sung, dass der Inhalt eines Textes immer ein vermittelter und eine rein thematische
Lektiire folglich vertehlt ist.

Die mikro-hermeneutischen Probleme sind zahlreich und komplex. Hier wurde
die Vorgehensweise gewihlt, dass das Betbiichlein zuerst aufgrund der inhirenten
Pramissen des Textes selbst verstanden werden soll, bevor es in einem zweiten



86 Pil Dahlerup

Schritt unter einer ideologischen und isthetischen Perspektive untersucht wird.
Meine Analyse wird jedoch von einem iibergeordneten Ziel gelenkt. Die Absicht ist
nicht primir, theologisch nuancierte Ebenen im Betbiichlein aufzuspiiren, vielmehr
sollen in einem ersten Schritt die religiosen Hauptprinzipien erliutert werden, um
von dort aus in einem zweiten Schritt zu den ideologischen und asthetischen Pers-
pektiven tberzuleiten. Die erste Vorgehensweise fordert einen kundigen Leser, und
das hermeneutische Problem liegt darin, dass ein Literaturhistoriker theologisch
niemals genug wissen kann. Eine Losung fiir dieses Problem wire die Form einer
akademischer Diskussion, bei der die ,kundigeren Leser” die Liicken schliefen
konnten. Die ideologische Perspektive ist schon in sich problematisch. Warum soll
man den Text nicht in Frieden lassen? Die Antwort darauf wire, dass ein Leser der
Gegenwart das Recht hat, sowohl kritisch zu sein als auch dem Bewusstsein seiner
eigenen Zeit eine Stimme zu verleihen. Damit verbunden ist eine Aktualisierung des
Textes, die Méglichkeit, ihn in eine gegenwirtige intellektuelle Debatte einzubezie-
hen. Auflerdem kann ein moderner Kommentar zu den ideologischen Hauptaspek-
ten des Textes auch zeitgenossische, bisher iibersehene Perspektiven sichtbar wer-
den lassen. Eine ideologische Lektiire erfordert zuallererst Schliff und Sinn fir die
Proportionen. Das Ziel einer solchen Lektiire ist nicht zu zeigen, dass Luther anders
dachte als wir und ihm das vorzuwerfen. Die Absicht besteht vielmehr darin, in einer
zivilisierten Art und Weise ideologische Energiefelder aufzudecken. Auch diesbe-
ziiglich kann eine akademische Diskussion eventuelle Fehlschliisse korrigieren.

1.  Martin Luthers Betblichlein (1522)
Beschreibung

Eine neutrale Beschreibung von Luthers Betbiichlein kann ohne spezielle Vorausset-
zungen gegeben werden. Es wurde 1522 publiziert und besteht aus einem Vorwort,
in dem Luther fiir eine ,starke und gute Reformation® der katholischen Gebetstradi-
tion argumentiert. AnschliefSend gibt er eine Auslegung der Zehn Gebote, des Glau-
bensbekenntnisses sowie des Vaterunser. Darauf folgt ein Kommentar zum Ave Ma-
ria und zu den Passionsgebeten sowie eine Ubersetzung zweier Davidspsalmen. Jede
Form von eigentlicher Analyse und historischer Perspektivierung dieses Textes be-
inhaltet jedoch eine Reihe hermeneutischer Konsequenzen.

Luthers Vorarbeiten

Luther unternahm verschiedene Anlidufe, bevor er 1522 das Betbiichlein herausgab.
Zuvor hatte er 1520 Eine kurtz Form publiziert, das seine Auslegung der Zehn Ge-
bote, des Glaubensbekenntnisses und des Vaterunser enthilt. Schon vor dieser
Schrift hatte er in verschiedenen Predigten 1516 und 1517 die Zehn Gebote und das
Vaterunser behandelt. Das Betbiichlein kam in unzihligen Auflagen heraus, wobei es



Zur dénischen Transmission von Martin Luthers ,Betbiichlein” 87

jedes Mal erweitert und revidiert wurde. Es wurde in eine Reihe von Volkssprachen
iibersetzt und 1529 ins Lateinische.

Gattung

Luther nannte sein Buch Betbiichlein und polemisiert in seinem Vorwort gegen die
katholische Gebetstradition. Er hat es selbst so formuliert, dass der Text primar als
Gebetbuch oder als Buch iiber das Gebet aufzufassen sei. Dabei ist es eigentlich we-
der das eine noch das andere - es ist keine Sammlung von Gebeten, und es handelt
auch nicht primar vom Gebet, obwohl Krister Gierow es ,en bennebog uden ben-
ner” (ein Gebetbuch ohne Gebete) (Gierow, S. 10) nennt und die dinischen Uber-
setzungen des Betbiichleins im ersten Abschnitt seines eigenen Buches iiber die evan-
gelische Gebetsliteratur in Dianemark behandelt. Die Herausgeber der Weimarer
Ausgabe des Betbiichleins verbinden es ebenfalls mit dem Gebet, indem sie es mit
den beiden Reprisentanten fiir die katholische Gebetstradition vergleichen, gegen
die Luther im Vorwort vornehmlich polemisiert, nimlich Hortulus animae und die
Birgitta-Gebete. Die Herausgeber betonen dabei die zahlreichen Aufzihlungen der
Stinden und Tugenden in der katholischen Tradition, wie die Sieben Gaben des
Heiligen Geistes, die drei gottlichen und die vier evangelischen Tugenden, die acht
Seligpreisungen usw. und erwihnen die vielen verschiedenen Mariengebete, Heili-
gengebete und Ablassversprechungen, die besonders zahlreich in den Birgittagebe-
ten auftreten. Dies stellt zwar eine verniinftige Vergleichsgrundlage dar, doch geniigt
diese nicht.

Luthers Buch ist eine Abrechnung mit der katholischen Gebetstradition, und um
hier eine ,Reformation” durchzufithren, macht er den Umweg iiber die Zehn Ge-
bote, das Vaterunser und das Glaubensbekenntnis. Man kann dies so verstehen, dass
er zunichst die Grundlagen der christlichen Lehre verdeutlichen will, bevor er erkla-
ren kann, wie man sich dem Gebet gegeniiber verhalten soll. Deshalb platziert er
sich in einer anderen Tradition, namlich in der christlichen Katechismustradition. Die
Herausgeber der Weimarer Ausgabe erwihnen, dass man im Betbiichlein ,eine Art
Katechismus“ (WA 10.2, S.336) sehen kann, aber sie vergleichen es nicht mit der
Katechismustradition vor Luther. Diese wiederum wird im einleitenden Abschnitt
von Josef Jungmanns Katechetik (1953) kurz beschrieben. Unter dem Begriff ,Kate-
chismus“ (das Wort wurde damals noch nicht gebraucht) kann eine kirchliche Er-
ziehung von Erwachsenen oder Kindern hinsichtlich der grundlegenden Elemente
des Christentums verstanden werden. Das Wort Erziehung signalisiert, dass es um
mehr als um ein Schulfach geht; es handelt sich eher um eine Art von Lebenslehre,
die auch den Teil der Moral umfassen soll, fir den die Kirche die Verantwortung
tragt. Im Spatmittelalter wurde die Kenntnis dieser Katechismuserziehung durch die
Eltern und die Paten vermittelt, indem diese am Gottesdienst teilnahmen, und ins-
besondere auch im Zusammenhang mit der Beichte, wo der Beichtvater durch ver-
schiedene Fragen kontrollieren konnte, ob der Beichtende die zentrale christliche
Lehre kannte, etwa: ,Glaubst du an den Vater, den Sohn und den Heiligen Geist?“,



88 Pil Dahlerup

,Glaubst du, dass diese drei sowohl drei Personen als auch eine sind?“ Mit der Erfin-
dung des Buchdrucks entwickelten sich diese Fragen zu kleinen Beichtbiichlein, die
der Vorbereitung auf die Beichte dienen sollten. Diese Biicher, von denen einige fiir
Laien, andere fiir Priester bestimmt waren, hatten gewdhnlich die Zehn Gebote und
die Auslegung derselben als Hauptteil und waren ausgeprigt moralisierend. Sie tru-
gen charakteristische Titel wie: Christenspiegel, Seelenwurzgirtlein, Der Seele Trost,
Die himmlische Fundgrube oder Die Himmelsstrasse. Diese enorm verbreitete Gattung
wurde von Thomas N. Tentler in seinem Buch Sin and Confession on the Eve of the
Reformation (1977) griindlich untersucht.

Der erste gedruckte deutsche Katechismus war Dietrich Koldes Christenspiegel,
der 1470 in K&oln erschien. Kolde (1435-1515) war zunichst Augustinerménch, trat
jedoch spiter dem Franziskanerorden bei. Er wurde an der Universitit zu Kéln aus-
gebildet, hielt sich 1485-1490 in Briissel auf und kehrte dann nach Kéln zuriick, wo
er bis zu seinem Tod als Priester wirkte. Sein Katechismus wurde von der Theologi-
schen Fakultit der Universitit zu Koln anerkannt. Die Schrift kam vor 1500 in neun-
zehn und nach 1500 in einundzwanzig Ausgaben heraus (vgl. Janz, S. 7f.). Sein Kate-
chismus wurde in zahlreiche europiische Sprachen ibersetzt, weshalb er als
reprisentativ fiir den spatmittelalterlichen Katechismus angesehen werden kann. Er
wendet sich an die gewohnlichen Menschen; alle, die lesen kénnen, werden hierin
aufgefordert, laut zu lesen fiir die des Lesens Unkundigen, etwa die Eltern fiir ihre
Kinder. Das Buch ist folgendermaflen aufgebaut:

- Vorwort. Einleitung zum Glaubensbekenntnis (Kap. 1)

- Glaubensbekenntnis (Kap. 2-3)

- Gebet iiber den Glauben (Kap. 4)

- Die Zehn Gebote (Kap. 5-12)

- Die fiinf Gebote der Kirche (Kap. 12)

- Die sieben Todsiinden (Kap. 13)

- Die neun fremden Siinden (Kap. 14)

- Offene und stumme Siinden (Kap. 15)

- Die sechs Siinden gegen den Heiligen Geist (Kap. 16)

- Die Siinden der Zunge (Kap. 17)

- Sechs Bedingungen fiir Gottes Vergebung (Kap. 18)

- Sieben Punkte, die sagen kénnen, ob sich ein Mensch in der Gnade befindet
oder nicht (Kap. 19)

- Instruktionen die Reue betreffend (Kap. 20)

- Beichte (Kap. 21)

- BuBle (Kap. 22)

- Morgengebet (Kap. 23)

- Uber das Héren der Messe (Kap. 24)

- Uber das innerliche Beten (Kap. 25)

- Vaterunser, Ave Maria und Stundengebete (Kap. 26)

- Gebet fiir die Heiligen Sakramente (Abendmahl, Kap. 27)



Zur dénischen Transmission von Martin Luthers , Betbiichlein” 89

- Gebete des HI. Gregor (Kap. 28)

- Mariengebet (Kap. 29)

- Gebet mit Dank fiir den Tag (Kap. 30)

- Tischgebet (Kap. 31)

- Gebet, wenn der Glockenschlag erklingt (Kap. 32)

- Gebet zur Schlafenszeit (Kap. 33)

- Die sieben Werke der Barmherzigkeit (Kap. 34)

- Die sieben Gaben des Heiligen Geistes (Kap. 35)

- Die acht Seligpreisungen (Kap. 36)

- Sieben tigliche Dinge zu erinnern (Kap. 37)

- Neun Dinge, die zur Siinde verleiten (Kap. 38)

- Wie schwangere Frauen sich selbst und das Kind beschiitzen sollen (Kap. 39)
- Wie Eltern ihre Kinder erziehen sollen, so dass diese erlést werden (Kap. 40)

- Wie man Maria zu einem Mantel der Barmherzigkeit machen kann (Kap. 41)
- St. Salvators Brudergesellschaft (Kap. 42)

- Marienpsalter, Rosenkranz und Rosenkranzgesellschaft (Kap. 43)

- Vom rechten Sterben (Kap. 44)

- Die drei Ratschlige des HI. Bernhard gegen den Teufel (Kap. 45)

- Fiinf Zeichen, an denen man einen guten Christen erkennt (Kap. 46).

Ein solcher Katechismus ist eine wichtige Voraussetzung fiir das Verstindnis von
Luthers Betbiichlein, weshalb es verwunderlich ist, dass Luther nicht selbst auf diese
spatmittelalterlichen Katechismen hinweist.

Gottfried von Ghemen gab ca. 1500 ein spatmittelalterliches Beichtbuch auf Di-
nisch heraus, Modus confitendi (nur der Titel ist lateinisch). Das Buch ging verloren,
sein Inhalt existiert jedoch in Abschrift. Es stellt leichtverstindliche Fragen zum
Glaubensbekenntnis, zu den Geboten und zum Vaterunser und erldutert die gingige
Liste der aufzihlbaren Tugenden und Siinden. (Es handelt sich moglicherweise bei
diesem Buch um eine dinische Ubersetzung von Andreas de Escobars sehr verbrei-
teter Schrift Modus confitendi, welche im 15. Jahrhundert in 86 verschiedenen Aus-
gaben in dreiundzwanzig Lindern herausgegeben wurde [vgl. Tentler, S. 39ff.]).

Das Vorwort

Luther beginnt mit der Formel ,Gnad und frid allen meynen lieben herrn und bru-
dern ynn Christo“. Anschliefend bezeichnet er die vorhandenen Gebetbiicher -
»Die bettbuchlin, darynnen o mancherley iamer von beychten und sunde tzelen,
Szo unchristliche narheyt ynn den gepettling tzu gott unnd seynen heyligen, [ ... ].“
(WA 10.2, S. 375) — als etwas vom Schidlichsten, Teuflischsten und Betriigerischs-
ten, dem christliche Menschen ausgesetzt seien. Eine ,starke, gute Reformation®
dieser Gattung sei notwendig, er habe jedoch nicht die Zeit, eine solche griindlich
durchzufithren, weshalb er als Beginn nur ,difle eynfeltige Christliche form und
spiegel die sund tzuerkennen unnd tzu beten” (WA 10.2, S.375) sende. Nachher



90 Pil Dahlerup

folgt ein Abschnitt, den er ,Vorrede® nennt und worin er die Zehn Gebote, das
Glaubensbekenntnis und das Vaterunser als das einzige bezeichnet, was ein gewohn-
licher des Lesens unkundiger Mensch fiir seine Seligkeit wissen miisse. Luther sagt
tiber diese drei Texte, dass die Zehn Gebote angeben, was ein Mensch tun und un-
terlassen solle, das Glaubensbekenntnis zeige, woher der Mensch die Kraft be-
kommt, wenn er einsieht, dass er die Gebote von selbst nicht einhalten kann, und
das Vaterunser schliefllich zeige, wie ein Mensch dennoch versuchen soll, die Gebote
einzuhalten. Luther benutzt eine medizinische Metapher: Die Zehn Gebote lehren
den Menschen, seine Krankheit (Siinde) zu erkennen, das Glaubensbekenntnis gibt
das Heilmittel an (Gnade), und das Vaterunser lehrt den Menschen, wie er durch
demiitiges und innerliches Gebet sich die Gnade und das Einhalten der Gebote
wiinschen soll. ,Das sind die drey dingk yn der gantzen schrifft* (WA 10.2, S. 377).

Wie man sieht, ist das, was Luther hier prisentiert, in hohem Mafle ein Kate-
chismusprogramm. Er benutzt sogar den Ausdruck ,Spiegel”, womit er indirekt auf
Koldes Christenspiegel verweisen kann, ganz sicher jedoch auf die verbreitete ,Spie-
gelgattung®, deren Absicht in der Regel war, dem Menschen entweder vorzufiihren,
was er sein konnte oder das, was er gerade nicht sein sollte.

Bereits die Vorrede zeigt Neues, enthilt jedoch auch einige traditionelle Ele-
mente wie etwa die ,Spiegelgattung® mit ihrer Spiegelmetaphorik oder die medi-
zinische Metaphorik, welche beide in der Beichtliteratur weit zuriickverfolgt werden
konnen (Mc Guire, S.461). Auch von den Humanisten wurden sie oft gebraucht,
z.B. von Erasmus von Rotterdam in seinem Firstenspiegel Institutio principis chri-
stiani (1516), der 1522 von Poul Helgesen ins Dinische iibersetzt wurde.

Autorstimme

Die erzihlende Stimme in Luthers Vorwort spricht mit absoluter Autoritdt. Sie be-
zeichnet sich mit ,Ich“ und hat es nicht notig, sich gegeniiber den Adressaten, ade-
lige Sympathisanten (,liebe Herren“) und reformatorische Geistliche (,Briider in
Christus), vorzustellen. ,Ich“ verweist ohne jeden Zweifel auf Luther selbst, dessen
Name auf dem Titelblatt steht. Dieses ,Ich” braucht fiir seine Behauptungen nicht
zu argumentieren. Es kann ohne weiteres mit gleichgesinnten Lesern rechnen, wenn
von den ,teuflisch inspirierten” katholischen Gebetbiichern die Rede ist, die es zu
vernichten oder zu reformieren gelte. Luthers absolute Autoritit zeigt sich auch
darin, dass er sich nicht vorstellen kann, andere konnten die Arbeit fiir ihn ausfiih-
ren. Er hat die Zeit nicht, um die Gebetbiicher wirklich zu reformieren, aber dies an
andere zu delegieren, kommt nicht in Betracht. Stattdessen miissen sich die Adressa-
ten des Betbiichleins mit einer vorldufigen Ermahnung begniigen. Der Sprechende
zieht keine anderen Autorititen herbei aufler Jesus, der das Vaterunser begriindete
(Matth. 6.5-15), und Gott selbst, der iiber die Zeit des Ichs verfiigt. An spiterer Stel-
le im Betbiichlein, wenn Luther ein ,Ich“ oder ein ,Wir” sich im Gebet aussprechen
lasst (es gibt wirklich Gebete im Buch), fallen diese Stimmen mit derjenigen Luthers



Zur ddnischen Transmission von Martin Luthers ,Betbiichlein® 91

zusammen. In Bachtins Terminologie kann Luthers Stimmfithrung ,monologisch”
genannt werden.

Diese Stimmfiihrung kann man mit Luthers Selbstbewusstsein erkliren, sie kann
jedoch auch als Ausdruck fiir seine iibergeordnete Hermeneutik verstanden werden.
Diese lasst sich als radikalen Bruch mit der Verpflichtung zur Einbeziehung der
»Tradition“ sehen, also das, was wir als ,Forschungslage” bezeichnen wiirden. Lu-
ther fithrte eine neue Auslegungspraxis ein, eine grundlegend andere Auffassung des
Auslegenden (Interpreten) und eine andere Sichtweise beziiglich der Autoritit und
Legitimierung des Textverstindnisses. Fiir ihn war Gottes Wort, so wie es vom ein-
zelnen Leser nach wiederholter und akribischer Lektiire verstanden wird, das einzige
Kriterium (Jeanrond, S. 30f.). Trotzdem war Luther der Auffassung, es brauche ei-
nen theologisch geschulten Leser zur Anleitung des gewdhnlichen Lesers. Einen
solchen theologischen Leser, der nur Gott gegeniiber verantwortlich ist, stellt im
Betbiichlein Luther selbst dar.

Man kann das mit Dietrich Koldes Autorstimme im Christenspiegel vergleichen.
Er versichert sich der Tradition zur Legitimierung seines Textes: Dieser ist ,zusam-
mengesetzt aus vielen Heiligen Werken“ (Janz, S.31), und iiber Kolde selbst heisst
es: ,Dieser Bruder ist derjenige, der das Werk zuginglich gemacht hat®. Er wiinscht,
die Leser mogen fiir ihn beten. Kolde weist tiberall auf andere Autorititen hin; den
Abschnitt tiber das Glaubensbekenntnis etwa leitet er mit folgenden Worten ein:
»Because Saint Augustine once says that the creed is a foundation of all virtue and an
origin of human blessedness ...“ (zitiert bei Janz, S.33). Der danische Modus con-
fitendi empfiehlt dem Priester, sich auf das Niveau des Biiflers zu begeben mit Wor-
ten wie: ,Broder, blues ikk at kendes [vedkende dig] dine synder, thi at jeg er og en
syndere.” (S. 1; Bruder, schime dich nicht, deine Siinden einzusehen, denn auch ich
bin ein Siinder.)

Aufbau

Luthers ,Spiegel” beginnt mit dem Negativen und veridndert damit den traditionel-
len Aufbau mittelalterlicher Katechismen, die die Reihenfolge Glaubensbekenntnis
— Vaterunser — Zehn Gebote aufweisen (der Christenspiegel hat dagegen die Reihen-
folge Glaubensbekenntnis — Zehn Gebote — Vaterunser). Der Gedankengang hinter
diesem Aufbau ist, dass der Glaube den Empfang der Gnade erméglicht, welche
wiederum die Einhaltung der Zehn Gebote bewirkt (Janz, S. 17). Luther verdndert
die Reihenfolge in Ubereinstimmung mit seiner Auffassung vom Menschen. Die
Zehn Gebote, die der Mensch nicht einhalten kann, lassen ihn seine grundsitzlich
siindige Existenz (Jungmann, S.20) und sein Glaubensbediirfnis erkennen. Hieraus
wird ersichtlich, dass ein scheinbar so gleichgiiltiger Faktor wie der Aufbau mit Be-
deutung aufgeladen ist und dass Luthers Transformation des mittelalterlichen Kate-
chismus sich bereits darin zeigt, dass er im Betbiichlein die Zehn Gebote als Erstes

anfiihrt.



92 Pil Dahlerup

Luthers Aufbau ist im Ubrigen gekennzeichnet durch eine durchgreifende Ver-
einfachung. In Eine kurtz Form findet man nur noch die drei grundlegenden Texte:
die Gebote, das Glaubensbekenntnis und das Vaterunser. Alles andere wurde entwe-
der weggelassen oder in die Haupttexte hineingenommen (etwa einige Siindenauf-
rechnungen, die sich bei den Geboten befinden). Im Betbiichlein hat Luther die Tak-
tik gedndert. Anstatt einfach stillschweigend die gesamte Marienverehrung aus-
zulassen, argumentiert er nun gegen diese, und dhnlich verfahrt er auch mit den Pas-
sionsgebeten und einigen Psalmen.

Die Zehn Gebote

Die Zehn Gebote stehen im Alten Testament (2. Buch Mose, Kap. 20). Luthers
tibergeordnete hermeneutische Vorgehensweise ist hier — wie auch in seinen ande-
ren Bibelauslegungen — die Einnahme einer christologischen Perspektive. Die Zehn
Gebote, meint Luther, sagen das gleiche wie Jesus: ,Du sollst deinen Herrn Gott
lieben und du sollst deinen Nichsten lieben wie dich selbst“ (Matth. 22. 37-40).
Man konnte meinen, Luthers Sichtweise der Zehn Gebote mit dieser christologi-
schen Hermeneutik sei seine eigene reformatorische Erfindung. Es zeigt sich jedoch,
dass sich die Reduktion auf zwei grundsitzliche Gebote schon im Christenspiegel
(S. 48f.) findet, wo nicht auf Jesus verwiesen wird, sondern auf das sechste Kapitel
im 5. Buch Mose. Luther findet also die zwei grundlegenden Gebote im Neuen,
Kolde dagegen im Alten Testament.

Der grundsitzliche Unterschied ist wie gesagt die Platzierung der Zehn Gebote
bei Luther an erster Stelle im Katechismus. Eine tausendjahrige Tradition ist damit
gebrochen. Nicht mehr der Glaube ist Ausgangspunkt, sondern die Siinde. Die Zehn
Gebote zeigen dem Menschen, wie siindig er ist, denn er muss einsehen, dass er sie
nicht einhalten kann. Der Hauptzweck der Zehn Gebote ist es, den Menschen zu
dieser Erkenntnis zu fiihren.

In der Auslegung der Zehn Gebote folgt Luther in mancherlei Hinsicht der
spatmittelalterlichen Tradition. Wie der Christenspiegel kommentiert er die Zehn
Gebote sehr ausfiihrlich und verwendet auch den dreifachen Aufbau mit der Ausle-
gung der Gebote, dem Verweis auf die Konsequenzen einer Verfehlung und schlief3-
lich diejenigen des Einhaltens. Dariiber hinaus gibt es auch grofie Ubereinstimmung
beziiglich des Gewichts der Morallehre und in der Auslegung der einzelnen Gebote.
Selbst in Luthers spiterer Schrift Der kleine Katechismus von 1529 findet der Jesuit
Jungmann: ,Inhaltlich hielt sich Luther ziemlich treu an die alten Formeln“ (Jung-
mann, S. 19).

Luther teilt die Zehn Gebote in drei Hauptgruppen ein, wobei die Gebote eins
bis drei vom Verhiltnis des Menschen zu Gott handeln, die Gebote vier bis acht
vom Verhiltnis der Menschen untereinander und die Gebote neun bis zehn von der
tibergeordneten Erkenntnis der Siindhaftigkeit des Menschen.

In der Auslegung des ersten Gebots (,,Du sollst keine anderen Gétter neben mir
haben) legt Luther den Akzent auf das Verbot jeder Form von Zauberei und fiithrt



Zur dinischen Transmission von Martin Luthers ,Betbiichlein” 23

ausfithrliche Beispiele verwerflichen Aberglaubens an. In der Sicht auf Zauberei liegt
Luther ganz auf der Linie mit dem Christenspiegel und dem Modus confitendi. Man
kann sagen, dass der Christenspiegel pidagogischer vorgeht, indem die Auslegung des
ersten Gebots mit einer Erklirung beginnt, wonach der Mensch Gott iiber alle Din-
ge lieben soll (wie auch die Heiligen, Maria und die Engel), erst danach wird dazu
ibergegangen, vor Zauberei zu warnen. Luther geht gleich zur Zauberei iiber, womit
er sozusagen die elementare, schlichte Auslegung des Gebots auslisst. Nach dem
Abschnitt iiber die Zauberei erklart Luther das erste Gebot als Pflicht des Menschen,
sich Gottes Willen zu unterziehen und geduldig alle Schicksalsfiigungen zu tragen.
Die Auslegung der anderen Gebote folgt dem gleichen Muster. Der Christenspiegel
dagegen beginnt mit einer Erklirung der einfachen Bedeutungen des Gebots, um
anschliefend zu den davon abgeleiteten Bedeutungen iiberzuleiten. Luther hin-
gegen geht direkt zu den abgeleiteten Bedeutungen. Beim fiinften Gebot (,,Du sollst
nicht téten“) ergibt sich daraus die absurde Konsequenz, dass Luther das Verbot des
Totens selbst iiberhaupt nicht kommentiert, hingegen alle moglichen Formen von
Zorn gegeniiber dem Nichsten. Der Unterschied der Rezipienten kann vermutlich
diese Divergenz erkliren: Luther schreibt fiir Gleichgesinnte und meint vermutlich,
die einfache Bedeutung sei keines Kommentars wert. Das vierte Gebot wird in bei-
den Biichern als Gehorsamspflicht gegeniiber jeder Obrigkeit ausgelegt.

Die Auslegung des sechsten Gebots, das die Sexualmoral behandelt, erheischt be-
sonderes Interesse. Luther unterscheidet sich auch hier nicht von seinem Vorginger,
und dieser ist wiederum deutlicher als Luther. Kolde vertritt u.a. klar die Ansicht,
jede Form von sexuellem Lustgefiihl (wie es die Tiere haben) streite gegen das sechste
Gebot (Janz, S.59). Kolde ist zudem deutlicher im Ausmalen der verschiedenen
Ubertretungen. Zusammenfassend kann iiber das sechste Gebot gesagt werden, dass
es Ermahnungen enthilt, nur mit seinem Ehepartner Geschlechtsverkehr zu haben
und nur mit der Absicht, Kinder zu zeugen. Auflerdem enthilt das Gebot Vorschrif-
ten, mit wem man keinen Beischlaf haben darf und Vorschriften beziiglich der Art
des sexuellen Umgangs. Dariiber hinaus verbietet das Gebot den Umgang mit sowie
das Vermieten von Zimmern an unziichtige Personen, desweiteren unziichtige Bii-
cher und Bilder, begehrliche Blicke, iibermifiges Essen und Trinken, Nichtstun,
uberfliissigen Schmuck sowie alle Formen von Kuppelei.

Die verschiedenen Verbote beziiglich sexuellen Verhaltens konnen Philippe Ari-
&s zufolge auf Paulus zuriickgefiihrt werden (1. Kor. 6. 9-10 und 1. Tim. 1. 9-10).
Dort wird zwischen vier sexuellen Hauptsiinden unterschieden. Die Vulgata nennt
sie fornicari, adulteri, molles und mascularum concubitores. Luther bezeichnet sie wie
folgt in seiner Bibeliibersetzung: ,Hurer, ,Ehebrecher®, ,Weichlinge“ und ,Kna-
benschinder (die dinische Bibeliibersetzung von 1992 hat ,molles” weggelassen).
Philippe Ariés erklirt die Gruppen folgendermafien: fornicari bezeichnet diejenigen,
die Umgang mit Prostituierten haben oder sich selbst prostituieren, adulteri sind
Minner, die mit der Ehefrau eines anderen Beischlaf haben oder Ehefrauen, die sich
von einem anderen Mann beschlafen lassen. Molles bedeutet Passivitit, Schwachheit
oder Demiitigung und bezeichnet eine passive sexuelle Rolle, Masturbation, Hinaus-



94 Pil Dahlerup

zogern des Hohepunktes etc. Homosexualitit bezieht sich nur auf Minner. Ariés
zufolge sind mit Paulus die drei Siulen etabliert, die die westliche Sexualmoral kons-
tituierten, nidmlich die Einstellung zur Ehe, zu demiitigenden sexuellen Praktiken
und zur Homosexualitat. Luther folgt wie seine mittelalterlichen Vorganger Paulus’
Sicht auf die Sexualmoral. Aries verweist in einer historischen Perspektive auf Paul
Veynes Untersuchungen der Sexualmoral im antiken Rom. Dort war es fiir einen
typischen romischen Aristokraten akzeptiert, mit seiner Ehefrau Beischlaf zu haben,
ebenso auch mit seinen weiblichen Sklaven, seinen persdnlichen Sklavenjungen
sowie mit anderen Knaben. Das einzige, was er unterlassen sollte, waren molles, Skla-
venattitiidden, die eines freien Mannes unwiirdig waren. Dieser romische Blick auf
sexuell demiitigende Praktiken ist in die christliche Sexualmoral eingeflossen.

Luther brach mit Vielem, jedoch nicht mit der Sexualmoral (dass er nicht an das
katholische Keuschheitsideal glaubte, ist etwas anderes). Hingegen brach er mit der
Vorstellung, wonach missgestaltete Kinder, Sturmfluten und andere Ungliicke einer
Ubertretung des sechsten Gebots zu schulden seien. Im Gegensatz zu Kolde (z.B.
Janz, S. 59) erwihnt er keine solchen Folgen. Er kommt auch nicht auf die Pflicht
des Beichtvaters zu sprechen, die Beichtenden iiber ihre sexuellen Stinden auszufra-
gen. Jean Gersons De arte audiendi confessiones von ca. 1406 ist diesbeziiglich ein
Hauptwerk.

Von Luthers Auslegungen der anderen Gebote kann diejenige des siebten Ge-
bots (,Du sollst nicht stehlen) erwihnt werden. Luther versteht es als Verbot jeg-
licher Form von Betrug im Handel und in finanziellen Dingen, wobei besonderes
Gewicht auf die Siindhaftigkeit von Zinsen und Wucher gelegt wird. Auch in diesem
Punkt folgt Luther der christlichen Tradition, die dem Gedanken, dass etwas aus
nichts erschaffen werden kann, nichts abgewinnen kann, weil das nur Gott vorbehal-
ten ist. Die beiden letzten Gebote des Dekalogs sieht Luther als Ausdruck der grund-
legenden Begehrlichkeit des Menschen an, weshalb es notwendig sei, dagegen Ge-
setze zu erlassen. Besonders diese beiden Gebote konnten den Menschen tiber seine
angeborene Siindigkeit belehren, die er aus eigener Kraft nicht tiberwinden kann.

Die Auslegung der Zehn Gebote, will sagen die christliche Morallehre, nimmt bei
Luther wie schon bei seinen Vorgingern den grofiten Raum ein.

Das Glaubenbekenntnis

Wihrend die Zehn Gebote ein alttestamentlicher Text sind, handelt es sich beim
Glaubensbekenntnis um eine Zusammenfassung verschiedener neutestamentlicher
Textstellen, etwa Philipp. 2. 5-11. Das nicino-konstantinopolitanische Glaubensbe-
kenntnis wurde auf den Konzilen in Nicda 325 und in Konstantinopel 381 formu-
liert. Man kann ein wenig bissig bemerken, dass Luther hier also sehr wohl eine
kirchliche Tradition iibernimmt.

Das Glaubensbekenntnis beansprucht im Christenspiegel nur knapp fiinf Seiten,
gegeniiber fiinfundzwanzig Seiten fiir die Zehn Gebote. Es steht zuvorderst im Buch
und wird mit einer kurzen Einleitung er6ffnet, in der auf die Worte Augustins hin-



Zur déinischen Transmission von Martin Luthers ,Betbiichlein” 95

gewiesen wird, wonach der Glaube die Grundlage fiir die Tugend und die mensch-
liche Gliickseligkeit sei. Es wird jedem Menschen empfohlen, das Glaubensbekennt-
nis oft mit dem Mund auszusprechen und es im Herzen zu bedenken. Es wird unter-
strichen, dass ,we are obliged to believe not only the twelve articles and points, but
also everything that is proclaimed in the Bible for our belief, and everything that the
holy Church commands us to believe.” (Janz, S. 33). Nach der Wortfolge des Glau-
bensbekenntnisses steht seine Auslegung. Das Credo wird so eingeleitet:

I believe that there is but one God. I believe that he is almighty, the one who knows all
things, and that he is distinguished in three persons, namely in the Father, the Son, and
the Holy Spirit. I believe that God made all things from nothing, and that he governs
the world in all things, and that he gave to all men a beautiful and noble soul that he
graciously formed according to his own image and likeness. I believe that he intends to
give eternal life to those who keep his commandments and eternal damnation with the
evil angels to those who do not keep his commandments — —.

(Janz, S. 35)

Nach der Auslegung steht ein Gebet zu Gott mit der Bitte um einen starken Glau-
ben: ,0 my God and my Lord, O compassionate God, I, a poor human, confess be-
fore you and all your dear saints that I want to live and die as a good Christian in this
most holy faith with your aid and mercy; [ ... ].“ (Janz, S. 38)

Im Vergleich zu seinen mittelalterlichen Vorgingern vereinfacht Luther auch
hier erheblich. Traditionell gab es zwolf Glaubensartikel, Luther reduziert sie auf
drei: Der Glaube an den Vater, den Sohn und den Heiligen Geist. Aulerdem stellt er
das Glaubensbekenntnis von der ersten Stelle an die zweite der grundlegenden
christlichen Texte. Er beginnt, indem er seine Einteilung in drei Artikel begriindet,
und erklért anschliefend das Wort ,Glaube“: Es kann bedeuten, dass wir glauben,
dass das, was iiber Gott, iiber ,den Tiirken [im Sinne von ,Heide“], den Teufel und
die Holle” gesagt wird, richtig ist. Aber an Gott zu glauben bedeute, dass wir uns ihm
voll und ganz hingeben ,in seine Hinde und seinen gottlichen Willen®. Luther leitet
das Glaubensbekenntnis folgendermaflen ein:

ICh glawb ynn Gott den vatter allmechtigen schopffer hymels und der erden. Das ist: Ich
versag dem boflen geyst, aller abgotterey, aller tzeuberey und mifiglawben.

Ich setz meyn trawen auff keyn menschen auff erden, auch nit auff mich selbs noch auff
meyn gewalt, kunst, gutt, framkeyt odder was ich haben mag.

Ich setz meyn traw auff keyn creatur, sie sind ym hymel odder auff erden.

Ich erwege und setz meyn trew alleyn auff den blossen, unsichtlichen unbegreyfflichen
eynigen gott, der hymel und erden erschaffen hatt und alleyn ubir alle creatur ist. Wid-
derumb entsetze ich mich nit fur aller bo3heyt des teuffels und seyner geselschafft,
denn meyn gott ubir sie alle ist.

Ich glaub nichts deste weniger ynn gott, ob ich von allen menschen verlassen odder
verfolget were.

Ich glawb nichts deste weninger, ob ich arm, unuerstendig, ungeleret, veracht byn od-
der alles dings mangell.



96 Pil Dahlerup

Ich glawbe nichts deste weniger, [ ... ].
(Betbiichlein, WA 10.2, S. 389f).

Offensichtlich sind in den Formulierungen Koldes und Luthers Unterschiede aus-
zumachen. Koldes Gott ist ein allmidchtiger Schopfergott, der ,jedes Ding aus
Nichts“ erschaffen hat und den Menschen in seinem Bilde als ,eine schone und edle
Seele” geformt hat. Luthers Gott ist vor allem ein Bollwerk gegen den Teufel, der
Mensch zeichnet sich durch seinen unbedingten Glauben aus. Luthers Text ist im
Unterschied zu Koldes deutlich rhetorisch gestaltet. Die Aussage wird durch ana-
phorische Satzkonstruktionen unterstiitzt, deren typographische Gestaltung die
Wiederholungsstruktur unterstreicht.

In seiner weiteren Auslegung des ersten Glaubensartikels betont Luther, dass
nichts an diesem Glauben rithren kann, weder Krankheit, Armut noch Verfolgung.
Er hebt auch hervor, dass der Glaube kein Zeichen benotige.

Fiir Luther ist der Jesus des Glaubensbekenntnisses Teil des Schopfers, er ist der
einzige Vermittler zu Gott, wurde von einer Jungfrau geboren, hat die Menschheit
durch sein Leiden und seinen Tod erldst, hat den Tod iiberwunden und wird als
Richter iiber die ewige Erlésung oder Verdammnis des Menschen wieder kommen.
Im Gegensatz zu Kolde liasst Luther die Doppelnatur Jesu als wahrer Gott und wah-
rer Mensch weg, er iibergeht auch die Wunder, die Einsetzung des Abendmabhls so-
wie die Hervorhebung, dass Jesus sich gefangen nehmen lief durch ,seinen eigenen
freien Willen®.

Kolde erwihnt in seiner Auslegung den Heiligen Geist nicht, aber nach der Aus-
legung des Glaubens an Jesu folgt ein Abschnitt iiber den Glauben daran, dass die
Freuden des Himmels unbeschreiblich grof}, die Héllenqualen vielfiltig und die
Schmerzen des Fegefeuers bitterer seien als aller Schmerz der Welt. Es wird der
Glaube ausgesprochen, dass Gott gegeniiber den Gldubigen barmherzig, gegeniiber
den Bosen jedoch ein strenger Richter sei. Luther unterstreicht, der Glaube an den
Heiligen Geist beinhalte, dass niemand zu Gott oder Jesus gelangen konne, aufer
durch den Heiligen Geist. Luther sagt auch, dass es auf der ganzen Erde nur eine
Kirche gebe, die von der ,Gemeinschaft der Heiligen“ gebildet werde, auf3erhalb
davon gebe es keine Erlosung, ausdriicklich auch nicht fiir die ,Juden oder Heiden®.
Alles ist gemeinsam, auch die Giiter, und keine guten Werke, die auflerhalb dieser
Gemeinschaft getan wiirden, konnten zur Erlésung fithren.

Im Kommentar zum Glaubensbekenntnis besteht in mehreren Punkten Uberein-
stimmung zwischen Kolde und Luther. Es gibt von Luthers Seite einige Anpassun-
gen, der grofite Unterschied besteht jedoch in Luthers Auffassung der Relation zwi-
schen Gott und Mensch. ,Glaube® bedeutet hier fiir Luther, den eigenen Willen
aufzugeben und sich ganz und gar Gottes Willen zu unterwerfen. Dies ist eine mar-
kante Verinderung gegeniiber Koldes Auffassung des Verhiltnisses zwischen dem
Schopfergott und dem Menschen, der nach Gottes Ebenbild geschaffen wurde.



Zur déinischen Transmission von Martin Luthers ,Betbiichlein” 97

Das Vaterunser

Koldes Kommentar zum Vaterunser wird mit einem Kapitel, wie man beten soll,
eingeleitet. Er beginnt mit der Forderung, das Herz in Innerlichkeit und Demut vor-
zubereiten, anschlielend folgt die Empfehlung einer privaten Betstitte und ver-
schiedener Betstellungen, z.B. auf die Knie fallen wie Salomon, die Arme ausstre-
cken wie Jesus am Kreuz, die Augen zum Himmel zu erheben wie Maria und die
Apostel. Am Schluss werden die drei Arten, wie zu beten sei, angefiihrt: wie ein Ver-
brecher gegeniiber dem Richter, wie ein Armer gegeniiber einem reichen Herrn und
endlich wie ein geliebtes Kind gegeniiber seinem lieben Vater. Im darauffolgenden
Kapitel wird der Wortlaut des Vaterunser angefiihrt, des Ave Maria (die erste Halfte)
und eines Gebets zu jeder kanonischen Betzeit. Eine eigentliche Auslegung des Va-
terunser findet sich nicht, ihm wird auch keine Sonderstellung eingerdumt. Zeremo-
nien, wie etwa verschiedene Betstellungen, wird Bedeutung verliehen, aber es wird
vor allem die Teilnahme des Herzens gefordert.

Vor der Herausgabe des Betbiichleins verfasste Luther verschiedene kleine Schrif-
ten tiber das Vaterunser. Dies zeigt, wie zentral dieses Gebet in seinem Denken war —
und auch wie sehr er an dem Gottesbegriff gearbeitet hat, den seine Auslegung die-
ses Gebets beinhaltet.

Luthers Auslegung des Vaterunser im Betbiichlein ist von derjenigen Koldes sehr
verschieden. Zentral ist dabei, dass Luther keine anderen Gebete erlautert: das Va-
terunser ist das einzige Gebet. Luther wihlte dieses Gebet ohne jegliche Polemik
gegen die vielen anderen katholischen Gebete aus. Er begriindet auch nicht, weshalb
das Vaterunser das einzige Gebet ist. Er fiihrt schlicht und einfach keine anderen an.

Luther teilt den Text des Vaterunser in zwei Teile: Den Satz ,Vater unser, der du
bist im Himmel“ sieht er als Vorbereitung fiir das eigentliche Gebet an, als eine Art
Einleitung, und insbesondere an dieser Stelle entfaltet er seinen Gottesbegriff. Den
Rest des Vaterunser begreift er als sieben verschiedene Einzelgebete zu Gott.

Luther gestaltet seine Auslegung des Satzes ,Vatter unfer der du bist ym hymell”
als Hinwendung zu Gott. Die ersten Zeilen dieser Hinwendung lauten folgenderma-
Ben:

Die meynung:

O almechtiger gott, die weyll du durch deyn grundl6ssz barmhertzickeyt unf3 nitt al-

leyn tzu gelassen, Bondernn auch gepotten und geleret hast durch deynen eynigen lie-

ben 8ohn unBern herrn Jhesum Christum, das wyr durch seyn vordienst und mittell
dich eynen vatter achten und nennen sollen, so du doch billich nach aller gerechtickeyt
eyn gestrenger richter seynn mochtist uber unf sunder die wyr fo viel und schwerlich
widder deynen gottlichen aller besten willen gethan und dich ertzurnet haben, Szo gib
unf durch die selb barmhertickeyt ynn unfler hertz eyn trostliche tzuvorsicht deyner
vetterlichen lieb unnd lassz unfl empfindenn den aller lieblichsten schmack und siissic-
keyt der kindlichen sicherheyt, das wyr mit freuden dich eynen vater nennen, kennen,
lieben und anruffen miigen ynn allen unflern nédten. behiitt unf3, das wyr deyn kinder
bleyben und nit vorschulden, das wyr auf3 dyr aller liebsten vatter eynen erschreckli-

chen richter unnd ung selb auf kindern tzu feynden machen.
(Betbiichlein, WA 10.2, S. 395f)



98 Pil Dahlerup

Luthers Gottesbegriff ist aus den beiden Polen ,Vater” und ,Richter” zusammenge-
setzt, das Gottesverhiltnis des Menschen bewegt sich zwischen diesen Polen. Der
Mensch ist dem Zitat zufolge prinzipiell siindhaft und verdient Gott nur als Richter-
gestalt, aber durch den Versohnungstod Jesu hat er die Moglichkeit erhalten, Gott
auch als Vater zu begreifen. Sprachlich gesehen ist das Zitat — im Gegensatz zur
Sprache allgemein im Betbiichlein — gedrechselt mit langen Satzkonstruktionen und
tautologischen Ausdriicken bis zu vier Gliedern: ,nennen, kennen, lieben und anru-
fen®.

Weiter unten in seiner Auslegung von ,Vater unser, der du bist im Himmel“ ver-

gleicht Luther den himmlischen mit dem irdischen Vater:

Auch die weyll du nicht eyn leyplicher vatter bist, der auff der erden ist, Bondernn der
du ym hymell bist eyn geystlicher vatter der nit stirbt unnd ungewissz ist unnd yhm
selb nit helffen mag wie der yrdenisch und leypliche vater, damit du unf antzeygist, wie
ubermessig du eynn besser vatter bist und lerest tzeytlich vatterschafft, vatterland,
freund, gutt, fleysch und blutt fur dyr vorachten, Szo gib unf, o vatter, das wyr auch
deyn hymlisch kind seyn miigen, lere unf8 der seelen unnd des hymlischen erbteylls al-
leynn warnehmen, das unf8 das tzeyttliche vatter land unnd yrdische erbgut nit be-
triege, umbfange, hyndere unnd gantz tzu yrdischenn kyndernn mache, das wyr mit
rechtem waren grund miigen sagen: O hymelischer vatter unfler und wyr warhafftig
deyn hymlische kinder sind.

(Betbiichlein, WA 10.2, S. 396)

Das Zitat macht deutlich, dass Luther seinen Gottesbegriff explizit mit dem irdi-
schen Vaterbegriff zusammen denkt und dass seine Auffassung von Gott als Ideali-
sierung und Vergeistigung der irdischen Vaterfigur verstanden werden kann. Die
beiden Vaterfiguren werden in Luthers prinzipiellen Gegensatz von himmlisch und
irdisch eingeschrieben, der auch eine generell positive Einschitzung des ersten ge-
geniiber einer generell negativen des zweiten beinhaltet. Das Zitat zeigt, dass Lu-
thers antithetisches Denken durch seine Fihigkeit zur antithetischen Formgebung
unterstrichen wird:

Dif elend leben ist eyn reych aller sund und bof8heyt, darynne eyn herre ist der bof3
geyst aller boBheytt und sund eyn anfang und hawbtschalck. Deyn reych aber ist eyn
reych aller gnaden und tugent, Darynne eyn herr ist Jhesus Christus deyn lieber Sohn,
aller gnaden und tugent eyn haubt und anfang. Darumb fo hilff und gnade unf lieber
vater.

(Betbiichlein, WA 10.2, S. 398)

Aus dieser Perspektive folgt, dass alles Menschliche prinzipiell dem Bésen unter-
worfen ist und Verdammnis verdient. Als Konsequenz davon begreift Luther daher
alle sieben Bitten im Vaterunser als eine einzige Bitte darum, dass ,Dein Reich kom-
me“ und ,Dein Wille geschehe®. Luthers Auslegung dieser sieben einzelnen Bitten
konnen in seiner Belehrung des Menschen zusammengefasst werden, den Eigenwil-
len aufzugeben wie auch das Begehren, das an Korper, Welt und Teufel gekniipft ist,
welche unter dieser Optik ein und dasselbe sind:



Zur dinischen Transmission von Martin Luthers ,Betbiichlein” 99

Hilff das wyr. alle unfer glid, augen, tzungen, hertzen, hend und fuef nit yhrer begir-
den noch willen gelassen werden, 8ondern ynn deynen willen gefangen, gestéckt und

geprochen werden.
(Betbiichlein, WA 10.2, S. 401

Uber Luthers Auslegung der drei Grundtexte des Christentums kann gesagt werden,
dass sein Aufbau des Betbiichleins konsequent ist. Er beginnt mit dem siindigen
Menschen, gibt diesem den Glauben mit auf den Weg und endet mit dem Vatergott.
Luthers Grunderzahlung lautet: Der Mensch ist bose und verdient durch den Rich-
tergott nur Strafe, aber Jesus tritt dazwischen und verindert das Verhiltnis Siinder-
Richter zu Kind—Vater. Die Aufgabe des Menschen besteht darin, diese Erlésungser-
zdhlung zu erkennen.

Abschlieffend ldsst sich sagen, dass Luther gegeniiber Kolde das Verhiltnis der
drei Grundtexte entscheidend dahin verschiebt, dass er in allen dreien mit klaren
reformatorischen Auslegungen kommt, gleichzeitig jedoch einen Teil der Tradition
bewahrt. Der Unterschied in den konkreten Auslegungen ist bei den Zehn Geboten
am kleinsten und beim Vaterunser am grofiten. In Eine kurtz Form sind es nur diese
drei Texte, die behandelt werden, indem er abgesehen vom Vorwort diejenigen Ge-
bete verschweigt, die er nicht akzeptieren kann. Im Betbiichlein hat er die Taktik
verandert und greift das Ave Maria, die Passionsgebete und den traditionellen Ge-
brauch der Psalmen an.

Ave Maria

Luthers Hauptpunkt ist, dass das Ave Maria nicht mehr ein Gebet zu Maria sein
sollte: ,HIe ist czu mercken, daf} yhe niemand seyn trawenn unnd tzuuersicht stelle
auff die mutter gottis odder yhr verdienst, denn solch tzuvorsicht gepiirt alleyne gott
als der einige hohe gotis dienst, [ ... ]“ (WA 10.2, S. 407). Hingegen kann man beim
Betrachten Marias Gott danken, weil er einen Menschen wie sie geschaffen hat, so
wie man Gott auch dafiir danken kann, den Himmel, die Sonne und alle Geschopfe
geschaffen zu haben: ,Ach gott, wilch eyn eddel mensch hastu hie geschaffen”
(ebd.). In diesem Zusammenhang untersucht Luther den urspriinglichen Teil des
Ave Maria, der aus dem Grufl des Erzengels und Elisabeths an die Mutter Jesu be-
steht: ,Sei gegriifit, du Begnadete! Der Herr ist mit dir.“(Luk. 1, 28) und , Gesegnet
bist du unter den Frauen, und gesegnet ist die Frucht deines Leibes.“ (Luk. 1, 42).
Aus diesen Zeilen sollte man kein Gebet machen, sondern eine Betrachtung iiber
Maria, meint Luther, und man kann den Wunsch vorbringen, dass sie von allen in der
rechten Weise erkannt werde. Luther unterteilt die rechte Betrachtung Marias in
vier Punkte:

1.  Maria ist voll von Gnade, ,das ist eyn hoch grof8 ding“ (WA 10.2, S. 408). Gott
hat sie durch seine Gnade mit allem Guten angefiillt und alles Bése von ihr ge-
nommen.

2. Gott ist mit ihr, d.h. all ihr Handeln ist géttlich und geschieht durch Gott, wel-
cher sie auch beschiitzt und bewahrt.



100 Pil Dahlerup

3. Maria ist vor allen anderen Frauen ,gebenedeyet”, denn sie hat ohne Schmerzen
geboren und wurde ohne Siinde schwanger, d.h. ohne Sexualitit, vom Heiligen
Geist.

4.  Marias ,Frucht” (das gottliche Kind) ist auch »gebenedeyet” und im Gegensatz
zu allen Kindern Evas nicht in Siinde geboren und nicht dem Tod und der Ver-
dammnis anheim gefallen.

Will man schlieflich ein Gebet zu diesen Sitzen hinzufiigen, so Luther, kann man
um Schutz bitten vor denjenigen, die diese Frau und ihr Kind verunglimpfen (,,ver-
maledeyen®). Wer verunglimpfe sie jedoch am meisten? Das seien ,die Juden und
Papisten®, und besonders alle diejenigen, die Rosenkrinze biten und immer ein Ave
Maria auf den Lippen hitten. Deshalb rit Luther kurz und biindig, alle Marienge-
bete fallen zu lassen.

Passionsgebete

Den Protestanten fiel es offenkundig schwer, die Passionsgebete (via dolorosa-Ge-
bete) zu verbieten, also die Gebete und Betrachtungen an jeder der fiinfzehn Statio-
nen auf dem Leidensweg Jesu bis zum Kreuz. In Dianemark gibt es einen solchen via
dolorosa-Text auf Dinisch, gedruckt 1509 von Gotfred von Ghemen: De femten ste-
der, Vorherre tdlte sine pine (Die fiinfzehn Stationen, an denen unser Herr sein Leiden
erduldete). Da der Gebrauch dieser Gebete nicht verboten werden konnte, gab es fiir
Luther nichts anderes zu tun als zu lehren, sie ,richtig” zu beten, was er im Betbiich-
lein vorfithrt. Urspriinglich war es eine Predigt, die er 1521 hielt: Sermon von der
Betrachtung den heiligen Leiden Christi.

Die Hauptbotschaft ist deutlich: Wenn man sich in die Leidensgeschichte Jesu
vertieft, soll man einzig und allein daran denken, dass man selbst ein Siinder ist, der
von ihm losgekauft wurde, und einzig und allen darum bitten, zu ebendieser Er-
kenntnis zu gelangen. Das ist die Botschaft an jeder der fiinfzehn Stationen, die eine
nach der anderen durchgegangen wird. Gleichzeitig hebt Luther hervor, woran man
nicht denken soll und wofiir man nicht beten soll: Man soll sich nicht auf den Uber-
griff der Juden gegeniiber Jesus konzentrieren, nicht auf Marias Sorge und nicht auf
die Schmerzen Jesu. Man soll auch nicht den Herrn beweinen, sondern sich selbst.

Insofern handelt es sich hierbei um eine deutliche Revolte gegen das spit-
mittelalterliche Ausmalen der Leiden Jesu samt der dazugehodrenden sehr langen
Tradition des Mitleidens mit Maria (man denke nur an das ,Stabat mater®) sowie
des Ausfalls gegen die Juden. Luther selbst war, wie bekannt, sonst nicht zuriickhal-
tend mit antijiidischen Aussagen, von denen man auch einige in diesem Text findet.
Alles muss jedoch unter dem Hauptaspekt gesehen werden: ,Mensch, beweine dich
selbst”.



Zur dénischen Transmission von Martin Luthers ,Betbiichlein” 101

Psalmen

Luther polemisiert nicht direkt gegen das Stundengebet und gegen die dortige Ver-
wendung der Psalmen Davids. Hingegen iibersetzt er einige der Psalmen ins Deut-
sche und schreibt unter die Nummer des Psalms, in welcher Situation er jeweils ge-
betet werden soll: im Zusammenhang mit der Lektiire des Evangeliums oder des
Glaubensbekenntnisses, des Dankes an Gott fiir alle Wohltaten, dem Gebet zu Gott
und die weltliche Obrigkeit usw. Dieser Abschnitt kann als Versuch verstanden wer-
den, das Stundengebet aufzuheben und die Psalmen als Gebete bei anderen Gele-
genheiten (im Gottesdienst und im hiuslichen privaten Gebet) einzusetzen.

Ideologische Perspektiven

Oben wurde versucht, eine einigermaflen angemessene Beschreibung der Transfor-
mation einer mittelalterlichen und spatmittelalterlichen Religion zu geben, wie sie
von Luther unternommen wurde. Ein moderner, kritischer Leser kann hier jedoch
nicht enden, sondern muss einige ideologische Perspektiven in den Blick nehmen,
die Luther selbst vermutlich so nicht bewusst waren.

Patriarchalisierung des Gottesbildes

Setzt man voraus, dass die biblischen Texte die Moglichkeit eroffnen, Gott als We-
sen zu betrachten, das jenseits des menschlichen Vorstellungsvermogens liegt, jen-
seits jeder physischen Form und jenseits menschlichen Ausdrucksvermégens, dann
ist jede Benennung Gottes mit grofen Problemen verbunden. Thomas von Aquin
machte darauf aufmerksam in demjenigen Band der Summa theologiae, der in der
englischen Ubersetzung den Titel Knowing and Naming God trigt. Eine konsequente
Bezeichnung Gottes als ,Vater” ist so gesehen bereits eine betrichtliche Einschrin-
kung der Moglichkeiten des Gottesbegriffs. Im Folgenden wird behauptet, dass Lu-
thers Gottesauffassung einer solchen Einschrinkung unterliegt und dass diese Ein-
schrinkung seine eigene ist. Sie kann weder biblisch belegt werden, noch steht sie im
Konsens mit seiner Zeit.

Der Gottesbegriff des Alten Testaments wurde von Meir Sternberg in The Poetics
of Biblical Narrative (1985) untersucht. Seine Absicht ist es, wie der Titel angibt, die
narrative Strategie biblischen Erzdhlens zu untersuchen. Hierbei soll bemerkt wer-
den, dass ,die Bibel® fir Sternberg die hebraische Bibel ist, in der christlichen Tradi-
tion das Alte Testament. Uber den Gott dieser Bibel schreibt er:

The most startling thing about the Bible’s opening words, “When God began to create
heaven and earth,” is that God comes on stage with a complete absence of prelimina-
ries. Who is God? What is God? Where does he hail from? How does he differ from
other deities? [ ... ] The complex of features making up God’s portrait emerges only by
degrees and only through the action itself, starting with the creation of light by terse fi-
at.

(Sternberg, S. 322)



102 Pil Dahlerup

Gott erscheint ohne jegliche Form einer Ankiindigung. Nichts ,Materielles” wird
iiber ihn erzdhlt. Der Leser der Bibel macht sich seine Vorstellungen von Allmacht,
Allwissenheit, Unergriindlichkeit, Zorn, Strafe und sogar Selbstwiderspriichlichkeit
allein aufgrund von Gottes Taten. Sternbergs Pointe besteht darin, dass der bibli-
sche Erzihler

reveals enough to make the divine order intelligible and impressive while concealing
enough to leave it mysterious, transcendent, irreducible to terms other than itself.
(Sternberg, S. 323)

Im Neuen Testament kommt der Begriff des Vaters stirker zum Ausdruck. Das ist
vor allem Jesus geschuldet, der als Kind seiner Zeit sein Verhiltnis zu Gott als ein
Vater-Sohn Verhaltnis ausdriickte (McBrien, S. 350). Jesu Vaterbegriff kann jedoch
bedeutend modifiziert werden. Feministische Theologen haben gezeigt, dass Jesus
noch ganz andere Bilder fiir Gott verwendete, etwa in seinen Gleichnissen. Auch
wurde Jesu Gebrauch des Wortes ,Vater” gezihlt, wobei sich ein markanter Unter-
schied zwischen den vier Evangelien ergibt: Im Markusevangelium wird das Wort
viermal gebraucht, fiinfzehnmal bei Lukas, 49-mal bei Matthdus und sogar 109-mal
im Johannesevangelium (Johnson, S. 81). Daraus folgt, dass es eher die Evangelisten
sind, die das Wort ,Vater” benutzen, als Jesus selbst.

Wenn man mit Dietrich Koldes Christenspiegel vergleicht, sieht man, dass Gott
durchgehend ,Herr“ genannt wird und es keine Ausmalung des Vaterbegriffs in sei-
nem Kommentar zum Vaterunser gibt.

Hinzu kommt, dass das von Luther gezeichnete Vaterbild ein einschrdnkendes Va-
terbild ist, das sozusagen nur Platz hat fiir die Komponenten ,Vater ist zornig — Vater
ist gut”. Man kann es mit der Auslegung des Vaterunsers im Tridentinischen Katechis-
mus, ausgearbeitet vom Tridentinischen Konzil 1564, vergleichen. Der Zweck dieses
Katechismus war unter anderem, ein Gegengewicht zu Luther zu schaffen, auch
wenn sein Name nicht genannt wird (,da sie [die Teilnehmer des Konzils von
Trient] gegen ein so grosses und verderbliches Ubel eine heilsame Arznei anzuwen-
den sehnlichst wiinschten®, Der romische Katechismus, S. 8). Im Artikel zum Vaterun-
ser wird folgende Auslegung des Wortes ,Vater” gegeben:

Und zwar ist das erste Wort, dessen wir uns auf Gottes Befehl und Anleitung bedienen,
in diesem Gebete ,Vater”. Denn obschon unser Erloser dieses gottliche Gebet mit ir-
gend einem Worte, das mehr Erhabenheit in sich enthielte, z. B. Schépfer oder Herr,
hitte einleiten konnen, hat er diese doch beiseite gelassen, weil sie und zugleich hitten
in Furcht setzen konnen; hat vielmehr jenes angewendet, welches den Betenden und
von Gott etwas Begehrenden Liebe und Vertrauen einflosst. Denn was gibt es Lieb-
licheres, als den Namen Vater, in dem Verséhnung und Liebe erklingt? Aus welchen
Griinden aber Gott der Name Vater zukommt, wird man dem gliubigen Volke hin-
linglich aus den Lehrstiicken von der Schopfung, Weltregierung und Erlésung zeigen

kénnen.
(Romischer Katechismus, S. 371).

Drei Dinge fallen in diesem Zitat auf, wenn man es mit Luthers Einleitung zum Va-
terunser vergleicht: Es wird eine Reflexion iiber Jesu Wahl der Gottesanrede einge-



Zur dinischen Transmission von Martin Luthers ,Betbiichlein” 103

fiigt, der Begriff ,Vater” besitzt ausschlieflich positive und liebevolle Ziige (von
Luthers Richter-Gott und anderen Angstelementen ist nichts vorhanden), und
schliellich hat der Vaterbegriff noch einen gréfleren Bedeutungsrahmen, der iiber
das Verhiltnis zum Kind, das hier als Geschopf bezeichnet wird, hinausgeht, nim-
lich Vorsehung und Erlésung. All dies wird in den anschliefenden Artikeln zum
Vaterunser im Tridentinischen Katechismus ausgelegt:

]

[

2. Der erste Grund, warum Menschen Gott mit Recht hier Vater nennen [Gott als
Schopfer]

3. Der zweite Grund, warum Gott der Vater der Menschen genannt wird [viterliche
Sorgfalt und Vorhersehung]

4. Durch Gottes Vorhersehung ist den Engeln der Auftrag gegeben, das Menschenge-
schlecht zu beschiitzen

S. Aus welchen Beweisen wir deutlich die Grosse des Nutzens einsehen, welcher den
Menschen aus dem Schutze der Engel zufliesst

10. Welches der dritte Grund ist, durch welchen Gott die Wohltat seiner Vaterliebe
zum menschlichen Geschlecht in reichlichem Masse zeigt

11. Vermdge einer ausgezeichneten Wohltat sind wir durch die Erlosung Kinder Got-
tes geworden

12. Was die Christen, die bereits zu S6hnen Gottes gemacht worden sind, nach so vie-

len empfangenen Erweisen der viterlichen Liebe dem Vater dagegen leisten sollen

14. Warum uns hier befohlen wird, Gott in der Mehrzahl unseren Vater zu nennen
[ ]

16. Wie wir fiireinander beten und uns alle gegenseitig als Briider achten miissen
(Romischer Katechismus, S. 371-377).

Dieses Vaterbild zeigt keinen Richter, hingegen einen Schopfer, eine Vorsehung und
einen Erloser. Das Verhiltnis des Menschen zu Gott wird auch anders beschrieben:
beim Beten ,nicht wie ein Sklave zu seinem Herrn ungern und furchtsam hinzutre-
ten, sondern wie ein Kind zu seinem Vater freiwillig und furchtlos seine Zuflucht zu
nehmen.” (Rdmischer Katechismus, S.378) Wihrend Luthers Mensch primdr ein
Siinder ist, sind die Menschen im Tridentischen Katechismus zwar auch sindig, je-
doch auch mit Paulus Wort zu den Thessalonichern: ,Kinder des Lichts und des
Tages“ (1. Thes. S. S).

Zusammenfassend kann man sagen, dass Luthers Vatergott einer bedeutenden
Einschrankung des Potentials des Gottesbegriffs, so wie ihn die biblischen Texte
beinhalten, gleichkommt. Diese Einschrinkung wird zudem deutlich im Vergleich
mit der zeitgenossischen katholischen Gottesauffassung. Als Ursache kann auf Lu-
thers personlichen und gut dokumentierten Vaterkomplex verwiesen werden. Sein
Gottesbild jedoch wurde populdr und musste daher auch einen breiteren Appell
gehabt haben. Man kann auf Max Webers Theorie hinweisen, nach der die protes-
tantische (calvinistische) Moral eine Voraussetzung fiir den Kapitalismus darstellt.



104 Pil Dahlerup

Insofern liefe sich auch sagen, dass ein autoritires System und ein gehorchender
Mensch eine implizite 6konomische Forderung der Zeit war.

Die Vatermetaphorik hat eine doppelte Konsequenz: Sie verringert das Goéttliche
und vergroflert zugleich den irdischen Vater. Diese Dualitit kann folgendermafien
ausgedriickt werden:

If God is symbolized as “Father”, he is brought down to the human relationship of
father and child. But at the same time this human relationship is consecrated into a
pattern of the divine-human relationship. If “Father” is employed as a symbol for God,
fatherhood is seen in its theonomous, sacramental depth.

(Paul Tillich, zitiert bei Johnson, S. 37).

Es gibt insofern sowohl religiose als auch soziologische Konsequenzen von Luthers
Vatermetaphorik, die sich nicht zuletzt auch zahlreich in der Dethronisierung Mari-
as feststellen lassen.

Exit Maria

Aus Luthers und generell aus der protestantischen Sichtweise sieht der historische
Verlauf so aus: Das Alte Testament konzentriert sich auf Gott, das Neue Testament
durch Jesus auf Gott. Die katholische mittelalterliche Tradition hat diesen Verlauf
um verschiedene Marienandachten erginzt, die die Aufmerksamkeit von Gott und
Jesus ablenken und sogar den Charakter von Gétzenverehrung annehmen koénnen.
Die Herausgeber der Weimarer Ausgabe des Betbiichleins formulieren es so: ,, [ ... ]
immer mehr hatte er [Luther] erkannt, da der Kultus der Maria Gott und dem
Herrn der Gemeinde die Anbetung raube“ (WA 10.2, S. 338).

In einer feministischen Hermeneutik nimmt sich die Geschichte anders aus. Hier
beginnt man nicht mit dem Alten und dem Neuen Testament, sondern mit den vor-
derorientalischen und orientalischen Fruchtbarkeits- und Muttergéttinnen Astarte,
Ishtar, Maat und Isis. Da das Alte Testament das Gottliche in einem Gott, Jahwe,
zusammenfasste, wurden die fritheren weiblichen Gottheiten in der Figur der So-
phia gesammelt, der Weisheit im alttestamentlichen Buch der Weisheit, die sozusagen
zum weiblichen Prinzip im einzigen Gott wurde. Was im Judaismus iiber Sophia
gesagt wurde, wurde im Neuen Testament iiber Jesus gesagt und zwar so, dass Jesus
gewissermaflen die weiblichen Elemente der Gottheit in sich aufnahm (Johnson,
S. 92ff.). Die Maria des Mittelalters verkdrpert das, was von den groflen alten Gét-
tinnen ibrig blieb. Aus dieser Perspektive stellt Luthers Verabschiedung Marias als
Heilige den vorliufigen Schlusspunkt eines langen Patriarchalisierungsprozesses dar,
worin der Vatergott die friiheren weiblichen Gottheiten iiberfliissig macht. (Man
kann hinzufiigen, dass Luther das Buch der Weisheit in seiner Bibeliibersetzung weg-
lieB, indem er diesen Text als apokryph beurteilte.)

Luthers Maria ist jedoch eine interessante Schopfung. Der Heiligenstatus wird
ihr aberkannt, im Betbiichlein ist sie jedoch (noch) kein gewéhnlicher Mensch. Lu-
ther lasst sie ihren vollen Gnadenstand behalten, befreit sie von aller Siinde und



Zur ddnischen Transmission von Martin Luthers ,Betbiichlein” 105

allen Geburtsschmerzen, wie er auch ihr Kind von der Erbsiinde befreit. In Marias
Degradierung schwingt damit also immer noch ein besonderer Status mit.

Mit der Reformation kommt die europiische Religion zum ersten Mal seit histo-
rischer Zeitrechnung ohne weibliche Gottheiten (Heilige) aus. Nicht nur kon-
zentriert Luther sein Gottesbild auf einen bestimmten Typus Vaterfigur, er schliefit
auch einen weiblichen Teil darin aus. Die Religion wird so nicht nur patriarchali-
siert, sondern auch eindeutig maskulinisiert. Das religiose Gefiihl soll von jetzt an in
den protestantischen Lindern in ein Maskulinititsmonopol kanalisiert werden. Es
versteht sich von selbst, dass dies eine Transformation von enormen Dimensionen
ist. Als soziokultureller Aspekt bedeutet dies, wenn man sich Tillichs weiter oben
formulierten Gedankengang zu eigen macht, dass die irdischen Frauen die religiose
Uberhshung der Mutterschaft verlieren, wie sie bisher durch Maria reprisentiert
wurde.

Menschenbild

Im Europa des 16. Jahrhunderts lassen sich unterschiedliche Menschenbilder aus-
machen, darunter die des Humanismus und der Renaissance. Wenn man dabei un-
ter ,Renaissance” eine Richtung versteht, in der der ,natiirliche Mensch® ,wieder-
geboren® und anstelle Gottes im Zentrum des Weltbildes steht, ist es offensichtlich,
dass Luthers Menschenbild nicht demjenigen der Renaissance entspricht. Wenn es
um die Auffassung des Menschen geht, steht Luther sogar weniger der Renaissance
als vielmehr dem katholischen Mittelalter niher, wo der Mensch — mit der Hilfe der
Gnade - einen aktiven Part in seiner eigenen Erlosung spielen kann. Luthers Schrift
Der sklavengebundene Willen (1525), die er als Entgegnung auf das Werk Der freie
Wille (1524) des Humanisten Erasmus von Rotterdam schrieb, ist charakteristisch
fir seine Auffassung vom Menschen. Luthers Mensch ist zutiefst siindig und
schlecht (weil er die Zehn Gebote nicht einhalten kann). Das Idealbild des Men-
schen, wenn er versucht, die Gebote einzuhalten, ist der Gott ergebene, gehor-
chende, selbstverneinende, geduldige und unsinnliche Mensch. Hilt man diesen
Menschen gegen Michelangelos (fast gleichzeitige) Skulptur des David, sieht man
den Unterschied.

Jan Lindhardt vertritt hierzu die Auffassung, der ,empfangende Mensch® - so
charakterisiert er Luthers Menschenbild — konne als Renaissancemensch aufgefasst
werden, weil er strukturell dem ,rhetorischen Menschen® gleiche, welcher Lindhardt
zufolge die Renaissance reprasentiert, denn Rhetorik setzt einen Empfinger voraus
(Lindhardt, S. x). Dieser Sichtweise wird hier jedoch nicht gefolgt.

Asthetik

Fur die mittelalterliche katholische Auffassung setzen religiose und asthetische Er-
fahrung einander voraus. Umberto Eco hat fiir das Mittelalter drei dsthetische Ni-
veaus aufgezeigt: sinnliche Schonheit, psychische Schénheit und transzendentale
Schonheit. Gott ist das transzendentale Gute, weil er die Welt erschaffen hat, und er



106 Pil Dahlerup

ist zugleich die transzendentale Schonheit, weil er die Welt harmonisch geordnet
hat. Luthers Gott ist ein moralischer Gott. Darum gebe es nur duflerst wenige Na-
turbilder in Luthers Universum, keine aufgehende Sonne, keine blinkenden Sterne,
keine iberwiltigenden Berge, kein grilnendes Gras und keine singenden Végel. Der
Sinnesapparat des Menschen ist dem Bosen zugeordnet. Falls er doch etwas Scho-
nes sieht (vgl. oben Maria und der Himmel), dient es ausschlieflich dazu, Gott an-
zubeten. Man findet in Luthers Universum den letzten Rest mittelalterlicher (und
allgemeiner katholischer) Sakramentalitit, der zufolge die Welt heilig ist, weil Gott
aktiv wirksam darin ist. Um Luthers Welt ist es tibel bestellt. Der Begriff ,Lust® hat
keine Existenzberechtigung bei Luther. Ein Zitat aus dem Betbiichlein:

Hilff o wyr sehen ein schon mensch, bild oder andere creature, das das nit eyn anfech-
tung londern uns eyn ursach sey keuscheyt tzu lieben und dich ynn deynen creaturen
tzu loben.

(Betbiichlein, Kommentar zum 6. Gebot, WA 10.2, dort kursiv: S. 405)

Diesem Zitat zufolge ist es dem Menschen erlaubt, seine Sinne zu gebrauchen und
etwas Schones zu betrachten, die Absicht jedoch ist eindeutig religios und ethisch:
»-.. eyn ursach sey keuscheyt tz lieben und dich ynn deynen creaturen tzu loben®.
Dass keine Form von Lust an dieser Betrachtung beteiligt ist, wird zur expliziten
Voraussetzung gemacht.

Die Asthetik, verstanden sowohl als Schénheit wie als Sinnlichkeit, spielt in Lu-
thers Protestantismus eine geringe Rolle. Das hingt mit seinem Gottesbild zusam-
men: Luthers Gott ist ein moralischer Vatergott. Der gottliche Schopferaspekt wird,
wie in der Analyse des Betbiichleins gezeigt wurde, kaum betont. Ein typisches Bei-
spiel sind die einleitenden Sitze zu Luthers Auslegung des Glaubensbekenntnisses:
sIch glawb ynn Gott den vatter allmechtigen schépffer hymels und der erden®, die
wie erwahnt mit folgenden Worten anschlieflen: ,Das ist: Ich versag dem boéflen
geyst, aller abgotterey, aller tzeuberey und miflglawben.” (Betbiichlein, WA 10.2,
S.389) Zum Vergleich kann die entsprechende Auslegung im Tridentischen Kate-
chismus herangezogen werden. Auf die Erliuterung des Wortes ,allmachtig” folgt die
Auslegung des Begrifts ,Schopfer Himmels und der Erde”:

Wie notwendig es war, den Glaubigen im Vorstehenden die Kenntnis von Gottes All-
macht beizubringen, lasst sich aus dem, was nun von der Erschaffung des Weltalls zu
erkliren sein wird, schliessen. Denn das Wunder eines so grossen Werkes wird leichter
geglaubt, wenn iiber die unermessliche Macht des Schopfers keinem Zweifel mehr
Raum gelassen ist. Denn Gott hat nicht aus irgendeinem Stoffe die Welt gemacht, son-
dern sie aus nichts geschaffen; und dies tat er durch keine Gewalt oder Notwendigkeit
gezwungen, sondern aus seinem eigenen freien Willen. Aber es war kein anderer
Grund, der ihn zum Werke der Schopfung antrieb, als den um den von ihm geschaffe-
nen Dingen seine Giite mitzuteilen. Denn Gottes Natur, in sich selbst hochst selig, be-
darf keines Dinges, wie David gesagt hat: ,Ich sprach zu dem Herrn: Mein Gott bist
Du; denn meiner Giiter bedarfst Du nicht.” Wie er aber von seiner Giite angetrieben
»gemacht hat was er wollte: so folgte er auch, als er das All griindete, keinem Muster
oder Vorbild, das ausser ihm bestandern hitte; vielmehr, da das Urbild aller Dinge in
der géttlichen Erkenntnis enthalten ist, hat der gottliche Kiinstler, dasselbe in sich an-



Zur dinischen Transmission von Martin Luthers ,Betbiichlein® 107

schauend und gleichsam nachahmend, mit hochster Weisheit und Macht, wie sie ihm
eigen ist, die Gesamtheit der Dinge im Anfang hervorgebracht. ,Denn er sprach und
sie sind geworden; er befahl, und sie wurden erschaffen.”

(Rémischer Katechismus, S. 23-24).

Eine Hauptpointe in dieser Passage ist der Zusammenhang von Allmacht und
Schopferkraft, so wie der Glaubenssatz ja auch lautet: ,der Allmachtige, Schopfer
des Himmels und der Erde”. Gott ist allméchtig und deshalb in keiner Form an Not-
wendigkeit gebunden. Er hitte die Erde nicht zu erschaffen brauchen, er tat dies aber
aufgrund eines inneren Uberschusses (,,in sich selbst hdchst selig®). Zentral ist auch
die Formulierung ,erschaffen aus Nichts“; Gott war nicht auf irgendein Material
oder eine Zeichnung angewiesen. Das Modell entsprang seiner eigenen sublimen
Intelligenz. Gott ist der Mega-Architekt. Daraus folgt, dass seine Schopfung ein der-
art iiberwiltigendes Werk ist (,eines so grossen Werkes®).

Der Kampf gegen das Volkstiimliche

Der Kampf gegen verschiedene Formen von ,Aberglauben” kann als Kampf der
Geistlichkeit gegen die Volkskultur auf allen Ebenen angesehen werden, gegen die
Glaubensvorstellungen und religiésen Gebriuche des Volks, seine Kultur sowie
gegen seine tiglichen Gewohnheiten. In diesem Punkt unterscheiden sich Katholi-
ken und Protestanten nicht voneinander. Ideologiekritisch ldsst sich dies so ausdrii-
cken, dass die Geistlichkeit um ihr eigenes Monopol auf das Transzendente kimpfte.
Lange Passagen im Betbiichlein schildern etwa den ,Missbrauch® des Volks so aus-
fuhrlich, dass sie zu kleinen Bildern des tiglichen Lebens des Volks werden. Einige
Passagen sind so unlogisch platziert, dass dies zum Nachdenken anregt. So ist es
nicht unmittelbar einleuchtend, dass die Auslegung von ,Schéopfer des Himmels und
der Erde” die folgende Erklirung auslést: ,Ich versag dem boflen geyst, aller abgot-
terey, aller tzeuberey und mifiglawben® (Betbiichlein WA 10.2, S. 389), worauf ein
paar Beispiele folgen. Der Gedankengang miisste eigentlich folgender sein: Weil
Gott der Schopfer ist, braucht niemand andere ,Krifte“ anzurufen. Luther ,vergisst*
jedoch rundweg zu erkliren, wie und warum Gott der Schopfer ist.

Literarische Konsequenzen

Die Reformation hatte weitreichende Konsequenzen fiir die verschiedenen Kunst-
arten, nicht zuletzt natiirlich auch fiir die Literatur. Ich werde diese komplexe Frage
hier nicht vollumfinglich erldutern, sondern mich nur auf die besonderen literari-
schen Konsequenzen eines Buches wie das Betbiichlein konzentrieren.

Hier soll zuniachst untersucht werden, was die Dichter mit dem Gottesbild taten,
das Luther ihnen zur Anbetung gab. Was machten die Dichter in einem ent-éstheti-
sierten Universum, mit einer Gottheit, die ihre Schopferperspektive verloren hatte?
Was taten sie, wenn die Sinne keine Analogien liefern konnten, um das iibersinnlich
gottliche Universum zu begreifen und wenn die Natur nicht linger geheiligt war und
als metaphorischer Durchgang zum Géttlichen diente?



108 Pil Dahlerup

Als zweites kann man sich fragen, was die Dichter mit der iibrig gebliebenen
Weiblichkeit machten: Konzentrierten sich darauf, das Gottliche viterlich zu ma-
chen? Oder fanden sie Alternativen, um fiir ein weibliches gottliches Element Aus-
druck zu finden? Die feministische Theologie hat hier verschiedene Moglichkeiten
aufgezeigt, etwa in der Zuschreibung traditionell weiblicher Eigenschaften, wie z.B.
Firsorge und Zirtlichkeit, fiir die méannliche Gottheit; und es wurde auch der hiu-
fige Gebrauch der Muttermetaphorik im Alten Testament konstatiert. Gottes Ver-
haltnis zur Welt wird oft in Bildern von Schwangerschaft, Geburt, Stillen und Fiir-
sorge ausgedriickt, etwa in Jesaja 49. 14-15:

Zion sprach: ,Verlassen hat mich Gott, der Herr hat meiner vergessen.” Wird auch ein
Weib ihres Kindleins vergessen, dass sie sich nicht erbarmte iiber den Sohn ihres Lei-
bes?

(Die Heilige Schrift des Alten und Neuen Testaments)

Im Neuen Testament ist die Mutterschaftsmetaphorik begrenzt; es konnen jedoch
einige Beispiele gefunden werden, so im Brief des Apostels Paulus an die Thessalo-
niker: ,... wie eine stillende Mutter ihre Kinder hegt; so waren wir voll herzlicher
Zuneigung zu euch willig, euch nicht allein am Evangelium Gottes teilhaben zu las-
sen, sondern auch an unseren eigenen Seelen ...“ (1. Thess. 2. 7-8). In ihrem Buch
Jesus as Mother hat Caroline Walker Bynum gezeigt, dass die Muttermetaphorik in
einem religiosen Zusammenhang unter den Zisterziensern im 13. Jahrhundert gin-
gig war. Bernhard von Clairvaux verwendete die Muttermetaphorik fiir Moses, Jesus,
Paulus, die Priester und Abte (Bynum, S. 115). Uber siumende Seelsorger schreibt
Bernhard:

They are certainly devoid of the maternal instinct (...) There is no pretense about a
true mother, the breasts that she displays are full for the taking. She knows how to re-
joice those who rejoice, and to be sad with those who sorrow, pressing the milk of en-
couragement without intermission from the breast of joyful sympathy, the milk of con-
solation from the breast of compassion.

(Bernhard von Clairvaux, zitiert nach Bynum S. 117f.)

Um das Weibliche in der Gottheit zu beriicksichtigen, kann man feministischer
Theologie zufolge aulerdem den Heiligen Geist als das weibliche Prinzip der Gott-
heit auffassen oder sich das Géttliche selbst komplett weiblich vorstellen (wie in
Johnson, She who is) oder wiinschen, die irdischen Geschlechtsvorstellungen zu
tiberschreiten und das Géttliche (die Gottheit) sowohl ,er” als auch ,sie“ zu nennen,
z.B. ,Vater, Mutter, im Himmel“.

Solche literarischen Konsequenzen von Luthers Betbiichlein und anderen kate-
chetischen Schriften sollen hier wie gesagt nicht genauer untersucht werden. Es soll
nur erwihnt werden, was Billeskov Jansen bisher als Einziger ganz kurz aufgezeigt
hat, dass niamlich das erste protestantische Psalmenbuch, Thomissons salmebog
(1569), einen groflen isthetischen Mangel besaf3, weil darin die Natur und die Frau
fehlten:



Zur ddinischen Transmission von Martin Luthers ,Betbiichlein” 109

Den katolske Salmedigter oste Billeder af Skolastikken (Anders Sunesen), af Kvinde-
dyrkelsen (Per Rzv) og Naturbetragtningen (Dagvisen). Vor protestantiske Digtning
blev lukket sammen om Troen; Sindet er sterkt nok, men finder ikke sine poesifor-
losende Symboler. Folelsen forbliver wstetisk ufortolket.

(Billeskov Jansen, S. 164)

Der katholische Psalmendichter machte iippig Gebrauch von Bildern der Scholastik
(Anders Sunesen), der Verehrung der Frau (Per R=v) und der Naturbetrachtung
(Dagvisen). Unsere protestantische Dichtung verblieb auf den Glauben allein kon-
zentriert; der Sinn ist zwar stark genug, findet jedoch nicht zu seinen dichtungserlo-
senden Symbolen. Das Gefiihl bleibt dsthetisch uniibersetzt.

2. Dinische Ubersetzungen des Betbiichleins

Krister Gierow erwahnt in seiner primar quellenkritischen Untersuchung Poul Hel-
gesens Ubersetzung des Betbiichleins als das erste Buch in der Reihe protestantischer
Gebetbiicher. Hier sollen die Ubersetzungen von Poul Helgesen und Christiern
Pedersen untersucht werden, und zwar insbesondere im Hinblick auf deren Umgang
mit den oben ausgefiihrten ideologischen Hauptaspekten. Fiir die Textzitate wird im
Folgenden auf die Ausgaben Skrifter af Paulus Helie, Band I und auf Christiern Peder-
sens Danske Skrifter, Band IV verwiesen.

2.1 Poul Helgesens Een cristelig vnderwyszningh (1526)

Eine polyphone Autorstimme

Um Luthers Betbiichlein zu bekimpfen, wurde es von Poul Helgesen iibersetzt, der
wichtigsten Figur der danischen Katholiken im Kampf gegen die Protestanten in den
1520er Jahren. Im Vorwort legt er die Argumente fiir seine eigenwillige Logik beim
Ubersetzen des Betbiichleins dar und verweist auf die vielen Auflagen und Exemplare,
die er gesehen habe. Luthers Schrift, sagt er, sei wie gewo6hnlich eine Mischung von
Wahrem und Falschem, Gutem und Schlechtem, einiges von anderen Autoren und
einiges von Luther selbst, ,at hand kwnde thef beder sette oss glarpgne paa nese”
(I, S.187). Diese Formulierung muss wohl so verstanden werden: ,damit er uns
umso besser dazu bringt, mit seiner Brille zu lesen®. Poul Helgesens erklirte Absicht
mit der Ubersetzung sei es,

sckelne thet gode fraa thet onde, oc huede fraa then wrena sad, oc thet lade wdgaa paa
Danske at theris synd kunde ther medt dragis fraa the tydske beger, ther hwer mand
tha leste saare gierne

(1,S. 187f)

das Gute vom Bosen zu scheiden und den Weizen vom Unkraut und es auf Dinisch
herauszugeben, auf dass ihre [der Leute] Aufmerksamkeit damit von den deutschen
Biichern abgelenkt werden, welche alle so gern lesen

Poul Helgesen trifft bei seiner Ubersetzung also eine Auswahl. Er verteidigt sein
Vorgehen damit, dass Luther das gleiche mache — ,er nimmt sich, was er brauchen



110 Pil Dahlerup

kann, wo er es findet“. Luther hat, Poul Helgesen zufolge, Passagen von Augustinus,
Cyprianus und Bernhard von Clairvaux iibernommen. ,Tha motte ieg oc saa roffue
hannum thet fraa, ther hand haffde ingen ret till“ (I, S.188) (Da musste ich ihm
auch dasjenige stehlen, auf das er kein Recht hatte). Was Luther (nur) gut ab-
schreibt, gehort also nach Helgesen nicht Luther, weshalb es sein, Helgesens, gutes
Recht sei, es selber auch zu benutzen. Was Luther tiiber Geiz, Hochmut, Unkeusch-
heit und ,andere grofle und grobe Siinden® schreibt, kann Poul Helgesen deshalb
weitergeben, ,icke forthi at Luter saa schriffuer, men ath ieg less thet samme wdtij
Hieronimi, oc Bernhardi, bege. Oc y Sancte Birgitte obenbarelsse” (1, S. 188) (nicht
weil Luther es schreibt, sondern weil ich dasselbe bei Hieronymus, in den Biichern
Bernhards und in den Offenbarungen der Heiligen Birgitta gelesen habe). Die ge-
nannten ,richtigen” Passagen betreffen offenkundig die Auslegung der Zehn Gebo-
te. Hingegen distanziert sich Poul Helgesen entschieden von anderen Aspekten
Luthers: ,ther findis tha ingen store loghen” (I, S. 189) (es gibt keine grofere Lii-
gen); dies betrifft u.a. die Sakramente, die Kirche, die Heiligen und ,al @re oc dygd*
(ebd.) (jegliche Ehre und Tugend).

Poul Helgesen verteidigt sich in seinem Vorwort gegeniiber dem Vorwurf, frither
habe er Luther unterstiitzt und wiirde ihn nun bekimpfen: ,Men ther som ieg haffde
noghen tijdt werid aff Luthers meningh, tha wilde iegh tacke gud, at hand haftde
migh forlost aff then dieffuels snare (I, S. 188) (Sollte ich eine Zeit lang Luthers
Ansicht geteilt haben, da wollte ich Gott dafiir danken, dass er mich aus dieser Falle
des Teufels befreit hat). Er verteidigt sich auch gegeniiber Behauptungen, wonach er
sich nicht an die Bibel halte. Sollte dies bewiesen werden konnen, ,giffue thet Gud at
meg offuer gaar, Gutz plage alle mand till aa sywn® (I, S. 189) (mdége Gott mich mit
Plagen vor aller Augen strafen).

Im Gegensatz zu Luthers monologischer Stimmfiihrung kann in Poul Helgesens
Ubersetzung eine polyphone Stimme wahrgenommen werden. Es handelt sich zu-
nichst um Luthers Stimme, denn dieser hat das Buch (Betbiichlein) verfasst, aber wir
haben es mit einem Luther zu tun, den der Ubersetzer anerkennen kann, indem er
mit der Schere an Luthers Buch ging und seine Aussagen manipulierte. Insofern
spricht auch Poul Helgesens Stimme. Hinzu kommt, dass dieser die Ansicht vertritt,
die gesamte Tradition spreche mit, denn ,das Richtige” bei Luther sei blof} dasje-
nige, was Hieronymus, Bernhard von Clairvaux und die Heilige Birgitta vor ihm
gesagt haben.

Was Poul Helgesen in seiner Ubersetztung prisentiert, ist eine seltsame Kons-
truktion. Katholiken und Protestanten sprechen fiir ihn mit einer Stimme. Man kann
sagen, dass Poul Helgesen in seinem Text aufler dem Kampf gegen Luther auch
seine eigene Utopie einer Bewahrung der christlichen Einheitskirche prisentiert. So
gesehen geht eine direkte Linie von der Ubersetzung des Betbiichleins zu Poul Helge-
sens 1534 erschienener Ubersetzung Een kortt Vnderwiisning til een christelig foree-
ning och forligilse (Kurze Unterweisung einer christlichen Einigung) nach einer Schrift
von Erasmus von Rotterdam.



Zur dénischen Transmission von Martin Luthers ,Betbiichlein” Ll

Was mag sich Poul Helgesen bei einer solchen Mehrstimmigkeit vorgestellt ha-
ben? Wen hat er als seine Leser vor sich gesehen? Das Buch hat er Oluf Nielsen von
Vallp gewidmet, dessen Familie angeblich in Katholiken und Protestanten aufgeteilt
war. Wollte der Autor damit zeigen, dass kein Grund zur Uneinigkeit bestand, wenn
nur das Schlimmste bei Luther ausradiert wiirde? Wir wissen es nicht.

Poul Helgesens Anderungen

Da es unzihlige Ausgaben des Betbiichleins gibt, ist es schwierig, prazise zu entschei-
den, welche Ausgabe Poul Helgesen bei seiner Ubersetzung benutzte. Alfred Th.
Jorgensen vertritt die Ansicht, dass es sich um eine Ausgabe von 1523 handeln miis-
se. Entscheidend ist jedoch, dass Poul Helgesen aus dem Betbiichlein und nicht aus
Eine kurtz Form iibersetzt, was aufgrund verschiedener Details belegt werden kann.
In der Vorrede wird als Vorlage explizit das Betbiichlein erwihnt: ,Thet er nu paa
tredie aar, om megh rettelige drages til mynde, kizre Her Olwff Nielsen strenge
ridder, at her kom til lande, een aff Morthen Lutherf8 beger, som kalledis een bede
bogh“ (I, S. 187) (Es ist nun im dritten Jahr, wenn ich mich richtig erinnere, lieber
Herr Oluf Nielsen michtiger Ritter, dass eines von Martins Luthers Biichern hier-
zulande ankam, welches ein Betbuch genannt wird). Der dinische Titel lautet in
voller Lange:

Een cristelig vnderwyszningh/ Paa the thy Gudz budord,/ Then menige cristen kirkis
tro ock loffue,/ Wor Herris bonn Pater Noster,/ Oc huore Jesu Christi dod oc pyne
schulle rettelige begaas oc tracteris

(1,S.185)

Eine christliche Unterweisung. Auf dass Gottes zehn Gebote, der Glaube und die Ge-
setze der allgemeinen christlichen Kirche, das Gebet des Herrn, das Pater Noster, so-
wie Tod und Leiden unseres Herrn Jesus Christus in rechter Weise befolgt und began-
gen werden mogen

Poul Helgesen hat demnach den Titel von Betbiichlein in ,christliche Unterweisung”
verandert. Gemessen am Inhalt des Buches ist die Verinderung konsequent. Er hat
zudem Texte ausgewihlt, so etwa die Gebote, das Glaubensbekenntnis, das Vaterun-
ser und die Passionsbitten, jedoch das Ave Maria und die beiden Psalmen ausgelas-
sen. Die ausgelassenen Stiicke erwihnt er nicht, es heisst nur:

Og forthi gaff ieg sompt macth, oc sompt icke macth. Tha ieg betencthe medt migh, at
mange skulle fare wilt aff samme lerdom, om hant bleffue till hobe, fald thet megh y
synde, at ieg wille sckelne thet gode fraa thet onde, oc huede fraa then wrenz s®d, oc
thet lade wdgaa paa Danske at theris synd kunde ther medt dragis fraa the tydske
beger, ther hwer mand tha leste saare gierne

(I, S.187f)

Und deshalb war ich mit manchem einverstanden, mit anderem nicht. Da bei mir
dachte, dass viele diese Lehre missverstehen wiirden, wenn der gesamte Text zusam-
menbliebe, kam es mir in den Sinn, dass ich das Gute vom Bosen und den Weizen vom
Unkraut scheiden wolle und es auf Dinisch herausgeben, auf dass ihre [der Leute]



112 Pil Dahlerup

Aufmerksamkeit damit von den deutschen Biichern abgelenkt wiirden, welche alle so
gerne lesen.

Dinische Leser erfahren hier nur, dass ausgewihlt, jedoch nicht, was weggelassen
wurde. Poul Helgesen entschied sich, Luthers Polemik gegen das Ave Maria sowie
seine Auslegung zweier Psalmen zu verschweigen; er verzichtet jedoch darauf, diese
Texte anzufithren und seinerseits gegen Luther zu polemisieren oder eine andere
Auslegung zu bieten. Zu den Anderungen in der Textauswahl gehort etwa, dass Hel-
gesen einen eigenen Text einfiigt, eine Versifizierung des Vaterunser, ohne darauf
aufmerksam zu machen, dass diese Passage nicht von Luther stammt.

Auch in den ausgewihlten Texten bringt Poul Helgesen einige Anderungen an.
Alfred Th. Jorgensen behandelt den verinderten Titel und schreibt, dass einige An-
derungen Luthers Text in eine katholischere Richtung zbgen. So fithrt Poul Hel-
gesen bei den Versiindigungen gegen das dritte Gebot Folgendes an: ,Om wy icke
bekende wore synder for Gudt, met then acht at wy wille thennom badre [ ... ] Om
wy icke soge till messe oc almennelig ben og tieniste“ (I, S. 200) (Wenn wir nicht
unsere Siinden vor Gott bekennen in der Absicht, sie wieder gut zu machen [ ... ]
Wenn wir nicht die Messe besuchen und das allgemeine Gebet und Werke verrich-
ten). Jorgensen macht auch darauf aufmerksam, dass Poul Helgesen ein Zitat von
Bernhard von Clairvaux ausgeweitet hat. Dariiber hinaus fallen ihm vor allem die
stilistischen Verinderungen auf, weil Luther kurze, Poul Helgesen hingegen lange
Sitze bilde. Jorgensen findet jedoch, Poul Helgesen kénne aufgrund der vorgegebe-
nen Aufgabe sein Talent als Schreiber nicht ganz entfalten. Krister Gierow ist der
Meinung, Poul Helgesen folge, abgesehen von der Textauswahl, Luther recht genau,
nahezu wortlich (Gierow, S.20). Die Anderungen, die in der Wortwahl vorgenom-
men wurden, befinden sich Gierow zufolge in Ubereinstimmung mit Luthers Auffas-
sung. Auch er notiert Stilunterschiede. P. Severinsen zihlt in seiner Ausgabe von
Poul Helgesens Schriften eine (nicht vollstindige) Reihe von Anderungen gegen-
tiber dem Betbiichlein auf, ohne diese jedoch zu kommentieren.

Gottesbild

Einige Stichproben sollen angefiihrt werden, um zu sehen, bis zu welchem Grad
Poul Helgesen Luthers Gottesbild gefolgt ist. Hier soll zuerst die Auslegung des
Satzes ,Vaterunser, der du bist im Himmel” erwdhnt werden. Luthers Auslegung im
Betbiichlein wurde bereits zitiert. Bei Poul Helgesen heisst es:

O Almegtiste Gud. Sidhen at thu aff thin vbegribelighe miskund oc gode willie haffuer
icke alsom eniste vnt oss, men och saa budhet och lert oss, met thin eniste oc keriste
Sen wor Herre Jesu Christo, at wy sckule icke all ene tro teg at were wor Fader, aff thijn
eenbaarne sons detthingen oc werdsckyld, men oc saa, at wy ma triggelige kalde teg wor
fader, dog at tw aff tilberlig ret motte were oss arme sindere, en streng, oc en hard
dommere, thi at wy haffue saa offte, och saa swarlighe syndhet mod thijn Guddomme-
lige oc allerbeste willie

Tha beder ieg teg at tu aff then samme miskund oc gode willie, giffuer vdtij wort hierte
een stadig loffue till thijn federlige kerlighed. Oc at thu lader oss fornymme wdi wort



Zur ddnischen Transmission von Martin Luthers ,Betbiichlein“ 113

hizrthe aff then Helliands insckud, thenne behaffuelige glede, ther oss giffuer een vskyllidig
oc eenfoldig tryghed, saa ath vwy maa neffene teg Fader, elscke, bekende, oc paa kalde
vdi all fare, och ned, thet aff een glede fuld hw, oc hierthe

Jeg beder thu wilt oss saa bewaare at wy altid motte bliffue thijne soner oc thet aldrig
forsckylde, ath thu wor kizristhe Fader, sckalt bliffue oss een streng, oc een hard Herre,
saa at wy, icke heller bliffue thyne vwenner, ther nw ere thyne fry sonner, oc arffuinge.

(1, S. 225f,, Poul Helgesens Anderungen kursiviert)

O allmichtigster Gott. Weil du aufgrund deiner unbegreiflichen Barmherzigkeit und
deines guten Willens nicht nur uns allein vergénnt hast, sondern auch mit deinem einzi-
gen und liebsten Sohn Unserem Herrn Jesus Christus gelehrt hast, dass wir nicht nur al-
lein dir glauben sollen, unser Vater zu sein wegen deines eigengeborenen Sohnes Eini-
gung und Verdienst, sondern auch, dass wir dich gewiss unseren Vater nennen sollen, doch
dass du aufgrund gebiihrlichen Rechts uns armen Siindern ein strenger und harter
Richter sein musst, denn wir haben so oft und so schwer uns gegen deinen géttlichen
und allerbesten Willen versiindigt.

So bitte ich dich, dass du aufgrund derselben Barmherzigkeit und desselben guten Wil-
lens unseren Herzen ein festes Vertrauen auf deine viterliche Liebe schenken mogest,
und dass du in unseren Herzen das Wirken des Heiligen Geistes vernehmen lisst, diese
behagliche Freude, die uns eine unschuldige und einfdltige Sicherheit gibt, so dass wir dich
Vater nennen sollen, dich lieben, bekennen und anrufen in aller Gefahr und Not, und
dies mit einem frohen Sinn und Herzen.

Ich bitte, du mégest uns bewahren, dass wir immer deine Séhne bleiben mégen, und es
nie verschulden, dass du, unser liebster Vater, uns ein strenger und harter Herr werden
musst, so dass wir auch nicht deine Unfreunde werden, wir, die wir nun deine freien Soh-
ne und Erben sind.

Die Kursivierungen zeigen, dass einige Berichtigungen vorgenommen wurden, die
im Kommentarband der Skrifter af Paulus Helie nicht angefiihrt werden. Einige Ver-
anderungen konnen als iberwiegend stilistisch charakterisiert werden, so die Su-
perlativformen und einige tautologische Adjektive. Andere Verinderungen scheinen
ideologischer Natur zu sein. Die zweimalige Erwihnung von Gottes ,gutem Willen®
kann an die Vorstellungen von Gott gekniipft werden, wonach dieser von jeglicher
Notwendigkeit befreit ist und deshalb radikal frei handelt. In gleicher Weise wird der
freie Wille des Menschen in der Schlusspassage angedeutet ,thyne fry senner” (dei-
ne freien Sohne). Das Gottesbild scheint etwas aufgeweicht zu sein, indem der
yRichter” das eine Mal mit ,Herr" ersetzt wurde, und die Menschen in Ungnade
yvwenner (Unfreunde) genannt werden und nicht mehr ,Feinde“. Der Heilige
Geist wurde im Zitat von Poul Helgesen erginzt; dies aufgrund seines generellen
Standpunkts, demzufolge Gott sich auflerhalb der Bibel offenbarte, sowohl vor als
auch ihrer Niederschrift. Wenn das nicht so war, was sollten wir da mit dem Heiligen
Geist?

Andere Stichproben haben ergeben, dass keine ideologischen Verinderungen
gezeigt werden konnen. So liegt Poul Helgesen auf der gleichen Linie wie Luther in
seiner Ablehnung einer ,syndig lyst“ (siindigen Lust) beim Anblick von Schonheit
(vgl 1, S.238f.), auch wirft er keinen grofleren Blick auf Gott in seiner Eigenschaft



114 Pil Dahlerup

als Schépfer als Luther (vgl. I, S. 217f.). Das mag erstaunen, weil Poul Helgesen ge-
nerell gegeniiber Kunst offener als Luther ist.

,Kroten”

Die weitgehende Ubereinstimmung in den Texten von Luther und Poul Helgesen
entsteht auch deshalb, weil Luther, wie gezeigt wurde, in vielen Punkten der mit-
telalterlichen christlichen Tradition folgt, etwa in der Auslegung der Zehn Gebote.
Luther verbleibt Anhinger der ,Schliisselmacht®, er betont, die Erlésung sei nur
durch die Kirche zu haben und hilt an der Aufteilung der Stinden in verschiedene
Kategorien fest. Poul Helgesen muss sich seinerseits dafiir entschieden haben, einige
,Kroten® zu schlucken. So iibersetzt er, ohne mit der Wimper zu zucken, die Pole-
mik gegen die Pilgerreisen oder den Ablass (vielleicht weil er Reformkatholik war);
bei verschiedenen Gelegenheiten lisst er den gebundenen Willen des Menschen
durchgehen, ja, er fiigt sogar das markante Bild fiir die totale Hingabe an Gottes
Wille hinzu, indem er sagt, des Menschen eigener Wille sei schwach: ,Ligerwijf} som
wy waare dede, eller wiodde® (I, S. 208) (so als wiren wir tot oder ungeboren).

Luther und Poul Helgesen sind sich darin einig, dass gute Werke ohne die Gnade
Gottes wertlos sind. Die Auffassung, wonach gute Werke allein bereits zur Erlésung
filhren konnen, findet man bei Poul Helgesen nicht.

Eine besondere Transmissionsgeschichte

Aus dem Gesagten kann geschlossen werden, dass Poul Helgesens Ubersetzung von
Luthers Betbiichlein einen besonderen Fall von Transmission darstellt. Die Uberset-
zung ist Ausdruck katholischer Polemik und zugleich des Versuchs des Katholizis-
mus, an der christlichen Einheit festzuhalten. Es erscheint verfehlt, die Ubersetzung
als die erste in der Reihe ddnischer ,evangelischer Gebetbiicher” anzufiihren, da es
sich nicht um ein Gebetbuch handelt und auch nicht besonders evangelisch ist.

2.2 Chistiern Pedersen und das Betblichlein

Christiern Pedersen iibersetzte oder bearbeitete das Betbiichlein nicht weniger als
drei Mal: Den rette vey till Hiemmerigis Rige (Der rechte Weg zum Himmelreich), Om
vaar Herris dod oc pine (Vom Leiden und Sterben unseres Herrn) und Huorledis huert
menniske skal betencke vor Herris dod oc pine (Wie jeder Mensch das Leiden und Sterben
unseres Herrn bedenken soll), alle 1531 erschienen und herausgegeben in Band IV der
Ausgabe Christiern Pedersens Danske Skrifter, aus dem hier zitiert wird. Mit Chris-
tiern Pedersen taucht ein Protestant als Luther-Ubersetzer auf. Was geschieht dann?



Zur ddnischen Transmission von Martin Luthers ,Betbiichlein” 115

2.2.1 Den rette vey til Hiemmerigis Rige (1531)
Textauswahl und Stimme

Der Titel deutet vielleicht eine Zugehdorigkeit zur Tradition an, auf jeden Fall liegt er
nahe beim deutschen Die Himmelsstrafle, wie weiter oben erwihnt wurde. Aber es
kann sich auch um einen Protest gegen die Tradition handeln, weil der Ausdruck
den ,rette“ (richtige) Weg andeutet, dass es auch einen ,falschen“ Weg geben miis-
se. Auf bildlichen Darstellungen kann man sehen, dass die Himmelstrafle ihren Aus-
gangspunkt beim Beichtstuhl nimmt, wie in Stephan Lanzkrannas Himmelstrass
1510 (wiedergegeben bei Tentler, Sin and Confession). Christiern Pedersens Text-
auswahl umfasst die Zehn Gebote, das Glaubensbekenntnis, das Vaterunser, das Ave
Maria und einen Kommentar zu einem Psalm.

Die Stimmenfiihrung ist ein Kapitel fiir sich. Christiern Pedersen erwihnt nicht,
weder auf dem Titelblatt noch im eigentlichen Text, dass es sich um eine Uberset-
zung von Luthers Betbiichlein handelt. Stattdessen spricht er deutlich in eigenem
Namen und beklagt in Einschiiben seine katholische Vergangenheit, z.B. ,Jeg holdt
oc for meget aff samme beonner i min forblindelse” (IV, S.214) (Ich habe friiher in
meiner Verblendung die gleichen Gebete auch sehr geschitzt). Christiern Pedersen
hat noch andere Einfille, iiber die er den Leser auch nicht aufklirt. Die Kenntnis
dariiber verdankt man dem Herausgeber C.J. Brandt. Pedersen weitet den Text aus,
indem er zwei frithere Schriften Luthers und auflerdem eine Schrift eines weiteren
Autors, Urbanus Rhegius (1490-1541), einfiigt, ohne dies genau kenntlich zu ma-
chen. Er weist unermiidlich auf die Bibel als ,Beweis” fiir seine Standpunkte hin.

Die sprechende Stimme gibt vor, der bekehrte Christiern Pedersen mit allen sei-
nen Bibelstellen zu sein. Aber gleichzeitig fliefit auch Luthers Stimme des Betbiich-
leins mit ein wie einige jiingere Stimmen Luthers. Hinzu kommt eine ganz andere
Stimme. Wahrhaft eine Vielstimmigkeit, die sich als Einstimmigkeit ausgibt.

Das Vorwort

Luthers Vorwort zum Betbiichlein beansprucht eine halbe, Christiern Pedersens
Vorwort dreieinviertel Seiten. Das ist symptomatisch fiir die gesamte Schrift. Diese
Ausweitung ist Pedersens Stil zuzuschreiben, seiner Volksverbundenheit und sei-
nem Interesse an Verdeutlichung.

Viel Raum nimmt die Polemik gegen die bis dahin verwendeten katholischen
Gebetbiicher ein:

I blant mange andre skadelige bager og falske lerdomme/ Meth huilcke christne men-
niske haffue for vered skadelige bedragne i mange aar och ille oc wrettelige leerde oc
vnderuisde (Aff huilke megen vantro/ oc stor vildfarelse er kommen i cristendommen)
Da @re de beger icke de minste der i blant/ som man for pleyede mest ath bruge [ ... ]
(Iv,S.213)

Unter manchen anderen schidlichen Biichern und falschen Lehren, mit welchen
christliche Menschen frither wihrend vieler Jahre aufs Schidlichste betrogen und
schlecht und unrichtig gelehrt und unterrichtet worden waren (wovon viel Aberglaube



116 Pil Dahlerup

und grofler Irrtum ins Christentum kam), sind vor allem diejenigen Biicher, die man
frither am meisten benutzte [ ... ].

Das Zitat zeigt den tautologischen Stil ,lerde og vnderuiste” (gelehrt und unterrich-
tet), ,vantro og vildfarelse“ (Aberglauben und Irrtum). Rhetorisch vorherrschend ist
eine Dimonisierung der traditionellen Gattungen. Es wird eine Unmenge verschie-
dener Arten von Gebetbiichern aufgezahlt, viel mehr als bei Luther, vor allem mit
der Absicht, diese als religios gefihrlich zu brandmarken. Eine Reihe dieser Biicher
kursierten in Danemark zu Beginn des 16. Jahrhunderts und sollten nun ausgemerzt
werden.

Die Zehn Gebote

Christiern Pedersen folgt hier im groflen Ganzen Luther. Der gréfite Unterschied
liegt in der Umstandlichkeit, in Pedersens konkreterer Einsicht in die Alltagsfrom-
migkeit des Volks und in seinem Bestreben zur Verdeutlichung. Zusammen bewir-
ken diese Ziige, dass seine Schilderungen der Zustinde, die es zu verbessern gelte, zu
kleinen Skizzen des Volkslebens werden. Die Ausfithrungen zur Versiindigung ge-
gen das erste Gebot (,,Du sollst keine anderen Gottheiten neben mir haben“) begin-
nen folgendermaflen:

Den synder mod det foste Gudz bud som bruger troldom/ den sorte konst/ eller
atsper dem som bruge saadan dieffuelens konst/ som er troldkoner/ och troldkarle/
spaamend oc tryller Oc hvu som brwger swerd breff eller andre breft mod nogen liffuis
fare vand/ veer storm/ eller i anden ned/ Eller vrter/ eller ord tegen signelser/ eller
anden saadan ting De som brwge sticker/ staall kors kristall/ spegel/ beger/ ord oc
serdelis naffn oc lesninger till ath tage liggende fe/ oc penninge op aff iorden meth Oc
de som tage milk oc smor med troldom fra andre folk

(Iv,S.222)

Derjenige siindigt gegen das erste Gebot Gottes, der Zauberei benutzt, die schwarze
Kunst, oder nach ihr fragt, der, der solche Teufelskunst braucht, wie dies Zauberfrauen
und Zauberminner, Wahrsager und Zauberer tun. Und wer Schwertbriefe und andere
Briefe gegen Lebensgefahr, Wasser, Unwetter, Sturm oder in anderer Not braucht.
Oder Kriuter oder Worte, Zeichen, Weihehandlungen oder andere solche Dinge. Die-
jenigen, die Nadeln, Stahl, Kreuze, Kristall, Spiegel, Biicher und besonders Namen und
Spriiche benutzen, um Vieh und Geld, das auf der Erde liegt, hoch zu nehmen. Und
diejenigen, die mit Zauberei Milch und Butter von andern Leuten nehmen.

Passagen wie diese und dhnliche konnen wie erwihnt spiter als Schilderungen des
Volkslebens gelesen werden. Man soll jedoch nicht die Damonisierung und die Be-
reitschaft gegeniiber Zauberei ibersehen, die hier aufgebaut wird und die in spite-
ren Jahrhunderten in den Hexenverbrennungen resultierte. Der Kampf der Geist-
lichkeit gegen das Volkstiimliche war nicht unschuldig.

In der Auslegung der Zehn Gebote finden sich bei Christiern Pedersen stets aus-
fuhrliche Beispiele von Recht und Unrecht. Beim vierten Gebot erwihnt er alle die-
jenigen, denen man aufler Vater und Mutter gehorchen soll: Konige, Herren, Fiir-
sten, Biirgermeister, Ratsleute, Prediger, Schulmeister ,og alle andere gode



Zur dinischen Transmission von Martin Luthers ,Betbiichlein” 117

leremestere och twctmestere* (IV, S.220) (und alle anderen guten Lehr- und
Zuchtmeister). Bei der Auslegung zum fiinften Gebot ,Du sollst nicht téten” bringt
er Beispiele fur Fliiche, die zu unterlassen sind, sowie Zeichen mit dem Mund und
den Fingern, die man nicht machen darf. Beim sechsten Gebot verdeutlicht er all die
Formen von Unzucht, die man nicht betreiben soll, dariiber hinaus sind noch Ho-
mosexualitit und ,molles” eingefiigt:

Hwo som bruger eller gor nogen wkyskhed med vtilberlige personer emod naturen/
eller i wbequemmelige maade som kallis de stwme synder
(IV, S.227)

Wer Unkeuschheit mit unziemlichen Personen, wider die Natur, oder in unangebrach-
ter Weise betreibt, was die stummen Siinden genannt werden [ ... ].

Auch in dieser Hinsicht zeigt sich Christiern Pedersen als ein protestantischer Gen-
rewachter, indem er die ,unziichtige Lektiire” aufzdhlt, Biicher also, die man nicht
lesen soll:

Hwo som opuecker nogen ond begerring eller lost til wkyskhed i sig selff eller i nogen
anden med viser/ sang/ ord/ lese tale/ historier Kronicker ewentyr/ sendsager eller
met andre saadanne sticke/ eller met billede oc malning

(1v, S.227)

Wer bose Begierde oder Lust zur Unkeuschheit in sich selbst oder bei jemand anderem
erweckt mit Hilfe von Liedern, Gesang, Worten, lockerem Gerede, Historien, Chroni-
ken, Fabeln, Wahrsagerei oder anderen solchen Dingen, oder mit Hilfe von Bildern.

In der Auslegung zu ,Du sollst nicht stehlen® zdhlt er verschiedene Formen von
Stinde in wirtschaftlichen Zusammenhang auf, zum achten und neunten Gebot wer-
den aus Luthers halber Seite bei Pedersen zweieinhalb Seiten, unter anderem des-
wegen, weil er hier sein eigenes Zugpferd einbringt, die Polemik gegen die guten
Werke.

Vereinzelt konnen einige kleinere Verinderungen im Gottesbild festgestellt wer-
den. Luther schreibt ,Vater und guter Freund“ (WA 10.2, S. 377), Christiern Peder-
sen dagegen ,kere fader/ og alder beste ven“ (IV, S. 219) (lieber Vater und allerbes-
ter Freund). Christiern Pedersen verwendet auch die Mutterschaftsmetaphorik: ,at
wi fodis igen paa ny i den anden tilkommende verden® (IV, S.230) (auf dass wir
wiedergeboren werden in der anderen, kommenden Welt). Luther schreibt: ,dass
das Fleisch zu Pulver und wieder erschaffen wird“ (WA 10.2, S. 385).

Das Glaubensbekenntnis

In der Ubersetzung dieses Abschnitts aus dem Betbiichlein entfaltet sich Christiern
Pedersen ungemein, er begniigt sich hier nicht mehr nur mit populdren und tautolo-
gischen Erweiterungen, sondern bringt auch markante ideologische Erginzungen
an.

Wie Luther beginnt er im Kleinen, indem er zwischen zwei Bedeutungen des
Wortes ,Glauben® unterscheidet. Die alltigliche Bedeutung ist diejenige, von etwas
iiberzeugt zu sein, dass es existiert, z.B. , Tiirken, Teufel und Holle“ (Luther). Das



118 Pil Dahlerup

wird bei Pedersen zu ,Paffue/ en twrker eller en keyser [ ... ] dieffuelen och helffue-
de“ (IV, S. 239 (Papst, ein Tiirke oder ein Kaiser [ ... ], der Teufel und die Hélle).
Die Hinzufligungen miissen als Ausweitung einer Negativliste gesehen werden. Dar-
auf folgt eine bedeutende Anderung: 45 Seiten eines ganz anderen Verfassers als
Luther werden eingefiigt, wohl verstanden ohne jegliche Form von Markierung.
Urbanus Rhegius (1489-1541) war deutscher Pfarrer und Reformator, der wihrend
dieser Zeit mit Luther zusammen arbeitete. Ab 1524 war er evangelischer Pfarrer in
Augsburg, 1530 trug er zur Ausgestaltung der Confessio Augustana bei und war ab
1530 verantwortlich fiir die Pfarrerausbildung in Celle. Er verfasste zahlreiche re-
formatorische Schriften. Die Seiten, die in Den rette vey till Hiemmerigis Rige einge-
hen, stammen aus seiner Schrift Die zwolf Artikel unseres Christlichen Glaubens
(1523). CJ. Brandt erwihnt nur, dass Rhegius das Glaubensbekenntnis in zwdlf
Artikel einteilt, wihrend Luther drei habe. Rhegius’ Werk wurde 1528 ins Dénische
iibersetzt.

Rhegius benutzt seine lange Auslegung des Glaubensbekenntnisses zu einer ein-
gehenden Darlegung des Begriffs ,Glauben®. Alles ist in einem freundlichen und
erklirenden Ton gehalten. Ein Hauptpunkt ist dabei die Trennung von Glauben
und Vernunft. Die Glaubensartikel kénnen von der menschlichen Vernunft nicht
verstanden werden, sie miissen geglaubt werden. Rhegius gibt sich grofie Miihe zu
erkldren, dass man mit dem Herzen glauben soll und erteilt auch gute Ratschlage
demjenigen, der nicht glauben kann.

Das Gottesbild bei Rhegius ist anders und viel weitgefasster als bei Luther. In sei-
ner Auslegung des Glaubensbekenntnisses betont er im Gegensatz zu Luther aus-
driicklich sowohl Gott als ,Schopfer” als auch als ,Allmachtigen”. Im Kommentar zu
,Som skabte hiemmel oc ierd“ (IV, S.248) (der Himmel und Erde erschaffen hat)
heifdt es:

Det staar screffuit Genesis i det forste capittel Ath Gud skabte hiemmel oc iord i be-
gyndelsen/ Esaias scriffuer oc meget der om i sit xxxvii/ x1/ oc xlv/ cap/ Oc den hellige
scrifft er fuld der aff Ath Gud skabte hiemmel oc iord/ Dette kan mennisken ikke see
eller forstaa aff sin egen nature Thi ath naturen kan icke forstaa skabelsens store vnder-
lige ting og gerning/ Naturen kan icke heller begribe oc forstaa huorledes det kan no-
get skabis aff inted Men Troens lius oc forstand kan vel merke/ besinde/ oc forstaa
huorledis alle ting ere skabte og kunde skabis aff Gud/ som S Pouil siger til de hebreer i
detxic

(Iv, S.248)

Im ersten Kapitel der Genesis steht geschrieben, dass Gott im Anfang Himmel und
Erde erschuf. Jesajas schreibt auch viel dariiber in seinem 37., 40. und 45. Kapitel, und
die Heilige Schrift ist voll davon. Dass Gott Himmel und Erde erschuf, kénnen die
Menschen nicht sehen oder verstehen kraft ihrer eigenen Natur, denn die Natur kann
die groflen und wunderbaren Dinge und Werke der Schopfung nicht verstehen. Die
Natur kann auch nicht verstehen, wie etwas aus nichts erschaffen werden kann. Aber
das Licht des Glaubens und der Verstand konnen wohl merken, besinnen und verste-
hen, wie alle Dinge geschaffen sind und geschaffen werden konnten durch Gott, wie es
auch der Heilige Paulus den Hebriern im 11. Kapitel sagt.



Zur ddnischen Transmission von Martin Luthers ,Betbiichlein” 119

In dieser Textpassage finden sich einige zentrale Gedankenginge von Rhegius, etwa
das Schopfungswunder, das in seine Gottesauffassung mit hineinspielt. Er legt Wert
darauf, dass Gott aus nichts geschaffen habe, und in der Verlingerung des angefiihr-
ten Zitats trennt er zwischen Heidentum und Christentum, indem er genau von
diesem Punkt ausgeht. Die Heiden bestreiten die Méglichkeit einer Erschaffung aus
dem Nichts, deshalb ist das kleinste christliche Méddchen kliiger als der grofle heidni-
sche Philosoph Aristoteles, denn es glaubt, dass Gott aus dem Nichts erschaffen
habe. Wesentlich im Zitat ist die wiederholte Hervorhebung, dass die ,Natur” in
Glaubenssachen zu kurz komme. Mit ,Natur” muss der natiirliche Mensch verstan-
den werden, der sich an seine Vernunft halt wie die ,Heiden".

Rhegius’ Gottesbild umfasst auch die ,Allmacht®, die er auslegt. In seinen Erliu-
terungen von ,Vater” hat das Wort ,Richter” keinen Platz; es ist ausschliefSlich ,en
trostelig ting/ Thi ath han er vor fader/ Da ere wii oc hans bern og arffuinge” (IV,
S.247) (eine trostliche Sache. Denn ist er unser Vater, so sind wir seine Kinder und
Erben). Auch Rhegius’ Bild von Jesus ist vielfiltig: Er ist die ewige Weisheit (vgl. die
feministischen Theologen iiber Sophia), er ist der Messias, der Erldser, Gottes Sohn,
die Hoffnung und Erlésung, Gesalbter und Kénig (vgl. IV, S. 250).

Der lange Einschub des Textes von Rhegius kann als eine Form von Kritik an Lu-
ther aufgefasst werden. Wire Christiern Pedersen mit dem Betbiichlein zufrieden
gewesen, hitte er sich an diese Schrift halten kénnen. Es ist interessant zu sehen,
dass die Textpassage von Rhegius ein ganz anderes Gottesbild als Luthers beinhal-
tet. Es ist demnach nicht nur so, dass Luthers Gottesbild enger als dasjenige in den
katholischen Katechismen vor und nach ihm ist; es ist auch begrenzter als dasjenige
eines zeitgendssischen Protestanten.

Die Selbstandigkeit der Ubersetzung Christiern Pedersens im Verhiltnis zu Lu-
ther ist bemerkenswert. Das sieht man auch daran, dass er dagegen protestiert, Ma-
ria als Magd zu bezeichnen (was Luther tat): ,Det er en vng pige (dog icke en tieni-
ste pige“ (IV, S.256) (Es ist ein junges Midchen, doch keine Dienstmagd).
Christiern Pedersen fiigt auflerdem eine Strophe von ,Christ erstand von den To-
ten“ ein (IV, S.262). Man muss sich jedoch hiiten, Pedersen zu friih ideologisch zu
vereinnahmen. Das zeigt sich, wenn man das Vaterunser in seiner Ubersetzung des
Betbiichleins betrachtet.

Das Vaterunser

Das Mittelstiick in Christiern Pedersens dinischer Ubertragung folgt Luther ziem-
lich genau. Der Wortreichtum und einige vorzugsweise benutzten Adjektive und
positive Substantive zur Bezeichnung des Vatergottes machen den grofiten Unter-
schied aus. Luther schreibt etwa: ,Szo gib unf durch die selb barmhertzickeyt ynn
unfler hertz eyn trostliche tzuvorsicht deyner vetterlichen lieb ...“ (WA 10.2,
S.395). Das wird bei Christiern Pedersen zu:

Thi giff oss Alder keriste Fader for din wsigelige miskundhed skyld en fast tro oc haab til
dig i vore hierte/ At wi mwe aldelis for vden alt twill forlade oss til din faderlige kerlighed
miskundhed oc naade



120 Pil Dahlerup

(I, S. 307, Hinzufiigungen kursiviert)

So gib uns, allerliebster Vater, um deines unsagbar grofien Erbarmens willen einen festen
Glauben und Hoffnung auf dich in unsere Herzen ein, auf dass wir uns ohne jeden Zweifel
auf deine viterliche Liebe, dein Erbarmen und deine Gnade verlassen mogen.

Indem Christiern Pedersen zwei andere Texte Luthers in seine Ubersetzung des
Betbiichleins hineinnimmt, vergrofert er die urspriingliche Textmasse. Das betrifft
die Einleitung der Schrift Auslegung des Vaters unsers fiir die einfaltigen Layen (1518),
wo die Abschnitte ,Wie sollen wir beten“ und ,Mit welchen Worten sollen wir be-
ten“erldutert werden. Der Hauptpunkt in dieser Schrift betrifft den Unterschied
zwischen ,auflerlichem Gebet® und ,Gebet des Herzens®. Es wird zwischen drei
Arten von ,duf8erlichem Gebet” unterschieden: Pflichtgebete, die von Pfarrern,
Monchen und Nonnen verrichtet werden, das bezahlte Gebet, das von Pfarrern vor-
genommen wird sowie schliefflich das duf3erliche Gebet, das mit einem innerlichen
Gebet einhergehen kann. Das Gebet des Herzens ohne duflerliche, sichtbare Zei-
chen wird jedoch als ideales Gebet angesehen:

Ath bede i aanden/ eller at bede aandelige/ Det sigis emod den legemelige ben oc
vduertis ben Oc at bede i sandhed Det sigis emod den ben som skeer lige som ith skin
eller syn Thi at hun sker i skined oc synen legemelige og vduertis till Det er ath mand
lader munden/ leberne/ oc tungen fast gaa/ oc bruger dem vduertis oc murler oc
brumler meget for vden hiertens grwnd oc mening/

(IV, S. 303f)

Im Geist oder geistig zu beten, widerspricht dem kérperlichen und duf8erlichen Gebet.
Und in der Wahrheit zu beten, widerspricht dem Gebet, das gleichsam wie ein Schein
vor sich geht, denn dies geschieht im Schein und scheint korperlich und duf3erlich zu
sein. Bei diesem lisst man den Mund, die Lippen und die Zunge sich bewegen und
braucht diese Teile [nur] duBerlich und mummelt und brummelt viel ohne Grund und
Sinn des Herzens.

Fiir eine theoretische Betrachtung bietet der Abschnitt ,Hworledis wij skulle bede”
(IV, S.303-305) (Wie wir beten sollen) viel. Ubergeordnet sieht man eines der iu-
Bersten Glieder in Luthers semiotischem Bruch mit dem Katholizismus. Wie er auf
der obersten Stufe in diesem Bruch jegliche Vermittlung zwischen Gott und dem
Menschen (abgesehen von Jesus) abweist, weist er auch auf allen anderen Ebenen
Zeichen ab, die das Irdische und das Himmlische verbinden kénnten. Deshalb ver-
wirft er alle dufleren Zeichen der Andacht, wobei er jedoch die Moglichkeit offen
lisst, dass das dufere Gebet in eine innere Wahrheit ,gewendet” werden kann. Die
klosterlichen Gebete der Monche und der Nonnen rangieren tief, werden aber als
Pflichtarbeit auf derselben Ebene wie andere Pflichtarbeiten anerkannt. (Spiter
sollte die Polemik gegen ,unniitze Klosterarbeit zum Hauptbestandteil protestanti-
scher Polemik werden). In den Gegensatz zwischen ,iuflerlich“ und ,innerlich
flieBt deutlich die Antithese ,fleischlich® versus ,geistig“ hinein. Luthers Reformein-
satz stellt hier primir einen Protest gegen die Vorstellung dar, wonach die Anzahl
von Gebeten in sich selbst bereits eine Qualitit besitze, und gegen den Ablasshandel
im Zusammenhang mit dem Gebet. Aber im Protest gegen diese ,Auflerlichkeit"



Zur dénischen Transmission von Martin Luthers ,Betbiichlein” 121

tibersieht Luther das padagogische Potential der Zeremonien, d.h., deren Moéglich-
keit, durch die dufere Ehrfurchtshaltung auch eine innere Ehrfurcht zu erzeugen. Es
lasst sich hierbei auch feststellen, inwiefern versucht wird, das volkstiimliche An-
dachtsleben zu kontrollieren, wenn nicht nur der Gebetsinhalt, sondern auch die
Art, wie gebetet wird, reguliert werden soll.

Im Abschnitt ,Meth hwad ord/ och hwad wij skulle bede“ (IV, S. 305-307) (Mit
welchen Worten und wie wir beten sollen) wird die Meinung vertreten, das Vaterun-
ser allein reiche als Gebet; allen anderen Gebeten, die in der kirchlichen Tradition
allmihlich das Vaterunser verdrangt haben, wird der Kampf angesagt. Man kann
sagen, dass Christiern Pedersen mit diesem eingesetzten Textstiick dazu beitrug, das
Betbiichlein statt zu einem Gebetbuch zu einem Buch tiber das Gebet zu machen.

Das Vaterunser, noch einmal

Christiern Pedersen tibernimmt noch einen weiteren Luther-Text in seine Bearbei-
tung des Betbiichleins, und zwar handelt es sich um eine Passage aus Luthers Kurzer
Begriff und Ordnung aller vorgeschriebende Bitten (1520). Es ist das Vaterunser als
Dialog zwischen der Seele und Gott. Pedersen gab dem Text die Uberschrift: ,En
stacked vdtydning paa Pater noster mellem Gud oc Sielen” (IV, S.321-325) (Eine
kurze Ausdeutung des Pater noster zwischen Gott und der Seele).

Dies ist ein bemerkenswerter Text. Zunachst fallt auf, dass Luther das Vaterunser
in Form einer Fiktion auslegt. Zwar bestehen die Repliken Gottes zumeist aus Bi-
belzitaten, jedoch ist religiose Fiktion eine Textform, die von den Reformatoren
normalerweise als durch den Menschen geschaffene ,Dichtung” und ,Fabel” ver-
worfen wird. Im Weiteren eroffnet die Analyse dieses Textes interessante hermeneu-
tische Probleme. Es muss davon ausgegangen werden, dass Luther selbst diesen
Text verfasste und Christiern Pedersen ihn iibersetzte, um dem Glaubigen eine
Moglichkeit zu geben, das zentrale Gebet der Christenheit zu verstehen. Es muss
auch vorausgesetzt werden, dass beide ihre Arbeit in Ehrfurcht vor Gott gemacht
haben. Der Text sieht im Lichte einer modernen Analyse anders aus. Er gibt einen
erschreckenden Einblick in ein Verhaltnis, bei welchem der eine Part, das Kind, fleht
und seine Unwiirdigkeit eingesteht, wohingegen der andere Part, der Vater, bei sei-
nen Vorwiirfen bleibt und die Bitten der Seele abweist. Der erste Teil dieses Dialogs
lautet folgendermaflen:

Sielen siger/ Vor fader som est i hiemmelen/ wij ere dine arme bern her paa iorden/
och skilde fra dig her i denne store elende/ O hwilket ith suart hinder og skilsmaal er
der mellem oss oc dig/ Hvuorledis skulle wi nogen tid komme hiem til dig i vort feder-
ne rige

Gud suarer som Malachias siger i det forste ca/ Ith barn elsker sin fader oc en swend
hedrer sin herre Er ieg eders fader/ Huor er da den kerlighed som I skulle haffue til
mig/ Er ieg eder herre/ Huor er da den tieneste/ froct oc re som I skulle gore mig/
Thi mit hellige naffn bliffuer daglige lastet bespottet oc vanzred aff eder oc hoss eder/
som Esaias siger i det lii capit/

(1v, S.321)



122 Pil Dahlerup

Die Seele sagt: Unser Vater, der du bist im Himmel, wir sind deine armen Kinder hier
auf Erden und getrennt von dir hier in diesem groflen Elend. Oh, welches schwere
Hindernis und Trennung befindet sich zwischen uns und dir. Wie sollen wir jemals zu
dir nach Hause gelangen in das Reich unserer Viter?

Gott antwortet wie Malachias im ersten Kapitel sagt: Ein Kind liebt seinen Vater, und
ein Knecht ehrt seinen Herrn. Bin ich euer Vater, wo ist denn die Liebe, die ihr mir ge-
geniiber haben solltet? Bin ich euer Herr, wo ist da der Dienst, die Furcht und Ehre,
die ihr mir erweisen sollten? Denn mein heiliger Name wird tiglich gelastert, bespottet
und entehrt von euch und bei euch, wie Jesaja im 52. Kapitel sagt.

Die Analyse dieses Wortwechsels zeigt eine Kinderfigur, die eine Frage stellt (,wann
konnen wir zu Dir nach Hause kommen®), und einen Vater, der auf diese Frage
nicht antwortet, sondern stattdessen mit Vorwiirfen reagiert. Diese entsprechen
nicht dem Verhalten des Kindes, das liebevoll spricht; ,der Vater” jedoch hort es
nicht. Stattdessen wirft er dem Kind mangelnde Liebe vor.

Der Dialog setzt sich gleicher Weise in allen sieben Gebeten des Vaterunser fort.
Das ,Kind“ rdumt alles ein, 16st dadurch jedoch nur weitere Vorwiirfe aus. Das psy-
chologische Textverfahren ist diese Struktur von Bitte und Abweisung, das folgerich-
tig damit endet, dass der Vater tiberhaupt nicht mehr auf die letzte Bitte des Kindes
antwortet. Die Anrufung verhallt unbeantwortet in der Leere. Es gibt keine Gnade in
diesem Text, nicht einmal Gerechtigkeit.

Man konnte das Vorhandensein dieses Textes in Luthers und Christiern Peder-
sens katechetischen Schriften damit erkldren, dass die psychologische Struktur, die
fur einen modernen Leser augenfillig ist, fiir die damaligen Autoren nicht sichtbar
war.

Ave Maria

Wie oben erwihnt, hat Maria in Luthers Betbiichlein einen besonderen Status; sie
verliert ihren Heiligenstatus, wird jedoch aufgrund ihres vollumfinglichen Gnaden-
zustands auf einem anderen Niveau als die tibrige Menschheit platziert. Christiern
Pedersen folgt Luther, schirft jedoch die protestantische Sichtweise. So merkt er an,
Maria sei ,vden al sin fortieniste“ (IV, S.326) (ohne eigenen Verdienst) in den
Gnadenstand gekommen. Er iibernimmt auch den Aspekt aus Luthers Artikel tiber
das Magnificat (1527), Maria rithme sich nicht ihrer Demut wegen. Man kann sa-
gen, dass Christiern Pedersen gewissermaflen Luthers Sicht auf Maria aktualisiert.
Im Gegenzug hat er immer noch Engel und Heilige, und wo Luther Maria mit dem
yHimmel, der Sonne und allen Kreaturen® vergleicht, denkt Pedersen an ,Soll Maa-
ne eller stierner oc andre deylige dyrebare creature” (IV, S. 326) (Sonne, Mond oder
Sterne und andere kostbare Geschépfe). Er weitet den Schluss des Textes mit Be-
trachtungen iiber die Gebete der Lippen und des Herzens aus und vergisst nicht zu
erwihnen, ,ath alle menniskis hierte ere onde aff deris egen nature” (IV, S.329)
(dass die Herzen aller Menschen schlecht sind aufgrund der menschlichen Natur).



Zur dénischen Transmission von Martin Luthers ,Betbiichlein” 123

Der zwolfte Psalm Davids

Mit seinem Kommentar zum zwolften Psalm Davids demonstriert Pedersen eine
spezielle Rhetorik, die besonders fiir ihn ist, nimlich den Kommentar, der mit dem
kommentierten Text selbst gar nichts zu tun hat. Ein einziger Vers aus dem zwolften
Psalm ist erkennbar: ,Die Reden des Herrn sind lautere Reden, / sind Silber, im
Tiegel zu Boden geschmolzen, / siebenfach geldutert.” Der Rest ist protestantisches
Allgemeingut iiber die falsche Lehre des Papstes und iiber den verwerflichen Glau-
ben an gute Werke.

2.2.2 Om vaar Herris dgd oc pine/ Och om billede (1531)
(Vom Leiden und Sterben unseres Herrn und von Bildern)

Gattungsauflosung und Gattungswiederaufbau

Diese Schrift Christiern Pedersens (vgl. IV, S. 161-187) weist einige interessante
Entwicklungen der Reformationszeit im Kampf um die Andacht auf. Luther sah ein,
dass er die via dolorosa-Gebete weiterfithren musste und war auch selbst iiberzeugt
vom groflen pidagogischen Wert der Bilder. Deshalb fiigte er im Nachhinein ein
illustriertes Passional in sein Betbiichlein ein. Die Schrift war so eingerichtet, dass
jedem Bild einige Bibelzitate zugeordnet waren. Luthers Passional beinhaltete 49
Bilder, elf mit einem Motiv sowie dazugehérendem Text aus dem Alten Testament
und 38 mit Motiv und Text aus dem Neuen Testament. Christiern Pedersen be-
nutzte vermutlich eine Ausgabe von 1530.

Wie im Betbiichlein gehort die Gattungsauflosung zu Luthers indirekten polemi-
schen Wirkungsmitteln. Er kiimmerte sich nicht um die Tradition mit den Bitten
oder Betrachtungen zu den verschiedenen Stationen von Jesu Leidensweg. Er 16ste
das Genre von innen her auf, indem er zwar Texte und Bilder aus der Passionsge-
schichte entnahm, diesen jedoch zahlreiche andere Bilder und Texte aus dem
Schépfungsbericht und anderen Bibelstellen hinzufiigte. In Wirklichkeit schrieb er
auf diese Weise eine Mini-Bibelgeschichte. ,Det er i hojere grad en ,leegmandsbibel”
end et passionale“ (Jensen, S. 151) (Es handelt sich eher um eine ,Laienbibel” als
um ein Passional). Christiern Pedersen verindert wie immer den Text, den er iiber-
setzt. Die grofite Anderung ist dabei, dass er den Text zur Leidensgeschichte zuriick-
fiihrt. Auf Gattungsniveau unterminiert er auf diese Weise Luther in dessen Kritik
der Passionstradition.

Die Bilderfrage

Luther betrachtete die Bilder als religios gleichgiiltig (adiaphoron); sie sind in sitt-
licher Hinsicht neutral. Nur das Wort vermag Gott auszudriicken. Luther sah aber
auch den piadagogischen Effekt der Bilder und war gegen einen Bildersturm. Chris-
tiern Pedersen weitet in seinem Passional die Verteidigung der Bilder aus. Er emp-
fiehlt ohne Umschweife, die Menschen sollten biblische Bilder an die Wande ihrer
Hiuser malen. In seinem charakteristischen tautologischen Stil schreibt er u.a.:



124 Pil Dahlerup

Thi er det endelige notteligt oc tilberligt at huert menniske laeser taler/ maler horer/
merker/ besinder oc i hwkommer aff alt sit hierte Gudz vnderlige velgerninger oc hans
ord oclerdom

(Iv,S.162)

Denn es ist schliefllich niitzlich und angemessen, dass ein jeder Mensch von ganzem
Herzen von Gottes wunderbare Taten, seine Worte und seine Lehren liest, spricht, sie
bildlich darstellt, hort, diese bedenkt und erinnert.

Die Aussage ist religios korrekt. ,Erinnern” driickt Luthers Auffassung aus, wonach
Bilder das Gottliche nicht selbst reprisentieren konnen, sondern nur daran ,erin-
nern“, was das Wort dariiber ausgesagt hat. Pedersen gibt auch eine niichterne Ge-
brauchsanweisung: man miisse nicht zehn oder zwolf Bilder tiglich betrachten, ein
bis zwei wiirden vollauf geniigen. Auflerdem soll man sich natiirlich nicht damit
begniigen, zu sehen und zu lesen, vielmehr soll man das Passional nachleben. Des-
halb nennt er das Buch auch einen ,Spiegel” und ein ,Beispiel®. Johan Jensen hat in
seinem Artikel einige der Passionsbilder aus Pedersens Passional abgebildet.

Das Interessante bei diesem Bildmaterial Pedersens ist, dass ein Teil davon aus
der katholischen Tradition stammt. Einiges davon mag der Zufilligkeit der Bildbe-
schaffung geschuldet sein. Da jedoch auch der Text selbst katholische Ziige aufweist,
muss eher von einer Einarbeitung gewisser katholischer Traditionen in das Buch
ausgegangen werden, das eigentlich mit eben dieser Tradition brechen wollte.

Die Bildtexte

Christiern Pedersens Passional ist um die Bilder herum aufgebaut; jedes Bild hat
seinen eigenen Text, der aus Bibelzitaten mit oder ohne Hinzufiigungen durch den
Autor besteht. Nach dem Bibeltext folgt jeweils ein Gebet, das von Pedersen selbst
verfasst wurde. Die Gebete fungieren im Prinzip so, dass die konkrete Situation des
Bilds und Bibeltexts zu einer tberfithrten Bedeutung im Gebet umgeformt wird,
etwa:

O Leffuende Gudz Sen som lost dig omskere effter Mosi low/ [ ... ] Verdis till for din

miskundhed/ at omskere vaare hierte hw och sind fra alle onde begerelser/

(IV, S. 167)

O du lebendiger Sohn Gottes, der du dich nach dem Gesetz Mose beschneiden lieflest
[...] Sei verehrt fiir deine Barmherzigkeit, auch in uns Herz und Sinn von allen bsen
Begierden zu beschneiden.

Mit dem Alten Testament ist Pedersen bald fertig; nur zwei Bilder mit dazuge-
hérendem Text stammen daraus (elf dagegen bei Luther). Darauf folgen 45 Bilder,
die das Neue Testament illustrieren.

Christiern Pedersen ist an mehreren Stellen religios korrekt. Im Gebet zur Ver-
kiindigung sorgt er dafiir, dass die Hinwendung zu Jesus geschieht: ,O leffuende
Gudz sen“ (IV, S. 165) (O lebendiger Sohn Gottes), nicht zu Maria.



Zur dinischen Transmission von Martin Luthers ,Betbiichlein” 125

Seine protestantisch ,unkorrekten” Bildtexte konzentrieren sich, wie von Johan
Jensen bemerkt wurde, um die Passion. Er hat Miihe, die spatmittelalterliche Passi-
onstradition mit ihrem Ausmalen der Leiden fallen zu lassen:

[...] sexkarle hudstruge Jesum/ to sloge hannem met bremle riss oc hyben torn/ oc to
met riss og sugber och to med smaa iern lencker saa ath der vaar inted helt pa hans hel-

lige legeme fra hans taap/oc til hans taa
(v, 8. 177)

[...] sechs Knechte geiflelten Jesus, zwei schlugen ihn mit Dornenruten und Dornen
von der Heckenrose, zwei mit Ruten und Peitschen und zwei mit kleinen Eisenketten,
so dass an seinem heiligen Leib nichts mehr ganz war vom Scheitel bis zu den Zehen.

Diese Sitze findet man weder bei Luther noch im Neuen Testament. Ahnlich ver-
hilt es sich auch mit anderen Stellen seiner Passionserzihlung, z.B. die Blof3e Jesu,
die Maria zudeckt, Details bei der Kreuzigung, Maria mit dem toten Leib Jesu oder
die Hollenfahrt.

Christiern Pedersen beschlieit diese Schrift mit einer wortlichen Ubersetzung
der Psalmen 67, 51 und 136.

Schlussfolgerung

Es kann nicht in Zweifel gezogen werden, dass Pedersen Protestant war. Wie ge-
wohnlich ist er heftig in seiner Polemik gegen die Katholiken: ,Saadanne/ losactige
lerdomme® (IV, S.195) (Solche unziichtigen Lehren), ,saadan lessactig be-
tenckelse” (IV, S. 196) (solche unziichtigen Uberlegungen). Er bittet Jesus um , dine
sande ord oc evangelia“ (IV, S.186) (dein wahres Wort und Evangelium) und
wiinscht, ,al menniskens dict logn/ fabel/ exempel/ oc squalder som de haffue selff
opdictet oc dremit effter deris egne hoffuit oc gode tacke® (IV, S.186) (jede
menschliche Erdichtung, Liige, Fabeln, Exempel und solches Geplapper, das sie
selbst erdichtet und ertriumt nach ihrem eigen Kopf und Belieben) zuriick zu lassen
— anscheinend ohne zu sehen, dass auch er selbst dichtet und triumt, etwa in allen
Gebeten. In seiner Verdammung der Volksbriauche entwirft er selbst lebendige Bil-
der des Volkslebens, z.B. dass man ,Schwertbriefe® und ,Kreuzesbilder” trigt als
Schutz gegen allerhand bése Anfechtungen (vgl. IV, S. 195f.) Trotz all seiner protes-
tantischen Absichten fithrt Christiern Pedersen eine Reihe katholischer Passionstra-
ditionen weiter. Er steht deshalb fiir einen Ubergang zum Protestantismus, der sich
als gleitender prisentiert als das von ihm tibersetzte Lutherbuch.

2.2.3 Huorledis huert menniske skal betencke vor Herris dgd oc pine (1531)

Diese Schrift ist noch ein Kommentar zur Passionstradition. Pedersen folgt Luther,
jedoch wie immer wortreicher. Die protestantische Gattungssprengung erreicht hier
ihre Grenze. Die fiinfzehn konkreten Krezwegstationen sind aufgehoben, der Text
bleibt jedoch in fiinfzehn Teile eingeteilt. Diese unterscheiden sich nicht voneinan-
der, sondern stellen fiinfzehn Variationen dar iiber das Thema: ,Weine nicht tiber



126 Pil Dahlerup

Jesus, sondern bedenke, dass du selbst ein Sinder bist, der durch ihn losgekauft
wurde®“. Hinzu kommt eine Polemik gegen gute Werke und eine Betonung der
Machtlosigkeit und der bosen Natur des Menschen. Fiir einen Leser der Gegenwart
ist es eine langweilige Lektiire, Seite auf Seite mit im Grossen und Ganzen denselben
Worten. Die einzigen Aufmunterungen sind ein (schlechter) Vergleich (vgl. IV,
S.201) und ein Sprichwort (vgl. IV, S. 200). Die protestantische Rhetorik hebt sich
hier selbst auf. Einer der polemischen Ausfille gegen die Katholiken ist, dass man in
seinen Gebeten oder seinen gottlichen Betrachtungen nicht viele Worte gebrauchen
soll (vgl. IV, S.201). Um das zu verkiinden, brauchen die Protestanten unsagbar
viele Worte.

Schlussbetrachtung

Die Geschichte von Luthers Betbiichlein in Dinemark ist noch sehr viel linger. Aber
die Beispiele, die erwahnt wurden, ergeben bereits eine interessante Transmissions-
geschichte. Das Betbiichlein selbst ist schon eine Transmission einer mittelalterlichen
katholischen Tradition zu einer protestantischen des 16. Jahrhunderts. Die Trans-
mission hat viele Nuancen, zentral darin ist das von Luther entworfene Gottesbild;
aus diesem kann gelernt werden, dass jede Epoche Gott in ihrem eigenen Bild ent-
wirft. Luthers strenger Vatergott hatte auch zu seiner Zeit keine allgemeine Giiltig-
keit, sondern galt nur fiir die Protestanten und nicht einmal fiir alle von ihnen. Be-
merkenswert ist auch Luthers Abschwichung Gottes in seiner Eigenschaft als
Schopfer der Welt. Die fehlenden kreativen Aspekte in seinem Gottesbild kénnen
die Skepsis des Protestantismus gegeniiber Kunst erkliren. Mit dem Luthertum
verschwinden auch die weiblichen Elemente der Gottheit. All dies hat religiése, sozi-
ale und isthetische Konsequenzen. Es soll hier nur auf die enormen Herausforde-
rungen verwiesen werden, denen die neuen protestantischen Autoren begegneten,
wenn sie tiber das Géttliche schreiben wollten, das derart markant verandert wurde.

In der dinischen Transmission von Luthers Betbiichlein konnen eine Reihe Nu-
ancen im Ubergang von katholischer zu protestantischer Religiositit festgestellt
werden. Poul Helgesen und Christiern Pedersen entwerfen jeder in seiner Weise ein
komplexes Bild aus Gegensatz und Ubereinstimmung mit Luthers Reformation. Die
Verhiltnisse waren bedeutend komplizierter — und spannender —, als eindeutige
Darstellungen des Ubergangs glauben machen wollen.

Ubersetzung: Lukas Rosli und Thomas Seiler

Literaturverzeichnis

Primarliteratur

Bibliorum Sacrorum. Iuxta Vulgatam Clementinam. Vatikan 1913.
Die Heilige Schrift des Alten und Neuen Testaments. Zwingli-Bibel, 1966.



Zur dénischen Transmission von Martin Luthers ,Betbiichlein” 127

Gerson, Jean: De arte audiendi confessiones (On the Art of Hearing Confessions). In: Brian
Patrick McGuire (Hg.): Jean Gerson. Early Works. New York, Mahwah 1998.

Helgesen, Povl: Een cristelig vnderwyszning. In: Skrifter af Paulus Helie, Band 1. Hg. von Det
Danske Sprog- og Litteraturselskab. Kebenhavn 1932.

Rémischer Katechismus nach dem Beschlusse des Konzils von Trient fiir die Pfarrer. Ubersetzt
nach der zu Rom 1855 veroffentlichten Ausgabe mit Sachregister. Kirchen 1970.

Kolde, Dietrich: Christenspiegel (1470). In: Denis Janz (Hg.): Three Reformation Catechisms:
Catholic, Anabaptist, Lutheran. New York and Toronto 1982.

Luther, Martin: Betbiichlein (1522). In: D. Martin Luthers Werke: kritische Gesamtausgabe.
Band 10.2. Weimar 1883-2009.

Luther, Martin: Biblia Germanica (1545). Fotografischer Nachdruck 1967.

Modus confitenti, gedruckt von Gottfried von Ghemen ca. 1500.

Pedersen, Christiern: Danske Skrifter, Band IV: Davids Psalter og Smaaskrifter 1531-33.
Hg. von C.J. Brandt. Kebenhavn 1854.

Sekundarliteratur

Ariés, Philippe and Béjin, André: Western Sexuality. Practice and Precept in Past and Present
Times. Oxford 198S.

Billeskov Jansen: Danmarks Digtekunst, Band 1. Kebenhavn 1944.

Bynum, Caroline Walker: Jesus as Mother. Studies in the Spirituality of the High Middle Ages.
Berkeley u.a. (1982), 1984.

Eco, Umberto: Art and Beauty in the Middle Ages (1959). Yale 1986.

Gierow, Krister: Den evangeliska bonelitteraturen i Danmark 1526-1575. Lund 1948.

Janz: Vgl. unter Primairliteratur, Kolde.

Jeanrond, Werner G.: Theological Hermeneutics. London 1991.

Johannes Paul IL, Papst: Letter to Artists. Online Edition Vol. V, No: July-August 1999.

Johnson, Elisabeth: She Who is: The Mystery of God in a Feminist Theological Discourse. New
York, Crossroad 1992.

Jungmann, Josef Andreas SJ: Katechetik. Freiburg 1953.

Langer, Ullrich: Divine and Poetic Freedom in the Renaissance. New Jersey 1990.

Lindhardt, Jan: Mellem Djevel og Gud. En bog om Martin Luther. Kebenhavn 1991.

Jorgensen, Alfred Th.: ,Luthers Betbiichlein (1522) in der dinischen Ubersetzung von
Paulus Helie“. In: Zeitschrift fiir systematische Theologie (1940), S. 471-476.

McBrien, Richard: Catholicisme (1981). 3. Aufl. London 1994.

McGuire: Vgl. unter Primarliteratur, Gerson.

Nyman, Magnus: Férlorarnas historia. Uppsala 1997.

Sternberg, Meir: The Poetics of Biblical Narrative. Bloomington, Ind. (1985), 1987.

Tentler, Thomas N.: Sin and Confession on the Eve of the Reformation. Princeton, New Jersey
1977.

Thomas Aquinas: Knowing and Naming God. In: St. Thomas Aquinas’ Summa theologice, Band
3. Lateinischer Text und englische Ubersetzung von Herbert McCabe. London 1964.

Weber, Max: Den protestantiske etik og kapitalismens dnd (1920). Kebenhavn (1972), 1976.

Veyne, Paul: ,Homosexuality in Ancient Rome". In: Ariés, Western Sexuality.






	"At i gerne læsse thenne bogh, icke for Luthers skyld, eller hans lærdom, men for Ihesu Christi lerdom skyld" : zur Transmission von Martin Luthers Betbüchlein in dänischen Übersetzungen der 1520er Jahre

