
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 42 (2012)

Artikel: "At i gerne læsse thenne bogh, icke for Luthers skyld, eller hans
lærdom, men for Ihesu Christi lerdom skyld" : zur Transmission von
Martin Luthers Betbüchlein in dänischen Übersetzungen der 1520er
Jahre

Autor: Dahlerup, Pil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858112

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858112
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„At i gerne laesse thenne bogh, icke for Luthers skyld, eller hans

laerdom, men for Ihesu Christi lerdom skyld":
Zur Transmission von Martin Luthers Betbüchlein in dänischen
Übersetzungen der 1520er Jahre

Pil Dahlerup, Kopenhagen

Dänische protestantische Gebetbücher des 16. Jahrhunderts beanspruchen auf den

ersten Blick kein literaturgeschichtliches Interesse, und entsprechend bescheiden
fällt daher die bisherige Forschung zu diesem Thema aus. Die gründlichste Untersuchung

stammt vom Schweden Krister Gierow (Den evangeliska bönelitteraturen i
Danmark 1526-1575) von 1948

Nichtsdestotrotz ist gerade dieses Gebiet literaturhistorisch wichtig, insbesondere

aus einer transmissionshistorischen Perspektive. Der vorliegende Artikel be-
fasst sich mit der ersten Gruppe von Gebetbüchern, die Krister Gierow untersucht,
den dänischen Übersetzungen von Martin Luthers Betbüchlein (1522).

Hermeneutische Überlegungen

Die erste Transmission, von der in diesem Artikel die Rede sein soll, ist hermeneuti-
scher Natur. Luthers Betbüchlein ist eine religiöse Schrift, wird im Folgenden jedoch
nicht mit den Prinzipien einer theologischen Hermeneutik gelesen. Das Ziel einer
solchen Hermeneutik könnte folgendermaßen formuliert werden: „It aims at
understanding this universe as God's universe" (Jeanrond, S. 8). Diese Perspektive kann
der Literaturwissenschaftler nicht zum Maßstab nehmen. Von einem theologischen
Standpunkt aus kann behauptet werden, dass die literaturhistorische Lektüre einer

religiösen Schrift von vornherein eine Fehllektüre darstellt. Man kann es jedoch
auch so formulieren, dass es sich prinzipiell um eine andere Lektüre handelt.

Eine übergeordnete makro-hermeneutische Zielsetzung für eine literarische
Hermeneutik könnte darum so beschrieben werden: „Ihr Ziel ist es, die kulturelle
Bedeutung der ästhetischen Sprache zu verstehen." Auf einer mikro-hermeneuti-
schen Ebene bedeutet die literarische Lektüre eines religiösen Textes eine formbe-
wusste Lektüre. Dabei richtet sich die Aufmerksamkeit auf die formgebenden
Elemente mit Hilfe von Methoden aus der Literaturanalyse. Dahinter steht die Auffassung,

dass der Inhalt eines Textes immer ein vermittelter und eine rein thematische
Lektüre folglich verfehlt ist.

Die mikro-hermeneutischen Probleme sind zahlreich und komplex. Hier wurde
die Vorgehensweise gewählt, dass das Betbüchlein zuerst aufgrund der inhärenten
Prämissen des Textes selbst verstanden werden soll, bevor es in einem zweiten



86 Pil Dahlerup

Schritt unter einer ideologischen und ästhetischen Perspektive untersucht wird.
Meine Analyse wird jedoch von einem übergeordneten Ziel gelenkt. Die Absicht ist
nicht primär, theologisch nuancierte Ebenen im Betbüchlein aufzuspüren, vielmehr
sollen in einem ersten Schritt die religiösen Hauptprinzipien erläutert werden, um
von dort aus in einem zweiten Schritt zu den ideologischen und ästhetischen
Perspektiven überzuleiten. Die erste Vorgehensweise fordert einen kundigen Leser, und
das hermeneutische Problem liegt darin, dass ein Literaturhistoriker theologisch
niemals genug wissen kann. Eine Lösung für dieses Problem wäre die Form einer
akademischer Diskussion, bei der die „kundigeren Leser" die Lücken schließen
könnten. Die ideologische Perspektive ist schon in sich problematisch. Warum soll

man den Text nicht in Frieden lassen? Die Antwort darauf wäre, dass ein Leser der

Gegenwart das Recht hat, sowohl kritisch zu sein als auch dem Bewusstsein seiner

eigenen Zeit eine Stimme zu verleihen. Damit verbunden ist eine Aktualisierung des

Textes, die Möglichkeit, ihn in eine gegenwärtige intellektuelle Debatte einzubezie-
hen. Außerdem kann ein moderner Kommentar zu den ideologischen Hauptaspekten

des Textes auch zeitgenössische, bisher übersehene Perspektiven sichtbar werden

lassen. Eine ideologische Lektüre erfordert zuallererst Schliff und Sinn für die

Proportionen. Das Ziel einer solchen Lektüre ist nicht zu zeigen, dass Luther anders
dachte als wir und ihm das vorzuwerfen. Die Absicht besteht vielmehr darin, in einer
zivilisierten Art und Weise ideologische Energiefelder aufzudecken. Auch
diesbezüglich kann eine akademische Diskussion eventuelle Fehlschlüsse korrigieren.

1. Martin Luthers Betbüchlein (1522)

Beschreibung

Eine neutrale Beschreibung von Luthers Betbüchlein kann ohne spezielle Voraussetzungen

gegeben werden. Es wurde 1522 publiziert und besteht aus einem Vorwort,
in dem Luther für eine „starke und gute Reformation" der katholischen Gebetstradition

argumentiert. Anschließend gibt er eine Auslegung der Zehn Gebote, des

Glaubensbekenntnisses sowie des Vaterunser. Darauf folgt ein Kommentar zum Ave Maria

und zu den Passionsgebeten sowie eine Übersetzung zweier Davidspsalmen. Jede
Form von eigentlicher Analyse und historischer Perspektivierung dieses Textes
beinhaltet jedoch eine Reihe hermeneutischer Konsequenzen.

Luthers Vorarbeiten

Luther unternahm verschiedene Anläufe, bevor er 1522 das Betbüchlein herausgab.
Zuvor hatte er 1520 Eine kurtz Form publiziert, das seine Auslegung der Zehn
Gebote, des Glaubensbekenntnisses und des Vaterunser enthält. Schon vor dieser
Schrift hatte er in verschiedenen Predigten 1516 und 1517 die Zehn Gebote und das

Vaterunser behandelt. Das Betbüchlein kam in unzähligen Auflagen heraus, wobei es



Zur dänischen Transmission von Martin Luthers „Betbüchlein" 87

jedes Mal erweitert und revidiert wurde. Es wurde in eine Reihe von Volkssprachen
übersetzt und 1529 ins Lateinische.

Gattung

Luther nannte sein Buch Betbüchlein und polemisiert in seinem Vorwort gegen die

katholische Gebetstradition. Er hat es selbst so formuliert, dass der Text primär als

Gebetbuch oder als Buch über das Gebet aufzufassen sei. Dabei ist es eigentlich weder

das eine noch das andere - es ist keine Sammlung von Gebeten, und es handelt
auch nicht primär vom Gebet, obwohl Krister Gierow es „en bonnebog uden bon-
ner" (ein Gebetbuch ohne Gebete) (Gierow, S. 10) nennt und die dänischen

Übersetzungen des Betbüchleins im ersten Abschnitt seines eigenen Buches über die
evangelische Gebetsliteratur in Dänemark behandelt. Die Herausgeber der Weimarer
Ausgabe des Betbüchleins verbinden es ebenfalls mit dem Gebet, indem sie es mit
den beiden Repräsentanten für die katholische Gebetstradition vergleichen, gegen
die Luther im Vorwort vornehmlich polemisiert, nämlich Hortulus animae und die

Birgitta-Gebete. Die Herausgeber betonen dabei die zahlreichen Aufzählungen der
Sünden und Tugenden in der katholischen Tradition, wie die Sieben Gaben des

Heiligen Geistes, die drei göttlichen und die vier evangelischen Tugenden, die acht

Seligpreisungen usw. und erwähnen die vielen verschiedenen Mariengebete,
Heiligengebete und Ablassversprechungen, die besonders zahlreich in den Birgittagebeten

auftreten. Dies stellt zwar eine vernünftige Vergleichsgrundlage dar, doch genügt
diese nicht.

Luthers Buch ist eine Abrechnung mit der katholischen Gebetstradition, und um
hier eine „Reformation" durchzuführen, macht er den Umweg über die Zehn
Gebote, das Vaterunser und das Glaubensbekenntnis. Man kann dies so verstehen, dass

er zunächst die Grundlagen der christlichen Lehre verdeutlichen will, bevor er erklären

kann, wie man sich dem Gebet gegenüber verhalten soll. Deshalb platziert er
sich in einer anderen Tradition, nämlich in der christlichen Katechismustradition. Die

Herausgeber der Weimarer Ausgabe erwähnen, dass man im Betbüchlein „eine Art
Katechismus" (WA 10.2, S. 336) sehen kann, aber sie vergleichen es nicht mit der
Katechismustradition vor Luther. Diese wiederum wird im einleitenden Abschnitt

von JosefJungmanns Katechetik (1953) kurz beschrieben. Unter dem Begriff
„Katechismus" (das Wort wurde damals noch nicht gebraucht) kann eine kirchliche
Erziehung von Erwachsenen oder Kindern hinsichtlich der grundlegenden Elemente
des Christentums verstanden werden. Das Wort Erziehung signalisiert, dass es um
mehr als um ein Schulfach geht; es handelt sich eher um eine Art von Lebenslehre,
die auch den Teil der Moral umfassen soll, für den die Kirche die Verantwortung
trägt. Im Spätmittelalter wurde die Kenntnis dieser Katechismuserziehung durch die

Eltern und die Paten vermittelt, indem diese am Gottesdienst teilnahmen, und
insbesondere auch im Zusammenhang mit der Beichte, wo der Beichtvater durch
verschiedene Fragen kontrollieren konnte, ob der Beichtende die zentrale christliche
Lehre kannte, etwa: „Glaubst du an den Vater, den Sohn und den Heiligen Geist?",



88 Pil Dahlerup

„Glaubst du, dass diese drei sowohl drei Personen als auch eine sind?" Mit der Erfindung

des Buchdrucks entwickelten sich diese Fragen zu kleinen Beichtbüchlein, die
der Vorbereitung auf die Beichte dienen sollten. Diese Bücher, von denen einige für
Laien, andere für Priester bestimmt waren, hatten gewöhnlich die Zehn Gebote und
die Auslegung derselben als Hauptteil und waren ausgeprägt moralisierend. Sie trugen

charakteristische Titel wie: Christenspiegel, Seelenwurzgärtlein, Der Seele Trost,
Die himmlische Fundgrube oder Die Himmelsstrasse. Diese enorm verbreitete Gattung
wurde von Thomas N. Tentler in seinem Buch Sin and Confession on the Eve of the

Reformation (1977) gründlich untersucht.
Der erste gedruckte deutsche Katechismus war Dietrich Koldes Christenspiegel,

der 1470 in Köln erschien. Kolde (1435-1515) war zunächst Augustinermönch, trat
jedoch später dem Franziskanerorden bei. Er wurde an der Universität zu Köln
ausgebildet, hielt sich 1485-1490 in Brüssel auf und kehrte dann nach Köln zurück, wo
er bis zu seinem Tod als Priester wirkte. Sein Katechismus wurde von der Theologischen

Fakultät der Universität zu Köln anerkannt. Die Schrift kam vor 1500 in neunzehn

und nach 1500 in einundzwanzig Ausgaben heraus (vgl. Janz, S. 7f.). Sein
Katechismus wurde in zahlreiche europäische Sprachen übersetzt, weshalb er als

repräsentativ für den spätmittelalterlichen Katechismus angesehen werden kann. Er
wendet sich an die gewöhnlichen Menschen; alle, die lesen können, werden hierin
aufgefordert, laut zu lesen für die des Lesens Unkundigen, etwa die Eltern für ihre
Kinder. Das Buch ist folgendermaßen aufgebaut:

- Vorwort. Einleitung zum Glaubensbekenntnis (Kap. l)
- Glaubensbekenntnis (Kap. 2-3)
- Gebet über den Glauben (Kap. 4)
- Die Zehn Gebote (Kap. 5-12)
- Die fünf Gebote der Kirche (Kap. 12)
- Die sieben Todsünden (Kap. 13)
- Die neun fremden Sünden (Kap. 14)
- Offene und stumme Sünden (Kap. 15)
- Die sechs Sünden gegen den Heiligen Geist (Kap. 16)
- Die Sünden der Zunge (Kap. 17)
- Sechs Bedingungen für Gottes Vergebung (Kap. 18)
- Sieben Punkte, die sagen können, ob sich ein Mensch in der Gnade befindet

oder nicht (Kap. 19)
- Instruktionen die Reue betreffend (Kap. 20)
- Beichte (Kap. 21)
- Buße (Kap. 22)
- Morgengebet (Kap. 23)
- Über das Hören der Messe (Kap. 24)
- Über das innerliche Beten (Kap. 25)
- Vaterunser, Ave Maria und Stundengebete (Kap. 26)
- Gebet für die Heiligen Sakramente (Abendmahl, Kap. 27)



Zur dänischen Transmission von Martin Luthers „Betbüchlein" 89

- Gebete des Hl. Gregor (Kap. 28)
- Mariengebet (Kap. 29)
- Gebet mit Dank für den Tag (Kap. 30)
- Tischgebet (Kap. 31)
- Gebet, wenn der Glockenschlag erklingt (Kap. 32)
- Gebet zur Schlafenszeit (Kap. 33)
- Die sieben Werke der Barmherzigkeit (Kap. 34)
- Die sieben Gaben des Heiligen Geistes (Kap. 35)
- Die acht Seligpreisungen (Kap. 36)
- Sieben tägliche Dinge zu erinnern (Kap. 37)
- Neun Dinge, die zur Sünde verleiten (Kap. 38)
- Wie schwangere Frauen sich selbst und das Kind beschützen sollen (Kap. 39)
- Wie Eltern ihre Kinder erziehen sollen, so dass diese erlöst werden (Kap. 40)
- Wie man Maria zu einem Mantel der Barmherzigkeit machen kann (Kap. 41)
- St. Salvators Brudergesellschaft (Kap. 42)
- Marienpsalter, Rosenkranz und Rosenkranzgesellschaft (Kap. 43)
- Vom rechten Sterben (Kap. 44)
- Die drei Ratschläge des Hl. Bernhard gegen den Teufel (Kap. 45)
- Fünf Zeichen, an denen man einen guten Christen erkennt (Kap. 46).

Ein solcher Katechismus ist eine wichtige Voraussetzung für das Verständnis von
Luthers Betbüchlein, weshalb es verwunderlich ist, dass Luther nicht selbst auf diese

spätmittelalterlichen Katechismen hinweist.
Gottfried von Ghemen gab ca. 1500 ein spätmittelalterliches Beichtbuch auf

Dänisch heraus, Modus confitendi (nur der Titel ist lateinisch). Das Buch ging verloren,
sein Inhalt existiert jedoch in Abschrift. Es stellt leichtverständliche Fragen zum
Glaubensbekenntnis, zu den Geboten und zum Vaterunser und erläutert die gängige
Liste der aufzählbaren Tugenden und Sünden. (Es handelt sich möglicherweise bei
diesem Buch um eine dänische Übersetzung von Andreas de Escobars sehr verbreiteter

Schrift Modus confitendi, welche im 15. Jahrhundert in 86 verschiedenen
Ausgaben in dreiundzwanzig Ländern herausgegeben wurde [vgl. Tentler, S. 39ff.]).

Das Vorwort

Luther beginnt mit der Formel „Gnad und frid allen meynen lieben herrn und bru-
dern ynn Christo". Anschließend bezeichnet er die vorhandenen Gebetbücher -
„Die bettbuchlin, darynnen ßo mancherley iamer von beychten und sunde tzelen,
Szo unchristliche narheyt ynn den gepettling tzu gott unnd seynen heyligen, [...]."
(WA 10.2, S. 375) - als etwas vom Schädlichsten, Teuflischsten und Betrügerischsten,

dem christliche Menschen ausgesetzt seien. Eine „starke, gute Reformation"
dieser Gattung sei notwendig, er habe jedoch nicht die Zeit, eine solche gründlich
durchzuführen, weshalb er als Beginn nur „diße eynfeltige Christliche form und

Spiegel die sund tzuerkennen unnd tzu beten" (WA 10.2, S. 375) sende. Nachher



90 Pil Dahlerup

folgt ein Abschnitt, den er „Vorrede" nennt und worin er die Zehn Gebote, das

Glaubensbekenntnis und das Vaterunser als das einzige bezeichnet, was ein gewöhnlicher

des Lesens unkundiger Mensch für seine Seligkeit wissen müsse. Luther sagt
über diese drei Texte, dass die Zehn Gebote angeben, was ein Mensch tun und
unterlassen solle, das Glaubensbekenntnis zeige, woher der Mensch die Kraft
bekommt, wenn er einsieht, dass er die Gebote von selbst nicht einhalten kann, und
das Vaterunser schließlich zeige, wie ein Mensch dennoch versuchen soll, die Gebote
einzuhalten. Luther benutzt eine medizinische Metapher: Die Zehn Gebote lehren
den Menschen, seine Krankheit (Sünde) zu erkennen, das Glaubensbekenntnis gibt
das Heilmittel an (Gnade), und das Vaterunser lehrt den Menschen, wie er durch

demütiges und innerliches Gebet sich die Gnade und das Einhalten der Gebote
wünschen soll. „Das sind die drey dingkyn der gantzen schrifft" (WA 10.2, S. 377).

Wie man sieht, ist das, was Luther hier präsentiert, in hohem Maße ein

Katechismusprogramm. Er benutzt sogar den Ausdruck „Spiegel", womit er indirekt auf
Koldes Christenspiegel verweisen kann, ganz sicher jedoch auf die verbreitete
„Spiegelgattung", deren Absicht in der Regel war, dem Menschen entweder vorzuführen,
was er sein könnte oder das, was er gerade nicht sein sollte.

Bereits die Vorrede zeigt Neues, enthält jedoch auch einige traditionelle
Elemente wie etwa die „Spiegelgattung" mit ihrer Spiegelmetaphorik oder die
medizinische Metaphorik, welche beide in der Beichtliteratur weit zurückverfolgt werden
können (Mc Guire, S. 461). Auch von den Humanisten wurden sie oft gebraucht,
z.B. von Erasmus von Rotterdam in seinem Fürstenspiegel Institutio principis chri-

stiani (1516), der 1522 von Poul Helgesen ins Dänische übersetzt wurde.

Autorstimme

Die erzählende Stimme in Luthers Vorwort spricht mit absoluter Autorität. Sie

bezeichnet sich mit „Ich" und hat es nicht nötig, sich gegenüber den Adressaten, adelige

Sympathisanten („liebe Herren") und reformatorische Geistliche („Brüder in
Christus"), vorzustellen. „Ich" verweist ohne jeden Zweifel aufLuther selbst, dessen

Name auf dem Titelblatt steht. Dieses „Ich" braucht für seine Behauptungen nicht
zu argumentieren. Es kann ohne weiteres mit gleichgesinnten Lesern rechnen, wenn
von den „teuflisch inspirierten" katholischen Gebetbüchern die Rede ist, die es zu
vernichten oder zu reformieren gelte. Luthers absolute Autorität zeigt sich auch

darin, dass er sich nicht vorstellen kann, andere könnten die Arbeit für ihn ausführen.

Er hat die Zeit nicht, um die Gebetbücher wirklich zu reformieren, aber dies an
andere zu delegieren, kommt nicht in Betracht. Stattdessen müssen sich die Adressaten

des Betbüchleins mit einer vorläufigen Ermahnung begnügen. Der Sprechende
zieht keine anderen Autoritäten herbei außer Jesus, der das Vaterunser begründete
(Matth. 6.5-15), und Gott selbst, der über die Zeit des Ichs verfügt. An späterer Stelle

im Betbüchlein, wenn Luther ein „Ich" oder ein „Wir" sich im Gebet aussprechen
lässt (es gibt wirklich Gebete im Buch), fallen diese Stimmen mit derjenigen Luthers



Zur dänischen Transmission von Martin Luthers „Betbüchlein" 91

zusammen. In Bachtins Terminologie kann Luthers Stimmführung „monologisch"
genannt werden.

Diese Stimmführung kann man mit Luthers Selbstbewusstsein erklären, sie kann

jedoch auch als Ausdruck für seine übergeordnete Hermeneutik verstanden werden.

Diese lässt sich als radikalen Bruch mit der Verpflichtung zur Einbeziehung der

„Tradition" sehen, also das, was wir als „Forschungslage" bezeichnen würden.
Luther führte eine neue Auslegungspraxis ein, eine grundlegend andere Auffassung des

Auslegenden (Interpreten) und eine andere Sichtweise bezüglich der Autorität und

Legitimierung des Textverständnisses. Für ihn war Gottes Wort, so wie es vom
einzelnen Leser nach wiederholter und akribischer Lektüre verstanden wird, das einzige
Kriterium (Jeanrond, S. 30f.). Trotzdem war Luther der Auffassung, es brauche
einen theologisch geschulten Leser zur Anleitung des gewöhnlichen Lesers. Einen
solchen theologischen Leser, der nur Gott gegenüber verantwortlich ist, stellt im
Betbüchlein Luther selbst dar.

Man kann das mit Dietrich Koldes Autorstimme im Christenspiegel vergleichen.
Er versichert sich der Tradition zur Legitimierung seines Textes: Dieser ist
„zusammengesetzt aus vielen Heiligen Werken" (janz, S. 31), und über Kolde selbst heisst

es: „Dieser Bruder ist derjenige, der das Werk zugänglich gemacht hat". Er wünscht,
die Leser mögen für ihn beten. Kolde weist überall auf andere Autoritäten hin; den

Abschnitt über das Glaubensbekenntnis etwa leitet er mit folgenden Worten ein:

„Because Saint Augustine once says that the creed is a foundation of all virtue and an

origin of human blessedness ..." (zitiert bei Janz, S. 33). Der dänische Modus con-

fitendi empfiehlt dem Priester, sich auf das Niveau des Büßers zu begeben mit Worten

wie: „Broder, blues ikk at kendes [vedkende dig] dine synder, thi at jeg er og en

syndere." (S. 1; Bruder, schäme dich nicht, deine Sünden einzusehen, denn auch ich
bin ein Sünder.)

Aufbau

Luthers „Spiegel" beginnt mit dem Negativen und verändert damit den traditionellen

Aufbau mittelalterlicher Katechismen, die die Reihenfolge Glaubensbekenntnis

- Vaterunser - Zehn Gebote aufweisen (der Christenspiegel hat dagegen die Reihenfolge

Glaubensbekenntnis - Zehn Gebote - Vaterunser). Der Gedankengang hinter
diesem Aufbau ist, dass der Glaube den Empfang der Gnade ermöglicht, welche
wiederum die Einhaltung der Zehn Gebote bewirkt (Janz, S. 17). Luther verändert
die Reihenfolge in Übereinstimmung mit seiner Auffassung vom Menschen. Die
Zehn Gebote, die der Mensch nicht einhalten kann, lassen ihn seine grundsätzlich
sündige Existenz (Jungmann, S. 20) und sein Glaubensbedürfnis erkennen. Hieraus
wird ersichtlich, dass ein scheinbar so gleichgültiger Faktor wie der Aufbau mit
Bedeutung aufgeladen ist und dass Luthers Transformation des mittelalterlichen
Katechismus sich bereits darin zeigt, dass er im Betbüchlein die Zehn Gebote als Erstes

anführt.



92 Pil Dahlerup

Luthers Aufbau ist im Übrigen gekennzeichnet durch eine durchgreifende
Vereinfachung. In Eine kurtz Form findet man nur noch die drei grundlegenden Texte:
die Gebote, das Glaubensbekenntnis und das Vaterunser. Alles andere wurde entweder

weggelassen oder in die Haupttexte hineingenommen (etwa einige
Sündenaufrechnungen, die sich bei den Geboten befinden). Im Betbüchlein hat Luther die Taktik

geändert. Anstatt einfach stillschweigend die gesamte Marienverehrung
auszulassen, argumentiert er nun gegen diese, und ähnlich verfährt er auch mit den

Passionsgebeten und einigen Psalmen.

Die Zehn Gebote

Die Zehn Gebote stehen im Alten Testament (2. Buch Mose, Kap. 20). Luthers

übergeordnete hermeneutische Vorgehensweise ist hier - wie auch in seinen anderen

Bibelauslegungen - die Einnahme einer christologischen Perspektive. Die Zehn

Gebote, meint Luther, sagen das gleiche wie Jesus: „Du sollst deinen Herrn Gott
lieben und du sollst deinen Nächsten lieben wie dich selbst" (Matth. 22. 37-40).
Man könnte meinen, Luthers Sichtweise der Zehn Gebote mit dieser christologischen

Hermeneutik sei seine eigene reformatorische Erfindung. Es zeigt sich jedoch,
dass sich die Reduktion auf zwei grundsätzliche Gebote schon im Christenspiegel
(S. 48f.) findet, wo nicht aufJesus verwiesen wird, sondern auf das sechste Kapitel
im 5. Buch Mose. Luther findet also die zwei grundlegenden Gebote im Neuen,
Kolde dagegen im Alten Testament.

Der grundsätzliche Unterschied ist wie gesagt die Platzierung der Zehn Gebote
bei Luther an erster Stelle im Katechismus. Eine tausendjährige Tradition ist damit

gebrochen. Nicht mehr der Glaube ist Ausgangspunkt, sondern die Sünde. Die Zehn
Gebote zeigen dem Menschen, wie sündig er ist, denn er muss einsehen, dass er sie

nicht einhalten kann. Der Hauptzweck der Zehn Gebote ist es, den Menschen zu
dieser Erkenntnis zu führen.

In der Auslegung der Zehn Gebote folgt Luther in mancherlei Hinsicht der

spätmittelalterlichen Tradition. Wie der Christenspiegel kommentiert er die Zehn
Gebote sehr ausführlich und verwendet auch den dreifachen Aufbau mit der Auslegung

der Gebote, dem Verweis auf die Konsequenzen einer Verfehlung und schließlich

diejenigen des Einhaltens. Darüber hinaus gibt es auch große Übereinstimmung
bezüglich des Gewichts der Morallehre und in der Auslegung der einzelnen Gebote.
Selbst in Luthers späterer Schrift Der kleine Katechismus von 1529 findet der Jesuit
Jungmann: „Inhaltlich hielt sich Luther ziemlich treu an die alten Formeln" (Jungmann,

S. 19).
Luther teilt die Zehn Gebote in drei Hauptgruppen ein, wobei die Gebote eins

bis drei vom Verhältnis des Menschen zu Gott handeln, die Gebote vier bis acht

vom Verhältnis der Menschen untereinander und die Gebote neun bis zehn von der

übergeordneten Erkenntnis der Sündhaftigkeit des Menschen.
In der Auslegung des ersten Gebots („Du sollst keine anderen Götter neben mir

haben") legt Luther den Akzent auf das Verbot jeder Form von Zauberei und führt



Zur dänischen Transmission von Martin Luthers „Betbüchlein" 93

ausfuhrliche Beispiele verwerflichen Aberglaubens an. In der Sicht auf Zauberei liegt
Luther ganz auf der Linie mit dem Christenspiegel und dem Modus confitendi. Man
kann sagen, dass der Christenspiegel pädagogischer vorgeht, indem die Auslegung des

ersten Gebots mit einer Erklärung beginnt, wonach der Mensch Gott über alle Dinge

lieben soll (wie auch die Heiligen, Maria und die Engel), erst danach wird dazu

übergegangen, vor Zauberei zu warnen. Luther geht gleich zur Zauberei über, womit
er sozusagen die elementare, schlichte Auslegung des Gebots auslässt. Nach dem

Abschnitt über die Zauberei erklärt Luther das erste Gebot als Pflicht des Menschen,
sich Gottes Willen zu unterziehen und geduldig alle Schicksalsfügungen zu tragen.
Die Auslegung der anderen Gebote folgt dem gleichen Muster. Der Christenspiegel

dagegen beginnt mit einer Erklärung der einfachen Bedeutungen des Gebots, um
anschließend zu den davon abgeleiteten Bedeutungen überzuleiten. Luther
hingegen geht direkt zu den abgeleiteten Bedeutungen. Beim fünften Gebot („Du sollst
nicht töten") ergibt sich daraus die absurde Konsequenz, dass Luther das Verbot des

Tötens selbst überhaupt nicht kommentiert, hingegen alle möglichen Formen von
Zorn gegenüber dem Nächsten. Der Unterschied der Rezipienten kann vermutlich
diese Divergenz erklären: Luther schreibt für Gleichgesinnte und meint vermutlich,
die einfache Bedeutung sei keines Kommentars wert. Das vierte Gebot wird in beiden

Büchern als Gehorsamspflicht gegenüber jeder Obrigkeit ausgelegt.
Die Auslegung des sechsten Gebots, das die Sexualmoral behandelt, erheischt

besonderes Interesse. Luther unterscheidet sich auch hier nicht von seinem Vorgänger,
und dieser ist wiederum deutlicher als Luther. Kolde vertritt u.a. klar die Ansicht,
jede Form von sexuellem Lustgefühl (wie es die Tiere haben) streite gegen das sechste

Gebot (Janz, S. 59). Kolde ist zudem deutlicher im Ausmalen der verschiedenen

Übertretungen. Zusammenfassend kann über das sechste Gebot gesagt werden, dass

es Ermahnungen enthält, nur mit seinem Ehepartner Geschlechtsverkehr zu haben
und nur mit der Absicht, Kinder zu zeugen. Außerdem enthält das Gebot Vorschriften,

mit wem man keinen Beischlaf haben darf und Vorschriften bezüglich der Art
des sexuellen Umgangs. Darüber hinaus verbietet das Gebot den Umgang mit sowie
das Vermieten von Zimmern an unzüchtige Personen, desweiteren unzüchtige
Bücher und Bilder, begehrliche Blicke, übermäßiges Essen und Trinken, Nichtstun,
überflüssigen Schmuck sowie alle Formen von Kuppelei.

Die verschiedenen Verbote bezüglich sexuellen Verhaltens können Philippe Ari-
ès zufolge auf Paulus zurückgeführt werden (l. Kor. 6. 9-10 und 1. Tim. 1. 9-10).
Dort wird zwischen vier sexuellen Hauptsünden unterschieden. Die Vulgata nennt
sie fornicari, adulteri, molles und mascularum concubitores. Luther bezeichnet sie wie
folgt in seiner Bibelübersetzung: „Hurer", „Ehebrecher", „Weichlinge" und
„Knabenschänder" (die dänische Bibelübersetzung von 1992 hat „molles" weggelassen).

Philippe Ariès erklärt die Gruppen folgendermaßen: fornicari bezeichnet diejenigen,
die Umgang mit Prostituierten haben oder sich selbst prostituieren, adulteri sind

Männer, die mit der Ehefrau eines anderen Beischlaf haben oder Ehefrauen, die sich

von einem anderen Mann beschlafen lassen. Molles bedeutet Passivität, Schwachheit
oder Demütigung und bezeichnet eine passive sexuelle Rolle, Masturbation, Hinaus-



94 Pil Dahlerup

zögern des Höhepunktes etc. Homosexualität bezieht sich nur auf Männer. Ariès

zufolge sind mit Paulus die drei Säulen etabliert, die die westliche Sexualmoral
konstituierten, nämlich die Einstellung zur Ehe, zu demütigenden sexuellen Praktiken
und zur Homosexualität. Luther folgt wie seine mittelalterlichen Vorgänger Paulus'

Sicht auf die Sexualmoral. Ariès verweist in einer historischen Perspektive auf Paul

Veynes Untersuchungen der Sexualmoral im antiken Rom. Dort war es für einen

typischen römischen Aristokraten akzeptiert, mit seiner Ehefrau Beischlaf zu haben,
ebenso auch mit seinen weiblichen Sklaven, seinen persönlichen Sklavenjungen
sowie mit anderen Knaben. Das einzige, was er unterlassen sollte, waren molles,

Sklavenattitüden, die eines freien Mannes unwürdig waren. Dieser römische Blick auf
sexuell demütigende Praktiken ist in die christliche Sexualmoral eingeflossen.

Luther brach mit Vielem, jedoch nicht mit der Sexualmoral (dass er nicht an das

katholische Keuschheitsideal glaubte, ist etwas anderes). Hingegen brach er mit der

Vorstellung, wonach missgestaltete Kinder, Sturmfluten und andere Unglücke einer
Übertretung des sechsten Gebots zu schulden seien. Im Gegensatz zu Kolde (z.B.

Janz, S. 59) erwähnt er keine solchen Folgen. Er kommt auch nicht auf die Pflicht
des Beichtvaters zu sprechen, die Beichtenden über ihre sexuellen Sünden auszufragen.

Jean Gersons De arte audiendi confessiones von ca. 1406 ist diesbezüglich ein

Hauptwerk.
Von Luthers Auslegungen der anderen Gebote kann diejenige des siebten

Gebots („Du sollst nicht stehlen") erwähnt werden. Luther versteht es als Verbot
jeglicher Form von Betrug im Handel und in finanziellen Dingen, wobei besonderes

Gewicht auf die Sündhaftigkeit von Zinsen und Wucher gelegt wird. Auch in diesem
Punkt folgt Luther der christlichen Tradition, die dem Gedanken, dass etwas aus

nichts erschaffen werden kann, nichts abgewinnen kann, weil das nur Gott vorbehalten

ist. Die beiden letzten Gebote des Dekalogs sieht Luther als Ausdruck der
grundlegenden Begehrlichkeit des Menschen an, weshalb es notwendig sei, dagegen
Gesetze zu erlassen. Besonders diese beiden Gebote könnten den Menschen über seine

angeborene Sündigkeit belehren, die er aus eigener Kraft nicht überwinden kann.

Die Auslegung der Zehn Gebote, will sagen die christliche Morallehre, nimmt bei
Luther wie schon bei seinen Vorgängern den größten Raum ein.

Das Glaubenbekenntnis

Während die Zehn Gebote ein alttestamentlicher Text sind, handelt es sich beim
Glaubensbekenntnis um eine Zusammenfassung verschiedener neutestamentlicher
Textstellen, etwa Philipp. 2. 5-11. Das nicäno-konstantinopolitanische Glaubensbekenntnis

wurde auf den Konzilen in Nicäa 325 und in Konstantinopel 381 formuliert.

Man kann ein wenig bissig bemerken, dass Luther hier also sehr wohl eine
kirchliche Tradition übernimmt.

Das Glaubensbekenntnis beansprucht im Christenspiegel nur knapp fünf Seiten,

gegenüber fünfundzwanzig Seiten für die Zehn Gebote. Es steht zuvorderst im Buch
und wird mit einer kurzen Einleitung eröffnet, in der auf die Worte Augustins hin-



Zur dänischen Transmission von Martin Luthers „Betbüchlein" 95

gewiesen wird, wonach der Glaube die Grundlage fur die Tugend und die menschliche

Glückseligkeit sei. Es wird jedem Menschen empfohlen, das Glaubensbekenntnis

oft mit dem Mund auszusprechen und es im Herzen zu bedenken. Es wird
unterstrichen, dass „we are obliged to believe not only the twelve articles and points, but
also everything that is proclaimed in the Bible for our belief, and everything that the

holy Church commands us to believe." (Janz, S. 33). Nach der Wortfolge des

Glaubensbekenntnisses steht seine Auslegung. Das Credo wird so eingeleitet:

I believe that there is but one God. I believe that he is almighty, the one who knows all

things, and that he is distinguished in three persons, namely in the Father, the Son, and
the Holy Spirit. I believe that God made all things from nothing, and that he governs
the world in all things, and that he gave to all men a beautiful and noble soul that he

graciously formed according to his own image and likeness. I believe that he intends to
give eternal life to those who keep his commandments and eternal damnation with the
evil angels to those who do not keep his commandments —.
(Janz, S. 35)

Nach der Auslegung steht ein Gebet zu Gott mit der Bitte um einen starken Glauben:

„O my God and my Lord, O compassionate God, I, a poor human, confess
before you and all your dear saints that I want to live and die as a good Christian in this

most holy faith with your aid and mercy; [... ]." (janz, S. 38)
Im Vergleich zu seinen mittelalterlichen Vorgängern vereinfacht Luther auch

hier erheblich. Traditionell gab es zwölf Glaubensartikel, Luther reduziert sie auf
drei: Der Glaube an den Vater, den Sohn und den Heiligen Geist. Außerdem stellt er
das Glaubensbekenntnis von der ersten Stelle an die zweite der grundlegenden
christlichen Texte. Er beginnt, indem er seine Einteilung in drei Artikel begründet,
und erklärt anschließend das Wort „Glaube": Es kann bedeuten, dass wir glauben,
dass das, was über Gott, über „den Türken [im Sinne von „Heide"], den Teufel und
die Hölle" gesagt wird, richtig ist. Aber an Gott zu glauben bedeute, dass wir uns ihm
voll und ganz hingeben „in seine Hände und seinen göttlichen Willen". Luther leitet
das Glaubensbekenntnis folgendermaßen ein:

ICh glawb ynn Gott den vatter allmechtigen schöpjfer hymels und der erden. Das ist: Ich

versag dem bößen geyst, aller abgötterey, aller tzeuberey und mißglawben.

Ich setz meyn trawen auffkeyn menschen auff erden, auch nit auff mich selbs noch auff

meyn gewalt, kunst, gutt, frumkeyt odder was ich haben mag.

Ich setz meyn traw auff keyn creatur, sie sind ym hymel odder auff erden.

Ich erwege und setz meyn trew alleyn auff den blossen, unsichtlichen unbegreyfflichen
eynigen gott, der hymel und erden erschaffen hatt und alleyn ubir alle creatur ist. Wid-
derumb entsetze ich mich nit fur aller boßheyt des teuffels und seyner geselschafft,
denn meyn gott ubir sie alle ist.

Ich glaub nichts deste weniger ynn gott, ob ich von allen menschen verlassen odder

verfolget were.

Ich glawb nichts deste weninger, ob ich arm, unuerstendig, ungeleret, veracht byn
odder alles dings mangell.



96 Pil Dahlerup

Ich glawbe nichts deste weniger, [...].

(Betbüchlein, WA 10.2, S. 389f).

Offensichtlich sind in den Formulierungen Koldes und Luthers Unterschiede
auszumachen. Koldes Gott ist ein allmächtiger Schöpfergott, der „jedes Ding aus
Nichts" erschaffen hat und den Menschen in seinem Bilde als „eine schöne und edle

Seele" geformt hat. Luthers Gott ist vor allem ein Bollwerk gegen den Teufel, der
Mensch zeichnet sich durch seinen unbedingten Glauben aus. Luthers Text ist im
Unterschied zu Koldes deutlich rhetorisch gestaltet. Die Aussage wird durch ana-

phorische Satzkonstruktionen unterstützt, deren typographische Gestaltung die

Wiederholungsstruktur unterstreicht.
In seiner weiteren Auslegung des ersten Glaubensartikels betont Luther, dass

nichts an diesem Glauben rühren kann, weder Krankheit, Armut noch Verfolgung.
Er hebt auch hervor, dass der Glaube kein Zeichen benötige.

Für Luther ist der Jesus des Glaubensbekenntnisses Teil des Schöpfers, er ist der

einzige Vermittler zu Gott, wurde von einer Jungfrau geboren, hat die Menschheit
durch sein Leiden und seinen Tod erlöst, hat den Tod überwunden und wird als

Richter über die ewige Erlösung oder Verdammnis des Menschen wieder kommen.
Im Gegensatz zu Kolde lässt Luther die Doppelnatur Jesu als wahrer Gott und wahrer

Mensch weg, er übergeht auch die Wunder, die Einsetzung des Abendmahls
sowie die Hervorhebung, dass Jesus sich gefangen nehmen ließ durch „seinen eigenen
freien Willen".

Kolde erwähnt in seiner Auslegung den Heiligen Geist nicht, aber nach der
Auslegung des Glaubens an Jesu folgt ein Abschnitt über den Glauben daran, dass die
Freuden des Himmels unbeschreiblich groß, die Höllenqualen vielfältig und die

Schmerzen des Fegefeuers bitterer seien als aller Schmerz der Welt. Es wird der
Glaube ausgesprochen, dass Gott gegenüber den Gläubigen barmherzig, gegenüber
den Bösen jedoch ein strenger Richter sei. Luther unterstreicht, der Glaube an den

Heiligen Geist beinhalte, dass niemand zu Gott oder Jesus gelangen könne, außer

durch den Heiligen Geist. Luther sagt auch, dass es auf der ganzen Erde nur eine
Kirche gebe, die von der „Gemeinschaft der Heiligen" gebildet werde, außerhalb
davon gebe es keine Erlösung, ausdrücklich auch nicht für die „Juden oder Heiden".
Alles ist gemeinsam, auch die Güter, und keine guten Werke, die außerhalb dieser
Gemeinschaft getan würden, könnten zur Erlösung führen.

Im Kommentar zum Glaubensbekenntnis besteht in mehreren Punkten
Übereinstimmung zwischen Kolde und Luther. Es gibt von Luthers Seite einige Anpassungen,

der größte Unterschied besteht jedoch in Luthers Auffassung der Relation
zwischen Gott und Mensch. „Glaube" bedeutet hier für Luther, den eigenen Willen
aufzugeben und sich ganz und gar Gottes Willen zu unterwerfen. Dies ist eine
markante Veränderung gegenüber Koldes Auffassung des Verhältnisses zwischen dem

Schöpfergott und dem Menschen, der nach Gottes Ebenbild geschaffen wurde.



Zur dänischen Transmission von Martin Luthers „Betbüchlein" 97

Das Vaterunser

Koldes Kommentar zum Vaterunser wird mit einem Kapitel, wie man beten soll,

eingeleitet. Er beginnt mit der Forderung, das Herz in Innerlichkeit und Demut
vorzubereiten, anschließend folgt die Empfehlung einer privaten Betstätte und
verschiedener Betstellungen, z.B. auf die Knie fallen wie Salomon, die Arme ausstrecken

wie Jesus am Kreuz, die Augen zum Himmel zu erheben wie Maria und die

Apostel. Am Schluss werden die drei Arten, wie zu beten sei, angeführt: wie ein
Verbrecher gegenüber dem Richter, wie ein Armer gegenüber einem reichen Herrn und
endlich wie ein geliebtes Kind gegenüber seinem lieben Vater. Im darauffolgenden
Kapitel wird der Wortlaut des Vaterunser angeführt, des Ave Maria (die erste Hälfte)
und eines Gebets zu jeder kanonischen Betzeit. Eine eigentliche Auslegung des

Vaterunser findet sich nicht, ihm wird auch keine Sonderstellung eingeräumt. Zeremonien,

wie etwa verschiedene Betstellungen, wird Bedeutung verliehen, aber es wird
vor allem die Teilnahme des Herzens gefordert.

Vor der Herausgabe des Betbüchleins verfasste Luther verschiedene kleine Schriften

über das Vaterunser. Dies zeigt, wie zentral dieses Gebet in seinem Denken war -
und auch wie sehr er an dem Gottesbegriff gearbeitet hat, den seine Auslegung dieses

Gebets beinhaltet.
Luthers Auslegung des Vaterunser im Betbüchlein ist von derjenigen Koldes sehr

verschieden. Zentral ist dabei, dass Luther keine anderen Gebete erläutert: das

Vaterunser ist das einzige Gebet. Luther wählte dieses Gebet ohne jegliche Polemik

gegen die vielen anderen katholischen Gebete aus. Er begründet auch nicht, weshalb
das Vaterunser das einzige Gebet ist. Er führt schlicht und einfach keine anderen an.

Luther teilt den Text des Vaterunser in zwei Teile: Den Satz „Vater unser, der du
bist im Himmel" sieht er als Vorbereitung für das eigentliche Gebet an, als eine Art
Einleitung, und insbesondere an dieser Stelle entfaltet er seinen Gottesbegriff. Den
Rest des Vaterunser begreift er als sieben verschiedene Einzelgebete zu Gott.

Luther gestaltet seine Auslegung des Satzes „Vatter unßer der du bist ym hymell"
als Hinwendung zu Gott. Die ersten Zeilen dieser Hinwendung lauten folgendermaßen:

Die meynung:
O almechtiger gott, die weyll du durch deyn grundlössz barmhertzickeyt unß nitt al-

leyn tzu gelassen, ßondernn auch gepotten und geleret hast durch deynen eynigen
lieben ßohn unßern herrn Jhesum Christum, das wyr durch seyn vordienst und mitteil
dich eynen vatter achten und nennen sollen, so du doch billich nach aller gerechtickeyt
eyn gestrenger richter seynn möchtist über unß sunder die wyr ßo viel und schwerlich
widder deynen gottlichen aller besten willen gethan und dich ertzurnet haben, Szo gib
unß durch die selb barmhertickeyt ynn unßer hertz eyn tröstliche tzuvorsicht deyner
vetterlichen lieb unnd lassz unß empfindenn den aller lieblichsten schmack und süssic-

keyt der kindlichen sicherheyt, das wyr mit freuden dich eynen vater nennen, kennen,
lieben und anruffen mügen ynn allen unßern nödten. behütt unß, das wyr deyn kinder
bleyben und nit vorschulden, das wyr auß dyr aller liebsten vatter eynen erschrecklichen

richter unnd unß selb auß kindern tzu feynden machen.
(.Betbüchlein, WA 10.2, S. 395f)



98 Pil Dahlerup

Luthers Gottesbegriff ist aus den beiden Polen „Vater" und „Richter" zusammengesetzt,

das Gottesverhältnis des Menschen bewegt sich zwischen diesen Polen. Der
Mensch ist dem Zitat zufolge prinzipiell sündhaft und verdient Gott nur als Richtergestalt,

aber durch den Versöhnungstod Jesu hat er die Möglichkeit erhalten, Gott
auch als Vater zu begreifen. Sprachlich gesehen ist das Zitat - im Gegensatz zur
Sprache allgemein im Betbüchlein - gedrechselt mit langen Satzkonstruktionen und
tautologischen Ausdrücken bis zu vier Gliedern: „nennen, kennen, lieben und anrufen".

Weiter unten in seiner Auslegung von „Vater unser, der du bist im Himmel"
vergleicht Luther den himmlischen mit dem irdischen Vater:

Auch die weyll du nicht eyn leyplicher vatter bist, der auff der erden ist, ßondernn der
du ym hymell bist eyn geystlicher vatter der nit stirbt unnd ungewissz ist unnd yhm
selb nit helffen mag wie der yrdenisch und leypliche vater, damit du unß antzeygist, wie
ubermessig du eynn besser vatter bist und lerest tzeytlich vatterschafft, vatterland,
freund, gutt, fleysch und blutt fur dyr vorachten, Szo gib unß, o vatter, das wyr auch

deyn hymlisch kind seyn mügen, lere unß der seelen unnd des hymlischen erbteylls al-

leynn warnehmen, das unß das tzeyttliche vatter land unnd yrdische erbgut nit be-

triege, umbfange, hyndere unnd gantz tzu yrdischenn kyndernn mache, das wyr mit
rechtem waren grund mügen sagen: O hymelischer vatter unßer und wyr warhafftig
deyn hymlische kinder sind.
(.Betbüchlein, WA 10.2, S. 396)

Das Zitat macht deutlich, dass Luther seinen Gottesbegriff explizit mit dem
irdischen Vaterbegriff zusammen denkt und dass seine Auffassung von Gott als

Idealisierung und Vergeistigung der irdischen Vaterfigur verstanden werden kann. Die
beiden Vaterfiguren werden in Luthers prinzipiellen Gegensatz von himmlisch und
irdisch eingeschrieben, der auch eine generell positive Einschätzung des ersten
gegenüber einer generell negativen des zweiten beinhaltet. Das Zitat zeigt, dass

Luthers antithetisches Denken durch seine Fähigkeit zur antithetischen Formgebung
unterstrichen wird:

Diß elend leben ist eyn reych aller sund und bößheyt, darynne eyn herre ist der böß

geyst aller bößheytt und sund eyn anfang und hawbtschalck. Deyn reych aber ist eyn
reych aller gnaden und tugent, Darynne eyn herr ist Jhesus Christus deyn lieber Sohn,
aller gnaden und tugent eyn haubt und anfang. Darumb ßo hilff und gnade unß lieber
vater.
(.Betbüchlein, WA 10.2, S. 398)

Aus dieser Perspektive folgt, dass alles Menschliche prinzipiell dem Bösen
unterworfen ist und Verdammnis verdient. Als Konsequenz davon begreift Luther daher
alle sieben Bitten im Vaterunser als eine einzige Bitte darum, dass „Dein Reich komme"

und „Dein Wille geschehe". Luthers Auslegung dieser sieben einzelnen Bitten
können in seiner Belehrung des Menschen zusammengefasst werden, den Eigenwillen

aufzugeben wie auch das Begehren, das an Körper, Welt und Teufel geknüpft ist,
welche unter dieser Optik ein und dasselbe sind:



Zur dänischen Transmission von Martin Luthers „Betbüchlein" 99

Hilff das wyr. alle unßer glid, äugen, tzungen, hertzen, hend und fueß nit yhrer begir-
den noch willen gelassen werden, ßondern ynn deynen willen gefangen, gestockt und

geprochen werden.
(Betbüchlein, WA 10.2, S. 401

Über Luthers Auslegung der drei Grundtexte des Christentums kann gesagt werden,
dass sein Aufbau des Betbüchleins konsequent ist. Er beginnt mit dem sündigen
Menschen, gibt diesem den Glauben mit auf den Weg und endet mit dem Vatergott.
Luthers Grunderzählung lautet: Der Mensch ist böse und verdient durch den

Richtergott nur Strafe, aber Jesus tritt dazwischen und verändert das Verhältnis Sünder-
Richter zu Kind-Vater. Die Aufgabe des Menschen besteht darin, diese Erlösungserzählung

zu erkennen.
Abschließend lässt sich sagen, dass Luther gegenüber Kolde das Verhältnis der

drei Grundtexte entscheidend dahin verschiebt, dass er in allen dreien mit klaren
reformatorischen Auslegungen kommt, gleichzeitig jedoch einen Teil der Tradition
bewahrt. Der Unterschied in den konkreten Auslegungen ist bei den Zehn Geboten

am kleinsten und beim Vaterunser am größten. In Eine kurtz Form sind es nur diese

drei Texte, die behandelt werden, indem er abgesehen vom Vorwort diejenigen
Gebete verschweigt, die er nicht akzeptieren kann. Im Betbüchlein hat er die Taktik
verändert und greift das Ave Maria, die Passionsgebete und den traditionellen
Gebrauch der Psalmen an.

Ave Maria

Luthers Hauptpunkt ist, dass das Ave Maria nicht mehr ein Gebet zu Maria sein
sollte: „Hie ist czu mercken, daß yhe niemand seyn trawenn unnd tzuuersicht stelle
auff die mutter gottis odder yhr verdienst, denn solch tzuvorsicht gepürt alleyne gott
als der einige hohe gotis dienst, [... ]" (WA 10.2, S. 407). Hingegen kann man beim
Betrachten Marias Gott danken, weil er einen Menschen wie sie geschaffen hat, so

wie man Gott auch dafür danken kann, den Himmel, die Sonne und alle Geschöpfe
geschaffen zu haben: „Ach gott, wilch eyn eddel mensch hastu hie geschaffen"
(ebd.). In diesem Zusammenhang untersucht Luther den ursprünglichen Teil des

Ave Maria, der aus dem Gruß des Erzengels und Elisabeths an die Mutter Jesu
besteht: „Sei gegrüßt, du Begnadete! Der Herr ist mit dir."(Luk. 1, 28) und „Gesegnet
bist du unter den Frauen, und gesegnet ist die Frucht deines Leibes." (Luk. 1, 42).
Aus diesen Zeilen sollte man kein Gebet machen, sondern eine Betrachtung über
Maria, meint Luther, und man kann den Wunsch vorbringen, dass sie von allen in der
rechten Weise erkannt werde. Luther unterteilt die rechte Betrachtung Marias in
vier Punkte:

1. Maria ist voll von Gnade, „das ist eyn hoch groß ding" (WA 10.2, S. 408). Gott
hat sie durch seine Gnade mit allem Guten angefüllt und alles Böse von ihr
genommen.

2. Gott ist mit ihr, d.h. all ihr Handeln ist göttlich und geschieht durch Gott, wel¬

cher sie auch beschützt und bewahrt.



100 PU Dahlerup

3. Maria ist vor allen anderen Frauen „gebenedeyet", denn sie hat ohne Schmerzen

geboren und wurde ohne Sünde schwanger, d.h. ohne Sexualität, vom Heiligen
Geist.

4. Marias „Frucht" (das göttliche Kind) ist auch „gebenedeyet" und im Gegensatz
zu allen Kindern Evas nicht in Sünde geboren und nicht dem Tod und der
Verdammnis anheim gefallen.

Will man schließlich ein Gebet zu diesen Sätzen hinzufügen, so Luther, kann man
um Schutz bitten vor denjenigen, die diese Frau und ihr Kind verunglimpfen („ver-
maledeyen"). Wer verunglimpfe sie jedoch am meisten? Das seien „die Juden und
Papisten", und besonders alle diejenigen, die Rosenkränze bäten und immer ein Ave

Maria auf den Lippen hätten. Deshalb rät Luther kurz und bündig, alle Mariengebete

fallen zu lassen.

Passionsgebete

Den Protestanten fiel es offenkundig schwer, die Passionsgebete (via dolorosa-Gebete)

zu verbieten, also die Gebete und Betrachtungen an jeder der fünfzehn Stationen

auf dem Leidensweg Jesu bis zum Kreuz. In Dänemark gibt es einen solchen via

dolorosa-Text auf Dänisch, gedruckt 1509 von Gotfred von Ghemen: Defemten ste-

der, Vorherre tâlte sine pine (Die fünfzehn Stationen, an denen unser Herr sein Leiden

erduldete). Da der Gebrauch dieser Gebete nicht verboten werden konnte, gab es für
Luther nichts anderes zu tun als zu lehren, sie „richtig" zu beten, was er im Betbüchlein

vorführt. Ursprünglich war es eine Predigt, die er 1521 hielt: Sermon von der

Betrachtung den heiligen Leiden Christi.
Die Hauptbotschaft ist deutlich: Wenn man sich in die Leidensgeschichte Jesu

vertieft, soll man einzig und allein daran denken, dass man selbst ein Sünder ist, der

von ihm losgekauft wurde, und einzig und allen darum bitten, zu ebendieser
Erkenntnis zu gelangen. Das ist die Botschaft an jeder der fünfzehn Stationen, die eine
nach der anderen durchgegangen wird. Gleichzeitig hebt Luther hervor, woran man
nicht denken soll und wofür man nicht beten soll: Man soll sich nicht auf den Übergriff

der Juden gegenüber Jesus konzentrieren, nicht auf Marias Sorge und nicht auf
die Schmerzen Jesu. Man soll auch nicht den Herrn beweinen, sondern sich selbst.

Insofern handelt es sich hierbei um eine deutliche Revolte gegen das spät-
mittelalterliche Ausmalen der Leiden Jesu samt der dazugehörenden sehr langen
Tradition des Mitleidens mit Maria (man denke nur an das „Stabat mater") sowie
des Ausfalls gegen die Juden. Luther selbst war, wie bekannt, sonst nicht zurückhaltend

mit antijüdischen Aussagen, von denen man auch einige in diesem Text findet.
Alles muss jedoch unter dem Hauptaspekt gesehen werden: „Mensch, beweine dich
selbst".



Zur dänischen Transmission von Martin Luthers „Betbüchlein" 101

Psalmen

Luther polemisiert nicht direkt gegen das Stundengebet und gegen die dortige
Verwendung der Psalmen Davids. Hingegen übersetzt er einige der Psalmen ins Deutsche

und schreibt unter die Nummer des Psalms, in welcher Situation er jeweils
gebetet werden soll: im Zusammenhang mit der Lektüre des Evangeliums oder des

Glaubensbekenntnisses, des Dankes an Gott für alle Wohltaten, dem Gebet zu Gott
und die weltliche Obrigkeit usw. Dieser Abschnitt kann als Versuch verstanden werden,

das Stundengebet aufzuheben und die Psalmen als Gebete bei anderen
Gelegenheiten (im Gottesdienst und im häuslichen privaten Gebet) einzusetzen.

Ideologische Perspektiven

Oben wurde versucht, eine einigermaßen angemessene Beschreibung der Transformation

einer mittelalterlichen und spätmittelalterlichen Religion zu geben, wie sie

von Luther unternommen wurde. Ein moderner, kritischer Leser kann hier jedoch
nicht enden, sondern muss einige ideologische Perspektiven in den Blick nehmen,
die Luther selbst vermutlich so nicht bewusst waren.

Patriarchalisierung des Gottesbildes

Setzt man voraus, dass die biblischen Texte die Möglichkeit eröffnen, Gott als Wesen

zu betrachten, das jenseits des menschlichen Vorstellungsvermögens liegt,
jenseits jeder physischen Form und jenseits menschlichen Ausdrucksvermögens, dann
ist jede Benennung Gottes mit großen Problemen verbunden. Thomas von Aquin
machte darauf aufmerksam in demjenigen Band der Summa theologiae, der in der

englischen Übersetzung den Titel Knowing and Naming God trägt. Eine konsequente
Bezeichnung Gottes als „Vater" ist so gesehen bereits eine beträchtliche Einschränkung

der Möglichkeiten des Gottesbegrififs. Im Folgenden wird behauptet, dass

Luthers Gottesauffassung einer solchen Einschränkung unterliegt und dass diese

Einschränkung seine eigene ist. Sie kann weder biblisch belegt werden, noch steht sie im
Konsens mit seiner Zeit.

Der Gottesbegriff des Alten Testaments wurde von Meir Sternberg in The Poetics

ofBiblical Narrative (1985) untersucht. Seine Absicht ist es, wie der Titel angibt, die
narrative Strategie biblischen Erzählens zu untersuchen. Hierbei soll bemerkt werden,

dass „die Bibel" für Sternberg die hebräische Bibel ist, in der christlichen Tradition

das Alte Testament. Über den Gott dieser Bibel schreibt er:

The most startling thing about the Bible's opening words, "When God began to create
heaven and earth," is that God comes on stage with a complete absence of preliminaries.

Who is God? What is God? Where does he hail from? How does he differ from
other deities? [... ] The complex of features making up God's portrait emerges only by
degrees and only through the action itself, starting with the creation of light by terse
fiat.

(Sternberg, S. 322)



102 Pil Dahlerup

Gott erscheint ohne jegliche Form einer Ankündigung. Nichts „Materielles" wird
über ihn erzählt. Der Leser der Bibel macht sich seine Vorstellungen von Allmacht,
Allwissenheit, Unergründlichkeit, Zorn, Strafe und sogar Selbstwidersprüchlichkeit
allein aufgrund von Gottes Taten. Sternbergs Pointe besteht darin, dass der biblische

Erzähler

reveals enough to make the divine order intelligible and impressive while concealing
enough to leave it mysterious, transcendent, irreducible to terms other than itself.

(Sternberg, S. 323)

Im Neuen Testament kommt der Begriff des Vaters stärker zum Ausdruck. Das ist

vor allem Jesus geschuldet, der als Kind seiner Zeit sein Verhältnis zu Gott als ein
Vater-Sohn Verhältnis ausdrückte (McBrien, S. 350). Jesu Vaterbegriff kann jedoch
bedeutend modifiziert werden. Feministische Theologen haben gezeigt, dass Jesus
noch ganz andere Bilder für Gott verwendete, etwa in seinen Gleichnissen. Auch
wurde Jesu Gehrauch des Wortes „Vater" gezählt, wobei sich ein markanter Unterschied

zwischen den vier Evangelien ergibt: Im Markusevangelium wird das Wort
viermal gebraucht, fünfzehnmal bei Lukas, 49-mal bei Matthäus und sogar 109-mal
im Johannesevangelium (Johnson, S. 81). Daraus folgt, dass es eher die Evangelisten
sind, die das Wort „Vater" benutzen, als Jesus selbst.

Wenn man mit Dietrich Koldes Christenspiegel vergleicht, sieht man, dass Gott
durchgehend „Herr" genannt wird und es keine Ausmalung des Vaterbegriffs in
seinem Kommentar zum Vaterunser gibt.

Hinzu kommt, dass das von Luther gezeichnete Vaterbild ein einschränkendes

Vaterbild ist, das sozusagen nur Platz hat für die Komponenten „Vater ist zornig - Vater
ist gut". Man kann es mit der Auslegung des Vaterunsers im Tridentinischen Katechismus,

ausgearbeitet vom Tridentinischen Konzil 1564, vergleichen. Der Zweck dieses

Katechismus war unter anderem, ein Gegengewicht zu Luther zu schaffen, auch

wenn sein Name nicht genannt wird („da sie [die Teilnehmer des Konzils von
Trient] gegen ein so grosses und verderbliches Übel eine heilsame Arznei anzuwenden

sehnlichst wünschten", Der römische Katechismus, S. 8). Im Artikel zum Vaterunserwird

folgende Auslegung des Wortes „Vater" gegeben:

Und zwar ist das erste Wort, dessen wir uns auf Gottes Befehl und Anleitung bedienen,
in diesem Gebete „Vater". Denn obschon unser Erlöser dieses göttliche Gebet mit
irgend einem Worte, das mehr Erhabenheit in sich enthielte, z. B. Schöpfer oder Herr,
hätte einleiten können, hat er diese doch beiseite gelassen, weil sie und zugleich hätten
in Furcht setzen können; hat vielmehr jenes angewendet, welches den Betenden und

von Gott etwas Begehrenden Liebe und Vertrauen einflösst. Denn was gibt es

Lieblicheres, als den Namen Vater, in dem Versöhnung und Liebe erklingt? Aus welchen
Gründen aber Gott der Name Vater zukommt, wird man dem gläubigen Volke
hinlänglich aus den Lehrstücken von der Schöpfung, Weltregierung und Erlösung zeigen
können.
(Römischer Katechismus, S. 371).

Drei Dinge fallen in diesem Zitat auf, wenn man es mit Luthers Einleitung zum
Vaterunser vergleicht: Es wird eine Reflexion über Jesu Wahl der Gottesanrede einge-



Zur dänischen Transmission von Martin Luthers „Betbüchlein" 103

fugt, der Begriff „Vater" besitzt ausschließlich positive und liebevolle Züge (von
Luthers Richter-Gott und anderen Angstelementen ist nichts vorhanden), und
schließlich hat der Vaterbegriff noch einen größeren Bedeutungsrahmen, der über
das Verhältnis zum Kind, das hier als Geschöpf bezeichnet wird, hinausgeht, nämlich

Vorsehung und Erlösung. All dies wird in den anschließenden Artikeln zum
Vaterunser im Tridentinischen Katechismus ausgelegt:

[••]
2. Der erste Grund, warum Menschen Gott mit Recht hier Vater nennen [Gott als

Schöpfer]
3. Der zweite Grund, warum Gott der Vater der Menschen genannt wird [väterliche

Sorgfalt und Vorhersehung]
4. Durch Gottes Vorhersehung ist den Engeln der Auftrag gegeben, das Menschengeschlecht

zu beschützen
5. Aus welchen Beweisen wir deutlich die Grösse des Nutzens einsehen, welcher den

Menschen aus dem Schutze der Engel zufliesst

10. Welches der dritte Grund ist, durch welchen Gott die Wohltat seiner Vaterliebe
zum menschlichen Geschlecht in reichlichem Masse zeigt

11. Vermöge einer ausgezeichneten Wohltat sind wir durch die Erlösung Kinder Gottes

geworden
12. Was die Christen, die bereits zu Söhnen Gottes gemacht worden sind, nach so vie¬

len empfangenen Erweisen der väterlichen Liebe dem Vater dagegen leisten sollen

[...]
14. Warum uns hier befohlen wird, Gott in der Mehrzahl unseren Vater zu nennen
[•••]
16. Wie wir füreinander beten und uns alle gegenseitig als Brüder achten müssen
(Römischer Katechismus, S. 371-377).

Dieses Vaterbild zeigt keinen Richter, hingegen einen Schöpfer, eine Vorsehung und
einen Erlöser. Das Verhältnis des Menschen zu Gott wird auch anders beschrieben:
beim Beten „nicht wie ein Sklave zu seinem Herrn ungern und furchtsam hinzutreten,

sondern wie ein Kind zu seinem Vater freiwillig und furchtlos seine Zuflucht zu
nehmen." (Römischer Katechismus, S. 378) Während Luthers Mensch primär ein
Sünder ist, sind die Menschen im Tridentischen Katechismus zwar auch sündig,
jedoch auch mit Paulus Wort zu den Thessalonichern: „Kinder des Lichts und des

Tages" (l. Thes. 5. 5).
Zusammenfassend kann man sagen, dass Luthers Vatergott einer bedeutenden

Einschränkung des Potentials des Gottesbegriffs, so wie ihn die biblischen Texte
beinhalten, gleichkommt. Diese Einschränkung wird zudem deutlich im Vergleich
mit der zeitgenössischen katholischen Gottesauffassung. Als Ursache kann auf
Luthers persönlichen und gut dokumentierten Vaterkomplex verwiesen werden. Sein
Gottesbild jedoch wurde populär und musste daher auch einen breiteren Appell
gehabt haben. Man kann auf Max Webers Theorie hinweisen, nach der die
protestantische (calvinistische) Moral eine Voraussetzung für den Kapitalismus darstellt.



104 Pil Dahlerup

Insofern ließe sich auch sagen, dass ein autoritäres System und ein gehorchender
Mensch eine implizite ökonomische Forderung der Zeit war.

Die Vatermetaphorik hat eine doppelte Konsequenz: Sie verringert das Göttliche
und vergrößert zugleich den irdischen Vater. Diese Dualität kann folgendermaßen
ausgedrückt werden:

If God is symbolized as "Father", he is brought down to the human relationship of
father and child. But at the same time this human relationship is consecrated into a

pattern of the divine-human relationship. If "Father" is employed as a symbol for God,
fatherhood is seen in its theonomous, sacramental depth.
(Paul Tillich, zitiert bei Johnson, S. 37).

Es gibt insofern sowohl religiöse als auch soziologische Konsequenzen von Luthers
Vatermetaphorik, die sich nicht zuletzt auch zahlreich in der Dethronisierung Marias

feststellen lassen.

Exit Maria

Aus Luthers und generell aus der protestantischen Sichtweise sieht der historische
Verlauf so aus: Das Alte Testament konzentriert sich auf Gott, das Neue Testament
durch Jesus auf Gott. Die katholische mittelalterliche Tradition hat diesen Verlauf
um verschiedene Marienandachten ergänzt, die die Aufmerksamkeit von Gott und
Jesus ablenken und sogar den Charakter von Götzenverehrung annehmen können.
Die Herausgeber der Weimarer Ausgabe des Betbüchleins formulieren es so: „ [... ]

immer mehr hatte er [Luther] erkannt, daß der Kultus der Maria Gott und dem
Herrn der Gemeinde die Anbetung raube" (WA 10.2, S. 338).

In einer feministischen Hermeneutik nimmt sich die Geschichte anders aus. Hier
beginnt man nicht mit dem Alten und dem Neuen Testament, sondern mit den
vorderorientalischen und orientalischen Fruchtbarkeits- und Muttergöttinnen Astarte,
Ishtar, Maat und Isis. Da das Alte Testament das Göttliche in einem Gott, Jahwe,
zusammenfasste, wurden die früheren weiblichen Gottheiten in der Figur der
Sophia gesammelt, der Weisheit im alttestamentlichen Buch der Weisheit, die sozusagen
zum weiblichen Prinzip im einzigen Gott wurde. Was im Judaismus über Sophia

gesagt wurde, wurde im Neuen Testament über Jesus gesagt und zwar so, dass Jesus

gewissermaßen die weiblichen Elemente der Gottheit in sich aufnahm (Johnson,
S. 92ff.). Die Maria des Mittelalters verkörpert das, was von den großen alten
Göttinnen übrig blieb. Aus dieser Perspektive stellt Luthers Verabschiedung Marias als

Heilige den vorläufigen Schlusspunkt eines langen Patriarchalisierungsprozesses dar,

worin der Vatergott die früheren weiblichen Gottheiten überflüssig macht. (Man
kann hinzufügen, dass Luther das Buch der Weisheit in seiner Bibelübersetzung wegließ,

indem er diesen Text als apokryph beurteilte.)
Luthers Maria ist jedoch eine interessante Schöpfung. Der Heiligenstatus wird

ihr aberkannt, im Betbüchlein ist sie jedoch (noch) kein gewöhnlicher Mensch.
Luther lässt sie ihren vollen Gnadenstand behalten, befreit sie von aller Sünde und



Zur dänischen Transmission von Martin Luthers „Betbüchlein" 105

allen Geburtsschmerzen, wie er auch ihr Kind von der Erbsünde befreit. In Marias

Degradierung schwingt damit also immer noch ein besonderer Status mit.
Mit der Reformation kommt die europäische Religion zum ersten Mal seit

historischer Zeitrechnung ohne weibliche Gottheiten (Heilige) aus. Nicht nur
konzentriert Luther sein Gottesbild auf einen bestimmten Typus Vaterfigur, er schließt
auch einen weiblichen Teil darin aus. Die Religion wird so nicht nur patriarchali-
siert, sondern auch eindeutig maskulinisiert. Das religiöse Gefühl soll von jetzt an in
den protestantischen Ländern in ein Maskulinitätsmonopol kanalisiert werden. Es

versteht sich von selbst, dass dies eine Transformation von enormen Dimensionen
ist. Als soziokultureller Aspekt bedeutet dies, wenn man sich Tillichs weiter oben

formulierten Gedankengang zu eigen macht, dass die irdischen Frauen die religiöse
Überhöhung der Mutterschaft verlieren, wie sie bisher durch Maria repräsentiert
wurde.

Menschenbild

Im Europa des 16. Jahrhunderts lassen sich unterschiedliche Menschenbilder
ausmachen, darunter die des Humanismus und der Renaissance. Wenn man dabei unter

„Renaissance" eine Richtung versteht, in der der „natürliche Mensch"
„wiedergeboren" und anstelle Gottes im Zentrum des Weltbildes steht, ist es offensichtlich,
dass Luthers Menschenbild nicht demjenigen der Renaissance entspricht. Wenn es

um die Auffassung des Menschen geht, steht Luther sogar weniger der Renaissance
als vielmehr dem katholischen Mittelalter näher, wo der Mensch - mit der Hilfe der
Gnade - einen aktiven Part in seiner eigenen Erlösung spielen kann. Luthers Schrift
Der sklavengebundene Willen (1525), die er als Entgegnung auf das Werk Der freie
Wille (1524) des Humanisten Erasmus von Rotterdam schrieb, ist charakteristisch
für seine Auffassung vom Menschen. Luthers Mensch ist zutiefst sündig und
schlecht (weil er die Zehn Gebote nicht einhalten kann). Das Idealbild des

Menschen, wenn er versucht, die Gebote einzuhalten, ist der Gott ergebene,
gehorchende, selbstverneinende, geduldige und unsinnliche Mensch. Hält man diesen
Menschen gegen Michelangelos (fast gleichzeitige) Skulptur des David, sieht man
den Unterschied.

Jan Lindhardt vertritt hierzu die Auffassung, der „empfangende Mensch" - so
charakterisiert er Luthers Menschenbild - könne als Renaissancemensch aufgefasst
werden, weil er strukturell dem „rhetorischen Menschen" gleiche, welcher Lindhardt
zufolge die Renaissance repräsentiert, denn Rhetorik setzt einen Empfänger voraus
(Lindhardt, S. x). Dieser Sichtweise wird hier jedoch nicht gefolgt.

Ästhetik

Für die mittelalterliche katholische Auffassung setzen religiöse und ästhetische

Erfahrung einander voraus. Umberto Eco hat für das Mittelalter drei ästhetische

Niveaus aufgezeigt: sinnliche Schönheit, psychische Schönheit und transzendentale
Schönheit. Gott ist das transzendentale Gute, weil er die Welt erschaffen hat, und er



106 Pil Dahlerup

ist zugleich die transzendentale Schönheit, weil er die Welt harmonisch geordnet
hat. Luthers Gott ist ein moralischer Gott. Darum gebe es nur äußerst wenige
Naturbilder in Luthers Universum, keine aufgehende Sonne, keine blinkenden Sterne,
keine überwältigenden Berge, kein grünendes Gras und keine singenden Vögel. Der
Sinnesapparat des Menschen ist dem Bösen zugeordnet. Falls er doch etwas Schönes

sieht (vgl. oben Maria und der Himmel), dient es ausschließlich dazu, Gott
anzubeten. Man findet in Luthers Universum den letzten Rest mittelalterlicher (und
allgemeiner katholischer) Sakramentalität, der zufolge die Welt heilig ist, weil Gott
aktiv wirksam darin ist. Um Luthers Welt ist es übel bestellt. Der Begriff „Lust" hat
keine Existenzberechtigung bei Luther. Ein Zitat aus dem Betbüchlein-.

Hilff ßo wyr sehen ein schon mensch, bild oder andere creature, das das nit eyn anfech-

tung ßondern uns eyn ursach sey keuscheyt tzu lieben und dich ynn deynen creaturen
tzu loben.
(Betbüchlein, Kommentar zum 6. Gebot, WA 10.2, dort kursiv: S. 405)

Diesem Zitat zufolge ist es dem Menschen erlaubt, seine Sinne zu gebrauchen und
etwas Schönes zu betrachten, die Absicht jedoch ist eindeutig religiös und ethisch:

„... eyn ursach sey keuscheyt tz lieben und dich ynn deynen creaturen tzu loben".
Dass keine Form von Lust an dieser Betrachtung beteiligt ist, wird zur expliziten
Voraussetzung gemacht.

Die Ästhetik, verstanden sowohl als Schönheit wie als Sinnlichkeit, spielt in
Luthers Protestantismus eine geringe Rolle. Das hängt mit seinem Gottesbild zusammen:

Luthers Gott ist ein moralischer Vatergott. Der göttliche Schöpferaspekt wird,
wie in der Analyse des Betbüchleins gezeigt wurde, kaum betont. Ein typisches
Beispiel sind die einleitenden Sätze zu Luthers Auslegung des Glaubensbekenntnisses:

„Ich glawb ynn Gott den vatter allmechtigen schöpffer hymels und der erden", die

wie erwähnt mit folgenden Worten anschließen: „Das ist: Ich versag dem bößen

geyst, aller abgötterey, aller tzeuberey und mißglawben." (Betbüchlein, WA 10.2,
S. 389) Zum Vergleich kann die entsprechende Auslegung im Tridentischen
Katechismus herangezogen werden. Auf die Erläuterung des Wortes „allmächtig" folgt die

Auslegung des Begriffs „Schöpfer Himmels und der Erde":

Wie notwendig es war, den Gläubigen im Vorstehenden die Kenntnis von Gottes
Allmacht beizubringen, lässt sich aus dem, was nun von der Erschaffung des Weltalls zu
erklären sein wird, schliessen. Denn das Wunder eines so grossen Werkes wird leichter
geglaubt, wenn über die unermessliche Macht des Schöpfers keinem Zweifel mehr
Raum gelassen ist. Denn Gott hat nicht aus irgendeinem Stoffe die Welt gemacht,
sondern sie aus nichts geschaffen; und dies tat er durch keine Gewalt oder Notwendigkeit
gezwungen, sondern aus seinem eigenen freien Willen. Aber es war kein anderer

Grund, der ihn zum Werke der Schöpfung antrieb, als den um den von ihm geschaffenen

Dingen seine Güte mitzuteilen. Denn Gottes Natur, in sich selbst höchst selig,
bedarf keines Dinges, wie David gesagt hat: „Ich sprach zu dem Herrn: Mein Gott bist
Du; denn meiner Güter bedarfst Du nicht." Wie er aber von seiner Güte angetrieben
„gemacht hat was er wollte: so folgte er auch, als er das All gründete, keinem Muster
oder Vorbild, das ausser ihm bestandern hätte; vielmehr, da das Urbild aller Dinge in
der göttlichen Erkenntnis enthalten ist, hat der göttliche Künstler, dasselbe in sich an-



Zur dänischen Transmission von Martin Luthers „Betbüchlein" 107

schauend und gleichsam nachahmend, mit höchster Weisheit und Macht, wie sie ihm

eigen ist, die Gesamtheit der Dinge im Anfang hervorgebracht. „Denn er sprach und
sie sind geworden; er befahl, und sie wurden erschaffen."

(RömischerKatechismus, S. 23-24).

Eine Hauptpointe in dieser Passage ist der Zusammenhang von Allmacht und

Schöpferkraft, so wie der Glaubenssatz ja auch lautet: „der Allmächtige, Schöpfer
des Himmels und der Erde". Gott ist allmächtig und deshalb in keiner Form an

Notwendigkeit gebunden. Er hätte die Erde nicht zu erschaffen brauchen, er tat dies aber

aufgrund eines inneren Überschusses („in sich selbst höchst selig"). Zentral ist auch

die Formulierung „erschaffen aus Nichts"; Gott war nicht auf irgendein Material
oder eine Zeichnung angewiesen. Das Modell entsprang seiner eigenen sublimen

Intelligenz. Gott ist der Mega-Architekt. Daraus folgt, dass seine Schöpfung ein derart

überwältigendes Werk ist („eines so grossen Werkes").

Der Kampf gegen das Volkstümliche

Der Kampf gegen verschiedene Formen von „Aberglauben" kann als Kampf der
Geistlichkeit gegen die Volkskultur auf allen Ebenen angesehen werden, gegen die

Glaubensvorstellungen und religiösen Gebräuche des Volks, seine Kultur sowie

gegen seine täglichen Gewohnheiten. In diesem Punkt unterscheiden sich Katholiken

und Protestanten nicht voneinander. Ideologiekritisch lässt sich dies so ausdrücken,

dass die Geistlichkeit um ihr eigenes Monopol auf das Transzendente kämpfte.
Lange Passagen im Betbüchlein schildern etwa den „Missbrauch" des Volks so
ausführlich, dass sie zu kleinen Bildern des täglichen Lebens des Volks werden. Einige
Passagen sind so unlogisch platziert, dass dies zum Nachdenken anregt. So ist es

nicht unmittelbar einleuchtend, dass die Auslegung von „Schöpfer des Himmels und
der Erde" die folgende Erklärung auslöst: „Ich versag dem bößen geyst, aller abgöt-

terey, aller tzeuberey und mißglawben" (Betbüchlein WA 10.2, S. 389), worauf ein

paar Beispiele folgen. Der Gedankengang müsste eigentlich folgender sein: Weil
Gott der Schöpfer ist, braucht niemand andere „Kräfte" anzurufen. Luther „vergisst"
jedoch rundweg zu erklären, wie und warum Gott der Schöpfer ist.

Literarische Konsequenzen

Die Reformation hatte weitreichende Konsequenzen für die verschiedenen Kunstarten,

nicht zuletzt natürlich auch für die Literatur. Ich werde diese komplexe Frage
hier nicht vollumfänglich erläutern, sondern mich nur auf die besonderen literarischen

Konsequenzen eines Buches wie das Betbüchlein konzentrieren.
Hier soll zunächst untersucht werden, was die Dichter mit dem Gottesbild taten,

das Luther ihnen zur Anbetung gab. Was machten die Dichter in einem ent-ästheti-
sierten Universum, mit einer Gottheit, die ihre Schöpferperspektive verloren hatte?

Was taten sie, wenn die Sinne keine Analogien liefern konnten, um das übersinnlich

göttliche Universum zu begreifen und wenn die Natur nicht länger geheiligt war und
als metaphorischer Durchgang zum Göttlichen diente?



108 Pil Dahlerup

Als zweites kann man sich fragen, was die Dichter mit der übrig gebliebenen
Weiblichkeit machten: Konzentrierten sich darauf, das Göttliche väterlich zu
machen? Oder fanden sie Alternativen, um für ein weibliches göttliches Element
Ausdruck zu finden? Die feministische Theologie hat hier verschiedene Möglichkeiten
aufgezeigt, etwa in der Zuschreibung traditionell weiblicher Eigenschaften, wie z.B.

Fürsorge und Zärtlichkeit, für die männliche Gottheit; und es wurde auch der häufige

Gebrauch der Muttermetaphorik im Alten Testament konstatiert. Gottes
Verhältnis zur Welt wird oft in Bildern von Schwangerschaft, Geburt, Stillen und

Fürsorge ausgedrückt, etwa in Jesaja 49. 14-15:

Zion sprach: „Verlassen hat mich Gott, der Herr hat meiner vergessen." Wird auch ein
Weib ihres Kindleins vergessen, dass sie sich nicht erbarmte über den Sohn ihres
Leibes?

(Die Heilige Schrift des Alten und Neuen Testaments)

Im Neuen Testament ist die Mutterschaftsmetaphorik begrenzt; es können jedoch
einige Beispiele gefunden werden, so im Brief des Apostels Paulus an die Thessalo-
niker: „... wie eine stillende Mutter ihre Kinder hegt; so waren wir voll herzlicher

Zuneigung zu euch willig, euch nicht allein am Evangelium Gottes teilhaben zu

lassen, sondern auch an unseren eigenen Seelen ..." (l. Thess. 2. 7-8). In ihrem Buch

Jesus as Mother hat Caroline Walker Bynum gezeigt, dass die Muttermetaphorik in
einem religiösen Zusammenhang unter den Zisterziensern im 13. Jahrhundert
gängigwar. Bernhard von Clairvaux verwendete die Muttermetaphorik für Moses, Jesus,

Paulus, die Priester und Äbte (Bynum, S. 115). Über säumende Seelsorger schreibt
Bernhard:

They are certainly devoid of the maternal instinct There is no pretense about a

true mother, the breasts that she displays are full for the taking. She knows how to
rejoice those who rejoice, and to be sad with those who sorrow, pressing the milk of
encouragement without intermission from the breast of joyful sympathy, the milk of
consolation from the breast of compassion.
(Bernhard von Clairvaux, zitiert nach Bynum S. 117f.)

Um das Weibliche in der Gottheit zu berücksichtigen, kann man feministischer

Theologie zufolge außerdem den Heiligen Geist als das weibliche Prinzip der Gottheit

auffassen oder sich das Göttliche selbst komplett weiblich vorstellen (wie in
Johnson, She who is) oder wünschen, die irdischen Geschlechtsvorstellungen zu
überschreiten und das Göttliche (die Gottheit) sowohl „er" als auch „sie" zu nennen,
z.B. „Vater, Mutter, im Himmel".

Solche literarischen Konsequenzen von Luthers Betbüchlein und anderen
katechetischen Schriften sollen hier wie gesagt nicht genauer untersucht werden. Es soll

nur erwähnt werden, was Billeskov Jansen bisher als Einziger ganz kurz aufgezeigt
hat, dass nämlich das erste protestantische Psalmenbuch, Thomissons salmebog

(1569), einen großen ästhetischen Mangel besaß, weil darin die Natur und die Frau
fehlten:



Zur dänischen Transmission von Martin Luthers „Betbüchlein" 109

Den katolske Salmedigter 0Ste Billeder af Skolastikken (Anders Sunesen), af Kvinde-
dyrkelsen (Per Raev) og Naturbetragtningen (Dagvisen). Vor protestantiske Digtning
blev lukket sammen om Troen; Sindet er staerkt nok, men finder ikke sine poesifor-
losende Symboler. Folelsen forbliver aestetisk ufortolket.
(Billeskovjansen, S. 164)

Der katholische Psalmendichter machte üppig Gebrauch von Bildern der Scholastik
(Anders Sunesen), der Verehrung der Frau (Per Raev) und der Naturbetrachtung
(Dagvisen). Unsere protestantische Dichtung verblieb auf den Glauben allein
konzentriert; der Sinn ist zwar stark genug, findet jedoch nicht zu seinen dichtungserlö-
senden Symbolen. Das Gefühl bleibt ästhetisch unübersetzt.

2. Dänische Übersetzungen des Betbüchleins

Krister Gierow erwähnt in seiner primär quellenkritischen Untersuchung Poul

Helgesens Übersetzung des Betbüchleins als das erste Buch in der Reihe protestantischer
Gebetbücher. Hier sollen die Übersetzungen von Poul Helgesen und Christiern
Pedersen untersucht werden, und zwar insbesondere im Hinblick auf deren Umgang
mit den oben ausgeführten ideologischen Hauptaspekten. Für die Textzitate wird im
Folgenden auf die Ausgaben Skrifier afPaulus Helie, Band I und auf Christiern Peder-

sens Danske Skrifier, Band IV verwiesen.

2.1 Poul Helgesens Een cristelig vnderwyszningh (1526)

Eine polyphone Autorstimme

Um Luthers Betbüchlein zu bekämpfen, wurde es von Poul Helgesen übersetzt, der

wichtigsten Figur der dänischen Katholiken im Kampf gegen die Protestanten in den
1520er Jahren. Im Vorwort legt er die Argumente für seine eigenwillige Logik beim
Übersetzen des Betbüchleins dar und verweist auf die vielen Auflagen und Exemplare,
die er gesehen habe. Luthers Schrift, sagt er, sei wie gewöhnlich eine Mischung von
Wahrem und Falschem, Gutem und Schlechtem, einiges von anderen Autoren und
einiges von Luther selbst, „at hand kwnde theß baeder sette oss glarogne paa naese"

(I, S. 187). Diese Formulierung muss wohl so verstanden werden: „damit er uns
umso besser dazu bringt, mit seiner Brille zu lesen". Poul Helgesens erklärte Absicht
mit der Übersetzung sei es,

sckelne thet gode fraa thet onde, oc huede fraa then wrenae saed, oc thet lade wdgaa paa
Danske at theris synd künde ther medt dragis fraa the tydske boger, ther hwer mand
tha leste saare gierne
(I, S. 187f)

das Gute vom Bösen zu scheiden und den Weizen vom Unkraut und es auf Dänisch
herauszugeben, auf dass ihre [der Leute] Aufmerksamkeit damit von den deutschen
Büchern abgelenkt werden, welche alle so gern lesen

Poul Helgesen trifft bei seiner Übersetzung also eine Auswahl. Er verteidigt sein

Vorgehen damit, dass Luther das gleiche mache - „er nimmt sich, was er brauchen



110 Pil Dahlerup

kann, wo er es findet". Luther hat, Poul Helgesen zufolge, Passagen von Augustinus,
Cyprianus und Bernhard von Clairvaux übernommen. „Tha motte ieg oc saa roffue
hannum thet fraa, ther hand haffde ingen ret till" (I, S. 188) (Da musste ich ihm
auch dasjenige stehlen, auf das er kein Recht hatte). Was Luther (nur) gut
abschreibt, gehört also nach Helgesen nicht Luther, weshalb es sein, Helgesens, gutes
Recht sei, es selber auch zu benutzen. Was Luther über Geiz, Hochmut, Unkeusch-
heit und „andere große und grobe Sünden" schreibt, kann Poul Helgesen deshalb

weitergeben, „icke forthi at Luter saa schriffüer, men ath ieg less thet samme wdtij
Hieronimi, oc Bernhardi, böge. Ocy Sancte Birgitte obenbarelsse" (I, S. 188) (nicht
weil Luther es schreibt, sondern weil ich dasselbe bei Hieronymus, in den Büchern
Bernhards und in den Offenbarungen der Heiligen Birgitta gelesen habe). Die
genannten „richtigen" Passagen betreffen offenkundig die Auslegung der Zehn Gebote.

Hingegen distanziert sich Poul Helgesen entschieden von anderen Aspekten
Luthers: „ther findis tha ingen store loghen" (I, S. 189) (es gibt keine größere
Lügen); dies betrifft u.a. die Sakramente, die Kirche, die Heiligen und „al aere oc dygd"
(ebd.) (jegliche Ehre und Tugend).

Poul Helgesen verteidigt sich in seinem Vorwort gegenüber dem Vorwurf, früher
habe er Luther unterstützt und würde ihn nun bekämpfen: „Men ther som ieg haffde

noghen tijdt waerid äff Luthers meningh, tha wilde iegh tacke gud, at hand haffde

migh forlost äff then dieffuels snare" (I, S. 188) (Sollte ich eine Zeit lang Luthers
Ansicht geteilt haben, da wollte ich Gott dafür danken, dass er mich aus dieser Falle
des Teufels befreit hat). Er verteidigt sich auch gegenüber Behauptungen, wonach er
sich nicht an die Bibel halte. Sollte dies bewiesen werden können, „giffue thet Gud at

meg offuer gaar, Gütz plage alle mand till aa sywn" (I, S. 189) (möge Gott mich mit
Plagen vor aller Augen strafen).

Im Gegensatz zu Luthers monologischer Stimmführung kann in Poul Helgesens
Übersetzung eine polyphone Stimme wahrgenommen werden. Es handelt sich
zunächst um Luthers Stimme, denn dieser hat das Buch (Betbüchlein) verfasst, aber wir
haben es mit einem Luther zu tun, den der Übersetzer anerkennen kann, indem er
mit der Schere an Luthers Buch ging und seine Aussagen manipulierte. Insofern

spricht auch Poul Helgesens Stimme. Hinzu kommt, dass dieser die Ansicht vertritt,
die gesamte Tradition spreche mit, denn „das Richtige" bei Luther sei bloß dasjenige,

was Hieronymus, Bernhard von Clairvaux und die Heilige Birgitta vor ihm
gesagt haben.

Was Poul Helgesen in seiner Übersetztung präsentiert, ist eine seltsame
Konstruktion. Katholiken und Protestanten sprechen für ihn mit einer Stimme. Man kann

sagen, dass Poul Helgesen in seinem Text außer dem Kampf gegen Luther auch

seine eigene Utopie einer Bewahrung der christlichen Einheitskirche präsentiert. So

gesehen geht eine direkte Linie von der Übersetzung des Betbüchleins zu Poul Helgesens

1534 erschienener Übersetzung Een kortt Vnderwiisning til een christelig foree-

ning och forligilse (Kurze Unterweisung einer christlichen Einigung) nach einer Schrift

von Erasmus von Rotterdam.



2,ur dänischen Transmission von Martin Luthers „Betbüchlein" 111

Was mag sich Poul Helgesen bei einer solchen Mehrstimmigkeit vorgestellt
haben? Wen hat er als seine Leser vor sich gesehen? Das Buch hat er OlufNielsen von
Vallo gewidmet, dessen Familie angeblich in Katholiken und Protestanten aufgeteilt
war. Wollte der Autor damit zeigen, dass kein Grund zur Uneinigkeit bestand, wenn
nur das Schlimmste bei Luther ausradiert würde? Wir wissen es nicht.

Poul Helgesens Änderungen

Da es unzählige Ausgaben des Betbüchleins gibt, ist es schwierig, präzise zu entscheiden,

welche Ausgabe Poul Helgesen bei seiner Übersetzung benutzte. Alfred Th.
Jorgensen vertritt die Ansicht, dass es sich um eine Ausgabe von 1523 handeln müsse.

Entscheidend ist jedoch, dass Poul Helgesen aus dem Betbüchlein und nicht aus

Eine kurtz Form übersetzt, was aufgrund verschiedener Details belegt werden kann.
In der Vorrede wird als Vorlage explizit das Betbüchlein erwähnt: „Thet er nu paa
tredie aar, om megh rettelige drages til mynde, kiaere Her Olwff Nielsen strenge
ridder, at her kom til lande, een äff Morthen Lutherß boger, som kalledis een bede

bogh" (I, S. 187) (Es ist nun im dritten Jahr, wenn ich mich richtig erinnere, lieber
Herr Oluf Nielsen mächtiger Ritter, dass eines von Martins Luthers Büchern
hierzulande ankam, welches ein Betbuch genannt wird). Der dänische Titel lautet in
voller Länge:

Een cristelig vnderwyszningh/ Paa the thy Gudz budord,/ Then menige cristen kirkis
tro ock loffue,/ Wor Herris bonn Pater Noster,/ Oc huore Jesu Christi dod oc pyne
schulle rettelige begaas oc tracteris
(I, S. 185)

Eine christliche Unterweisung. Auf dass Gottes zehn Gebote, der Glaube und die
Gesetze der allgemeinen christlichen Kirche, das Gebet des Herrn, das Pater Noster,
sowie Tod und Leiden unseres Herrn Jesus Christus in rechterWeise befolgt und begangen

werden mögen

Poul Helgesen hat demnach den Titel von Betbüchlein in „christliche Unterweisung"
verändert. Gemessen am Inhalt des Buches ist die Veränderung konsequent. Er hat
zudem Texte ausgewählt, so etwa die Gebote, das Glaubensbekenntnis, das Vaterunser

und die Passionsbitten, jedoch das Ave Maria und die beiden Psalmen ausgelassen.

Die ausgelassenen Stücke erwähnt er nicht, es heisst nur:

Og forthi gaff ieg sompt macth, oc sompt icke macth. Tha ieg betencthe medt migh, at

mange skulle fare wilt äff samme lerdom, om hant bleffue tili höbe, fald thet megh y
synde, at ieg wille sckelne thet gode fraa thet onde, oc huede fraa then wrenae saed, oc
thet lade wdgaa paa Danske at theris synd künde ther medt dragis fraa the tydske
boger, ther hwer mand tha leste saare gierne
(I, S. 187f)

Und deshalb war ich mit manchem einverstanden, mit anderem nicht. Da bei mir
dachte, dass viele diese Lehre missverstehen würden, wenn der gesamte Text
zusammenbliebe, kam es mir in den Sinn, dass ich das Gute vom Bösen und den Weizen vom
Unkraut scheiden wolle und es auf Dänisch herausgeben, auf dass ihre [der Leute]



112 Pil Dahlerup

Aufmerksamkeit damit von den deutschen Büchern abgelenkt würden, welche alle so

gerne lesen.

Dänische Leser erfahren hier nur, dass ausgewählt, jedoch nicht, was weggelassen
wurde. Poul Helgesen entschied sich, Luthers Polemik gegen das Ave Maria sowie
seine Auslegung zweier Psalmen zu verschweigen; er verzichtet jedoch darauf, diese

Texte anzuführen und seinerseits gegen Luther zu polemisieren oder eine andere

Auslegung zu bieten. Zu den Änderungen in der Textauswahl gehört etwa, dass

Helgesen einen eigenen Text einfügt, eine Versifizierung des Vaterunser, ohne darauf
aufmerksam zu machen, dass diese Passage nicht von Luther stammt.

Auch in den ausgewählten Texten bringt Poul Helgesen einige Änderungen an.
Alfred Th. Jorgensen behandelt den veränderten Titel und schreibt, dass einige
Änderungen Luthers Text in eine katholischere Richtung zögen. So führt Poul

Helgesen bei den Versündigungen gegen das dritte Gebot Folgendes an: „Om wy icke
bekende wore synder for Gudt, met then acht at wy wille thennom baedre [... ] Om

wy icke söge tili messe oc almennelig bon og tieniste" (I, S. 200) (Wenn wir nicht
unsere Sünden vor Gott bekennen in der Absicht, sie wieder gut zu machen [...]
Wenn wir nicht die Messe besuchen und das allgemeine Gebet und Werke verrichten).

Jorgensen macht auch darauf aufmerksam, dass Poul Helgesen ein Zitat von
Bernhard von Clairvaux ausgeweitet hat. Darüber hinaus fallen ihm vor allem die
stilistischen Veränderungen auf, weil Luther kurze, Poul Helgesen hingegen lange
Sätze bilde. Jorgensen findet jedoch, Poul Helgesen könne aufgrund der vorgegebenen

Aufgabe sein Talent als Schreiber nicht ganz entfalten. Krister Gierow ist der

Meinung, Poul Helgesen folge, abgesehen von der Textauswahl, Luther recht genau,
nahezu wörtlich (Gierow, S. 20). Die Änderungen, die in der Wortwahl vorgenommen

wurden, befinden sich Gierow zufolge in Übereinstimmung mit Luthers Auffassung.

Auch er notiert Stilunterschiede. P. Severinsen zählt in seiner Ausgabe von
Poul Helgesens Schriften eine (nicht vollständige) Reihe von Änderungen gegenüber

dem Betbüchlein auf, ohne diese jedoch zu kommentieren.

Gottesbild

Einige Stichproben sollen angeführt werden, um zu sehen, bis zu welchem Grad
Poul Helgesen Luthers Gottesbild gefolgt ist. Hier soll zuerst die Auslegung des

Satzes „Vaterunser, der du bist im Himmel" erwähnt werden. Luthers Auslegung im
Betbüchlein wurde bereits zitiert. Bei Poul Helgesen heisst es:

O Almegtiste Gud. Sidhen at thu äff thin vbegribelighe miskund oc gode willie haffuer
icke alsom eniste vnt oss, men och saa budhet och Isert oss, met thin eniste oc kceriste

Son wor Herre Jesu Christo, at wy sckule icke all ene tro teg at wcere wor Fader, äff thijn
eenbaarne sons detthingen oc werdsckyld, men oc saa, at wy ma triggelige kalde teg wor
fader, dog at tw äff tilborlig ret motte wœre oss arme sindere, en streng, oc en hard
dommere, thi at wy haffue saa offte, och saa swarlighe syndhet mod thijn Guddomme-
lige oc allerbeste willie
Tha beder ieg teg at tu äff then samme miskund oc gode willie, giffuer vdtij wort hierte
een stadig loffue tili thijn fœderlige kerlighed. Oc at thu lader oss fornymme wdi wort



Zur dänischen Transmission von Martin Luthers „Betbüchlein" 113

hiaerthe äff then Helliands insckud, thenne behaffuelige glede, ther oss giffuer een vskyllidig
oc eenfoldig tryghed, saa ath vwy maa neffene teg Fader, elscke, bekende, oc paa kalde
vdi all fare, och nod, thet äff een glede fuld hw, oc hiœrthe

Jeg beder thu wilt oss saa bewaare at wy altid motte bliffue thijne soner oc thet aldrig
forsckylde, ath thu wor kiaeristhe Fader, sckalt bliffue oss een streng oc een hard Herre,
saa at wy, icke heller bliffue thyne vwenner, ther nw ere thynefry sonner, oc arffuinge.
(I, S. 225f., Poul Helgesens Änderungen kursiviert)

O allmächtigster Gott. Weil du aufgrund deiner unbegreiflichen Barmherzigkeit und
deines guten Willens nicht nur uns allein vergönnt hast, sondern auch mit deinem einzigen

und liebsten Sohn Unserem Herrn Jesus Christus gelehrt hast, dass wir nicht nur
allein dir glauben sollen, unser Vater zu sein wegen deines eigengeborenen Sohnes

Einigung und Verdienst, sondern auch, dass wir dich gewiss unseren Vater nennen sollen, doch
dass du aufgrund gebührlichen Rechts uns armen Sündern ein strenger und harter
Richter sein musst, denn wir haben so oft und so schwer uns gegen deinen göttlichen
und allerbesten Willen versündigt.
So bitte ich dich, dass du aufgrund derselben Barmherzigkeit und desselben guten Willens

unseren Herzen ein festes Vertrauen auf deine väterliche Liebe schenken mögest,
und dass du in unseren Herzen das Wirken des Heiligen Geistes vernehmen lässt, diese

behagliche Freude, die uns eine unschuldige und einfältige Sicherheit gibt, so dass wir dich
Vater nennen sollen, dich lieben, bekennen und anrufen in aller Gefahr und Not, und
dies mit einem frohen Sinn und Herzen.
Ich bitte, du mögest uns bewahren, dass wir immer deine Söhne bleiben mögen, und es

nie verschulden, dass du, unser liebster Vater, uns ein strenger und harter Herr werden

musst, so dass wir auch nicht deine Unfreunde werden, wir, die wir nun deine freien Söhne

und Erben sind.

Die Kursivierungen zeigen, dass einige Berichtigungen vorgenommen wurden, die

im Kommentarband der Skrifter afPaulus Helie nicht angeführt werden. Einige
Veränderungen können als überwiegend stilistisch charakterisiert werden, so die

Superlativformen und einige tautologische Adjektive. Andere Veränderungen scheinen

ideologischer Natur zu sein. Die zweimalige Erwähnung von Gottes „gutem Willen"
kann an die Vorstellungen von Gott geknüpft werden, wonach dieser von jeglicher
Notwendigkeit befreit ist und deshalb radikal frei handelt. In gleicherweise wird der
freie Wille des Menschen in der Schlusspassage angedeutet „thyne fry sonner" (deine

freien Söhne). Das Gottesbild scheint etwas aufgeweicht zu sein, indem der

„Richter" das eine Mal mit „Herr" ersetzt wurde, und die Menschen in Ungnade
„vwenner" (Unfreunde) genannt werden und nicht mehr „Feinde". Der Heilige
Geist wurde im Zitat von Poul Helgesen ergänzt; dies aufgrund seines generellen
Standpunkts, demzufolge Gott sich außerhalb der Bibel offenbarte, sowohl vor als

auch ihrer Niederschrift. Wenn das nicht so war, was sollten wir da mit dem Heiligen
Geist?

Andere Stichproben haben ergeben, dass keine ideologischen Veränderungen
gezeigt werden können. So hegt Poul Helgesen auf der gleichen Linie wie Luther in
seiner Ablehnung einer „syndig lyst" (sündigen Lust) beim Anblick von Schönheit
(vgl. I, S. 238f.), auch wirft er keinen größeren Blick auf Gott in seiner Eigenschaft



114 Pil Dahlerup

als Schöpfer als Luther (vgl. I, S. 217f.). Das mag erstaunen, weil Poul Helgesen
generell gegenüber Kunst offener als Luther ist.

„Kröten"

Die weitgehende Übereinstimmung in den Texten von Luther und Poul Helgesen
entsteht auch deshalb, weil Luther, wie gezeigt wurde, in vielen Punkten der
mittelalterlichen christlichen Tradition folgt, etwa in der Auslegung der Zehn Gebote.
Luther verbleibt Anhänger der „Schlüsselmacht", er betont, die Erlösung sei nur
durch die Kirche zu haben und hält an der Aufteilung der Sünden in verschiedene

Kategorien fest. Poul Helgesen muss sich seinerseits dafür entschieden haben, einige
„Kröten" zu schlucken. So übersetzt er, ohne mit der Wimper zu zucken, die Polemik

gegen die Pilgerreisen oder den Ablass (vielleicht weil er Reformkatholik war);
bei verschiedenen Gelegenheiten lässt er den gebundenen Willen des Menschen
durchgehen, ja, er fügt sogar das markante Bild für die totale Hingabe an Gottes
Wille hinzu, indem er sagt, des Menschen eigener Wille sei schwach: „Ligerwijß som

wy waare dode, eller wfodde" (I, S. 208) (so als wären wir tot oder ungeboren).
Luther und Poul Helgesen sind sich darin einig, dass gute Werke ohne die Gnade

Gottes wertlos sind. Die Auffassung, wonach gute Werke allein bereits zur Erlösung
führen können, findet man bei Poul Helgesen nicht.

Eine besondere Transmissionsgeschichte

Aus dem Gesagten kann geschlossen werden, dass Poul Helgesens Übersetzung von
Luthers Betbüchlein einen besonderen Fall von Transmission darstellt. Die Übersetzung

ist Ausdruck katholischer Polemik und zugleich des Versuchs des Katholizismus,

an der christlichen Einheit festzuhalten. Es erscheint verfehlt, die Übersetzung
als die erste in der Reihe dänischer „evangelischer Gebetbücher" anzuführen, da es

sich nicht um ein Gebetbuch handelt und auch nicht besonders evangelisch ist.

2.2 Chistiern Pedersen und das Betbüchlein

Christiern Pedersen übersetzte oder bearbeitete das Betbüchlein nicht weniger als

drei Mal: Den rette vey tili Hiemmerigis Rige (Der rechte Weg zum Himmelreich), Om

vaar Herris dod oc pine (Vom Leiden und Sterben unseres Herrn) und Huorledis huert
menniske skal betencke vor Herris dod oc pine (Wie jeder Mensch das Leiden und Sterben

unseres Herrn bedenken soll), alle 1531 erschienen und herausgegeben in Band IV der

Ausgabe Christiern Pedersens Danske Skrifler, aus dem hier zitiert wird. Mit Christiern

Pedersen taucht ein Protestant als Luther-Übersetzer auf. Was geschieht dann?



Zur dänischen Transmission von Martin Luthers „Betbüchlein" 115

2.2.1 Den rette vey til Hiemmerigis Rige (1531)

Textauswahl und Stimme

Der Titel deutet vielleicht eine Zugehörigkeit zur Tradition an, auf jeden Fall liegt er
nahe beim deutschen Die Himmelsstraße, wie weiter oben erwähnt wurde. Aber es

kann sich auch um einen Protest gegen die Tradition handeln, weil der Ausdruck
den „rette" (richtige) Weg andeutet, dass es auch einen „falschen" Weg geben müsse.

Aufbildlichen Darstellungen kann man sehen, dass die Himmelstraße ihren
Ausgangspunkt beim Beichtstuhl nimmt, wie in Stephan Lanzkrannas Himmelstrass
1510 (wiedergegeben bei Tender, Sin and Confession). Christiern Pedersens
Textauswahl umfasst die Zehn Gebote, das Glaubensbekenntnis, das Vaterunser, das Ave

Maria und einen Kommentar zu einem Psalm.

Die Stimmenführung ist ein Kapitel für sich. Christiern Pedersen erwähnt nicht,
weder auf dem Titelblatt noch im eigentlichen Text, dass es sich um eine Übersetzung

von Luthers Betbüchlein handelt. Stattdessen spricht er deutlich in eigenem
Namen und beklagt in Einschüben seine katholische Vergangenheit, z.B. „Jeg holdt
oc for meget äff samme bonner i min forblindelse" (IV, S. 214) (ich habe früher in
meiner Verblendung die gleichen Gebete auch sehr geschätzt). Christiern Pedersen
hat noch andere Einfälle, über die er den Leser auch nicht aufklärt. Die Kenntnis
darüber verdankt man dem Herausgeber C.J. Brandt. Pedersen weitet den Text aus,
indem er zwei frühere Schriften Luthers und außerdem eine Schrift eines weiteren
Autors, Urbanus Rhegius (1490-1541), einfügt, ohne dies genau kenntlich zu
machen. Er weist unermüdlich auf die Bibel als „Beweis" für seine Standpunkte hin.

Die sprechende Stimme gibt vor, der bekehrte Christiern Pedersen mit allen
seinen Bibelstellen zu sein. Aber gleichzeitig fließt auch Luthers Stimme des Betbüchleins

mit ein wie einige jüngere Stimmen Luthers. Hinzu kommt eine ganz andere
Stimme. Wahrhaft eine Vielstimmigkeit, die sich als Einstimmigkeit ausgibt.

Das Vorwort

Luthers Vorwort zum Betbüchlein beansprucht eine halbe, Christiern Pedersens

Vorwort dreieinviertel Seiten. Das ist symptomatisch für die gesamte Schrift. Diese

Ausweitung ist Pedersens Stil zuzuschreiben, seiner Volksverbundenheit und
seinem Interesse an Verdeutlichung.

Viel Raum nimmt die Polemik gegen die bis dahin verwendeten katholischen
Gebetbücher ein:

I blant mange andre skadelige boger og falske lerdomme/ Meth huilcke christne men-
niske haffue for vered skadelige bedragne i mange aar och ille oc wrettelige laerde oc
vnderuisde (Äffhuilke megen vantro/ oc stor vildfarelse er kommen i cristendommen)
Da aere de boger icke de minste der i blant/ som man for pleyede mest ath bruge [... ]
(IV, S. 213)

Unter manchen anderen schädlichen Büchern und falschen Lehren, mit welchen
christliche Menschen früher während vieler Jahre aufs Schädlichste betrogen und
schlecht und unrichtig gelehrt und unterrichtet worden waren (wovon viel Aberglaube



116 Pil Dahlerup

und großer Irrtum ins Christentum kam), sind vor allem diejenigen Bücher, die man
früher am meisten benutzte [...].

Das Zitat zeigt den tautologischen Stil „laerde og vnderuiste" (gelehrt und unterrichtet),

„vantro og vildfarelse" (Aberglauben und Irrtum). Rhetorisch vorherrschend ist
eine Dämonisierung der traditionellen Gattungen. Es wird eine Unmenge verschiedener

Arten von Gebetbüchern aufgezählt, viel mehr als bei Luther, vor allem mit
der Absicht, diese als religiös gefährlich zu brandmarken. Eine Reihe dieser Bücher
kursierten in Dänemark zu Beginn des 16. Jahrhunderts und sollten nun ausgemerzt
werden.

Die Zehn Gebote

Christiern Pedersen folgt hier im großen Ganzen Luther. Der größte Unterschied

liegt in der Umständlichkeit, in Pedersens konkreterer Einsicht in die Alltagsfrömmigkeit

des Volks und in seinem Bestreben zur Verdeutlichung. Zusammen bewirken

diese Züge, dass seine Schilderungen der Zustände, die es zu verbessern gelte, zu
kleinen Skizzen des Volkslebens werden. Die Ausführungen zur Versündigung
gegen das erste Gebot („Du sollst keine anderen Gottheiten neben mir haben") beginnen

folgendermaßen:

Den synder mod det feste Gudz bud som bruger troldom/ den sorte konst/ eller

atspor dem som bruge saadan dieffuelens konst/ som er troldkoner/ och troldkarle/
spaamend oc tryller Oc hvu som brwger swerd breff eller andre breff mod nogen liffüis
fare vand/ vaer storm/ eller i anden nod/ Eller vrter/ eller ord tegen signelser/ eller
anden saadan ting De som brwge sticker/ staall kors kristall/ spegel/ boger/ ord oc
serdelis naffn oc lesninger tili ath tage liggende fae/ oc penninge op äff iorden meth Oc
de som tage milk oc smor med troldom fra andre folk
(IV, S. 222)

Derjenige sündigt gegen das erste Gebot Gottes, der Zauberei benutzt, die schwarze

Kunst, oder nach ihr fragt, der, der solche Teufelskunst braucht, wie dies Zauberfrauen
und Zaubermänner, Wahrsager und Zauberer tun. Und wer Schwertbriefe und andere
Briefe gegen Lebensgefahr, Wasser, Unwetter, Sturm oder in anderer Not braucht.
Oder Kräuter oder Worte, Zeichen, Weihehandlungen oder andere solche Dinge.
Diejenigen, die Nadeln, Stahl, Kreuze, Kristall, Spiegel, Bücher und besonders Namen und
Sprüche benutzen, um Vieh und Geld, das auf der Erde liegt, hoch zu nehmen. Und
diejenigen, die mit Zauberei Milch und Butter von andern Leuten nehmen.

Passagen wie diese und ähnliche können wie erwähnt später als Schilderungen des

Volkslebens gelesen werden. Man soll jedoch nicht die Dämonisierung und die
Bereitschaft gegenüber Zauberei übersehen, die hier aufgebaut wird und die in späteren

Jahrhunderten in den Hexenverbrennungen resultierte. Der Kampf der
Geistlichkeit gegen das Volkstümliche war nicht unschuldig.

In der Auslegung der Zehn Gebote finden sich bei Christiern Pedersen stets
ausführliche Beispiele von Recht und Unrecht. Beim vierten Gebot erwähnt er alle

diejenigen, denen man außer Vater und Mutter gehorchen soll: Könige, Herren,
Fürsten, Bürgermeister, Ratsleute, Prediger, Schulmeister „og alle andere gode



Zur dänischen Transmission von Martin Luthers „Betbüchlein" 117

laeremestere och twctmestere" (IV, S. 220) (und alle anderen guten Lehr- und
Zuchtmeister). Bei der Auslegung zum fünften Gebot „Du sollst nicht töten" bringt
er Beispiele für Flüche, die zu unterlassen sind, sowie Zeichen mit dem Mund und
den Fingern, die man nicht machen darf. Beim sechsten Gebot verdeutlicht er all die
Formen von Unzucht, die man nicht betreiben soll, darüber hinaus sind noch
Homosexualität und „molles" eingefügt:

Hwo som bruger eller gor nogen wkyskhed med vtilborlige personer emod naturen/
eller i wbequemmelige maade som kallis de stwme synder
(IV, S. 227)

Wer Unkeuschheit mit unziemlichen Personen, wider die Natur, oder in unangebrachter

Weise betreibt, was die stummen Sünden genannt werden [... ].

Auch in dieser Hinsicht zeigt sich Christiern Pedersen als ein protestantischer
Genrewächter, indem er die „unzüchtige Lektüre" aufzählt, Bücher also, die man nicht
lesen soll:

Hwo som opuecker nogen ond begerring eller lost til wkyskhed i sig selff eller i nogen
anden med viser/ sang/ ord/ lose tale/ historier Kronicker ewentyr/ sendsager eller
met andre saadanne sticke/ eller met billede oc malning
(IV, S. 227)

Wer böse Begierde oder Lust zur Unkeuschheit in sich selbst oder bei jemand anderem
erweckt mit Hilfe von Liedern, Gesang, Worten, lockerem Gerede, Historien, Chroniken,

Fabeln, Wahrsagerei oder anderen solchen Dingen, oder mit Hilfe von Bildern.

In der Auslegung zu „Du sollst nicht stehlen" zählt er verschiedene Formen von
Sünde in wirtschaftlichen Zusammenhang auf, zum achten und neunten Gebot werden

aus Luthers halber Seite bei Pedersen zweieinhalb Seiten, unter anderem

deswegen, weil er hier sein eigenes Zugpferd einbringt, die Polemik gegen die guten
Werke.

Vereinzelt können einige kleinere Veränderungen im Gottesbild festgestellt werden.

Luther schreibt „Vater und guter Freund" (WA 10.2, S. 377), Christiern Pedersen

dagegen „kere fader/ og aider beste ven" (IV, S. 219) (lieber Vater und allerbester

Freund). Christiern Pedersen verwendet auch die Mutterschaftsmetaphorik: „at
wi fodis igen paa ny i den anden tilkommende verden" (IV, S. 230) (auf dass wir
wiedergeboren werden in der anderen, kommenden Welt). Luther schreibt: „dass
das Fleisch zu Pulver und wieder erschaffen wird" (WA 10.2, S. 385).

Das Glaubensbekenntnis

In der Übersetzung dieses Abschnitts aus dem Betbüchlein entfaltet sich Christiern
Pedersen ungemein, er begnügt sich hier nicht mehr nur mit populären und tautolo-
gischen Erweiterungen, sondern bringt auch markante ideologische Ergänzungen
an.

Wie Luther beginnt er im Kleinen, indem er zwischen zwei Bedeutungen des

Wortes „Glauben" unterscheidet. Die alltägliche Bedeutung ist diejenige, von etwas

überzeugt zu sein, dass es existiert, z.B. „Türken, Teufel und Hölle" (Luther). Das



118 Pil Dahlerup

wird bei Pedersen zu „Paffüe/ en twrker eller en keyser [... ] dieffuelen och helffue-
de" (IV, S. 239 (Papst, ein Türke oder ein Kaiser [...], der Teufel und die Hölle).
Die Hinzufügungen müssen als Ausweitung einer Negativliste gesehen werden. Darauf

folgt eine bedeutende Änderung: 45 Seiten eines ganz anderen Verfassers als

Luther werden eingefügt, wohl verstanden ohne jegliche Form von Markierung.
Urbanus Rhegius (1489-1541) war deutscher Pfarrer und Reformator, der während
dieser Zeit mit Luther zusammen arbeitete. Ab 1524 war er evangelischer Pfarrer in
Augsburg, 1530 trug er zur Ausgestaltung der Confessio Augustana bei und war ab

1530 verantwortlich für die Pfarrerausbildung in Celle. Er verfasste zahlreiche
reformatorische Schriften. Die Seiten, die in Den rette vey tili Hiemmerigis Rige eingehen,

stammen aus seiner Schrift Die zwölf Artikel unseres Christlichen Glaubens

(1523). C.J. Brandt erwähnt nur, dass Rhegius das Glaubensbekenntnis in zwölf
Artikel einteilt, während Luther drei habe. Rhegius' Werk wurde 1528 ins Dänische
übersetzt.

Rhegius benutzt seine lange Auslegung des Glaubensbekenntnisses zu einer
eingehenden Darlegung des Begriffs „Glauben". Alles ist in einem freundlichen und
erklärenden Ton gehalten. Ein Hauptpunkt ist dabei die Trennung von Glauben
und Vernunft. Die Glaubensartikel können von der menschlichen Vernunft nicht
verstanden werden, sie müssen geglaubt werden. Rhegius gibt sich große Mühe zu
erklären, dass man mit dem Herzen glauben soll und erteilt auch gute Ratschläge
demjenigen, der nicht glauben kann.

Das Gottesbild bei Rhegius ist anders und viel weitgefasster als bei Luther. In seiner

Auslegung des Glaubensbekenntnisses betont er im Gegensatz zu Luther
ausdrücklich sowohl Gott als „Schöpfer" als auch als „Allmächtigen". Im Kommentar zu

„Som skabte hiemmel oc iord" (IV, S. 248) (der Himmel und Erde erschaffen hat)
heißt es:

Det staar screffuit Genesis i det forste capittel Ath Gud skabte hiemmel oc iord i be-

gyndelsen/ Esaias scriffuer oc meget der om i sit xxxvii/ xl/ oc xlv/ cap/ Oc den hellige
scrifft er fuld der äff Ath Gud skabte hiemmel oc iord/ Dette kan mennisken ikke see

eller forstaa äff sin egen nature Thi ath naturen kan icke forstaa skabelsens store vnder-

lige ting og gerning/ Naturen kan icke heller begribe oc forstaa huorledes det kan no-
get skabis äff inted Men Troens lius oc forstand kan vel merke/ besinde/ oc forstaa
huorledis alle ting ere skabte og künde skabis äff Gud/ som S Pouil siger til de hebreer i
detxi c

(IV, S. 248)

Im ersten Kapitel der Genesis steht geschrieben, dass Gott im Anfang Himmel und
Erde erschuf. Jesajas schreibt auch viel darüber in seinem 37., 40. und 45. Kapitel, und
die Heilige Schrift ist voll davon. Dass Gott Himmel und Erde erschuf, können die
Menschen nicht sehen oder verstehen kraft ihrer eigenen Natur, denn die Natur kann
die großen und wunderbaren Dinge und Werke der Schöpfung nicht verstehen. Die
Natur kann auch nicht verstehen, wie etwas aus nichts erschaffen werden kann. Aber
das Licht des Glaubens und der Verstand können wohl merken, besinnen und verstehen,

wie alle Dinge geschaffen sind und geschaffen werden konnten durch Gott, wie es

auch der Heilige Paulus den Hebräern im 11. Kapitel sagt.



Zur dänischen Transmission von Martin Luthers „Betbüchlein" 119

In dieser Textpassage finden sich einige zentrale Gedankengänge von Rhegius, etwa
das Schöpfungswunder, das in seine Gottesauffassung mit hineinspielt. Er legt Wert
darauf, dass Gott aus nichts geschaffen habe, und in der Verlängerung des angeführten

Zitats trennt er zwischen Heidentum und Christentum, indem er genau von
diesem Punkt ausgeht. Die Heiden bestreiten die Möglichkeit einer Erschaffung aus

dem Nichts, deshalb ist das kleinste christliche Mädchen klüger als der große heidnische

Philosoph Aristoteles, denn es glaubt, dass Gott aus dem Nichts erschaffen
habe. Wesentlich im Zitat ist die wiederholte Hervorhebung, dass die „Natur" in
Glaubenssachen zu kurz komme. Mit „Natur" muss der natürliche Mensch verstanden

werden, der sich an seine Vernunft hält wie die „Heiden".
Rhegius' Gottesbild umfasst auch die „Allmacht", die er auslegt. In seinen

Erläuterungen von „Vater" hat das Wort „Richter" keinen Platz; es ist ausschließlich „en
trostelig ting/ Thi ath han er vor fader/ Da ere wii oc hans born og arffuinge" (IV,
S. 247) (eine tröstliche Sache. Denn ist er unser Vater, so sind wir seine Kinder und
Erben). Auch Rhegius' Bild von Jesus ist vielfältig: Er ist die ewige Weisheit (vgl. die
feministischen Theologen über Sophia), er ist der Messias, der Erlöser, Gottes Sohn,
die Hoffnung und Erlösung, Gesalbter und König (vgl. IV, S. 250).

Der lange Einschub des Textes von Rhegius kann als eine Form von Kritik an
Luther aufgefasst werden. Wäre Christiern Pedersen mit dem Betbüchlein zufrieden

gewesen, hätte er sich an diese Schrift halten können. Es ist interessant zu sehen,
dass die Textpassage von Rhegius ein ganz anderes Gottesbild als Luthers beinhaltet.

Es ist demnach nicht nur so, dass Luthers Gottesbild enger als dasjenige in den
katholischen Katechismen vor und nach ihm ist; es ist auch begrenzter als dasjenige
eines zeitgenössischen Protestanten.

Die Selbständigkeit der Übersetzung Christiern Pedersens im Verhältnis zu
Luther ist bemerkenswert. Das sieht man auch daran, dass er dagegen protestiert, Maria

als Magd zu bezeichnen (was Luther tat): „Det er en vng pige (dog icke en tieniste

pige" (IV, S. 256) (Es ist ein junges Mädchen, doch keine Dienstmagd).
Christiern Pedersen fügt außerdem eine Strophe von „Christ erstand von den
Toten" ein (IV, S. 262). Man muss sich jedoch hüten, Pedersen zu früh ideologisch zu
vereinnahmen. Das zeigt sich, wenn man das Vaterunser in seiner Übersetzung des

Betbüchleins betrachtet.

Das Vaterunser

Das Mittelstück in Christiern Pedersens dänischer Übertragung folgt Luther ziemlich

genau. Der Wortreichtum und einige vorzugsweise benutzten Adjektive und

positive Substantive zur Bezeichnung des Vatergottes machen den größten Unterschied

aus. Luther schreibt etwa: „Szo gib unß durch die selb barmhertzickeyt ynn
unßer hertz eyn tröstliche tzuvorsicht deyner vetterlichen lieb ..." (WA 10.2,
S. 395). Das wird bei Christiern Pedersen zu:

Thi giff oss Alder keriste Fader for din wsigelige miskundhed skyld en fast tro oc haab til
dig i vore hierte/ At wi mwe aldelisfor vden alt twill forlade oss til din faderlige kerlighed
miskundhed oc naade



120 Pil Dahlerup

(IV, S. 307, Hinzufügungen kursiviert)

So gib uns, allerliebster Vater, um deines unsagbar großen Erbarmens willen einen festen
Glauben und Hoffnung auf dich in unsere Herzen ein, auf dass wir uns ohne jeden Zweifel
auf deine väterliche Liebe, dein Erbarmen und deine Gnade verlassen mögen.

Indem Christiern Pedersen zwei andere Texte Luthers in seine Übersetzung des

Betbüchleins hineinnimmt, vergrößert er die ursprüngliche Textmasse. Das betrifft
die Einleitung der Schrift Auslegung des Vaters unsersfür die einfaltigen Layen (1518),
wo die Abschnitte „Wie sollen wir beten" und „Mit welchen Worten sollen wir be-
ten"erläutert werden. Der Hauptpunkt in dieser Schrift betrifft den Unterschied
zwischen „äußerlichem Gebet" und „Gebet des Herzens". Es wird zwischen drei
Arten von „äußerlichem Gebet" unterschieden: Pflichtgebete, die von Pfarrern,
Mönchen und Nonnen verrichtet werden, das bezahlte Gebet, das von Pfarrern

vorgenommen wird sowie schließlich das äußerliche Gebet, das mit einem innerlichen
Gebet einhergehen kann. Das Gebet des Herzens ohne äußerliche, sichtbare
Zeichen wird jedoch als ideales Gebet angesehen:

Ath bede i aanden/ eller at bede aandelige/ Det sigis emod den legemelige bon oc
vduertis bon Oc at bede i sandhed Det sigis emod den bon som skeer lige som ith skin
eller syn Thi at hun sker i skined oc synen legemelige og vduertis till Det er ath mand
lader munden/ leberne/ oc tungen fast gaa/ oc bruger dem vduertis oc murler oc
brumler meget for vden hiertens grwnd oc mening/
(IV, S. 303f.)

Im Geist oder geistig zu beten, widerspricht dem körperlichen und äußerlichen Gebet.
Und in der Wahrheit zu beten, widerspricht dem Gebet, das gleichsam wie ein Schein

vor sich geht, denn dies geschieht im Schein und scheint körperlich und äußerlich zu
sein. Bei diesem lässt man den Mund, die Lippen und die Zunge sich bewegen und
braucht diese Teile [nur] äußerlich und mummelt und brummelt viel ohne Grund und
Sinn des Herzens.

Für eine theoretische Betrachtung bietet der Abschnitt „Hworledis wij skulle bede"

(IV, S. 303-305) (Wie wir beten sollen) viel. Übergeordnet sieht man eines der
äußersten Glieder in Luthers semiotischem Bruch mit dem Katholizismus. Wie er auf
der obersten Stufe in diesem Bruch jegliche Vermittlung zwischen Gott und dem
Menschen (abgesehen von Jesus) abweist, weist er auch auf allen anderen Ebenen
Zeichen ab, die das Irdische und das Himmlische verbinden könnten. Deshalb
verwirft er alle äußeren Zeichen der Andacht, wobei er jedoch die Möglichkeit offen
lässt, dass das äußere Gebet in eine innere Wahrheit „gewendet" werden kann. Die
klösterlichen Gebete der Mönche und der Nonnen rangieren tief, werden aber als

Pflichtarbeit auf derselben Ebene wie andere Pflichtarbeiten anerkannt. (Später
sollte die Polemik gegen „unnütze" Klosterarbeit zum Hauptbestandteil protestantischer

Polemik werden). In den Gegensatz zwischen „äußerlich" und „innerlich"
fließt deutlich die Antithese „fleischlich" versus „geistig" hinein. Luthers Reformeinsatz

stellt hier primär einen Protest gegen die Vorstellung dar, wonach die Anzahl
von Gebeten in sich selbst bereits eine Qualität besitze, und gegen den Ablasshandel
im Zusammenhang mit dem Gebet. Aber im Protest gegen diese „Äußerlichkeit"



Zur dänischen Transmission von Martin Luthers „Betbüchlein" 121

übersieht Luther das pädagogische Potential der Zeremonien, d.h., deren Möglichkeit,

durch die äußere Ehrfurchtshaltung auch eine innere Ehrfurcht zu erzeugen. Es

lässt sich hierbei auch feststellen, inwiefern versucht wird, das volkstümliche
Andachtsleben zu kontrollieren, wenn nicht nur der Gebetsinhalt, sondern auch die

Art, wie gebetet wird, reguliert werden soll.

Im Abschnitt „Meth hwad ord/ och hwad wij skulle bede" (IV, S. 305-307) (Mit
welchen Worten und wie wir beten sollen) wird die Meinung vertreten, das Vaterunser

allein reiche als Gebet; allen anderen Gebeten, die in der kirchlichen Tradition
allmählich das Vaterunser verdrängt haben, wird der Kampf angesagt. Man kann

sagen, dass Christiern Pedersen mit diesem eingesetzten Textstück dazu beitrug, das

Betbüchlein statt zu einem Gebetbuch zu einem Buch über das Gebet zu machen.

Das Vaterunser, noch einmal

Christiern Pedersen übernimmt noch einen weiteren Luther-Text in seine Bearbeitung

des Betbüchleins, und zwar handelt es sich um eine Passage aus Luthers Kurzer
Begriff und Ordnung aller vorgeschriebende Bitten (1520). Es ist das Vaterunser als

Dialog zwischen der Seele und Gott. Pedersen gab dem Text die Überschrift: „En
stacked vdtydning paa Pater noster mellem Gud oc Sielen" (IV, S. 321-325) (Eine
kurze Ausdeutung des Pater noster zwischen Gott und der Seele).

Dies ist ein bemerkenswerter Text. Zunächst fällt auf, dass Luther das Vaterunser

in Form einer Fiktion auslegt. Zwar bestehen die Repliken Gottes zumeist aus

Bibelzitaten, jedoch ist religiöse Fiktion eine Textform, die von den Reformatoren
normalerweise als durch den Menschen geschaffene „Dichtung" und „Fabel"
verworfen wird. Im Weiteren eröffnet die Analyse dieses Textes interessante hermeneu-
tische Probleme. Es muss davon ausgegangen werden, dass Luther selbst diesen

Text verfasste und Christiern Pedersen ihn übersetzte, um dem Gläubigen eine

Möglichkeit zu geben, das zentrale Gebet der Christenheit zu verstehen. Es muss
auch vorausgesetzt werden, dass beide ihre Arbeit in Ehrfurcht vor Gott gemacht
haben. Der Text sieht im Lichte einer modernen Analyse anders aus. Er gibt einen
erschreckenden Einblick in ein Verhältnis, bei welchem der eine Part, das Kind, fleht
und seine Unwürdigkeit eingesteht, wohingegen der andere Part, der Vater, bei
seinen Vorwürfen bleibt und die Bitten der Seele abweist. Der erste Teil dieses Dialogs
lautet folgendermaßen:

Sielen siger/ Vor fader som est i hiemmelen/ wij ere dine arme born her paa iorden/
och skilde fra dig her i denne store elende/ O hwilket ith suart hinder og skilsmaal er
der mellem oss oc dig/ Hvuorledis skulle wi nogen tid komme hiem til dig i vort feder-

ne rige
Gud suarer som Malachias siger i det forste ca/ Ith barn elsker sin fader oc en swend
hedrer sin herre Er ieg eders fader/ Huor er da den kerlighed som I skulle haffue til
mig/ Er ieg eder herre/ Huor er da den tieneste/ froct oc sere som I skulle gore mig/
Thi mit hellige naffn bliffuer daglige lastet bespottet oc vanaered äff eder oc hoss eder/
som Esaias siger i det Iii capit/
(IV, S. 321)



122 Pil Dahlerup

Die Seele sagt: Unser Vater, der du bist im Himmel, wir sind deine armen Kinder hier
auf Erden und getrennt von dir hier in diesem großen Elend. Oh, welches schwere

Hindernis und Trennung befindet sich zwischen uns und dir. Wie sollen wir jemals zu
dir nach Hause gelangen in das Reich unserer Väter?
Gott antwortet wie Malachias im ersten Kapitel sagt: Ein Kind liebt seinen Vater, und
ein Knecht ehrt seinen Herrn. Bin ich euer Vater, wo ist denn die Liebe, die ihr mir
gegenüber haben solltet? Bin ich euer Herr, wo ist da der Dienst, die Furcht und Ehre,
die ihr mir erweisen sollten? Denn mein heiliger Name wird täglich gelästert, bespottet
und entehrt von euch und bei euch, wie Jesaja im 52. Kapitel sagt.

Die Analyse dieses Wortwechsels zeigt eine Kinderfigur, die eine Frage stellt („wann
können wir zu Dir nach Hause kommen"), und einen Vater, der auf diese Frage
nicht antwortet, sondern stattdessen mit Vorwürfen reagiert. Diese entsprechen
nicht dem Verhalten des Kindes, das liebevoll spricht; „der Vater" jedoch hört es

nicht. Stattdessen wirft er dem Kind mangelnde Liebe vor.
Der Dialog setzt sich gleicher Weise in allen sieben Gebeten des Vaterunser fort.

Das „Kind" räumt alles ein, löst dadurch jedoch nur weitere Vorwürfe aus. Das

psychologische Textverfahren ist diese Struktur von Bitte und Abweisung, das folgerichtig
damit endet, dass der Vater überhaupt nicht mehr auf die letzte Bitte des Kindes

antwortet. Die Anrufung verhallt unbeantwortet in der Leere. Es gibt keine Gnade in
diesem Text, nicht einmal Gerechtigkeit.

Man könnte das Vorhandensein dieses Textes in Luthers und Christiern Peder-

sens katechetischen Schriften damit erklären, dass die psychologische Struktur, die

für einen modernen Leser augenfällig ist, für die damaligen Autoren nicht sichtbar

war.

Ave Maria

Wie oben erwähnt, hat Maria in Luthers Betbüchlein einen besonderen Status; sie

verliert ihren Heiligenstatus, wird jedoch aufgrund ihres vollumfänglichen Gnaden-
zustands auf einem anderen Niveau als die übrige Menschheit platziert. Christiern
Pedersen folgt Luther, schärft jedoch die protestantische Sichtweise. So merkt er an,
Maria sei „vden al sin fortieniste" (IV, S. 326) (ohne eigenen Verdienst) in den

Gnadenstand gekommen. Er übernimmt auch den Aspekt aus Luthers Artikel über
das Magnificat (1527), Maria rühme sich nicht ihrer Demut wegen. Man kann

sagen, dass Christiern Pedersen gewissermaßen Luthers Sicht auf Maria aktualisiert.
Im Gegenzug hat er immer noch Engel und Heilige, und wo Luther Maria mit dem

„Himmel, der Sonne und allen Kreaturen" vergleicht, denkt Pedersen an „Soll Maa-

ne eller stierner oc andre deylige dyrebare creature" (IV, S. 326) (Sonne, Mond oder
Sterne und andere kostbare Geschöpfe). Er weitet den Schluss des Textes mit
Betrachtungen über die Gebete der Lippen und des Herzens aus und vergisst nicht zu
erwähnen, „ath alle menniskis hierte ere onde äff deris egen nature" (IV, S. 329)
(dass die Herzen aller Menschen schlecht sind aufgrund der menschlichen Natur).



Zur dänischen Transmission von Martin Luthers „Betbüchlein" 123

Der zwölfte Psalm Davids

Mit seinem Kommentar zum zwölften Psalm Davids demonstriert Pedersen eine

spezielle Rhetorik, die besonders für ihn ist, nämlich den Kommentar, der mit dem
kommentierten Text selbst gar nichts zu tun hat. Ein einziger Vers aus dem zwölften
Psalm ist erkennbar: „Die Reden des Herrn sind lautere Reden, / sind Silber, im
Tiegel zu Boden geschmolzen, / siebenfach geläutert." Der Rest ist protestantisches
Allgemeingut über die falsche Lehre des Papstes und über den verwerflichen Glauben

an gute Werke.

2.2.2 Om vaar Herris d0d oc pine/ Och om billede (1531)
(Vom Leiden und Sterben unseres Herrn und von Bildern)

Gattungsauflösung und Gattungswiederaufbau

Diese Schrift Christiern Pedersens (vgl. IV, S. 161-187) weist einige interessante

Entwicklungen der Reformationszeit im Kampf um die Andacht auf. Luther sah ein,
dass er die via dolorosa-Gebete weiterführen musste und war auch selbst überzeugt
vom großen pädagogischen Wert der Bilder. Deshalb fügte er im Nachhinein ein
illustriertes Passional in sein Betbüchlein ein. Die Schrift war so eingerichtet, dass

jedem Bild einige Bibelzitate zugeordnet waren. Luthers Passional beinhaltete 49

Bilder, elf mit einem Motiv sowie dazugehörendem Text aus dem Alten Testament
und 38 mit Motiv und Text aus dem Neuen Testament. Christiern Pedersen
benutzte vermutlich eine Ausgabe von 1530.

Wie im Betbüchlein gehört die Gattungsauflösung zu Luthers indirekten polemischen

Wirkungsmitteln. Er kümmerte sich nicht um die Tradition mit den Bitten
oder Betrachtungen zu den verschiedenen Stationen von Jesu Leidensweg. Er löste
das Genre von innen her auf, indem er zwar Texte und Bilder aus der Passionsgeschichte

entnahm, diesen jedoch zahlreiche andere Bilder und Texte aus dem

Schöpfungsbericht und anderen Bibelstellen hinzufügte. In Wirklichkeit schrieb er
auf diese Weise eine Mini-Bibelgeschichte. „Det er i hojere grad en „laegmandsbibel"
end et passionale" (Jensen, S. 151) (Es handelt sich eher um eine „Laienbibel" als

um ein Passional). Christiern Pedersen verändert wie immer den Text, den er übersetzt.

Die größte Änderung ist dabei, dass er den Text zur Leidensgeschichte zurückführt.

Auf Gattungsniveau unterminiert er auf diese Weise Luther in dessen Kritik
der Passionstradition.

Die Bilderfrage

Luther betrachtete die Bilder als religiös gleichgültig (adiaphoron); sie sind in
sittlicher Hinsicht neutral. Nur das Wort vermag Gott auszudrücken. Luther sah aber
auch den pädagogischen Effekt der Bilder und war gegen einen Bildersturm. Christiern

Pedersen weitet in seinem Passional die Verteidigung der Bilder aus. Er
empfiehlt ohne Umschweife, die Menschen sollten biblische Bilder an die Wände ihrer
Häuser malen. In seinem charakteristischen tautologischen Stil schreibt er u.a.:



124 Pil Dahlerup

Thi er det endelige notteligt oc tilborligt at huert menniske lseser taler/ maler horer/
merker/ besinder oc i hwkommer aff alt sit hierte Gudz vnderlige velgerninger oc hans

ord oc lerdom
(IV, S. 162)

Denn es ist schließlich nützlich und angemessen, dass ein jeder Mensch von ganzem
Herzen von Gottes wunderbare Taten, seine Worte und seine Lehren liest, spricht, sie

bildlich darstellt, hört, diese bedenkt und erinnert.

Die Aussage ist religiös korrekt. „Erinnern" drückt Luthers Auffassung aus, wonach
Bilder das Göttliche nicht selbst repräsentieren können, sondern nur daran
„erinnern", was das Wort darüber ausgesagt hat. Pedersen gibt auch eine nüchterne

Gebrauchsanweisung: man müsse nicht zehn oder zwölf Bilder täglich betrachten, ein
bis zwei würden vollauf genügen. Außerdem soll man sich natürlich nicht damit

begnügen, zu sehen und zu lesen, vielmehr soll man das Passional nachleben. Deshalb

nennt er das Buch auch einen „Spiegel" und ein „Beispiel". Johan Jensen hat in
seinem Artikel einige der Passionsbilder aus Pedersens Passional abgebildet.

Das Interessante bei diesem Bildmaterial Pedersens ist, dass ein Teil davon aus

der katholischen Tradition stammt. Einiges davon mag der Zufälligkeit der
Bildbeschaffung geschuldet sein. Da jedoch auch der Text selbst katholische Züge aufweist,

muss eher von einer Einarbeitung gewisser katholischer Traditionen in das Buch

ausgegangen werden, das eigentlich mit eben dieser Tradition brechen wollte.

Die Bildtexte

Christiern Pedersens Passional ist um die Bilder herum aufgebaut; jedes Bild hat

seinen eigenen Text, der aus Bibelzitaten mit oder ohne Hinzufügungen durch den

Autor besteht. Nach dem Bibeltext folgt jeweils ein Gebet, das von Pedersen selbst

verfasst wurde. Die Gebete fungieren im Prinzip so, dass die konkrete Situation des

Bilds und Bibeltexts zu einer überführten Bedeutung im Gebet umgeformt wird,
etwa:

O Leffuende Gudz Son som lost dig omskere effter Mosi low/ [... ] Verdis till for din
miskundhed/ at omskere vaare hierte hw och sind fra alle onde begerelser/
(IV, S. 167)

O du lebendiger Sohn Gottes, der du dich nach dem Gesetz Mose beschneiden ließest

[... ] Sei verehrt für deine Barmherzigkeit, auch in uns Herz und Sinn von allen bösen

Begierden zu beschneiden.

Mit dem Alten Testament ist Pedersen bald fertig; nur zwei Bilder mit
dazugehörendem Text stammen daraus (elf dagegen bei Luther). Darauf folgen 45 Bilder,
die das Neue Testament illustrieren.

Christiern Pedersen ist an mehreren Stellen religiös korrekt. Im Gebet zur
Verkündigung sorgt er dafür, dass die Hinwendung zu Jesus geschieht: „O leffuende
Gudz son" (IV, S. 165) (O lebendiger Sohn Gottes), nicht zu Maria.



Zur dänischen Transmission von Martin Luthers „Betbüchlein" 125

Seine protestantisch „unkorrekten" Bildtexte konzentrieren sich, wie von Johan
Jensen bemerkt wurde, um die Passion. Er hat Mühe, die spätmittelalterliche
Passionstradition mit ihrem Ausmalen der Leiden fallen zu lassen:

[... ] sex karle hudstruge Jesum/ to sloge hannem met bremle riss oc hyben torn/ oc to
met riss og suober och to med smaa iern lencker saa ath der vaar inted helt pa hans heilige

legeme fra hans taap/oc til hans taa

(IV, S. 177)

[... ] sechs Knechte geißelten Jesus, zwei schlugen ihn mit Dornenruten und Dornen
von der Heckenrose, zwei mit Ruten und Peitschen und zwei mit kleinen Eisenketten,
so dass an seinem heiligen Leib nichts mehr ganz war vom Scheitel bis zu den Zehen.

Diese Sätze findet man weder bei Luther noch im Neuen Testament. Ähnlich verhält

es sich auch mit anderen Stellen seiner Passionserzählung, z.B. die Blöße Jesu,
die Maria zudeckt, Details bei der Kreuzigung, Maria mit dem toten Leib Jesu oder
die Höllenfahrt.

Christiern Pedersen beschließt diese Schrift mit einer wörtlichen Übersetzung
der Psalmen 67, 51 und 136.

Schlussfolgerung

Es kann nicht in Zweifel gezogen werden, dass Pedersen Protestant war. Wie
gewöhnlich ist er heftig in seiner Polemik gegen die Katholiken: „Saadanne/ losactige
lerdomme" (IV, S. 195) (Solche unzüchtigen Lehren), „saadan lossactig be-
tenckelse" (IV, S. 196) (solche unzüchtigen Überlegungen). Er bittet Jesus um „dine
sande ord oc evangelia" (IV, S. 186) (dein wahres Wort und Evangelium) und
wünscht, „al menniskens diet logn/ fabel/ exempel/ oc squalder som de hafifue selff
opdictet oc dromit effter deris egne hoffuit oc gode tocke" (IV, S. 186) (jede
menschliche Erdichtung, Lüge, Fabeln, Exempel und solches Geplapper, das sie

selbst erdichtet und erträumt nach ihrem eigen Kopfund Belieben) zurück zu lassen

- anscheinend ohne zu sehen, dass auch er selbst dichtet und träumt, etwa in allen
Gebeten. In seiner Verdammung der Volksbräuche entwirft er selbst lebendige Bilder

des Volkslebens, z.B. dass man „Schwertbriefe" und „Kreuzesbilder" trägt als

Schutz gegen allerhand böse Anfechtungen (vgl. IV, S. 195f.) Trotz all seiner
protestantischen Absichten führt Christiern Pedersen eine Reihe katholischer Passionstraditionen

weiter. Er steht deshalb für einen Übergang zum Protestantismus, der sich
als gleitender präsentiert als das von ihm übersetzte Lutherbuch.

2.2.3 Huorledis huert menniske skal betencke vor Herris d0d oc pine (1531)

Diese Schrift ist noch ein Kommentar zur Passionstradition. Pedersen folgt Luther,
jedoch wie immer wortreicher. Die protestantische Gattungssprengung erreicht hier
ihre Grenze. Die fünfzehn konkreten Krezwegstationen sind aufgehoben, der Text
bleibt jedoch in fünfzehn Teile eingeteilt. Diese unterscheiden sich nicht voneinander,

sondern stellen fünfzehn Variationen dar über das Thema: „Weine nicht über



126 PU Dahlerup

Jesus, sondern bedenke, dass du selbst ein Sünder bist, der durch ihn losgekauft
wurde". Hinzu kommt eine Polemik gegen gute Werke und eine Betonung der

Machtlosigkeit und der bösen Natur des Menschen. Für einen Leser der Gegenwart
ist es eine langweilige Lektüre, Seite auf Seite mit im Grossen und Ganzen denselben
Worten. Die einzigen Aufmunterungen sind ein (schlechter) Vergleich (vgl. IV,
S. 201) und ein Sprichwort (vgl. IV, S. 200). Die protestantische Rhetorik hebt sich

hier selbst auf. Einer der polemischen Ausfälle gegen die Katholiken ist, dass man in
seinen Gebeten oder seinen göttlichen Betrachtungen nicht viele Worte gebrauchen
soll (vgl. IV, S. 201). Um das zu verkünden, brauchen die Protestanten unsagbar
viele Worte.

Schlussbetrachtung

Die Geschichte von Luthers Betbüchlein in Dänemark ist noch sehr viel länger. Aber
die Beispiele, die erwähnt wurden, ergeben bereits eine interessante Transmissionsgeschichte.

Das Betbüchlein selbst ist schon eine Transmission einer mittelalterlichen
katholischen Tradition zu einer protestantischen des 16. Jahrhunderts. Die
Transmission hat viele Nuancen, zentral darin ist das von Luther entworfene Gottesbild;
aus diesem kann gelernt werden, dass jede Epoche Gott in ihrem eigenen Bild
entwirft. Luthers strenger Vatergott hatte auch zu seiner Zeit keine allgemeine Gültigkeit,

sondern galt nur für die Protestanten und nicht einmal für alle von ihnen.
Bemerkenswert ist auch Luthers Abschwächung Gottes in seiner Eigenschaft als

Schöpfer der Welt. Die fehlenden kreativen Aspekte in seinem Gottesbild können
die Skepsis des Protestantismus gegenüber Kunst erklären. Mit dem Luthertum
verschwinden auch die weiblichen Elemente der Gottheit. All dies hat religiöse, soziale

und ästhetische Konsequenzen. Es soll hier nur auf die enormen Herausforderungen

verwiesen werden, denen die neuen protestantischen Autoren begegneten,
wenn sie über das Göttliche schreiben wollten, das derart markant verändert wurde.

In der dänischen Transmission von Luthers Betbüchlein können eine Reihe

Nuancen im Übergang von katholischer zu protestantischer Religiosität festgestellt
werden. Poul Helgesen und Christiern Pedersen entwerfen jeder in seinerWeise ein

komplexes Bild aus Gegensatz und Übereinstimmung mit Luthers Reformation. Die
Verhältnisse waren bedeutend komplizierter - und spannender -, als eindeutige
Darstellungen des Übergangs glauben machen wollen.

Übersetzung: Lukas Rösli und Thomas Seiler

Literaturverzeichnis

Primärliteratur

Bibliorum Sacrorum. Iuxta Vulgatam Clementinam. Vatikan 1913.
Die Heilige Schrift des Alten undNeuen Testaments. Zwingli-Bibel, 1966.



Zur dänischen Transmission von Martin Luthers „Betbüchlein" 127

Gerson, Jean: De arte audiendi confessiones (On the Art of Hearing Confessions). In: Brian
Patrick McGuire (Hg.): Jean Gerson. Early Works. New York, Mahwah 1998.

Helgesen, Povl: Een cristelig vnderwyszning. In: Skrifter af Paulus Helie, Band I. Hg. von Det
Danske Sprog- og Litteraturselskab. Kobenhavn 1932.

Römischer Katechismus nach dem Beschlüsse des Konzils von Trient für die Pfarrer. Übersetzt
nach der zu Rom 1855 veröffentlichten Ausgabe mit Sachregister. Kirchen 1970.

Kolde, Dietrich: Christenspiegel (1470). In: Denis Janz (Hg.): Three Reformation Catechisms:

Catholic, Anabaptist, Lutheran. New York and Toronto 1982.

Luther, Martin: Betbüchlein (1522). In: D. Martin Luthers Werke: kritische Gesamtausgabe.
Band 10.2. Weimar 1883-2009.

Luther, Martin: Biblia Germanica (1545). Fotografischer Nachdruck 1967.
Modus confitenti, gedruckt von Gottfried von Ghemen ca. 1500.

Pedersen, Christiern: Danske Skrifter, Band IV: Davids Psalter og Smaaskrifter 1531-33.

Hg. von C.J. Brandt. Kobenhavn 1854.

Sekundärliteratur

Ariès, Philippe and Béjin, André: Western Sexuality. Practice and Precept in Past and Present

Times. Oxford 1985.

Billeskovjansen: Danmarks Digtekunst, Band I. Kobenhavn 1944.

Bynum, Caroline Walker: Jesus as Mother. Studies in the Spirituality of the High Middle Ages.

Berkeley u.a. (1982), 1984.

Eco, Umberto: Art and Beauty in the Middle Ages (1959). Yale 1986.

Gierow, Krister: Den evangeliska bönelitteraturen i Danmark 1526-1575. Lund 1948.

Janz: Vgl. unter Primärliteratur, Kolde.
Jeanrond, Werner G.: Theological Hermeneutics. London 1991.

Johannes Paul II., Papst: Letter to Artists. Online Edition Vol. V, No: July-August 1999.

Johnson, Elisabeth: She Who is: The Mystery of God in a Feminist Theological Discourse. New
York, Crossroad 1992.

Jungmann,JosefAndreas SJ: Katechetik. Freiburg 1953.

Langer, Ullrich: Divine and Poetic Freedom in the Renaissance. Newjersey 1990.

Lindhardt, Jan: Mellem Djcevel og Gud. En bog om Martin Luther. Kobenhavn 1991.

Jorgensen, Alfred Th.: „Luthers Betbüchlein (1522) in der dänischen Übersetzung von
Paulus Helie". In: Zeitschriftfür systematische Theologie (1940), S. 471-476.

McBrien, Richard: Catholicisme (1981). 3. Aufl. London 1994.
McGuire: Vgl. unter Primärliteratur, Gerson.

Nyman, Magnus: Förlorarnas historia. Uppsala 1997.

Sternberg, Meir: The Poetics ofBiblical Narrative. Bloomington, Ind. (1985), 1987.

Tender, Thomas N.: Sin and Confession on the Eve of the Reformation. Princeton, Newjersey
1977.

Thomas Aquinas: Knowing and Naming God. In: St. Thomas Aquinas' Summa theologice, Band
3. Lateinischer Text und englische Übersetzung von Herbert McCabe. London 1964.

Weber, Max: Den protestantiske etik og kapitalismens änd 1920). Kobenhavn 1972), 1976.

Veyne, Paul: „Homosexuality in Ancient Rome". In: Ariès, Western Sexuality.




	"At i gerne læsse thenne bogh, icke for Luthers skyld, eller hans lærdom, men for Ihesu Christi lerdom skyld" : zur Transmission von Martin Luthers Betbüchlein in dänischen Übersetzungen der 1520er Jahre

