
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 42 (2012)

Artikel: Mündliches Erzählen und schriftliches Verfassen : die schwedische
Übersetzung der Historia Destructionis Troiae des Guido de Columnis

Autor: Gropper, Stefanie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858110

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858110
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mündliches Erzählen und schriftliches Verfassen.

Die schwedische Übersetzung der Historia Destructionis Troioe
des Guido de Columnis

Stefanie Gropper, Tübingen

1.

Bis Ende des 19. Jahrhunderts hatte man angenommen, dass die Papierhandschrift
Nr. 36, 4to in der Königlichen Sammlung in Stockholm eine schwedische Fassung
der altisländischen Trôjumanna saga enthält. Erst dann stellte Robert Geete in seiner

grundlegenden Untersuchung fest, dass es sich bei dem schwedischen Text um die

Übersetzung einer lateinischen Vorlage handelt, nämlich der Historia Destructionis
Troiae des Guido de Columnis.1

Wann diese Übersetzung entstand, wird in der Handschrift selbst sehr genau
angegeben:

[... ] thenna bok omwändhe och lyktade sancti olauj dag arom äpter gudz byrd mdxxix
rät meddagx tid som kâlfated stod oppa bordet om en torsdag [Ed. Geete, S. 316]2

[der] dieses Buch übersetzte und es abschloss am St. Olafs-Tag im Jahr 1529 nach
Christi Geburt genau um die Mittagszeit, als die Kohlschüssel auf dem Tisch stand, an
einem Donnerstag.

Diese durchgehend von einer Hand geschriebene Handschrift ist das einzige erhaltene

Zeugnis der Historia Trojana. Da das Manuskript nicht viel später als die

Übersetzung selbst entstanden ist, wurde in der Forschung das Verhältnis von erhaltenem
Text und Original intensiv diskutiert.3 Aufgrund von Schreibfehlern ist es so gut wie
ausgeschlossen, dass es sich dabei um das Original des Übersetzers handelt, aber es

ist immerhin wahrscheinlich, dass es sich um die Reinschrift einer vom Übersetzer

autorisierten Fassung handelt. Damit stellt aber die Historia Trojana unter den
mittelalterlichen Übersetzungen einen Sonderfall dar, weil in der Regel die erhaltenen
Handschriften die ursprüngliche Übersetzung nur in mehr oder weniger stark
bearbeiteter Form überliefern und zeitlich zum Teil beträchtlich später als die Übersetzungen

selbst angefertigt wurden.

1

Geete, Robert, „En svensk Trojasaga frân 1529", ANE 5 (1893), S. 31-49.
2 Historia Trojana: en Medeltidsroman om Trojanska Kriget frân latinet öfversatt tili svenska

âret 1529 efter den enda kända Handskriften utgiven af Robert Geete. Stockholm 1992
[= SFSS 29]. Im Folgenden wird der Titel abgekürzt zitiert als HT. Die Übersetzung der
Zitate stammt von mir, S.G.

3 Vgl. hierzu Fortelius, Bertel, Historia Trojana eller Troya Borgdzs Chröneea: Studier över sprâk
och stil i en svensk 1500-talstext. Borgâ 1965, S. 19-29 sowie Ronge, Hans, „Den svenska

Trojasagan", Nysvenska Studier 45 (1965), S. 193-230; hier. S. 202f.



52 Stefanie Gropper

Trotz dieser günstigen Überlieferungssituation fehlen uns im Hinblick auf die

Entstehung der Historia Trojana wesentliche Informationen. Denn auch wenn die
Handschrift die Zeit der Übersetzung sehr genau angibt, so enthält sie weder die

Angabe, wer der Übersetzer war noch dass es sich um eine Übersetzung von Guidos
Text handelt oder wo und in wessen Auftrag sie entstand. In dieser Hinsicht
unterscheidet sich die schwedische Übersetzung nicht von der isländischen Trôjumanna
saga, deren Übersetzer ebenfalls anonym ist und die das Verhältnis zu ihrer lateinischen

Vorlage nicht reflektiert.4

Obwohl sich die schwedische Historia Trojana nicht über ihre Vorlage äußert, so ist
doch inzwischen gesichert, dass sie auf Guido de Columnis' Werk basiert. Dies ist
nicht nur ersichtlich aus der Übereinstimmung im Handlungsablauf und der
Argumentationsstruktur des Textes, sondern auch aus fast wörtlich übersetzten Passagen.
Bertil Fortelius versuchte, unter der großen Anzahl erhaltener Handschriften und
Drucke von Guidos Text die direkte Vorlage der schwedischen Übersetzung so

genau wie möglich zu bestimmen und kam zu dem Ergebnis, dass es sich wohl um eine
in Straßburg gedruckte Inkunabel gehandelt haben muss.5 Dieses Ergebnis wurde

jedoch von Hans Ronge in Zweifel gezogen, der die Ansicht vertritt, bei der Vorlage
habe es sich um eine verlorene Handschrift gehandelt, die der Straßburg-Inkunabel
nahe gestanden habe.6 Diese Frage ist speziell dann wichtig, wenn - wie teilweise
auch im Folgenden - der lateinische und der schwedische Text miteinander
verglichen werden sollen, weil ein solcher Vergleich eine möglichst genaue Kenntnis
der unmittelbaren Vorlage voraussetzt, um dem Übersetzer nicht irgendeine
Veränderung zuzuschreiben, die eventuell bereits in seinem individuellen Textexemplar
vorhanden war. Für die zentrale Frage des vorliegenden Beitrags ist jedoch die Frage
der direkten Vorlage nur von sekundärer Bedeutung, weil es hier um eher
allgemeine, wenn auch kontextgebundene, literarische Entwicklungen im späten Mittelalter

und der frühen Neuzeit gehen soll. Aus diesem Grund spielt auch eine weitere
Frage, die in der Forschung heftig diskutiert wurde, nur eine periphere Rolle: kam
der Übersetzer der Historia Trojana tatsächlich aus dem Umkreis des Klosters Vad-

stena, wie von Fortelius angenommen, was aber von Ronge wiederum mit einem

Fragezeichen versehen wurde.7

Mit der im Jahr 1286 verfassten Historia Destructionis Troiae des italienischen
Juristen Guido de Columnis wurde Anfang des 16. Jahrhunderts in Schweden ein
Werk übersetzt, von dessen Beliebtheit eine große Zahl von Übersetzungen,
Nachdichtungen und Bearbeitungen zeugen, die im Spätmittelalter und der frühen Neu-

4 Vgl. hierzu Würth, Stefanie: Der „Antikenroman" in der isländischen Literatur des Mittelalters.
Eine Untersuchung zur Übersetzung und Rezeption lateinischer Literatur im Norden. Basel und
Frankfurt/M. 1998, S. 244.

5 Fortelius widmet Kapitel 3 und 4 seiner Untersuchung der handschriftlichen Vorlage.
6 Ronge, S. 208 und S. 210.
7

Ronge, S. 217.



Mündliches und schriftliches Verfassen: „Historia Trojana" 53

zeit in ganz Europa entstanden.8 Offensichtlich entsprach Guido mit seinem Werk

genau den Erwartungen, die seine Zeitgenossen an eine Darstellung der Trojage-
schichte stellten. Wie auch andere mittelalterliche Autoren leitet Guido seine

Darstellung mit der Argonautensage ein: Jason und Hercules, die auf ihrer Rückreise

von Kolchis die Stadt Troja zerstören und Laomedons Tochter Hesiona rauben,

gelten somit als die eigentlichen Verursacher des Trojanischen Krieges. Es folgt die
Geschichte von der Jugend des Paris und der Entführung Helenas. In Buch 14

beginnt der Bericht von der Belagerung Trojas und damit der Hauptteil des Werkes,
der in Buch 31 nach dem Verrat des Aeneas mit der Einnahme der Stadt endet. Die
verbleibenden vier Bücher erzählen vom Schicksal der Griechen nach dem Ende des

Krieges. Die Historia Destructionis Troiae schließt mit einem Epilog, indem sich Guido

als Verfasser vorstellt, Auskunft über seine Quellen gibt und den Anlass für sein

Werk erläutert. Er behauptet, er habe sich im Wesentlichen auf Dares Phrygius
gestützt und dort, wo dessen Angaben nicht ausreichten, Dictys Cretensis zur
Ergänzung herangezogen:

Et in hoc loco Dares presenti operi finem fecit, sic et Cornelius. Reliqua ergo sunt de

libri Ditis. Licet Dares Troyanus in capcione Troye suo operi finem fecerit, qui postea
in libro suo ulterius non processit, reliqua uero sunt de libro Ditis ipsius usque ad

finem, qui integre facere uoluit opus suum.

In this place Dares brought the work at hand to an end, and so did Cornelius. The rest

accordingly is from the book of Dictys. It may be allowed that Dares the Trojan will
have brought his work to the end with the capture of Troy, and did not afterward
proceed further in his book; the rest, up to the end, is from the book ofDictys, who wished
to make Dares' work complete.9

Auch in dieser Hinsicht stimmt Guido mit anderen mittelalterlichen Autoren überein,

die in der Regel Dares und Dictys als Hauptquellen für den Trojanischen Krieg
benutzten, meist mit dem Topos als Begründung, dass es sich dabei um Augenzeugen

und somit um verlässliche Gewährsleute handele. Da Dares als auf Seiten der im
Mittelalter favorisierten Trojaner betrachtet wurde, erhielt er den Vorzug vor Dictys,
der als griechenfreundlich galt.

So plausibel somit aus mittelalterlicher Perspektive Guidos Quellenangabe ist, so

ist es doch für unser heutiges Verständnis von Quellenkritik höchst interessant, dass

er zwar mit Dares und Dictys seine indirekten Informanten, nicht aber seine direkte
schriftliche Vorlage nennt. Denn auch wenn er Dares und Dictys sowie auch andere

im Verlauf seines Werkes genannten Werke und Autoren wohl tatsächlich gekannt

8 Zu den spätmittelalterlichen deutschen Übersetzungen vgl. Schneider, Karin, Der „Trojani¬
sche Krieg" im späten Mittelalter. Deutsche Trojaromane des 15. Jahrhunderts. Berlin 1968
[= Philologische Studien und Quellen, hg. v. W. Binder, H. Mohr und K. Stackmann, Heft
40],

9 Im Folgenden stammen alle Zitate aus: Guido de Columnis Historia Destructionis Troiae, ed.

Nathaniel Edward Griffin, Cambridge, Massachusetts 1936, reprint 1970; hier: S. 273. Die
englische Übersetzung stammt aus: Historia Destructionis Troiae Guido delle Colonne, translated

with an introduction and notes by Mary Elizabeth Meek, Bloomington, London 1974,
hier: S. 262.



54 Stefanie Gropper

hat, basiert sein Werk doch eigentlich auf dem von ihm nicht erwähnten Roman de

Troie von Benoît de Sainte-More. Mit seinem um 1165 verfassten Werk folgte
Benoît dem Beispiel der Antikenromane, die wie der Roman d'Alexandre, der Roman de

Thèbes oder der Roman d'Énéas, die zentrale Ereignisse der antiken Geschichte in
eine zeitgenössische höfische Umgebung versetzten. Als Quelle für seinen Troja-
roman benutzte Benoît nun tatsächlich Dares und Dictys, die er aber durch andere
Werke um eine Fülle von historischem, geographischem und kosmologischem Wissen

ergänzte. Entsprechend der Tradition des Antikenromans legte Benoît großen
Wert auf ausführliche Deskriptionen und auf eine emotional geprägte Darstellung
der beteiligten Personen. Aufgrund dieser Detailgenauigkeit und dieser nicht auf die

eigentliche Handlung bezogenen Erweiterungen traten die historiographischen
Informationen bei ihm weitgehend in den Hintergrund zugunsten der Themen
Bildung, Kampf und Liebe. Benoîts Roman weist damit inhaltlich und stilistisch
wesentliche Charakteristika des höfischen Romans auf. Seine Kampfbeschreibungen
sind sehr ausführlich, und er löst die großen Schlachten in zahlreiche, detailliert
beschriebene Einzelkämpfe auf. Auch die Liebesbeziehungen, die unter dem Aspekt
höfische Minne geschildert werden, nehmen großen Raum ein, so dass der Eindruck
entsteht, als bilde der Trojanische Krieg nur die Kulisse und den zeitlichen Rahmen
für eine eigentlich intendierte Schilderung ritterlichen und höfischen Lebens.

Die 30 erhaltenen Handschriften wie auch die zahlreichen Bearbeitungen und
Übersetzungen deuten daraufhin, dass Benoîts Werk im Mittelalter sehr beliebt und
verbreitet war. Doch die Darstellung des Trojanischen Krieges vor zeitgenössischer
Kulisse befriedigte zwar das mittelalterliche Interesse an gelehrter Unterhaltung,
erfüllte aber ein Jahrhundert später nicht mehr die Bedürfnisse eines stärker historisch

interessierten Publikums. Vermutlich aus diesem Grund versuchte Guido de

Columnis den Roman de Troie wieder zu re-historisieren und die nicht eigentlich
historiographischen Elemente zu eliminieren, so dass der Krieg selbst, dessen Auslöser

und Konsequenzen wieder stärker in den Vordergrund traten. Wie Guido in
seinem Epilog schreibt, verfolgte er mit seiner lateinischen Übersetzung die Intention,
die Wahrheit über die Trojanische Geschichte zu vermitteln und damit die Fehler zu

korrigieren, die in den Werken der antiken Klassiker zu finden sind:

Nonnulli enim iam eius ystorie poetice alludendo ueritatem ipsius in figurata
commenta quibusque fictionibus transsumpserunt, vt non uera que scripserunt uiderentur
audientibus perscripsisse sed pocius fabulosa. Inter quos suis diebus maxime auctorita-
tis Homerus apud Grecos eius ystorie puram et simplicem ueritatem in uersuta uestigia
uariauit, fingens multa que non fuerunt et que fuerunt aliter transformando.
[Ed. Griffin, S. 3f.]

Certain persons, indeed, have already transcribed the truth of this very history, dealing
with it lightly as poets do, in fanciful inventions by means of certain fictions, so that
what they wrote seemed to their audiences to have recorded not the true things, but
the fictitious ones instead. Among them Homer, of greatest authority among the
Greeks in his day, turned the pure and simple truth of his story into deceiving paths,

inventing many things which did not happen and altering those which did happen.
[Ed. Meek, S. l]



Mündliches und schriftliches Verfassen: „Historia Trojana" 55

Ebenso negativ wie Homer werden auch Ovid, Vergil und Homer beurteilt/0 während

die Berichte von Dares und Dictys als Augenzeugen verlässlicher seien:

Sed ut fidelium ipsius ystorie uera scribentium scripta apud occidentales omni tempore
futuro uigeant successe, in vtilitatem eorum precipue qui gramaticam legunt, ut se-

parare sciant uerum a falso de hiis que de dicta ystoria in libris gramaticalibus sunt des-

cripta, es que per Dytem Grecum et Frigium Daretem, qui tempore Troyani belli
continue i eorum exercitibus fuere présentes et horum que uiderunt fuerunt fidelissimi
relatores, in presentem libellum per me iudicem Guidonem de Columpna de Messana

transsumpta legentur, prout in duobus libris eorum inscriptum quasi una uocis conso-
nantia inuentum est in Athenis. [Ed. Griffin, S. 4]

However, so that the true accounts of the reliable writers of this history may endure for
all future time hereafter among western peoples, chiefly for the use of those who read

Latin, so that they may know how to separate the true from the false among the things
which were written of the said history in Latin books, those things which [were
related] by Dictys the Greek and Dares the Phrygian, who were at the time of the Trojan
War continually present in their armies and were the most trustworthy reporters of
those things which they saw, will be read in this little book, having been transcribed by
me, Judge Guido delle Colonne of Messina, just as it was found written with a agreement

as of one voice in their two books in Athens. [Ed. Meek, S. 2]"
Wie die Rezeptionsgeschichte der Historia Destructionis Troiae zeigt, wurde das

Werk tatsächlich in der von Guido intendierten Weise aufgenommen. In relativ kurzer

Zeit entstanden zahlreiche Abschriften und Übersetzungen, und erst im 18.

Jahrhundert scheint das Werk seine historische Glaubwürdigkeit eingebüßt zu
haben.12 Die Historia galt bald als das Hauptinformationsmittel für die Geschichte des

Trojanischen Krieges und wird von Elizabeth Meek sogar als der Höhepunkt in der

Entwicklung der Trojageschichte bezeichnet.13

10 Vgl. dazu auch den Epilog: „Consideraui tarnen defectum magnorum auctorum, Virgilii,
Ouidii, et Homeri, qui in exprimenda ueritate Troyani casus nimium defecerunt, quamuis
eorum opera conteyuerint siue tractauerint secundum fabulas antiquorum siue secundum apo-
logos in stilo nimium glorioso, et specialiterille summus poetarum Virgilius, quem nichil latu-
it." [Ed. Griffin, S. 276; I considered, however, the failure of the great authors, Virgil, Ovid,
and Homer, who were very deficient in describing the truth about the fall of Troy, although
they composed their works in an exceedingly glorious style, whether they treated them
according to the stories of the ancients or according to fables, and especially that highest of poets,

Vergil, whom nothing obscures. Ed. Meek, S. 265]
11 Vgl. dazu auch den Epilog: „Verum tarnen Dares et Ditis, qui tempore ipsius Troyani belli in

ipso belle fuere présentes, in composicione operum eorum inuenti sunt pro maiori parte
concordes et in paucis inuenti sunt discordantes." [Ed. Griffin, S. 273; Nevertheless, Dares and

Dictys, who were present in the war at the time of the Trojan War, are found to agree for the
most part in the material of their works and are found to disagree in few things. Ed. Meek,
S. 262]

12 Es sind ca. 150 Handschriften erhalten, und im letzten Viertel des 15. Jahrhunderts entstan¬
den acht gedruckte Editionen. Im 15. und 16. Jahrhundert wurde die Historia ins Deutsche,
Französische, Englische und in zahlreiche andere Sprachen übersetzt. Vgl. Meek, Elizabeth,
Guido delle Colonne. Historia Destructionis Troiae, translated with an introduction and notes,
Bloomington / London 1974, S. xi.

13 Meek, S. xi-xii.



56 Stefanie Cropper

Sowohl formal als auch inhaltlich und intentional entspricht Guidos Werk
weitgehend der Definition Jan-Dirk Müllers für das frühneuzeitliche Historienbuch.14
Die wichtigste Übereinstimmung besteht darin, dass Guidos Werk in Prosa verfasst
ist im Gegensatz zu Benoîts Roman, der damit ein für das europäische Mittelalter
typisches volkssprachiges Werk repräsentiert. Die Entscheidung eines Autors für die
Prosa und gegen den Vers bedeutet jedoch weit mehr als nur eine ästhetische Wahl:

Insgesamt verweist der Übergang vom Vers zur Prosa auf fundamentale Veränderungen

im volkssprachigen literarischen System, das im Spätmittelalter das ganze schriftliche

Wissen umgreift. Die Entstehung des Prosaromans ist also kein isoliertes Phänomen,

sondern steht im Zusammenhang dieses Prozesses, der seit dem 3. Jahrhundert
Historiographie, sog. Fachschrifttum, geistliche Texte, Legendendichtung und schließlich

auch fiktionale Texte umfasst.15

Die Entscheidung für einen Prosatext hat auch sprachliche, stilistische und inhaltliche

Konsequenzen. Ein Charakteristikum der frühneuzeitlichen Prosatexte ist ihre
Tendenz zur brevitas, die sowohl aufveränderte Lesererwartungen als auch auf einen
stärkeren lebensweltlichen Bezug der Texte schließen lässt. Darüber hinaus betrachtet

Müller die Prosa als Symptom eines allgemeinen Verschriftlichungsprozesses,
während dessen der Vers als Repräsentant einer mündlichen Literatursituation seine

Bedeutung verliert.16 Auch wenn die mittelalterlichen Versromane bereits weitgehend

in schriftgestützter Umgebung entstanden, so kamen sie doch durch Rhythmus,

Reim und der damit verbundenen leichteren Memorierbarkeit einer im Mittelalter

vorherrschenden auditiven Rezeption entgegen. Aus diesem Grund ist es für
die frühneuzeitlichen Prosatexte charakteristisch, dass in ihnen der Aufführungscharakter

der Literatur zurücktritt: Textelemente, die ihre Wirkung vornehmlich
akustisch entfalten, wie z.B. Reime, oder die eine Kommunikationssituation simulieren,

wie z.B. Dialoge mit kurzen, schnell erfolgenden Repliken, werden damit
entbehrlich. In der Form der literarischen Texte spiegeln sich somit die Umstände für
Produktion und Rezeption, die sich im Spätmittelalter zunehmend verändern und
deren Entwicklung von mündlich konzipierten, verschriftlichten Texten für ein
hörendes Publikumskollektiv zu schriftlich konzipierten Texten für die stille Einzellektüre

führt.17 Typisch für die frühen Prosaromane des europäischen Kontinents ist

14 Müller, Jan-Dirk, „Volksbuch/Prosaroman im 15./16. Jahrhundert. Perspektiven der For¬

schung", LASL, 1. Sonderheft, Tübingen 1985, S. 1-128.
15 Müller, S. 16.
16 Müller, S. 20. Hierbei ist jedoch zu beachten, dass die von Müller aufgezählten Charakteris¬

tika des Verses und damit eines für eine auditive Rezeption besonders geeigneten Textes
auch in mittelalterlichen isländischen Prosatexten bzw. in prosimetrischen Texten auftauchen.

Darüber hinaus wird auch deutlich, dass das von Müller festgestellte Verhältnis von
Vers und Prosa nicht für ganz Europa galt. Während die Situation in Dänemark und Schweden

durchaus mit der im mittelhochdeutschen Raum vergleichbar gewesen zu sein scheint,
herrschten in der mittelalterlichen isländischen und norwegischen Literatur offenbar andere
Verhältnisse.

17 Vgl. zu der Skala von mündlicher Textkonzeption für eine auditive Rezeption bis hin zu rein
schriftlicher Textkonzeption für ein lesendes Publikum auch Koch, Peter / Wulf Oesterreicher:

„Sprache der Nähe - Sprache der Distanz. Mündlichkeit und Schriftlichkeit im Span-



Mündliches und schriftliches Verfassen: „Historia Trojana" 57

die anonyme Überlieferung, die jedoch ein „ausgeprägtes Autorbewusstsein" nicht
ausschließt,18 das sich auch implizit in verschiedenen Formen des Weiterschreibens
bzw. der produktiven Aneignung einer Vorlage, wie z.B. der Übersetzung, Bearbeitung

oder einer anderen Form der Adaption, bemerkbar macht.19

Im Folgenden sollen Guidos Historia Destructionis Troiae, die anonyme isländische

Trôjumanna saga und die ebenfalls anonym überlieferte schwedische Historia

Trojana unter dem Aspekt dieser sich in der Schreibweise manifestierenden impliziten

Autorenrolle miteinander verglichen werden. Das Ziel wird es dabei sein, in drei

Texten, die in zeitlicher Nähe, aber in großer geographischer Distanz und unter völlig

unterschiedlichen Bedingungen entstanden, der skizzierten Entwicklung hin zu
einer schriftlichen Textkonzeption für ein lesendes Publikum nachzuspüren.

2.

Auf den ersten Blick scheint die Trôjumanna saga, wie auch viele andere Texte der
mittelalterlichen isländischen Sagaliteratur, dem kontinentalen Prosaroman bzw.
den Historienbüchern sehr ähnlich zu sein: Es handelt sich bei den Sagas um
volkssprachige Prosatexte, die zum Teil auf - allerdings in der Regel fremdsprachigen -

Versvorlagen basieren. Speziell die übersetzten Texte fokussieren den historiogra-
phischen Gehalt der Texte mit einer Tendenz zur brevitas, erzählen linear und sind

zum größten Teil anonym überliefert. Als Gewährsmann für die Richtigkeit der

Aussagen fungiert entweder der Autor der Vorlage oder auch Augenzeugen der
berichteten Ereignisse, während der isländische Übersetzer bzw. Bearbeiter im Hintergrund

bleibt. Bei einem Vergleich mit der kontinentaleuropäischen mittelalterlichen
und frühneuzeitlichen Literatur ist jedoch zu beachten, dass in Island Literatur von
Anfang an in der Volkssprache entstand, dass nur ganz wenige Textfragmente in
lateinischer Sprache erhalten sind und dass es keine den kontinentalen Versepen
vergleichbaren Werke gibt.

Die Trôjumanna saga ist eine auf Anfang des 13. Jahrhunderts datierte Übersetzung

von Dares Phyrgius' De excidio belli Troiani, die somit ca. 50 Jahre später als

Benoîts Roman de Troie entstand; da in Skandinavien das „Mittelalter" etwas später
beginnt als in den anderen europäischen Ländern, sind somit diese beiden Texte in
ihrer Entstehungszeit durchaus als gleichzeitig zu betrachten. Allerdings ist die

Trôjumanna saga nur in Handschriften überliefert, die wesentlich später, d.h. sogar
nach Guidos Übersetzung des Roman de Troie entstanden. Heute existieren zwei
Versionen der Trôjumanna saga:20 Die ältesten erhaltenen Handschriften der Saga

stammen aus dem 14. Jahrhundert, enthalten aber eine stark bearbeitete und durch

nungsfeld von Sprachtheorie und Sprachgeschichte", Romanistisches Jahrbuch, 36 (1985
[1986]), S. 15-43.

18 Müller, S. 26.
19 Ebd. S. 34.
20 Version a: Trôjumanna saga. The Dares Phrygius Version hg. v. Jonna Louis-Jensen (1981).

Version ß: Trôjumanna saga hg. v. Jonna Louis-Jensen (1963).



58 Stefanie Gropper

Zusätze aus Ilias Latina und Aeneis interpolierte Version, die als ß bezeichnet wird.
Die der ursprünglichen Übersetzung näher stehende Version a liegt dagegen nur in
relativ jungen Handschriften des 17. und 18. Jahrhunderts vor.

In beiden Versionen der Trôjumanna saga fehlt der fiktive Brief des Cornelius

Nepos, den die lateinischen Dares-Handschriffen als Einleitung enthalten. Dennoch
kommt die darin geäußerte anti-homerische Einstellung implizit auch im isländischen

Text zum Ausdruck, indem die Version ß die Zuverlässigkeit des Dares rühmt:
„hat er sögn vitra manna at sü ßykir saga sannligust frâ Trôjumanna bardaga sem at
Dares hefr sagt". [Das ist die Aussage kluger Männer, dass diejenige Geschichte vom
Trojanischen Krieg als wahrscheinlichste gilt, die Dares erzählt hat]21

An einer anderen Stelle entschuldigt sich der Erzähler in Version ß, dass er nun
zu einer unzuverlässigeren Quelle übergeht:

fellr ßar nü sü fräsögn niör er Dares sagöi ok vilja margir menn ßat tala at sü frasögn ßy-
ki sannlig vera ßui at ßat var liklegt at hann mundi naer komast ßessum tiöindum ßui at
hann var ßar landsmaör ok ok ßar med baeöi vitr ok minnugr. Enn ßeir spekingar sem at

annann veg hafa ßessa sögu sagt voru meir Römverja aettar ok komnir frä Enea ok hafa

ßeir fyrirßui borit af honum okßeim er i borginni voru öll svikraeöi um ßeirra mal ok
mun sü sögn ßykia ecki liklig sem ßeir segia...

hier endet die Erzählung, die Dares berichtete. Viele wollen dafür eintreten, dass diese

Erzählung wahrhaftig scheine, denn es war wahrscheinlich, dass er nahe bei den
Ereignissen war, denn er war ein Landsmann und dazu klug und besaß ein gutes Gedächtnis.

Diejenigen Gelehrten aber, die diese Geschichte auf andere Weise erzählten, waren
eher aus römischem Geschlecht und stammten von Aeneas ab. Deshalb haben sie ihn
und diejenigen, die in der Stadt waren, von jeglichen Verrat in dieser Angelegenheit
entlastet, und die Geschichte, die sie erzählen, wird nicht wahrhaftig sein...22

Trotz der hier dezidiert geübten Quellenkritik tritt doch keine Instanz in Erscheinung,

die als der isländische Übersetzer oder Redaktor identifiziert werden könnte,
denn sobald es um die Saga selbst und nicht mehr um die Vorlage geht, verwendet er
entweder eine unpersönliche Satzkonstruktion oder den Text selbst als Subjekt des

Satzes. Darüber hinaus fällt auf, dass er ausschließlich das Verb segja [„sagen",
„erzählen"] benutzt. Dieses semantisch sehr umfangreiche Verb kann im altisländischen

Kontext auch als Bezeichnung für die Produktion schriftlich fixierter Texte

gebraucht werden, so dass daraus nicht eindeutig zu erkennen ist, ob damit eine
schriftliche oder eine mündliche Textkonzeption bzw. eine hörende oder ein lesende

Textrezeption gemeint ist. Im Sinne Jan-Dirk Müllers erweist sich damit der Text
als polyfunktional, d.h. er ist für verschiedene Formen der Rezeption offen.
Dennoch fällt - gerade im Vergleich zu Guido und zur schwedischen Historia Trojana -
auf, wie sparsam die isländische Saga mit expliziten Hinweisen auf die Schriftlichkeit
ist. Nur ganz vereinzelt wird tatsächlich das Verb rita [„schreiben"] eingesetzt:

21 Wortlaut Ormsbök; Trôjumanna saga (1963), S. 233, Z. 11-12; da die Edition den Wortlaut
diplomatisch wiedergibt, wurden die Zitate von mir normalisiert.

22 Wortlaut Ormsbök; Trôjumanna saga (1963), S. 215, Z. 7-13 und S. 216, Z. 1-2.



Mündliches und schriftliches Verfassen: „Historia Trojana" 59

bat er skjotara at sjâ i einum staö ritat fyrir augum sér sem aÖr er i sögunni sagt hvat
hverr kappa hefr til Jjrekvirkja unnit l Jjeim bardögum sem nü äclr um tima hefr verit af

sagt.

Es geht schneller, wenn man an einem einzigen Ort das vor seinen Augen geschrieben
sieht, was zuvor in der Erzählung berichtet wurde, welcher Held welche Großtaten
vollbrachte in denjenigen Schlachten, von denen nun die ganze Zeit erzählt wurde.23

Doch trotz dieses expliziten Verweises auf die Schriftlichkeit des Textes entsteht
nicht der Eindruck, dass damit gleichzeitig ein lesendes Publikum angesprochen
wird, denn das Verb rita bezeichnet ja das, was vorher in der Saga erzählt wurde [sem

sagt er „ was gesagt wurde"].24 Darüber hinaus wird auch hier keine schreibende
Instanz sichtbar, weil der Satz erneut unpersönlich konstruiert ist. Der Text verweist
somit weniger auf seine Schriftlichkeit im Sinne einer schriftlichen Konzeption als

vielmehr auf seinen materiellen Status der Geschriebenheit, wodurch das Gesagte
dauerhaft fixiert wird und gesehen werden kann. Für die Konzeption des Textes
steht dagegen das unspezifische Verb segja, das zunächst im selben Satz wie rita
verwendet wird und gleich darauf noch einmal vorkommt.25 Der Fokus des Satzes liegt
vielmehr auf der Funktion der Zusammenfassung, durch die das Berichtete für das

Publikum schneller zu rezipieren ist.
Wie dieses Zitat, enthalten ganz allgemein intratextuelle Verweise in der Saga

oder sonstige den Text strukturierende Wendungen immer das Verb segja in einer

unpersönlichen bzw. subjektlosen grammatischen Konstruktion, wie z.B. sem sagt

var âdr [„wie zuvor gesagt worden war"] oder nü er ad segja frä [„nun ist davon zu
erzählen"]. Das heißt, auch wenn die Tröjumanna saga natürlich eine Erzählerstimme

hat, die sich zwar häufig genug kommentierend meldet, so bleibt diese

Erzählerstimme, die sich nie als „ich" im Text bemerkbar macht, doch stets im Hintergrund.

Sie wird nicht personalisiert, nicht einmal, indem nachträglich am Ende des

Textes von einem späteren Schreiber der Name des Übersetzers genannt wird,
sondern es scheint, als wende sich der Text selbst an sein Publikum, egal ob dieses den

Text lesend oder hörend rezipiert. Beim vorgelesenen Text übernimmt automatisch
der Vorleser die Rolle der Erzählerstimme, während beim Lesen der implizite Autor
ergänzt werden muss. Die fehlenden Hinweise auf eine schriftliche Fixierung des

Textes bedeuten jedoch nicht, dass die Tröjumanna saga vollständig dem Bereich
der Oralität zuzurechnen ist. Denn schon aufgrund der Tatsache, dass hier eine
schriftliche Vorlage übersetzt wurde, handelt sich eindeutig um einen schriftlich
konzipierten Text, dem ja auch nach eigener Aussage schriftliche Quellen [bcekr,

„Bücher"] zu Grunde liegen. Die Saga hat somit Anteil an der Schriftlichkeit, und die
erzählende Instanz ist sich dessen auch bewusst. Da schriftliche Konzeption eine

23 Wortlaut Ormsbök; Tröjumanna saga (1963), S. 214, Z. 7-9.
24 das Substantiv saga ist ebenfalls vom Verb segja abgeleitet.
25 Das Verb segja wird - sogar noch in den erst im 17. und 18. Jahrhundert entstandenen

Handschriften der Saga - auch verwendet in unspezifischen Verweisen auf zusätzlich benutzte
schriftliche Quellen, wie z.B. bei der Angabe auf die Abstammung Castors und Pollux': „J>a3

segir i fornum bökum" [Tröjumanna saga. The Dares Phrygius Version 1981 S. 4, Z. 21].



60 Stefanie Cropper

hörende Rezeption nicht ausschließt, sondern da die Wortwahl diese ausdrücklich
zulässt, bleibt der Status der Saga zwischen Mündlichkeit und Schriftlichkeit in der
Schwebe. Wir haben es somit bei der Trôjumanna saga mit einem Text zu tun, für
dessen Autor schriftliche Produktion zwar bereits eine Selbstverständlichkeit war,
während die Rezeption vermutlich aber in der Regel kollektiv und eher hörend als

lesend erfolgte.

3.

Obwohl die die ältesten erhaltenen Handschriften der Trôjumanna saga erst aus

dem 14. Jahrhundert stammen, so entstanden sie doch in einer Zeit, die innerhalb
der isländischen bzw. skandinavischen Literaturgeschichte zweifellos noch zum
Mittelalter zählt. Diese Handschriften sind mehr als 100 Jahre nach Guidos Historia
entstanden, die 1286 fertig gestellt wurde und die innerhalb der italienischen Literatur

als mindestens spätmittelalterliches, wenn nicht sogar frühneuzeitliches Werk zu
betrachten ist. Da Guidos Text eine ähnliche Intentionalität aufweist wie die ältere

Version der Trôjumanna saga,26 hätte sicherlich auch der isländische Ubersetzer

gerne Guidos Text als Vorlage genommen - wäre dieser bereits knapp 100 Jahre
früher vorgelegen. Guidos oben bereits zitierte kritische Haltung gegenüber den
antiken Autoren kommt nicht nur im Epilog, sondern auch an anderen Stellen
immer wieder zum Ausdruck. Damit will Guido zum Ausdruck bringen, dass er eine
wahre und verlässliche historiographische Darstellung anstrebt. Im Prolog weist er
darauf hin, dass man sich an wichtige Ereignisse der Vergangenheit nur dann zuverlässig

erinnern kann, wenn sie ohne Unterbrechung tradiert werden:

Vigent enim in illis pro gestorum magnitudine continuata recordia dum preteritorum
in posteros sermo dirigitur. [Ed. Griffin, S. 3]

In their case, uninterrupted records flourish on account of the greatness of the events,
as long as the tale ofwhat is pst is handed down to psoterity. [Ed. Meek, S. l]

Während für Guido die griechischen und trojanischen Helden reale, d.h. historische
Personen, waren, an deren Existenz nicht zu zweifeln ist, so sind jedoch Zweifel an
der Art der Darstellung der Ereignisse um diese Helden möglich. Daher bezieht sich
die Kritik an seinen Quellen auch vor allem auf Übertreibungen in der Darstellung
oder auf falsche Parteinahme, nicht jedoch am Wahrheitsgehalt der berichteten
Ereignisse. Mit Guidos erklärtem Ziel, seinem Publikum eine wahre historiographische
Darstellung zu bieten, lassen sich auch die Veränderungen gegenüber seiner direkten

Vorlage Benoît erklären: Guido ist bestrebt, die fiktionalen Elemente seiner

Quelle herauszufiltern und sich auf die historischen Fakten bzw. solche Fakten, die
für ihn historisch akzeptabel sind, zu konzentrieren. Daher reduziert er Deskriptio-
nen auf diejenigen Informationen, die er als Hintergrundwissen für notwendig er-

26 Zur Intentionalität der isländischen Trôjumanna saga vgl. Würth, Stefanie: Der „Antikenro¬
man", S. 46 ff.



Mündliches und schriftliches Verfassen: „Historia Trojana" 61

achtet. Er fügt Erklärungen oder Begründungen für Ereignisse hinzu und kommentiert

verschiedene Angaben seiner Quellen im Hinblick auf ihre Wahrscheinlichkeit.
Die bei Benoît umfangreich geschilderten Liebesgeschichten enthalten zwar ebenfalls

historiographisch auswertbare Informationen, aber die mit der Liebe verbundenen

Gefühle treten bei Guido stark in den Hintergrund zugunsten von moralischen
Reflexionen, die sich in der Regel auf die Konsequenzen dieser zwischenmenschlichen

Beziehungen für das Gesamtgeschehen beziehen. Obwohl in der Trôjumanna
saga ähnliche Änderungen gegenüber der lateinischen Vorlage festzustellen sind, so

besteht doch ein gravierender Unterschied darin, dass für Guido Zuverlässigkeit und
Wahrheit in der Darstellung eindeutig mit schriftlicher Konzeption verbunden ist
und dass sich sein Werk vorwiegend an ein lesendes Publikum richtet. Offensichtlich
war in Guidos Umgebung das Verhältnis zwischen Schriftlichkeit und Mündlichkeit
ein anderes als in dem Milieu, in dem die Trôjumanna saga entstand.

So unterscheidet Guido in seiner Quellenkritik, welche Autoren seiner Quellen
schreiben [scribere] und welche etwas sagen [dicere]. Während in der Regel die poe-
tae ihre von ihm als fiktional kritisierten Angaben dicunt [„sagen" oder „erzählen"],
bezeichnet er die von ihm als wahr betrachteten Fakten der auctores meist als scripsit
[„geschrieben"]:

Sicut de eis [= die Mirmidonen] testatur Ouidius, eorum originem fabulose commen-
tans. Dixit enim hos Mirmodones in viio Metamorphoseos
[Ed. Griffin, S. 5]

Likewise Ovid mentions them, giving a legendary account of their origin. For he said in
Book VII of the Metamorphoses [Ed. Meek, S. 3]

Aber auch auctores „sagen" oder „erzählen", sofern Guido Zweifel an ihren Aussagen
hegt. Von dieser Skepsis bleibt auch Isidor von Sevilla nicht verschont:

Cuius socios narrauit Ouidius Circem, Solis filiam, in volucres transformasse, in cala-

briam a Dyomede delatas. De quarum auium genere dicit Ysidorus multas fuisse pro-
ductas que aues Diomedee sunt dicte [Ed. Griffin, S. 12]

Ovid writes (wörtlich: narrates) that Circe, daughter of the sun, transformed his
companions into birds which were brought by Diomedes into Calabria. Isidore of Seville

says that many birds were produced from this race which are called Diomedian
[Ed. Meek, S. 10]

Verweist Guido hingegen auf Dares oder Dictys, deren Werke ja angeblich die

Grundlage der Historia bilden und die er als besonders glaubwürdig beurteilt, so
verwendet er ausschließlich das Verb scribere [„schreiben"] :

De illis autem qui fuerunt in Troia idem Dares formas suo stilo descripsit. Scripsit
enim regem Priamum longe fuisse stature, [Ed. Griffin, S. 85]

Dares also describes with his pen those who were in Troy. For he writes that King
Priam was tall in stature... [Ed. Meek, S. 84]

Dieses Beispiel ist besonders interessant, weil Guido hier mit den Verben scribere

und describere spielt; aus der Gegenüberstellung der beiden Verben wird deutlich,



62 Stefanie Gropper

dass „beschreiben" auch etwas mit „schreiben" zu tun hat, und somit letztlich auch

mit von Guidos Forderung nach objektiver bzw. wahrhafter Darstellung. Da Guido
keinen Zweifel daran lässt, dass ihm sowohl die Werke auctores als auch der von ihm
kritisch betrachteten poetae in schriftlicher Form vorlagen - so erwähnt er ja z.B.

genau, welchem Buch von Ovids Metamorphosen er seine Aussagen entnommen hat

- kann sich die Unterscheidung „schreiben" versus „sagen" nicht auf die Medialität
der Texte beziehen. Vielmehr muss es sich um eine Unterscheidung im Flinblick auf
die Zuverlässigkeit bzw. den Wahrheitsgehalt der Aussagen handeln. Damit rücken
alle Informationen, die „gesagt" werden, in die Nähe von Gerüchten, während
diejenigen Informationen, die „geschrieben" wurden, wahr sind und damit auch dauerhaft

in ihrer Gültigkeit. In diesem Zusammenhang stellt sich dann natürlich die Frage,

wo Guido auf dieser Skala sein eigenes Werk positioniert. Explizit äußert er sich

interessanterweise nicht, ob er seinen Bericht schreibt oder sagt, aber er erwähnt

mehrmals, dass sein Werk gelesen wird und verweist damit zumindest implizit auf
dessen schriftlichen Status - obgleich dieser ja, wie aus dem oben angeführten
Beispiel von den Büchern des Ovid zu ersehen ist, keine Auskunft über den Wahrheitsgehalt

eines Werkes gibt:

Sciant igitur presentis hystorie lectores ab ipsa mundi institucione nunquam tot naui-

gia insimul confluxisse, tanto plena milite nec tantorum cumulo pugnatorum, que ut
descriptibili sermone patefacta, legentur. [Ed. Griffin, S. 88]

Let the readers of the present history know therefore, that never, from the creation of
the world, had so many ships come together, filled with so many knights nor with a

company of so many warriors, as what they will read about, revealed by a descriptive
account. [Ed. Meek, S. 86]

Einen Hinweis darauf, dass Guido sich selbst eher auf der Seite der „schreibenden"
denn der „erzählenden" Autoren sieht, kann vielleicht darin gesehen werden, dass er
seine Darstellung als descriptibilis [„beschreibend] bezeichnet, auch wenn es um
seine eigene Stellung als auctor oder poeta unter den Historiographen geht, vermeidet

Guido eine klare Festlegung, indem er in der Regel neutrale Verben verwendet,
d.h. solche, die sich nicht so leicht auf die Dichotomie „sagen" versus „schreiben"
beziehen lassen, wie z.B. „enthüllen", „berichten", „auslassen" bzw. „nicht auslassen",

etc. Aber Guido verwendet häufig Metaphern, um die Textproduktion zu umschreiben:

Ad cuius et quorum narrandos euentus suo ordine sigillatim dirigitur stilus noster.
[Ed. Griffin, S. 44]

Our pen is directed to telling the things that happened to her and to them, one at a

time and in their order. [Ed. Meek, S. 43]

De narranda igitur morte Vlixis, obmissis ad presens aliis, presentis hystorie stilus acui-

tur. Quare narrat etdicit quod... [Ed. Griffin, S. 269]

The pen of the present history, omitting other matters for the present, is now sharpened

to tell about the death of Ulysses. For this reason it tells and narrates that... [Ed.
Meek, S. 259],



Mündliches und schriftliches Verfassen: „Historia Trojana" 63

Die Ereignisse werden „erzählt", aber für die Erzählung selbst wird der „Stift
dirigiert". Hier wie an vielen anderen Stellen vermeidet es Guido, explizit auf den Akt
des Niederschreibens zu verweisen. Damit befindet sich auch seine Historia in einer
Art „Schwebezustand", nicht aber wie die Trôjumanna saga in einem medialen
Schwebezustand zwischen Mündlichkeit und Schriftlichkeit, sondern in einen
Schwebezustand zwischen der historischen Zuverlässigkeit der auctores und der
Fiktionalität der poetae. Eventuell wollte Guido damit auch elegant das Problem

umgehen, dass er selbst danach strebt, einen wahrhaftigen und historiographisch
zuverlässigen Bericht zu verfassen, dass er aber seine eigene direkte Quelle nicht
angibt - vielleicht weil er Benoît seinen eigenen Kriterien zufolge als poeta hätte
bezeichnen müssen. Vielleicht ist daher das Ende des Prologs auch nicht nur unter
dem Aspekt des Bescheidenheitstopos zu sehen:

Ne eius ueritas incognita remaneret ad presentis operis perfeccionem efficiter laboraui.
[Ed. Griffin, S. 276]

And lest the truth remain unknown, I have laboured for the effective completion of this

present work. [Ed. Meek, S. 265]

Zusammenfassend lässt sich somit feststellen, dass Guido zwar ebenso wie der
Redaktor der Trôjumanna saga zwischen „sagen" und „schreiben" unterscheidet, dass

sich diese Unterscheidung aber weder auf die Produktion noch auf die Medialität
des Textes bezieht. Für Guido war es offenbar bereits ebenso undenkbar, dass ein
Text nicht in geschriebener Form tradiert wird wie dass ein Publikum einen Text
nicht lesend rezipiert. Es stellt sich nun die Frage, ob dies in der schwedischen

Übersetzung von Guidos Historia ebenso deutlich zum Ausdruck kommt. Hat der schwedische

Übersetzer Guidos Konzeption erkannt, und wenn ja, wie ging er damit um?

4.

Ein Vergleich zwischen lateinischer Vorlage und schwedischem Text zeigt zunächst,
dass hier immer noch die mittelalterliche Konzeption der Übersetzung zu Grunde

liegt. Das bedeutet, dass der Übersetzer bzw. Bearbeiter nicht nach für heutige
Übersetzungen gültigen Äquivalenzprinzipien arbeitete,27 sondern dass er in seine Vorlage

eingreifen und sie für seine eigenen Zwecke bzw. entsprechend den Erwartungen

seines Publikums adaptieren konnte. Genau wie Guido verschweigt der schwedische

Übersetzer seine direkte Vorlage - d.h. er verschweigt, dass er als Vorlage den
Text Guidos benutzt wie er natürlich auch nicht erwähnt, dass die Vorlage Guidos
der Text Benoîts war - und gibt als seine Quellen Dares und Dictys an bzw. impliziert,

dass er Dares und Dictys benutzt habe, wie z.B.:

27 Zum Äquivalenzprinzip heutiger Übersetzungen vgl. z.B. Koller, Werner: „Der Begriff der
Äquivalenz in der Übersetzungswissenschaft", in: Übersetzung. Ein internationales Handbuch
zur Übersetzungsforschung, hg. v. Harald Kittel et al. Berlin / New York 2004, S. 343-354.



64 Stefanie Gropper

Dares oc ditis skriffwo bâden om troyaborgs striid äpter ath the waro tha baden wiid
hand j then tiden, oc the fölias mästa dels âth j syn scriffwelse oc seya baden eth, fam
stadom athskildzs thera taall.

Dares und Dictys schrieben beide über den Trojanischen Krieg, nachdem beide in dieser

Zeit anwesend gewesen waren, und sie stimmen zum größten Teil in ihren Schriften

überein und sagen dasselbe, an wenigen Stellen weichen ihre Aussagen voneinander

ab. [Ed. Geete, S. 311]

Inhaltlich und stilistisch unterscheidet sich die schwedische Historia Trojana sowohl

von der isländischen Trôjumanna saga als auch von Guidos Historia durch ihre stärkere

Höfisierung: die trojanischen und griechischen Helden sind als zeitgenössische
Ritter beschrieben, die sich in stark befestigten Burgen oder lieblichen Landschaften
aufhalten, die sich höffwisk benehmen und die sich in der direkten Rede des

sogenannten „höfischen Stils" bedienen. Aber auch die narrativen Teile der Historia
Trojana erinnern sprachlich an höfische Prosatexte der westnordischen Überlieferung:28
So fällt vor allem die hohe Zahl von Präsenspartizipien auf, die vor allem als Markierung

für direkte Rede, aber durchaus auch in anderem Zusammenhang eingesetzt
werden:

Paris den andra sonen gaff siith rad seyande... [Ed. Geete, S. 51]

Paris, der zweite Sohn, riet sagend

Kom thetta gräseliga rykted farande tiill honom... [Ed. Geete, S. 36]

Dieses grauenhafte Gerücht gelangte fahrend zu ihm...

Manga qwinnor loppo forfärande hiit och tiith bärande syn smaa barn skälffwande j
synom fangne, ynga pygor loppo oc wilfarande hiit oc tiith skälffwande sökiande sig

rwm [Ed. Geete, S. 33]

Erschreckend liefen viele Frauen hierin und dorthin, ihre kleinen Kinder tragend, Platz
suchend

Auch der gehäufte Einsatz der Alliteration bei Personenbeschreibungen oder bei
narrativen Höhepunkten, wie z.B. einer Kampfbeschreibung stimmt mit dem
„höfischen Stil" der altwestnordischen Texte überein:

The rände hvar j moth annan mäd syn glaffwen stor bwller oc gny gik äff them glafïwo-
nen brwsto och stumpeno flwgo j wädered sköllar och hjälmar söndergyngo oc ryktes
äff hwar annars hoffwod swärden skanglade och syngade j wädered stridzfolkid
störtthe somliga sare oc somliga dödhe tili markena, tha bleff stört drapeliget mord,
blöden stod alla stadz a markena oc offwertäkt mäd döda män oc saara,
[Ed. Geete, S. 28]

28 Zum höfischen Stil der altwestnordischen Prosaliteratur vgl. z.B. Àstas, Reidar: „Laerd stil,
hovisk stil og florissant stil i norron prosa." In: Maal og minne (1987), S. 24-38 sowie Kalinke,
Marianne: King Arthur North-by-Northwest: The matière de Bretagne in Old Norse-Icelandic
Romances. [Bibliotheca Arnamagnaeana 37]. Kobenhavn 1981.



Mündliches und schriftliches Verfassen: „Historia Trojana" 65

Sie stürmten mit ihren Lanzen auf einander zu; großes Getöse und Lärm ging von
ihnen aus; die Lanzen barsten, und die Teile flogen in die Luft; Schilde und Helme gingen

entzwei und wurden von ihren Köpfen gerissen; die Schwerter sausten und sangen
in der Luft; die Krieger stürzten - manche verwundet, manche tot - auf das Feld; das

war ein tödlicher Kampf; das Blut stand überall auf dem Feld, das bedeckte war von
toten und verwundeten Männern...

In diesem Beispiel ist bereits zu erkennen, was in anderen Textstellen noch
deutlicher wird, dass die Alliteration häufig mit anderen lautlichen Mitteln kombiniert
wird, wie z.B. mit Assonanz oder mit Binnen- und Endreimen. Darüber hinaus
verwendet die Historia Trojana zahlreiche Latinismen. Diese erwecken hier jedoch
weniger den Eindruck rhetorischen Schmucks, der die sprachliche Gewandtheit des

Übersetzers demonstrieren soll, wie es in altwestnordischen Texten häufig der Fall
ist. Vielmehr werden die Latinismen eingesetzt, um entweder das Fremdartige und
Vornehme des höfischen Schauplatzes hervorheben oder um den Status des Sprechers

zu unterstreichen, wie z.B. in Jasons Dialog mit König Oetes:

Högburdog nadoge herrä konwung ey är myn dristoghet wtan radzens dispensering
[Ed. Geete, S. 19]

Hochwohlgeborener, gnädiger Herr König, meine Dreistigkeit ist nicht ohne des Rates

Dispensierung...

Auch wenn die Historia Trojana in diesem Punkt von den altwestnordischen
Gepflogenheiten abweicht, so stimmt sie doch mit ihnen bei der Übersetzung lateinischer

Texte in der Tendenz üherein, die häufig recht umfangreichen Digressionen
Guidos mit moralischen Reflexionen oder gelehrtem Hintergrundwissen zu kürzen.
Insbesondere Guidos Ausfälle gegenüber dem weiblichen Geschlecht und gegenüber

der Geistlichkeit wurden in der schwedischen Übersetzung entweder ganz
ausgelassen oder stark gekürzt. Dadurch konzentriert sich die Historia Trojana noch
stärker als Guido auf die historischen Ereignisse in direktem Zusammenhang mit
dem Trojanischen Krieg. All diese Charakteristika belegen zum einen die Selbständigkeit

des schwedischen Übersetzers gegenüber seiner Vorlage und implizieren
zum anderen Nähe zur altwestnordischen Übersetzungstradition. Vermutlich waren
es eben diese inhaltlichen und stilistischen Gemeinsamkeiten mit altwestnordischen
Texten, die vor Geetes Untersuchung Anlass für die Vermutung gaben, es handele
sich bei der schwedischen Historia Trojana um die Übersetzung einer altwestnordischen

Vorlage.
Ein wesentlicher Unterschied zur altisländischen Trôjumanna saga besteht

jedoch in der Rolle, die Schrift und Schriftlichkeit in der Historia Trojana spielen.
Genau wie Guidos Historia legt die schwedische Historia Trojana Wert darauf, „richtig"
zu berichten:

bleeff thenna Hystoria forwänd äff latina oc oppa swänsca for them som losth haff-

wa ther tili ath höra henne oc forwetha sig hwro then striden rättheliga tilgik.
[Ed. Geete, S. 315]



66 Stefanie Gropper

wurde diese Geschichte aus dem Lateinischen ins Schwedische übersetzt für
diejenigen, die Lust haben, sie zu hören und zu erfahren, wie dieser Krieg richtig verlief

Im Unterschied zu Guido werden jedoch alle zitierten Autoritäten gleich behandelt
und nicht hinsichtlich ihres Wahrheitsgehaltes unterschieden. Allerdings wird in der

Historia Trojana nicht nach „gesagter" Unwahrheit oder Fiktion und „geschriebener"

Wahrheit unterschieden, sondern Information ist hier grundsätzlich nur als

geschrieben denkbar, egal ob sie von poetae oder von auctores stammt:

J bland them war thenne starkaste kämpe Hercules ath nampne som poete scriffwo
föddan wara äffJupiter oc alcmena amphitrions hwstru Hwlken drap otaliga kämpar oc
äffhonom myket wnder scriffwet är, ther langtt ware äff seya, [Ed. Geete, S. 4]

Unter ihnen war der stärkste Kämpe namens Herkules, von dem die Poetae schreiben,
er sei geboren von Jupiter und Alkmene, der Gattin Amphitrions. Er tötete unzählige
Kämpen und von ihm sind viele großartige Wundertaten geschrieben, die zu erzählen

jedoch lang dauern würde...

som virgilius scriffwar... [Ed. Geete, S. 18]

wie Vergil schreibt...

som ysidorus scriffwer... [Ed. Geete, S. 22]

wie Isidor schreibt...

Hans [Hectors] gerningar oc bedriffwelse staa scriffna til langa amynnelse...
[Ed. Geete, S. 35]

Seine Taten und Werke stehen geschrieben zur langen Erinnerung....

Dares frigius scriffwar... [Ed. Geete, S. 76]

Dares Phrygius schreibt...

Ob eine Aussage wahr oder falsch ist, steht somit in keinerlei Zusammenhang mit
deren medialer Repräsentation, sondern historische Informationen werden
grundsätzlich schriftlich weitergegeben, zunächst einmal unabhängig von ihrem
Wahrheitsgehalt. Es geht dabei um das Festhalten von „denkwürdigen" Ereignissen der

Vergangenheit, die nicht in Vergessenheit geraten dürfen, sondern lange erinnert
werden sollen. Die hieraus zu spürende Distanz sowohl zu den Ereignissen wie auch

zu den Quellen schlägt sich auch in der Erzählhaltung nieder. Im Gegensatz zu den
altwestnordischen Sagas, hier speziell der Trôjumanna saga, die sehr häufig das

historische Präsens verwenden, erzählt die Historia Trojana - ebenso wie Guido - das

gesamte Geschehen im Präteritum. Damit werden vom Erzähler die Ereignisse als

der historischen Vergangenheit zugehörig ausgewiesen, auch wenn die Personen
selbst von ihrer äußeren Erscheinung her als Zeitgenossen wirken. Während die

Trôjumanna saga zwar häufig das Präsens verwendet und somit die Ereignisse einem
hörenden Publikum gegenüber sehr lebendig vermittelt, besteht jedoch aufgrund



Mündliches und schriftliches Verfassen: „Historia Trojana" 67

diverser Zusätze kein Zweifel daran, dass es sich um Ereignisse einer weit zurückliegenden

Vergangenheit handelt.29

Da in der Historia Trojana die Medialität eines Textes offensichtlich kein Kriterium

für dessen Wahrheitsgehalt darstellt, kann der schwedische Übersetzer - im
Unterschied zu Guido - auch auf seinen eigenen Text als ein geschriebenes Produkt
verweisen. Wie die Trôjumanna saga enthält auch die Historia Trojana zahlreiche
intratextuelle Verweise, die sich sowohl auf bereits Berichtetes wie auch auf noch zu
Berichtendes beziehen. In der Saga wird für sämtliche Formulierungen dieser Art
ganz generell das medial unspezifische Verb segja verwendet, wie z.B. „sem sagt er"

[Wie gesagt wurde] oder „sem sagt var" [Wie gesagt worden war]. In der Historia

Trojana wird für diejenigen Verweise, die sich auf zurückliegende Textstellen beziehen,

in der Regel die Floskel „som forscriffwit staar" [wie geschrieben steht]
benutzt.30 Im Gegensatz dazu enthalten Verweise auf Textstellen, die für den Feser in
der Zukunft liegen, Verben „sagen" oder „berichten", wie z.B: „som här epter skal

seyas..." [„wie später noch berichtet werden soll" Ed. Geete, S. 80]. Diese doch
überraschend klare Unterscheidung, die sich durch den ganzen Text hindurch
verfolgen lässt und konsequent durchgehalten ist, deutet auf eine klare Konzeption von
Schriftlichkeit hin: Schrift heißt Festhalten / Fixieren; das Geschriebene ist das, was

von Dauer ist und was auch im Gedächtnis gespeichert ist. Das noch zu Berichtende

hingegen existiert erst in Gedanken, ist noch nicht formuliert, noch nicht gesagt. Es

ist noch flüchtig und kann daher auch noch nicht aufgeschrieben werden. Es ist
vorläufig erst eine Möglichkeit, von der noch gar nicht sicher ist, ob sie auch tatsächlich
festgehalten, d.h. schriftlich fixiert wird.

Der deutlich erkennbar schriftlichen Medialität auf der Produktionsseite des

Textes entspricht die erwartete Rezeption durch ein lesendes Publikum. Wie auch

für Guido ist offenbar für den schwedischen Übersetzer nur ein lesendes Publikum
undenkbar:

Aldrigläses sedan warden begyntes at... [Ed. Geete, S. 103]

Noch niemals hat man seit dem Beginn der Welt gelesen,

Här maa hwar oc en akta som lääs thenna Hystorian... [Ed. Geete, S. 104]

Hierauf muss ein jeder achten, der diese Historie liest,

Aldrig läses ath nogon tolken stor häär kom mz tolken fare... [Ed. Geete, S. 107f.]

Noch niemals hat man gelesen, dass ein so großes Heer mit so großer Bedrohung
gekommen sei...

29 So verweisen z.B. alle Handschriften der Version ß darauf, es stehe in „alten Büchern" [,,for-
nar baekur" bzw. „i fornum frasögnum", Trôjumanna saga (1963), S. 186], dass Hektors Tod
der großartigste Heldentod gewesen sei.

30 Z.B.Ed. Geete, S. 79, 122,164.



68 Stefanie Gropper

Auch wenn diese Stellen nicht ausschließen lassen, dass ein gelesener Text auch

vorgelesen wird und somit hörend rezipiert wird,31 so wird doch deutlich, dass die

Grundlage für jede Art von literarischer Rezeption ein geschriebener Text bildet.
Damit aber ist die Historia Trojana kein polyfunktionaler Text im Sinne von Jan-
Dirks Müller Charakterisierung der Historienbücher, mehr, sondern er zielt eindeutig

darauf ab, Denkwürdiges für die Nachwelt nach bestem Wissen und Gewissen
festzuhalten als eine Art von Wissensspeicher. Damit ist zwar für den Verfasser der

Historia Trojana zwar eine Rezeption durch das Zuhören nach wie vor denkbar, aber
das Zuhören ist für ihn eine andere Form des Lesens, d.h. der asynchronen Rezeption

und damit auch eine Form der Textproduktion als Aktualisierung des Geschriebenen

Textes. Während beim mündlichen Erzählen der Text produzierender
Verfasser/Erzähler und rezipierendes Publikum durch unterschiedliche Personen
repräsentiert werden, die aber synchron agieren, sind beim schriftlichen, zum Lesen
bestimmten Text der Textproduzent und Textrezipient zeitlich unter Umständen weit
von einander entfernt. Die schriftliche Fixierung macht den Text, unabhängig vom
Verfasser, zeitlos und dauerhaft; er kann jederzeit abgerufen werden. Darauf deutet
auch die konsequente Verwendung des Präsens für die Hinweise auf die Lektüre des

Textes hin: Durch das Lesen, sei es Vorlesen oder stille Selbstlektüre, ist der Text
präsent, aber die synchrone Textproduktion und -rezeption fallen nun nicht mehr in
der Person des Erzählers, sondern in der Person des Lesers zusammen. Auch wenn
somit die Historia Trojana aus stilistischer Sicht auf den ersten Blick an die mittelalterliche

skandinavische Erzähltradition anzuknüpfen scheint, so unterscheidet sie

sich davon doch im Bewusstsein ihrer dezidiert schriftlichen Konzeption und Medi-
alität, die sich nicht nur auf die Textproduktion, sondern auch auf die Textrezeption
erstreckt. Das Publikum ist sich sowohl der Medialität des Textes bewusst als auch

dessen, dass es selbst in der Rezeption die erzählten Ereignisse aktualisiert.

Literaturverzeichnis

Primärliteratur

Guido de Columnis Historia Destructionis Troiae, ed. Nathaniel Edward Griffin, Cambridge,
Massachusetts 1936, reprint 1970.

Historia Destructionis Troiae Guido delle Colonne, translated with an introduction and notes
by Mary Elizabeth Meek, Bloomington, London 1974.

Historia Trojana: en Medeltidsroman om Trojanska Kriget frân latinet öfversatt till svenska
âret 1529 efter den enda kända Handskriften utgiven af Robert Geete. Stockholm 1992
[= SFSS 29].

31 Auf die Möglichkeit des Vorlesens und der kollektiven Rezeption wird am Ende des Textes
verwiesen: „Ther kann oc mera gangn atwara an skade. Hoo henne lääs heller lather läsa j
kompenscap nar lostogdt folk forsamnad är." [Ed. Geete, S. 315; das kann auch mehr Nutzen
als Schaden sein, wenn man sie liest oder in Gesellschaft lesen lässt, wenn interessierte Leute
zusammen sind."]



Mündliches und schriftliches Verfassen: „Historia Trojana" 69

Tröjumanna saga. The Dares Phrygius Version hg. v. Jonna Louis-Jensen. Kopenhagen 1981

[= Editiones Arnamagnaeanae. A / vol. 9].
Tröjumanna saga hg. v. Jonna Louis-Jensen. Kopenhagen 1963 [= Editiones Arnamagnaeanae.

Series A ; 8].

Sekundärliteratur

Fortelius, Bertel, Historia Trojana eller Troya Borgdzs Chröneca: Studier över sprâk och stil i
en svensk 1500-talstext. Borgâ 1965, S. 19-29.

Geete, Robert, „En svenskTrojasaga frân i 529", ANF 5 (1893), S.31-49.
Kalinke, Marianne: King Arthur North-by-Northwest: The matière de Bretagne in Old Norse-

Icelandic Romances. [Bibliotheca Arnamagnaeana 37]. Kobenhavn 1981.

Koch, Peter / Wulf Oesterreicher: „Sprache der Nähe - Sprache der Distanz. Mündlichkeit
und Schriftlichkeit im Spannungsfeld von Sprachtheorie und Sprachgeschichte",
Romanistisches Jahrbuch, 36 (1985 [1986]), S. 15-43.

Koller, Werner: „Der Begriff der Äquivalenz in der Übersetzungswissenschaft", in: Überset¬

zung. Ein internationales Handbuch zur Übersetzungsforschung, hg. v. Harald Kittel et al.

Berlin / New York 2004.
Müller, Jan-Dirk, „Volksbuch/Prosaroman im 15./16. Jahrhundert. Perspektiven der For¬

schung", IASL, 1. Sonderheft, Tübingen 1985, S. 1-128.

Ronge, Hans, „Den svenska Trojasagan", Nysvenska Studier 45 (1965), S. 193-230.
Schneider, Karin, Der „Trojanische Krieg" im späten Mittelalter. Deutsche Trojaromane des 15.

Jahrhunderts. Berlin 1968 [= Philologische Studien und Quellen, hg. v. W. Binder, H.
Mohr und K. Stackmann, Heft 40],

Würth, Stefanie: Der „Antikenroman" in der isländischen Literatur des Mittelalters. Eine Unter¬

suchung zur Übersetzung und Rezeption lateinischer Literatur im Norden. Basel und
Frankfurt/M. 1998 [= Beiträge zur nordischen Philologie, Bd. 26].

Âstas, Reidar: „Laerd stil, hovisk stil og florissant stil i norron prosa." In: Maal og minne
(1987), S. 24-38.




	Mündliches Erzählen und schriftliches Verfassen : die schwedische Übersetzung der Historia Destructionis Troiae des Guido de Columnis

