
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 42 (2012)

Artikel: Die Transmission spätmittelalterlicher Gebetbücher als Primärquelle zur
textkritischen Ausgabe : zwei dänische Gebetbücher aus der Zeit der
Einführung des Buchdrucks in Dänemark in materialphilologischer und
transmissionstheoretischer Beleuchtung

Autor: Hansen, Anne Mette

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858109

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Transmission spätmittelalterlicher Gebetbücher als

Primärquelle zur textkritischen Ausgabe.
Zwei dänische Gebetbücher aus der Zeit der Einführung des

Buchdrucks in Dänemark in materialphilologischer und

transmissionstheoretischer Beleuchtung

Anne Mette Hansen, Kopenhagen

Materialphilologie

Die sich in jüngerer Zeit unter dem Begriff material philology ereigneten Neuerungen

in der Philologie nahmen ihren Anfang im Jahr 1990 mit einer Themennummer
der Zeitschrift Speculum: Ajournai ofMedieval Studies, die den Titel The New Philology

trug.1 Initiant und Redakteur war der Romanist Stephen G. Nichols. Diese
Publikation stellte den Auftakt zu einer grundsätzlichen Diskussion über den
theoretischen Ausgangspunkt der Philologie dar, wobei zentrale texttheoretische Begriffe
wie Autor, Werk, Text, Original, Fehler und Variante zur Sprache kamen. Stephen
Nichols zog es einige Jahre später vor, den Zugang als material philology zu bezeichnen,

ein Begriff, der seiner Ansicht nach der Bezeichnung einer materialhistorischen,
philologischen Neuorientierung hin zu den physischen, texttragenden Kulturgegenständen

und deren Existenz in Gegenwart und Zukunft Rechnung trage.2 Dieser

Begriff sei auch zweckdienlicher, weil er nicht zu einer Verwechslung mit dem

Gegensatz zwischen Altphilologie (old philology) verleite, die sich mit antiken oder
mittelalterlichen Texten beschäftigt, und der Neuphilologie oder neusprachlichen
Philologie, die eine philologische Arbeit mit Texten bedeutet, die erst nach der

Erfindung des Buchdrucks entstanden.

Stephen Nichols charakterisiert in „Why Material Philology?" einleitend die

Bewegung folgendermaßen:

Material philology takes as its point of departure the premise that one should study or
theorize medieval literature by reinserting it directly into the vifof its historical context
by privileging the material artifact(s) that convey this literature to us: the manuscript.
This view sees the manuscript not as a passive record, but as an historical document

thrusting itself into history and whose very materiality makes it a medieval event, a

cultural drama. After all, manuscripts are so often the only surviving witnesses - or the

1 Nichols, Stephen G.: Introduction: Philology in a Manuscript Culture, in: The New Philology,
Speculum: A Journal ofMedieval Studies, Vol. 65, No. 1 (January 1990), ed. Stephen Nichols.
Cambridge, Massachusetts 1990, S. 1-10.

2 Nichols, Stephen G.: Why Material Philology? Some Thoughts by Stephen G. Nichols, Balti¬

more, in: Philologie als Textwissenschaft: Alte und neue Horizonte, Zeitschriftfür Deutsche Philologie,

Bd. 116,1997, Sonderheft. Berlin 1997, S. 10-30.



30 Anne Mette Hansen

most reliable guides - to the historical moments that produced and then reproduced
the literary text often in bewildering forms.3

Die Materialphilologie beharrt auf der Redeweise von Artefakten, will sagen die
physischen, texttragenden Kulturgegenstände in der Bedeutung: Ganzheit von
Text(en), dekorative Elemente, additive Elemente und das texttragendene Material.
Dieser Fokus auf die physische Ganzheit des Textes ist auch ein entscheidender
Punkt in der gesamten materialphilologischen Theoriebildung. Ein anderer Hauptpunkt

ist die Notwendigkeit einer Handschriffenphilologie und einer deskriptiven
Bibliographie.4 Die Eigenart des individuellen handgeschriebenen oder gedruckten
Textträgers und Unterschiedlichkeit fordert eine Analyse des Textträgers als Artefakt

und des Zusammenspiels zwischen den verschiedenen Akteuren, die in der
Handschrift repräsentiert sind, d.h. das Zusammenspiel zwischen dem textlichen
Inhalt und der physischen Textgestalt (die individuelle Kommunikationssituation),
der Textplatzierung in den Handschriften und dem Kontext, in dem sie auftreten
(die situationelle Kommunikationssituation). Ein dritter wichtiger Punkt ist schließlich

der Einbezug des historischen und des sozialen Kontexts, d.h. die makrosoziale
Kommunikationssituation.5

Ein solcherart philologischer Zugang mit einem offenen und dynamischen
Textbegriff, der an die mündliche Überlieferung erinnert, steht im Gegensatz zu einem

autor-, werk- und archetypenzentrierten Textbegriff, in dem ein textkritisch
konstituierter Text Gegenstand der Forschung ist. Indem sich das Interesse vom Artefakttext

zur Artefaktganzheit verlagert, von einem Autor zu mehreren Schreibern,
Bearbeitern und Verwendern und von einem Originaltext zu mehreren Überlieferungsvarianten,

wird das Interesse von der internen Textinterpretation und Textgenese
auf die Textüberlieferung und die historische Zeit und das soziale Milieu, in dem der
handschriftliche Text produziert wurde, verlagert. Die Philologie wird damit auch zu

3 Why Material Philology? Some Thoughts, S. 10-11.
4 Eine aufschlussreiche Übersicht über die Aufgaben einer bibliographischen Beschreibung

findet sich in David C. Greetham: Describing the Text: Descriptive Bibliography, in: Textual
Scholarship: An Introduction, New York 1994, S. 153-168. Greetham stützt sich auf Philip
Gaskell: Bibliographical Description, in: A New Introduction to Bibliography, New Castle, Del.
1995, S. 321-335, und Fredson Bowers: Principles ofBibliographical Description, Princeton NJ
1949, Newcastle, Del. 1996.

s Die sprachwissenschaftliche Richtung 'Integrational Linguistics' setzt als Grundbedingungen
von Texten voraus, dass sie für die Kommunikation zwischen verschiedenen Personen in
verschiedenen Situationen und Kontexten geschaffen und benutzt werden. Aufgrund der
Verschiedenheit von Personen, Situationen und Kontexten sind auch die Texte verschieden.
Menschliche Kommunikation wird von Faktoren auf drei Ebenen gesteuert: dem
historischkulturellen (makrosozialen) Faktor, d.h. Verhältnisse innerhalb einer Gesellschaft oder
Gesellschaftsgruppe; dem Situationellen Faktor, d.h. Verhältnisse, die konkrete
Kommunikationssituationen kennzeichnen und schließlich dem individuellen (biomechanischen) Faktor,
d.h. die besonderen physischen und mentalen Faktoren, die sich bei den kommunizierenden
Personen bemerkbar machen. Vgl. Harris, Roy: Introduction to Integrational Linguistics,
Kidlington 1998, S. 29-30 und The Semiology of Textualization, in Integrational Linguistics: A
First Reader, ed. Roy Harris & George Wolf, Kidlington 1998, S. 234-235.



Materialphilologie und Transmission: spätmittelalterliche Gebetbücher in Dänemark 31

einer sozial- und kulturhistorischen Disziplin. Hier kommt die Transmissionstheorie
ins Spiel.

Transmissionstheorie

Die Transmissionstheorie ist kein geschlossenes Gebilde aus Theorien und Methoden

(ein Paradigma), sondern eher ein Oberbegriff für verschiedene Annäherungen
an Texte, die über einen langen Zeitraum hinweg tradiert wurden. Zentrale Begriffe
der Transmission sind Kontingenz, Unstabilität und Medialität. Kontingenz
beinhaltet das Konzept, dass jeder Text wiederum von einem anderen Text abhängig
ist und es keinen im eigentlichen Sinne „ursprünglichen" oder „originalen" Text gibt.
Texte sind von Menschen in einer jeweiligen historischen und sozialen Dimension
geschaffen. Unstabilität bezeichnet die spät- und nachmittelalterliche Veränderlichkeit

in der Überlieferung, die epische Variation (variance) und Beweglichkeit
(mouvance). Der stabile Autortext ist eine Fiktion, die nicht zuletzt auch die Beobachtung
der verschiedenen mitschaffenden Kräfte in der Textüberlieferung verhindert.
Medialität schließlich zielt auf die materielle Präsentation und die Bedeutung des Mediums

für die Textrezeption und -Überlieferung, weshalb Bücherkunde und analytische

Bibliographie einen Teil der Transmissionstheorie darstellen.6

Die Transmission von einer handgeschriebenen oder gedruckten Primärquelle in
eine wissenschaftliche Textausgabe in Buchform ist ein Teil der Medialität. Was

geschieht mit einem Text, wenn er vom Originaltext in eine Ausgabe überführt wird,
welche Änderungen durchläuft er, was erzählt die Art der Textausgabe und
-einrichtung über den Herausgeber, und welche Bedeutung hat die Präsentationsform

der Ausgabe für die Rezeption des Textes?
Nach dieser Skizzierung des theoretischen Hintergrunds möchte ich nun eine

Textgattung untersuchen, die in besonderer Weise für eine materialphilologische
und transmissionstheoretische Betrachtungsweise geeignet ist: das private Gebetbuch,

und hier besonders zwei ausgewählte Repräsentanten des Genres, ein
handgeschriebenes und ein gedrucktes, die beide aus den Anfängen des 16. Jahrhunderts
stammen, also der Zeit, in der die Buchdruckerkunst in Dänemark eingeführt wurde.

6 Eine Einführung in die Transmissionstheorie wurde von Jürg Glauser im PhD-Kurs Den
ustabile tekst. Filologi og litterxr transmissionsteori an der literaturwissenschaftlichen und
kunsthistorischen Doktorandenschule Georg Brandes Skolen der Universität Kopenhagen
im Frühjahr 2003 gehalten.



32 Anne Mette Hansen

Stunden- und Gebetbücher

Das dänische Gebetbuch ist ein spätmittelalterliches Phänomen, und die Gebetbücher

stellen die größte Gruppe unter den bewahrten volkssprachlichen Texten des

dänischen Mittelalters dar. Es gab dabei zwei Arten, die für die private Andacht
gedacht waren, das Stundenbuch und das Gebetbuch. Das Stundenbuch hat seinen

Ursprung im Brevier, der offiziellen Sammlung liturgischer Gebete der Kirche,
beinhaltend die Gebete, die aus biblischen Psalmen, Bitten, Hymnen und Lesungen
bestehen, die zu bestimmten Betzeiten des Tages gelesen oder gebetet werden sollten,
ursprünglich achtmal am Tag, vom ersten Gebet in der Nacht, zu Beginn des neuen
Tages, bis zum Abendgebet.7 Als eines für den täglichen Gebrauch und zur Zierde

bevorzugtes Buch der Aristokratie war das Stundenbuch zwischen dem 14. und dem
16. Jahrhundert in ganz Europa verbreitet, in Flandern und in Nordfrankreich auch
innerhalb des wohlhabenden Bürgertums.8 Der Inhalt eines Stundenbuchs besteht

aus folgenden Elementen: ein Kalender mit den kirchlichen Festtagen, die Lesungen
der Evangelien, das Kleine marianische Offizium (Officium parvum Beatae Mariae),
die Stundengebete (Hören) des Heiligen Kreuzes, die Stundengebete des Heiligen
Geistes (Horae de sancto spirito), zwei Mariengebete (Obsecro te und O inter-
merata), die sieben Bußpsalmen, die Allerheiligenlitanei sowie die Stundengebete
für die Verstorbenen, das Totenoffizium (Officium defunctorum).9

Die Stundenbücher schließen mit einer größeren oder kleineren Anzahl von
Gebeten, die auch inhaltlich stark variieren. Vermutlich ist das auf verschiedene

Strömungen zurückzuführen, d.h. verschiedene Heilige waren zu verschiedenen Zeiten
unterschiedlich populär, zum Teil hatten die einzelnen Besitzer von Stundenbüchern

jedoch auch ihre persönlichen Favoriten und Schutzheiligen, die in Form von
an sie gerichteten Gebeten auch in den Büchern figurieren sollten. Es gibt jedoch

7 Die klassischen Stundengebete sind: Matutin (Nachtgebet), Laudes (Morgengebet bei Ta¬

gesanbruch), Prim (zur ersten Stunde des Tages, d.h. ca. 6 Uhr), Terz (zur dritten Stunde,
d.h. ca. 9 Uhr), Sext (zur sechsten Stunde, am Mittag), Non (zur neunten Stunde, also ca. 15

Uhr), Vesper (bei Einbruch der Dunkelheit), und die Komplet (am Ende des Tages, vor der
Nachtruhe).

8 Horstboll, Henrik: Menigmands medie: Det folkelige bogtryk i Danmark i 1500-1840. En kul-
turhistorisk undersogelse. Kobenhavn 1999, S. 226, und Gerard Achten: Gebetbücher II, in:
Theologische Realenzyklopädie, hg. von Gerhard Krause und Gerhard Müller. Berlin, Bd. XII,
S. 107.

9 Zwei Hauptwerke über Stundenbücher sind folgende: Victor Leroquais: Les livres d'heures

manuscripts de la Bibliothèque nationale, 1927, und Roger S. Wieck: Time Sanctified: The Book

ofHours in Medieval Art and Life, 1988. Letzteres ist eine Einführung in die Gattung und eine
gründliche Übersicht über den Inhalt des Stundenbuchs, sowohl in Text als auch in Bild.
Roger Wieck ist auch Verfasser des in Kurzform ähnlich dazu informierenden Essays The
Book of Hours. Kürzere orientierende Artikel finden sich in diversen Nachschlagewerken,
etwa Michael Kwatera: Book of Hours, in: Dictionary of the Middle Ages, Bd. 2, S. 325-327,
J. M. Plotzek: Gebetbuch, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. IV, Sp. 1159-1161, Britta Olrik
Frederiksen: Prayer Books, in Medieval Scandinavia, S. 514-515 und Jarl Gallén: bönböcker,
in: Kulturhistorisk Leksikonfor Nordisk Middelalder, Bd. 2, Sp. 505-508.



Materialphilologie und Transmission: spätmittelalterliche Gebetbücher in Dänemark 33

eine Grappe von „Kerngebeten", die in den meisten Stundenbüchern vorkommen,
darunter Gebete beim Kreuz Jesu und in der Betrachtung von Jesu Wunden, Leiden
und Tod, Gebete des Hl. Gregor zu Jesus, das Gebet für den Besitzer des Gebetbuchs

(Namensgebet), die Gebete der Freuden und der Schmerzen Mariens sowie
der Marienhymnus Stabat mater.10 Innerhalb der letzten Gruppierung mit
verschiedenen Gebeten gibt es eine bestimmte Reihenfolge in den Stundenbüchern:
Zuerst kommen Gebete zu Gott Vater, zum Heiligen Geist und zum dreifaltigen
Gott, danach die Gebete zur Passion Christi (Betrachtung von Jesu Wunden und
Passionswerkzeugen, Jesu Leiden und Tod, Gebete am Kreuz Jesu). Darauf folgen
Gebete zurJungfrau Maria und zur Hl. Anna, anschließend Gebete zu den Erzengeln
und anderen Engeln, zu den Aposteln und schließlich zu verschiedenen Heiligen
und den vierzehn Nothelfern.

Die bewahrten dänischen Stundenbücher stammen alle aus der Zeit des
ausgehenden 15. und des beginnenden 16. Jahrhunderts und waren im Besitz von Personen

der obersten Gesellschaffsschicht.11 In den ältesten Stundenbüchern waren die

Hören auf Latein, während sie in den jüngeren auf Dänisch sind. Ein Beispiel eines
solchen Stundenbuchs ist Karen Ludvigsdatters tidebog aus der Zeit um 1500 vom so

genannten Hortulus animae-Typus.12 Es besteht aus einem Kalender, dem Kleinen
marianischen Offizium, den Syvsalmen (der dänischen Bezeichnung für die sieben

10 „Men med al Forskjellighed er der dog, idetmindste i de gamle danske Bonneboger der ere
bevarede til vor Tid, en Grundlighed, som vel ogsaa kan hidrore fra at de ere saa omtrent
jaevnaldrende. Der er mange Bonner som man vil gjenfinde naesten i dem alle." (Bei aller
Verschiedenheit findet sich doch, zumindest in den alten dänischen Gebetbüchern, die bis in
unsere Zeit bewahrt sind, eine generelle Einstimmigkeit, die wohl auch von ihrem gemeinsamen
Alter herrühren kann. Viele Gebete findet man in beinahe allen Büchern wieder.) Christiern
Pedersens Danske Skrifier Bd. II, Anmxrkninger (Anmerkungen), S. 511; genannt werden
dort Das Kreuz Unseres Herrn Jesus Christus, das Gregorianische Gebet und das Namensgebet.

In Time sanctified, 'Accessory Texts', S. 103-110, werden mehrere der am häufigsten
vorkommenden ergänzenden Gebete genannt.

11 Vgl. das Verzeichnis über Stundenbücher und ihre Besitzer in Middelalderens danske Bonneho¬

ger Bd. I, 'Indledning', S. XXI-XXVIII.
12 Hortulus animae (Seelengärtlein) ist der Titel einer Gebetsanthologie, die zu den verbreitete-

sten (gedruckten) Andachtsbüchern im ausgehenden Mittelalter zählt. In Deutschland besaß
das Buch dieselbe Bedeutung wie die Stundenbücher in Westeuropa (Frankreich, Niederlande

usw.); doch im Gegensatz zu den Stundenbüchern, die bereits im 15. Jahrhundert eine
feste Form in Text- und Bildgestaltung erhielten, bekam das deutsche Hortulus in Konkurrenz

mit einigen ähnlichen Gebetsanthologien wie Salus animae, Horologium devotionis, Zeit-
glöcklein etc. erst zu Beginn des 16. Jahrhunderts eine einigermaßen feste Form und ist von da

an insbesondere als gedrucktes Buch überliefert. Die ältesten lateinischen Ausgaben stammen

von 1498 (oder 1493, Basel), die erste gedruckte deutsche Übersetzung erschien 1501
in Straßburg in Grüningers Offizin. Im Hortulus animae nehmen die persönlichen Gebete
eine zentrale Position ein. Es gibt hier weniger Studengebete, dafür mehr Mariengebete,
Gebete beim Kreuz Jesu, Bittgebete, Beichtgehete, Gebete zur Vorbereitung vor dem Tod und
Gebete am Sterbebett, dazu einen Kalender und zahlreiche illustrierte Gebete zu Heiligen.
Vgl. Hortulus animae, in: Lexikon des Mittelalters Bd. V, Sp. 130, Gebetbücher, in: Theologische

Realenzyklopädie XII, p. 108, sowie Middelalderens danske Bonneboger Bd. I, S. XIII.



34 Anne Mette Hansen

Bußpsalmen und die Allerheiligenlitanei) sowie einer Auswahl von Gebeten, beginnend

mit einem Gebet zur Hl. Trinität.13
Ein anderes Beispiel ist Christiern Pedersens Stundenbuch Vor Frue Tider, eines

der ersten gedruckten Stundenbücher in der Volkssprache. Es wurde am Pfingstabend
1514 als drittes derjenigen Bücher Christiern Pedersens (ca. 1480-1554) herausgegeben,

die er in der Druckerei von Josse Bade in Paris drucken lassen konnte.14 Es
beinhaltet einen Kalender mit anschließender Ostertafel, 'Vor frue tider' (marianisches
Offizium), 'De sancto spiritu. Den heliandz tiider' (Hören des Heiligen Geistes), 'De
sancta cruce. Hellig Korssis tüder' (Hören des Heiligen Kreuzes), 'De Hellighe Syu
Psalmer [oc Litaniet]' (die sieben Bußpsalmen [und die Litanei]), 'Uigilyess' (Vigi-
lien) und 'Mange hellighe oc gwdelige boner' (viele heilige und fromme Gebete).1S

Die so bezeichnete abschließende Gebetssammlung beinhaltet dreißig Gebete, geordnet

nach derselben Hierarchie wie die Anrufungen in der Allerheiligenlitanei.16
Der Psalter, der das verbreitetste Andachtsbuch im frühen Mittelalter war,

beinhaltet häufig eine Sammlung von Bildern mit ausgewählten Motiven der Evangelien
von der Verkündigung über die Kindheits- und Leidensgeschichte Jesu bis zu
Auferstehung und Himmelfahrt. Da das Stundenbuch im Laufe des 14. Jahrhunderts den
Psalter als Andachtsbuch der Laien zu verdrängen begann, wurde dieses Bildrepertoire

oft im neuen Buchtypus weitergeführt. Es ist deshalb nicht ungewöhnlich, dass

die Stundengebete im wichtigsten Teil des Stundenbuchs, Vor Frues tider (marianisches

Offizium), von einer Reihe Bilder begleitet werden, entweder in Form von
Miniaturen oder historisierten Initialen, die die frohen Geschehnisse im Leben der

Jungfrau Maria darstellen, welche zugleich Teil der Kindheitsgeschichte Jesu sind.17

13 Digitale Faksimiles des gesamten Karen Ludvigsdatters tidebog (Medeltidshandskrift nr. 35,
Lund) sind zugänglich über den elektronischen Katalog der Sammlung mittelalterlicher
Handschriften in der Universitetsbibliothek Lund, St. Lauretius digital manuscript library:
http://laurentius.ub.lu.se/ [Oktober 2010].

14 Im Jahre 1510 wurde das Vocabularium ad usum dacorum (LN 216) herausgegeben, ein
kombiniertes Lehrbuch auf Latein mit lateinisch-deutschem Wörterbuch, und 1514 Saxos dänische

Chronik Danorum Regum horumque Historie (LN 240). Später im selben Jahr kamen
auch das Buch über die Messfeier I denne bog leriss at Höre messe (LN 206) sowie im Jahr
darauf die Postille Alle Epistier oc Euangelia som lesiss alle Sondage om aared (LN 208).

15 Titel nach der Ausgabe des Stundenbuchs in Christiern Pedersens Danske Skrifter, Bd. II,
S. 275-[414].

16 Die Reihenfolge ist diese: Gott Vater, Sohn und Heiliger Geist, die Gottesmutter Maria, die
Erzengel, Engel, Johannes der Täufer, die Apostel, Evangelisten, männliche und weibliche
Heilige. Vgl. Middelalderens danske Bonneboger, Bd. 1 'Indledning', S. XV. In Christiern
Pedersens Stundenbuch ist die Reihenfolge dagegen diese: zuerst die Gebete zum dreieinigen
Gott, zu Jesus am Kreuz, seinem Leib, seinen Wunden, Kreuzeswerkzeugen usw., dann
Gebete zur Gottesmutter Maria, zu Marias Mutter Anna, dann je ein Gebet zu den Engeln, zu
den Heiligen drei Königen, zu den Aposteln, zwei Gebete zu den Nothelfern und schließlich
ein Gebet für alle christlichen Seelen.

17 Der klassische Zyklus ist dieser: zur Matutin: Verkündigung an Maria; zur Laudes: Marias
Besuch bei Elisabeth; zur Prim: Geburt Christi; zur Terz: Verkündigung der Geburt Christi
an die Hirten; zur Sext: Anbetung der Könige; zur Non: Darstellung im Tempel (evtl.
Beschneidung Christi); zur Vesper: Flucht nach Ägypten; zur Komplet: Krönung Mariens im
Himmel.



Materialphilologie und Transmission: spätmittelalterliche Gebetbücher in Dänemark 35

Manchmal wird der Bilderzyklus zur Kindheit Jesu auch durch den Zyklus der
Leidenjesu ersetzt oder ergänzt. Das kommt in den Stundenbüchern des 15. und des

beginnenden 16. Jahrhunderts häufig in Nordeuropa vor.18 Die Stundengebete Hellig

Kors tideb0nner und Helligänds tider wurden meist von einer Miniatur der Kreuzigung

respektive des Pfingstwunders begleitet, während De syv bodssalmer und Alle-

helgenslitaniet mit einem thronenden Christus oder dem Jüngsten Gericht dargestellt
wurden, und die Stundengebete für die Verstorbenen entsprechend mit Bildern vom
Jüngsten Gericht, von Hiob oder von der Auferweckung des Lazarus.19

Auch Christiern Pedersens Stundenbuch ist mit Bildern versehen. Man findet
einige historisierte Initialen in der ersten Ausgabe des Stundenbuchs, so wird etwa das

marianische Offizium mit einem lombardischen A eingeleitet, in deren oberster

Etage die Verkündigung und in der untersten die Anbetung der Könige angebracht
sind, und in der abschließenden Gebetssammlung befindet sich auf dem Anfangsblatt

ein großes 12-zeiliges Initial H, angebracht in einem Rahmen und ausgefüllt
mit dem dänischen Reichswappen, aber im Übrigen gibt es keine Bilder. In der zweiten

Ausgabe des Stundenbuchs, das von Henrik Smith herausgegeben und 1517 bei
Melchior Lotter in Leipzig gedruckt wurde, ist die abschließende Gebetssammlung
inzwischen mit Bildern versehen worden, indem eine Reihe von Holzschnitten,
angebracht in der eigentlichen Textkolumne, die Gebete illustrieren.20

Dem anderen Typus von Gebetbuch fehlen der immerwährende Kalender des

Stundenbuchs, die Stundengebete, die Bußpsalmen sowie die Litanei, ansonsten ist
jedoch der Inhalt in der gleichen Weise wie in der Sammlung von Gebetstexten
strukturiert, welche die Stundenbücher ergänzt, und viele dieser „Kerngebete"
findet man in den Gebetbüchern wieder. Nach der Einführung des Buchdrucks wurden

weiterhin handgeschriebene Gebetbücher neben den gedruckten produziert,
und auch nach der Reformation wurden die alten katholischen Gebetbücher
weiterhin verwendet, indem sie durch reformierte oder evangelische Gebete ergänzt

18 Die übliche Bilderreihenfolge in der Passion Christi ist folgende: Matutin: Jesus im Garten
Gethsemane; Laudes: der Verrat durch Judas; Prim: Jesus vor Pilatus; Terz: Geißelung Jesu;
Sext: Jesus trägt das Kreuz; Non: Kreuzigung; Vesper: Kreuzesabnahme; Komplet:
Grablegungjesu.

19 Vgl. Wieck: Time Sanctified, S. 60, 66, 90, und The Book ofHours, S. 480-481.
20 Folgende Motive begleiten die Gebete in der abschließenden Gebetssammlung (das zugehörige

Gebet ist in Klammem angegeben): hlr: Gnadenstuhl (Gebet zur Hl. Dreifaltigkeit). g4r:
Darstellung der Kreuzigung mit Maria und Johannes h5r). g5v: Gregorsmesse (Gebete des

Hl. Gregor), hlv: Pietà/Beweinung (Gebet zu Jesus Christus). h5r: Kreuzigungsszene mit
Maria und Johannes (Gebet zu Jesus Christus). h8r: Hortus conclusus/Maria lactans (Gebet zu
Maria). j2r: Die apokalyptische Maria: Maria als Himmelskönigin im Strahlenkranz mit dem
Jesuskind auf dem Arm und auf der Mondsichel stehend (Gebet zu Maria). j3v: Maria im
Rosenkranz mit dem Kind, von vier Engeln umgeben (Sieben Freuden Mariens). j5v: Maria mit
dem Schwert gegen sich gerichtet/Mater dolorosa (Sieben Schmerzen Mariens). j7r: Anna
Selbdritt (Gebet zur Hl. Anna und Maria). j7v: Erzengel Michael (Gebet zum Hl. Michael und
anderen Engeln). j8r: Anbetung der Könige (Gebet zu den Hl. drei Königen), klr: Hl. Petras
(Gebet zu Petras und zu den anderen Aposteln), klv: Hl. Erasmus (Gebet zum Hl. Erasmus).
k2v: Hl. Christophoras (Gebet zum Hl. Christopherus). k3v: Fegefeuer mit einem helfenden
Engel, über den Seelen schwebend (Fürbitte zu Christus für alle christlichen Seelen).



36 Anne Mette Hansen

wurden.21 Die Einführung des Buchdrucks bedeutete eine Massenproduktion von
Büchern; und dieselbe Ausgabe eines Gebetbuchs wurde nun in vielen Exemplaren
für eine größere Lesergruppe hergestellt; was bedeutete, dass die persönliche
Prägung durch den Besitzer oder Benutzer, die diesen bisher Buchtypus charakterisiert
hatte, verschwand. Es war jedoch nicht so, dass das gedruckte Buch auf einen Schlag
das handgeschriebene verdrängte, was etwa Abschriften von Gebeten aus Christiern
Pedersens Stundenbuch VorFrue Tider zeigen.22

Gebetbücher eignen sich gut für materialphilologische Studien, weil es sich hierbei

um Gebrauchsliteratur handelt, die darauf abzielt, in einer bestimmten
Kommunikationssituation gebraucht zu werden, nämlich während der privaten Andacht,
und weil es sich, was die handgeschriebenen Bücher betrifft, um verschiedene physische

Artefakte handelt, die für Einzelpersonen hergestellt wurden, entweder von
professionellen Schreibern oder von den Benutzern selbst. Jedes Gebetbuch muss
deshalb als Primärquelle analysiert werden, beziehungsweise als Herausgabe in
Faksimile, was die einzige Präsentationsart ist, bei der die Doppelseite mitsamt dem

ganzen Apparat (Layout, Schrift, dekorative Elemente und evtl. bildliche Darstellungen)

zu ihrem Recht kommt. Auch verschiedene Ausgaben und Auflagen gedruckter
Bücher sollten als Faksimile herausgegeben werden. In der zweiten Ausgabe von
Christiern Pedersens Stundenbuch wird das Gebet „Die sieben Freuden der Jungfrau

Maria" von einer Rosenkranzmadonna illustriert, die eine Kombination der Motive

Maria im Strahlenkranz (Halbfigur), Maria im Rosenkranz und Maria mit dem
Kind darstellt; das Gebet der sieben Schmerzen Mariens wird entsprechend von
einer Darstellung der Mater dolorosa begleitet.23 Diese Andachtsbilder sind wie
erwähnt im Erstdruck des Stundenbuchs nicht vorhanden, und da sie auch nicht in der

Werkausgabe von Christiern Pedersens dänischen Schriften vorkommen und die

Motive in Dansk Bibliografi nicht registriert sind, gibt es auf der Grundlage der
kritischen Ausgabe keine Möglichkeit, die Text-Bild-Bezüge oder das Verhältnis des

21 Ein Beispiel eines solchen Gebetbuches ist Marine Lauridsdatters bonnebog (AM 423 12mo in
Den Arnamagnaeanske Hândskriftsamling), eine kleine Papierhandschrift im Duodez-Format,
verfasst von verschiedenen Personen; der erste Teil enthält vorreformatorische Gebete (einige
davon später durchgestrichen), der letzte Teil eine Reihe Gebete, die sich auch in einem
gedruckten evangelischen Gebetbuch von 1531 finden. Vgl. auch die Katalogbeschreibung in
Kristian Kâlund: Katalog over den Arnamagnœanske hândskrifisamling, Bd. 2, Kobenhavn 1894.

22 Sowohl Marine Jespersdatters bonnebog (AM 421 12mo in Den Arnamagnaeanske Hândskrift¬
samling) als auch Marine Lauridsdatters bonnebog enthalten Gebete, die aus Vor Frue Tider
stammen. Auch existieren Abschriften von Gebeten aus Vor Frue Tider in mehreren
Stundenbüchern: in Ingeborg Predbjornsdatters tidebog (Stockholm A 40) von ca. 1519, in Else

Holgersdatter Rosenkrantz's tidebog (Gl. kgl. Sml. 1613 4°) aus der Zeit nach 1514. In Knud
Billes tidebog (Kalmar Läroverks bibliotek) aus dem ausgehenden 15. Jahrhundert und in Karen

Ludvigsdatters tidebog. Dass Privatpersoner ihre eigenen Bücher selbst geschrieben haben
nach Einführung des Buchdrucks, geht u.a. aus der Karen Brahes Sammlung von
handgeschriebenen Gebetbüchern aus der 2. Hälfte des 16. Jahrhunderts und aus dem 17. Jahrhundert

hervor, vgl. dazu Katalog over Karen Brahes Bibliothek i Landsarkivet for Fyn. Händskrift-
samlingen, S. 28-33. Auch die Königliche Bibliothek in Kopenhagen besitzt eine Sammlung
nachmittelalterlicher handgeschriebener Gebetbücher.

23 Ausgabe von 1517,13v und I 5v.



Materialphilologie und Transmission: spätmittelalterliche Gebetbücher in Dänemark 37

Stundenbuchs zum traditionellen Bildprogramm der Stunden- und Gebetbücher zu
untersuchen.24

Marine Jespersdatters Gebetbuch

Marine Jespersdatters bonnebog ist ein handgeschriebenes, exklusives Gebetbuch in
einem tragbaren Taschenformat aus dem ersten Viertel des 16. Jahrhunderts. Es

besteht aus 120 Blatt, die Maße des Einbands betragen 103 x 68 x 47 mm, die Maße
der Blätter betragen ca. 95 x 65 mm. In einem dänischen Kontext ist das Buch
bemerkenswert, weil es 48 kolorierte und vergoldetet Miniaturen enthält, die Teile der
47 Gebete mit Motiven aus dem Leben der Jungfrau Maria illustrieren sowie die

Kindheit Jesu, sein Leben, die Passion und seine Wiederkunft. Das Buch wurde von
professionellen Buchhandwerkern hergestellt und hat alle charakteristischen Züge
handgefertigter Bücher der spätgotischen Periode: Der Schrifttyp ist gotisch hybrid,
der Text auf den Buchseiten mit schwarz-braunem Mengentext verteilt, roten
Rubriken und Finalrubriken, dekorierten und kolorierten Initialen, kolorierten Lombarden,

durchgestrichenen Anfangsbuchstaben, Paragrafenzeichen, Kreuzzeichen und

Zeilenfüllung.
Die Herkunft des Buchs ist unbekannt, jedoch könnte Marine Jespersdatter,

deren Name im Namensgebet auf Bl. 34r erwähnt wird, die erste Besitzerin des Buches

gewesen sein (vgl. Abb. l).25 Das Buch kam früh in den Besitz eines Mannes, was
daraus hervorgeht, dass an einer anderen Stelle im Buch, Bl. 103r, noch ein Gebet
für einen Besitzer resp. Benutzer mit dem Namen OlufNielsen hinzugefügt wurde.

Die Aufteilung der Gebete folgt nicht der traditionellen Ordnung der Gebetbücher,

nach der die Gebete an die Dreifaltigkeit zuerst von den Gebeten an Jesus
Christus gefolgt werden und anschließend von denjenigen an die Jungfrau Maria.
Eine kodikologische Untersuchung von Marine Jespersdatters bonnebog hat auch

gezeigt, dass zwei ursprünglich selbstständige Gebetssammlungen zu einer neuen
Ganzheit zusammengeführt und zusammen eingebunden wurden. Die eine Sammlung

wurde nach 1514 (1517) hergestellt, zum Gebrauch für Marine Jespersdatter,

24 [Christiern] Pedersen: Vor Frue Tider, 1514 und 1517, Nr. 212 und 213 in Lauritz Nielsen:
Dansk Bibliografi 1482-1 SSO: Med scerligt Hensyn til dansk Bogtrykkerkunsts Historie, Koben-
havn: Gyldendal, 1919. 2. udgave med supplementbind ved Erik Dal, Kobenhavn 1996.

25 Über Marine Jespersdatter ist nichts bekannt, aber sie könnte aus der Familie Lunov stam¬

men, und in dem Fall würde es sich um Maren Jespersdatter Lunov (lebte 1538) handeln,
zunächst verlobt, dann verheiratet mit Busk Skenk (f 1551) von Brudager und Rygârd. Vgl.
Landbohistorisk Selskabs Adkomstregistrering 1513-1SS0, in dem sämtliche Orts- und
Personennamen registriert sind, die in juristischen Dokumenten der Zeit vorkommen und in
einem Eigentumsverhältnis zu einem Landbesitz stehen:

http://webarkiv.hum.ku.dk/navneforskning/adkomst.htm [Oktober 2010]. Auch andere

Hypothesen über die Herkunft des Buches existieren, so hat etwa der Historiker Troels
Dahlerup vorgeschlagen, dass es sich bei Marine auch um Mette Jespersdatter Friis (+ 1531)
handeln könnte, Tochter des Adligen Jesper Friis von Lundby und Hesselager auf der Insel
Fünen. Vgl. Troels Dahlerup: De fire stœnder: 1400-1S00, Gyldendal og Politikens
Danmarkshistorie, Bd. 6. Kobenhavn 1989, S. 321.



38 Anne Mette Hansen

die andere, Nogle gudelige bonner (Einige fromme Gebete) genannt, gibt keine Angaben

über den Benutzer.26 Außerdem wurde die jetzige fünfte Lage verkehrt herum
geheftet, vielleicht während der späteren Umbindung, und an einigen Stellen im
Buch wurden irgendwann einige Blätter herausgetrennt, die vermutlich Illustrationen

enthielten.27

Eine Analyse des Verhältnisses zwischen Text und Bild in Marine Jespersdatters

bonnebog hat gezeigt, dass Text und Bilder zwei gleichwertig integrierte Akteure in
einem komplexen Text- und Bildganzen waren. In einem Gebetstext kann direkt auf
das dazugehörende Andachtsbild verwiesen werden, das die Mitteilung und Situation

des Gebets veranschaulicht und entfaltet und dadurch zur Vertiefung und Ver-
innerlichung der Andacht beiträgt. Sowohl Bild als auch Text haben eine religiöse
Funktion und Bedeutung, die zugleich kontemplativ und pädagogisch ist. Sie sind
auch beide rhetorisch, indem sie in einer bestimmten Art und Weise und in einem
bestimmten Zusammenhang einen bereits existierenden, bekannten Inhalt vermitteln:

die biblische Erzählung von Leiden und Tod Jesu und die Erlösungsgeschichte.
Der Gebetstext ist nach einer festen Struktur, rhetorica divina, aufgebaut und das

Gebetsbild, imago pietatis, zeigt ein wohlbekanntes Motiv oder Thema in einem
Andachtskontext.28 Die ästhetische Dimension, das Schöne in den Bildern und die
dekorativen Elemente im Text, ist selbst ein Glied in der „göttlichen Rhetorik" zum
Einleben, für das Verständnis und die Erkenntnis. Das Bild ist dergestalt ein Teil des

Gebets - will man die Gebete erforschen und die Gebetstexte in Übereinstimmung
mit dieser Erkenntnis vermitteln, muss man mehr als nur den geschriebenen Text
zugänglich machen; und auch hier gilt, dass dabei die ursprüngliche Einheit von
Andachtsbild und Text bewahrt bleiben muss.

Bll. 44v-45r beinhalten das dritte Gebet im Rosenkranz und den Psalter der heiligen

Dreifaltigkeit (vgl. Abb. 2). Auf der Versoseite befindet sich eine bildliche
Darstellung vom Besuchs Mariens bei Elisabeth, auf der Rectoseite steht ein dazu
passendes Mariengebet. Auf dem Bild sieht man die beiden Frauen einander an den
Händen haltend. Elisabeth, die ältere, verheiratete Frau, trägt ein weißes Kopftuch
und einen dunkelroten Umhang über einem roten Kleid. Die jüngere, hochschwangere

Jungfrau Maria hat kein Tuch über ihrem offen getragenen goldblonden Haar
und trägt einen roten Umhang über einem blauen Kleid. Links im Bild erkennt man

26 Nogle gudelige benner beginnt auf Bl. 16r und nimmt die jetzigen 3.-4. und 6.-9. Lagen ein (Bll.
16-33 und 41-76). Im restlichen Teil des Buches, den jetzigen 1.-2., 5. und 10.-16. Lagen (Bll.
1-15, 34-40 und 77-118) sind zehn Gebete nach VorFrue Tider abgeschrieben.

27 Eine digitale Ausgabe von Marine Jespersdatters bennebog von Anne Mette Hansen, bestehend
aus Faksimiles, diplomatarischer Transskription und Handschriftenbeschreibung ist online
zugänglich: www.staff.hum.ku.dk/amh/AM_421_12mo.html

28 Mittelalterliche Gebetstheorie wird ausführlich behandelt bei Eckart Konrad Lutz: Rhetorica
divina: Mittelhochdeutsche Prologgebete und die rhetorische Kultur des Mittelalters, Berlin: Walter

de Gruyter, 1984. Das Kapitel „Rhetorik des Gebets", S. 118-137, behandelt u.a. den
Kirchenvater Origines (ca. 185-253/54) und Guillaume dAuvergne (französischer Theologe,

ca. 1180-1249). Guillaumes rhetorische Einteilung des Gebets besteht aus folgenden
fünf resp. sechs Teilen: exordium - mit invocatio und captatio benevolentiae - narratio, petitio,
confirmatio et infirmatio sowie conclusio.



Materialphilologie und Transmission: spätmittelalterliche Gebetbücher in Dänemark 39

Teile einer Architektur oder einen Baum in der gleichen grünen Farbe wie das Gras

(der Fußboden) und davor eine blaue Gardine mit Falten. Der Text im Schriftband
lautet: „mariam ad elizabet". Anlass zum Gebet sind Aufsuchung und Freude. Die
Freude beider Frauen bei ihrem Zusammentreffen, die Freude des ungeborenen
Kindes von Elisabeth, Johannes, bei seinem Treffen mit dem ungeborenen Jesuskind
und die Freude, Gottes Gnade zu erhalten. Die Lobpreisung schaßt eine thematische

Verbindung zwischen der lobpreisenden Anrufung „benedidhet oc welsigneth
ware thw" (gebenedeit und gesegnet seist du) in der lobpreisenden Anrufung (invo-
catio) des Gebetstextes und dem erzählenden und begründenden Teil (narratio), in
dem von Mariens Lobgesang an den Herrn „Oc thw äff stwr glsedhe oc gudz nadhe
dichtede then loffsang Magnificat" (Und da dichtest du aus großer Freude und Gottes

Gnade den Lobgesang Magnificat) die Rede ist. Das eigentliche Gebet (petitio)
bezieht sich auf die Todesstunde des Menschen: Maria möge sich gnädig erweisen
und den Sterbenden besuchen, wenn seine Zeit kommt. Die Verbindung zwischen
narratio und petitio wird auf der lexikalischen Ebene hergestellt mit dem Wort „söge"
(suchen, im Sinne von „aufsuchen" und „besuchen"): „thw som saa ytmyghelighe
wylle soghe thyn ffrenkœ" (du, die so demütig deine Verwandte besuchen wolltest)
und „O werdige Jonffru Maria werdis tyl ath soghe meg" (O würdige Jungfrau Maria,
mögest du mich besuchen). Mit den gleichen Worten wird die Verbindung zu der
Rubrik geführt, wo außerdem noch direkt auf das begleitende Bild verwiesen wird:
Die fünfAve Maria sollen vor dem Bild gebetet werden, das Marias Besuch bei Elisabeth

darstellt: „her skwlle i laesse .v. Aue Maria forJonfrw M<a>ries billithe som hwn
soghede syn frenke elizabefh" (Hier sollt ihr fünfAve Maria beten vor dem Bild der

Jungfrau Maria, wo sie ihre Verwandte Elisabeth besucht).
Die traditionelle Philologie wurde in erster Linie als eine rein sprachliche Disziplin

betrieben, bei der das Augenmerk auf dem Text lag, während die Beschäftigung
mit Bildern in Textträgern den Kunsthistorikern überlassen wurde. In einer integrierenden

Philologie dagegen, die eine ganzheitliche Sicht vertritt, welche idealerweise
den ganzen Text umfasst - will sagen Zeit und Ort, die Kommunikationssituation,
die Personen und den Stoff - ist es hingegen nicht mehr möglich, parallele Phänomene

zu separieren, weder in einer Handschriftenbeschreibung, in einer bibliographischen

Beschreibung eines gedruckten Buches noch in einer sprachlichen oder
literarischen Untersuchung eines Textes. Die grundlegende Annahme ist hierbei,
dass ein Text in einem bestimmten Zusammenhang geschaffen und gebraucht wird,
nämlich in einem materiellen Zusammenhang (im physischen Gegenstand des

Buches) und in einem historisch-kulturellen Zusammenhang - der gehobenen Schicht
in der spätmittelalterlichen Gesellschaft -, zudem in einem situationeilen
Zusammenhang, also dem praktischen Gebrauch des Gebets als Mittel der Frömmigkeit,
und schließlich in einem individuellen Zusammenhang: der einzelne Mensch. Die
bildlichen Darstellungen in einem Buch werden als Teil des Textes aufgefasst und
umgekehrt. Text und Bild sind eine Einheit, auf die im Text zum Bild hingewiesen
wird, welches eine ikonische Darstellung eines zentralen Themas des Gebets ist. Die



40 Anne Mette Hansen

Gebetstexte können deshalb nicht untersucht werden, ohne gleichzeitig auch die
Bilder zu berücksichtigen.

Gotfred von Ghemens Gudelige b0nner

Gotfred von Ghemens Gudelige bonner (Fromme Gebete) ist eine Sammlung
betrachtender, epischer Gebete über die Passion Jesu und den Schmerz der Jungfrau
Maria, bestimmt für die Lesung und Meditation in der Karwoche. Für jeden Tag gibt
es jeweils zwei Gebete, ein Abend- und ein Morgengebet. Die Gebete schildern den

Lebensweg Jesu und Mariens von der Salbung in Bethanien über den Abend vor
dem Einzug in Jerusalem bis hin zu Jesu Auferstehung am Ostermorgen. Die Sammlung

wird mit drei Gebeten an Jesus Christus über die ewige Seligkeit und Barmherzigkeit

abgeschlossen. Dem Kolophon zufolge wurde das kleine Gebetbuch im
Oktavformat von Gotfred von Ghemen in Kopenhagen gedruckt, am Tage vor dem

Valentinstag, dem 13. Februar 1509.29 Diese erste Seite im Buch, Bl. alr, erweist sich
sowohl als Rubrik als auch als Titelblatt (vgl. Abb. 3).30 Hier gibt es eine Art Titel
„Thi begyndes her nogre gudelige boner" (Denn hier beginnen einige fromme
Gebete), und wie es der Tradition entspricht, wird die Gebetssammlung präsentiert,
indem eine kirchliche oder theologische Autorität als Garant für das Gebet in der
Rubrik angeführt wird, die das Gebet einleitet:

Doctores laere oss och siae Ath | inthet aer mennisken nyttelighere | til sielsens be-

standeligehet end i hw | at komme ihesu cristi verduge dod oc | pijne Thi begyndes her

nogre | gudelige boner i huilke ther haffjuis ihwkommelse äff gudz pinelse | oc iomfrw
marie drowelser fran | palme sondag oc intil paskedag

Die Doctores lehren uns, dass dem Menschen zur Beständigkeit der Seele nichts
nützlicher ist, als sich an Jesu Christi würdiges Leiden und Tod zu erinnern. Denn hier
beginnen einige göttliche Gebete zur erinnernden Betrachtung von Gottes Leiden und
der Schmerzen derJungfrau Maria von Palmsonntag bis zum Ostertag.

Das Format ist Oktav. Der Buchblock besteht aus 28 Blättern, verteilt auf sechs

Bogen mit acht Blättern auf dem ersten Bogen, vier auf dem zweiten bis zum sechsten

Bogen. Der erste Bogen hat die Sekundasignatur: „aij", die restlichen Bogen haben
alle Primasignatur: „b i", „c i", „d i", „e i" und „f i". Die Signaturen sind auf der rechten

Seite der Bundmargine angebracht. Der Text ist in einer Kolumne gedruckt, eine

29 Gotfred von Ghemen, niederländisch Govert Van Ghemen, war der erste kommerzielle
Buchdrucker mit festem Wohnsitz in Dänemark und der erste Buchdrucker in Kopenhagen.
Man weiß von ihm, dass er in Gouda, Leiden und Kopenhagen gearbeitet hat. Auf der Basis der
datierten Bücher, die in Kopenhagen hergestellt wurden, von denen ca. 25 bewahrt sind, kann
man sein Wirken auf zwei Zeitperioden eingrenzen, 1493-1495 und 1505-1510. Vgl. Lotte und
Wytze Hellinga: Gotfred af Ghemens faerden ca. 1486-1510: en typologisk undersogelse, in:
Fund og Forskning i Det Kongelige Biblioteks samlingerXV, Kobenhavn 1968, S. 7-38.

30 In frühen gedruckten Büchern gibt es keine besonderen Titelblätter, die Aufschluss über den
Titel, Autor, Buchdrucker, Druckort (Publikationsort) und Druckjahr geben, wie es später
üblich ist; diese Angaben finden sich im Kolophon.



Abb. 1 : Marine Jespersdatters bonnebog, Bl. 33'-34r, Anna Selbdritt und Namensgebet
(Gebet zu Jesus Christusfür die Besitzerin des Buches, Marine Jespersdatter).

Foto: © Den Arnamagnceanske Sämling Kopenhagen.

Abb. 2: Marine Jespersdatters bonnebog Bl. 44"-45r, Marias Besuch bei Elisabeth und
Gebet zur Jungfrau Maria. Foto: © Den Arnamagnceanske Sämling Kopenhagen.



gFDartûî ta î*ttaÏÏotfj fi* Xttj
inhet*c ménifften npttriigbere
til fielfetie beBâaeEigbjena î i)tn
ut hôme itjû rpi octouge o$a oc
ppne Cbi begpnaea Ijci ttogte
guaelige btfner i builhe t!;et \jaU
ins i btnhàmrife aff guBj pinelfe
ot l'amfrtn marie ar^tnrifetfrati
palme tynoag oe Intlt pafaeaag

Abb. 3: Gotfred von Ghemens Gudelige Bonner, Bl. aV Blattseite mit Rubrik/Titel.
Mitfreundlicher Genehmigung der Königlichen Bibliothek Kopenhagen.

WtfîB panne pafme I0mtv*-* nag at afftben l*a fem pa*
tec nodecotf) fem Xiie maria
(Cub felgb œoî berre fratl
Ifeab rffron oti) ttjll betbaniam
o tenth po tfjet tljec gioiaeo-tbri
tba fmimae magaafcna bertêa
fjoffuet or feoöer or fagôé bertê
openbare fgne pgne or oâtr Oc
t)woi üoiem$iDtltt iomfra ma
tia or apoßelne «je tba finge oc
tfiî befaßt gros baaerije bannü
at fjä frnlfe irhegaaf/l (fjetufalé
til fine omenner. or flf tfjen natfj
m^oeobe betten feg î emotive
böner.or i oaffm'ng foffue&<* ha
ganffte Uo&t

2tlmef^noagb atb moigben
feeefemtben pater noßec

a 9

Abb. 4: Gotfred von Ghemens Gudelige Benner, Bl. al"-a2r.
Mitfreundlicher Genehmigung der Königlichen Bibliothek Kopenhagen.



36 ELSE HOLGERSÜATTERS TI0EBOG 855—85(5

ath skadae/ meth thankjkae/ viliae/ heller meth gerniraghae/ bodae

til siael och til liiff/ och bewarae maegh for hoffwet syndher/
waerdaens skain/ oc fra brad dod/ och giffwae maegh angaer oc
rwffwilssae/ for mynae syndœr/ raet skrifftemal oc iet got aendae-

ligt/ for hans vaerdugae dotz aendaeligt Thet vndae maegh gud s

fadhaer || oc son oc then helligh andh For the hellighae tre kongaer «osv

Iaesper melchior baltazar Amen pater noster

Hwo soin thinnœ bon lass meth gudioligh hicrtse och thanckie the hellig;e
tre kongher til loff oc til hiodœr han for tienair sex hundraedae dagh;e til
afflat oc sextan daghœ äff then skrefft som hanom aine sat for si rue synder 10

oc huo som thinnse samma? bon bar pa saegh i god how oc meth godli tro
oc sinœ synder thykkœr ledh wserse oc gior thei the helligae tre kongœr til
loff oc aine dogh at ban thinnœ bon sey siolff kan lassa; han skal then dag
iey fonges oc aiy offwer vindass aff sinae fynder oc aiy kommse for werdons
skam oc aiy fongie nogen droffuilsa; soin hanom kan komm« til skadie la

anten til liiff hellair til siail appa hans gosz heller airae oc ma han a;y doo
vdhen skiol oc skrifftaimal oc vdain gusz ligommae oc then heilig« oliai pa
bans ydœrstse tidh the« vnd» os gild fader oc son och then helligandh
Amen

856a so

Fyrst skal thu fallae pa knae oc lsej |soe ien pater noster oc aue îosr

maria then angaestae til hiedacr; Ther vor herrao haffdse ther
han badh so stadaeligli at blodh gik vth for swed/ aff hans waer-

dugœ ligommae/ och sagdhae/ fadœr oin the/ aerae moghaeligt/ ladh
thinnaa pinae farae fra maigh Sidaen fal pa knae oc bedh ien pater 25

noster then angaest til hiedœr ther vor herrae haffdae/ then tidh
ther han var lawdh pa korssaet/ oc sagdae/ fadher liwi haffwaer
thu maegh for ladaet/ so ladh thinnae angaestae farae fra maegh oc
fra allae ther iaec bedher forae Sidaen fal pa thinae knae oc bedh ien

pater noster then angaest til heder ther haws dywrao inoder haffdae 30

ther huw saa hans pinae pa korssaet/ oc sagdae/ fader om thet aer

moghaeligt.' ladh my«, angaest for gonghae oc so allae the iaech

beder forae Sidhaen skalt thu fal pa knae oc bedh ien pater noster
then angest til hieder/ vor herrae haffdae then timae oc skiaenktae

lianom edikkae oc gallae Tlia sagdae han nw aer myre pinae aendh,' a»

0 ihesu christe nazarenœ miscundae maegh sywdughae mewniskse/

oc ladh so ray» pinae aendaes oc my« angaest oc allae mynae vaen-

Abb. Sa: Middelalderens danske Bennebeger, Bd. IV, S. 36: Gebete Nr. 855-8S6.

Digital aufbereiteter Scan aus dieser Ausgabe.



8.%—8 57 ELSE HOLGERSDATTERS TIDEBOO 37

io6v naers droffuilsœ/ oc so allae the iaech bejldher for O herrae gudli
som aerae thieraes howswalaerae man som bedroffwei aerae/ oc
thieraes stacrkhiet so?« robindis aerae hör thieris bon som robindis
aerae til tliik At h allae ma gledaes for thin nadhao i thieraes nodh

• • 850b

Fyrst skalt [thu] fallae korswiiss pa iordhe« och losae v paier
nosier oc aue maria Then fyrstae skaltw laesae gndh til loff

for then angacst thcr han haffdac ther han gik til biergauth oc

sagdae paier si possibile est. transeat a me calix iste Then annen
i" paier nosier skalthu bedhac gudh til loff for then suk ther gud

han sukkacdac tha han gik til since pinao/ at han hielp thik aff
allae thinae nodh Then tridiae paier nosier skalthw bedac gud till
loff for then angaest ther han pa korssei tholdhae/ tha han saffdae

eo«sumatu?« esi Then fiau'dae paier nosier skaltw laesae gusz moder
is til loff/ for then sorgh hu« haffdae tha hwn saa sina> son hengae

pa korssiet dodh Then v paier noster skalt thu laesae sancte iohannes
til loff for then ra\sla> han haffdae tha gud solda hano?« sin modaer

at giomae

857. AM 19 1 >„ AM 10.1i; XXXU1 lr, GB al.

<i08r) H;i>rai a'ffter skriffwms nughat aff vors heme pinsiel soin skullaj begyn-
da'S nth laws pa pulnuu loglnerdagh

857a (if. GM,)

Pa palmae loghaerdagh ath afftaen; skal man laesae fern paier
nosier, oc faun aue maria/ oc fylga; vor herrae fra then stadh

effrom/ oc til bethaniam/ i marte hus och thenkkae pa tliei som

4 glcdoes] herefter som overstr. 6 thu] uihj., mgl. hs.

20-21 ] Doctorcs tare oss oeli si;e Ath intliet scr mennisken nyttelighcre
til siclscns bestandelighet end i h\v at komme ihesu christi vcrduge dod oc

pyne Thi bcgviidcs her nogre gudeligc boner i huilke ther haffuis i hwkom-
inclse aff gudz pinelsc oc iomfrw marie drowelser fran palme sondag oc intil
paskedag GB, rug I. 79 1056.

23-2 (s. 5(i)] mgl. 79 1056 (fragmenter). 23 Pa] Forst ponne GB. 23 skal
liesse] lies GB. 24 fylga?] folgh GB. 25 effrom] effron GB. 2."> i hus]

Abb. 5b: Middelalderens danske Bennebeger, Bd. IV, S. 37: Beginn der Gebetsreihe zur Passion Jesu

Gebet Nr. 857), wo Ghemens Gudelige Benner als Variantentext benutzt wird.

Digital aufbereiteter Scan aus dieser Ausgabe.



38 ELSE HOLGERSDATTERS TIDEBOG 857

ther tha giordhses/ Thy at tha smwrdse magdalena herraens

hoffwei oc fodder/ oc tha sagdhse vor herrae obenbarœ sinse pinae
och dodh/ 0 hurae stor drowilsae/ ioinfrw maria/ och allae apposte-
lsenae/ the tha fywgliae/ och meth || biesk graedh/ badh vor herrae iosv

chrisius ihesus/ at han ikki skuldae gongaî til ihernsalem/ och allae a

then nat vogaedae herraen i sinae bonaer. oc i daninghe«, sadh han
oc soff lidaeth/ oc thenk annet got/ som gudh giffwcr tha nodaen

til/ äff sin helligand

857b (,?;/. 656)

Palmae syndagh om morgen/ skaltw laesae xv paier nosier / oc xv io

aue/ maria/ oc fylghae vor herrae til iherusalem/ och thenckae
hurae vor herrae/ reddae saegh til ath gaa til ihernsalem/ och hurae

iomfrw maria/ och allae hans apostaelae/ oc diseipulae/ badhae hanom
meth bogdhse knae/ at han icki skullae gongae i hans v waennœrs
hender/ och han suaraedae them/ ladher maegh gongae Thy at/ so ir>

aerae myn faders vilise/ och the fwldae h anom meth droffuilsae och
raeszœlae/ oc vor herrae vortae vntfongen meth stoor aerae/ oc allae

then dagh laerde han oc predicket i templaet/ oc vt kiordse them
som soldhae/ och kioptae i templaeth

857c (jf. 658) 20

Om äfften fylghae vor herrae, aeffther til bethaniam/ som aerae

firae milae fra iheritsalrni oc la?s faem paier nosier [oc v
aue maria]/ oc thenk ath han so inodh och traet/ mattae gonghae

22-23 oc2. maria) GH, mgl. Iis.

mgl. GB. 25 thenkkx] tenck GB. 25 som] mgl. G'ß.] 1 tha1] mgl. GB.
1 at] mgl. GB. 1 tha2] mgl. GB. 2 vor herra:] herren GB. 3 O] Oc GB.
3 hura»] hwor GB. 3 stor] store GB. 3 allae] mgl. GB. 4 gneeih] grod GB.
4 badh] the tilf. GB. 4-5 vor. ihesus] hannum GB. 5 gongae] gaa GB.
5 iherusalem] til sine vvenner tilf. GB. 6 vogaedae herraen] modedhe herren seg
GB. 6 sinae] gudelighe GB. G daninghen] daffning GB. 6-7 sadh soff]
soffuede (fejl for soffnede) han GB. 7 lidaeth] ganske lidoet GB. 7-8 oc2

helligand] mgl. GB.
10 om] ath GR. 10 skaltw hesae] hecs GB. 11 fylghae] folgh GB. 11 vor

hernc] herren GB. 11 och thenckae] tenck GB. 12 hurae1] hwor GB. 12 vor
herrae] herren GB. 12 hurae2] hwor GB. 13 hans] mgl. GB. 13 oc diseipulae]

mgl. GB. 13 badhae] the bode GB. 14 bogdhae] boynde GB. 14 i] vdi

Abb. 6a: Middelalderens danske Bonneboger, Bd. TV, S. 38: Gebetsreihe zur Passion Jesu

(Gebet Nr. 857), wo Ghemens Gudelige Bonner als Variantentext benutzt wird.

Digital aufoereiteter Scan aus dieser Ausgabe.



857 ELSE HOLGERSDATTERS TIDEBOG 39

i09r then longhse vey fastindis/ och allse the || som meth hanom warae/

gleddaes at the hiem kommse/ meth vor herrse fra the vndhae ioder/
äff hans v waennaers voldh

857d (jf. 6.59)

s mandaghen/ fylligh aeffter vor herrse oc hans modher til
V_^/ ihemsalem/ och laess xv pater nosteri oc xv aue maria/ oc
thenk then dagh/ hurae han * kendae och laerdae folkaet then
dagh/ oc hwrae the donksei godhae/ frsestsedae hanom/ om then
qwinnae/ som han fraelstae/ then som grebaen warae i hoor/ At the

io so mattae fongae sagh meth hanom/ at draebae hanom

857e (jf. 661)

Om afftaen fylgae vor herrae/ til bethaniam meth v pater nosteri
oc v aue maria/ oc bethenckae at han so thraet/ oc hungrae/

soktae at fructen pa figen thrae/ och tha for bannaet han theti oc
is strax visnaedae the(/ oc so gik han fastindhae äff byaen

857f 0/. 662)

Oom thisdaghen fylgae aeffther vor herrae arligh om morgen
til ihemsalem/ meth *faemtan pater nosteri oc xv aue maria

och thenk at the! war then sistae dagh/ som vor herrae predicket/

7 •] oc hs. 18 faemtan] udg., f®tan reit, fra f®m hs.

GB. 15 them] met grod oc sagde tilf. GB. 15 gong®] gaa GB. 15 Thy
so] tyd som GB. 17 r®sz®l®] stoer r®tzle GB. 17 vor vort;c] tha wor
herren GB. 18 predicket] predicke G II.

21 afltcn] affthenen GB. 21 fylgh®] folg GB. 21 ®ffther] atthcr igen
GB. 23 gonghœ] gaa Gß.] 2 gledd®s] oc gkedes the alle GB. 3 all] oc

äff GB. 3 voldh] hendcr GB.
5 œffter] atther GB. 5 hans] ka'rc Ulf. GB. 7 hur®] hwor GB. 7 och

laerdae] mgl. GB. 7-8 then dagh] mgl. GB. 8 hwr®] mgl. GB. 8 frœ-

st®dœ] the frestede GB. 9 then] mgl. GB. 9 i] vdhi GB. 10 hanom2]
oc then dag kalledis han then r®twis® dommere tilf. GB.

12 afft®n] afftenen GB. 12 fylgae] folg atther GB. 12 lierr®] igen tilf.
GB. 13 bethenck®] tenck GB. 13-14 at och] hwor trœt och hwngrw han
war Tha sogthe han effther fructh ponne figentrœeth och fand ther enghen GB.
14 thet] tr®et GB.

Abb. 6b: Middelalderens danske Bonneboger, Bd. IV, S. 39: Gebetsreihe zur Passion Jesu

(Gebet Nr. 857), wo Ghemens Gudelige Bonner als Variantentext benutzt wird.

Digital außoereiteter Scan aus dieser Ausgabe.



224 MARINE JESFERSDATTERS B0NNEBOG 976

Oalsomhelligsthe
Iomffrw Maria, benedidhef oc welsigneth 4Sr

ware thw som saa ytmyghelighe wylle seghe thyn ffrenkse
sancte Elizabeth, oc genesthen glsedes barneth sancte Iohannes i
syn modhers lyff, Oc thw aff stwr glsedhe oc gwdz nadhe dichtedhe
then loff sang Magnificat. 0 werdige Ionffrw Maria, werdis tyl ath s

soghe meg i myn dotz stwnd. Amera.

Item her skwlle i tease -v- Aue Maria for Ionfrw *Maries billithe som hwn
soghede syn frenke elizabei.

Oereffwlesthe Ionffru Maria, welsigneth ware thw offwer 46r

alle qwine som ffodhe gwdtz son ffor wdhen alth wee Och 10

ther tylbadh hannwm och sadhe : war welkommen myn ksere son
oc myn ksere gwd oc herre. 0 alsomsodesthe Ionfrw Maria,
myskwndhe tegh offwer megh och the megh tyd blydhe andledhe
naar som myn siel skal skylles fran [mit] legomme. Amen.

Her skal man lœsse -v- Aue Maria Ionfrw Marie tyll loff och hedher then 18

tyd hwn ffodhe wor herre.

Oalsommyldysthe Ionfru Maria, leg bedher teg ydmyghe- 47r

lighe ffor then modherlighe onck thw haddhe offwer thyn
ksere son iheswm chrisfwm then tyd hand bleff omskorind y hans
klene oc alsomsubtiligsthe legommse oc *wdgaw syth benedidhe 20

blodh. O alsommyskwndysthe oc serefwllesthe Ionffrw Maria,
borth skser alle wndhe tenckelssse aff myth hierte. Amen.

Item her skal man lesse -v- Aue Maria och een pater noster wor herryss
ihesu christi omkrinskerelssse tyll loff.

Oalsom serefwldesthe Ionfrw Maria, Iegh bedher tegh ffor 48r

then glsedhe thw haffdhe dhen tyd the hellighe iii konigher
ther the offredhe thyn son gwld mirra och rogelssae och trodhe
ath hand waar sand gwd och sand man. 0 werdigste och alsom-
helligsthe Ionffrw Maria, giiff megh ath troo alth thef then
hellighe kirkse bywdher och ther stadelighe y ath blyffwe. Amen. 30

Item her skal man tesse -v- Aue Maria Ionffrw Marie tyll loff som the
konghe komme tyl henne sen.

7 Maries] udg., Mries hs. 14 mit] udg., mgl. hs. 20 wdgaw] udg., wd-
gavd hs.

Abb. 7: Middelalderens danske B0nneboger, Bd. IV, S. 224: Textwiedergabe des Gebets

zur Jungfrau Maria anlässlich ihres Besuchs bei Elisabeth und diefolgenden drei Gebete im Psalter,
die jeweils von Bildern aufder Versoseite begleitet werden. Digital aufbereiteter Scan aus dieser Ausgabe.



Materialphilologie und Transmission: spätmittelalterliche Gebetbücher in Dänemark 41

Normalseite hat 18-19 Textzeilen und die Kolumnengröße beträgt 90-95 x 62 mm.
Die Drucktype ist eine holländische Duitschrift. Die Initialen sind volle Lombarden,
7-8 mm hoch, teilweise mit Perlen verziert. Es gibt ganz wenige Bilder, die als

eigentliche Andachtsbilder im Passionskontext fungieren, und dieselben zwei
Holzschnitte, das Tragen des Kreuzes und die Szene von Maria und Johannes unter dem

Kreuz, kommen auch in anderen ähnlichen Ghemen-Drucken vor, z.B. in Defemten
steder Vor Herre tälte sin pine pà (Die fünfzehn Stationen, an denen Unser Herr sein

Leiden erduldete; vgl. Abb. 3 und 4).31

Das älteste erhaltene, gedruckte Gebetbuch auf Dänisch zeigt, wie sich das

Gebetbuch-Genre in einer Form materialisieren konnte, die später mit dem Begriff
„Volksbuch" (folkebog) verbunden wurde. Die kleinen „billigen Bücher", die Got-
fred von Ghemen herstellte, konnten von vielen erworben werden, aber vielleicht

war die Nachfrage größer als der Ertrag, sicher wurden jedoch auch Gudelige Bonner
und andere Ghemen-Drucke abgeschrieben.32

Gebetbücher als textkritische Ausgaben

Was geschah mit den spätmittelalterlichen Gebetbüchern in dem Teil des

Transmissionsprozesses, der die wissenschaftliche Zugänglichkeit und Vermittlung in Form

von textkritischen Ausgaben der späteren Zeit umfasst? Welche Präsentationsform
haben die Herausgeber gewählt, und was bedeuten die gewählte Form der Herausgabe

und die Textpräsentation für die Rezeption der Gebetbücher?
Middelalderens danske Bonneboger (Dänische Gebetbücher des Mittelalters) ist

eines der größeren Editionsprojekte von Det Danske Sprog- og Litteraturselskab

(DSL). Die vier Textbände kamen zwischen 1946 und 1963 heraus, der fünfte Band,
der die Handschriftenbeschreibungen, den Kommentar und das Register enthält,

31 Gotfred von Ghemens Gudelige Bonner sind online zugänglich (Faksimiles und bibliographi¬
sche Einführung) auf der Internetadresse der Königlichen Bibliothek Kopenhagen: e-tryk:
Digitalefaksimiler afsjceldne boger i Det Kongelige Bibliotek:
http://www.kb.dk/permalink/2006/manus/23/dan. Außer den Gudelige Bonner gab Gotfred

von Ghemen in den Jahren 1509-1510 noch zahlreiche andere erbauliche Schriften für
jedermann heraus: Defemten steder som Vor Herre tälte sin pine pâ/Jesu passionsvandring (LN
259) (Die fünfzehn Stationen, an denen Unser Herr Jesus sein Leiden erduldete/Jesu
Passionswanderung), Defemten tegnfor dommedag (LN 266) (Die fünfzehn Zeichen für das Jüngste

Gericht), beide 1509, ferner Sjœlens kxremàlpâ kroppen (LN 119) (Die Anklagen der Seele

an den Körper) und Lucidarius (LN 135) von 1510, vgl. dazu Lauritz Nielsen: Dansk Biblio-
grafi 1482-1550.

32 Vgl. etwa das Gebetbuch A IV 1 in Karen Brahes Bibliotek im Landesarchiv in Odense, das

Abschriften von Texten enthält, die von Gotfred von Ghemen gedruckt wurden. Das Buch
wurde 1650 von der Adligen Anne Gioe geschrieben, die selbst darüber Auskunft gibt, dass

,,[d]enne Bog er vdskreffuit effter en garnie papistiske bog" (dieses Buch nach einem alten

papistischen [katholischen] Buch geschrieben wurde), vgl. Anne Riising: Katalog over Karen
Brahes Bibliothek i Landsarkivetfor Fyn. Händskriftsamlingen, Kobenhavn 1956, S. 28.



42 Anne Mette Hansen

wurde 1982 publiziert.33 Bei der Herausgabe des ersten Bandes betonte DSL die

Textmenge und den Wert der Texte als religionshistorische und sprachhistorische
Quellen.34 In einer säkularisierten Welt stellt das private Gebetbuch kein lebendiges
Buchgenre dar, und in institutionellem Sinne besitzt ein Gebetbuch keine Bedeutung

mehr als literarisches Frömmigkeitsmittel. Dies könnte eine Erklärung dafür

sein, dass man keinen Blick für die materielle Eigenart und Alterität mittelalterlicher
Gebetbücher hatte. Die kritische Ausgabe, die sich von den texttragenden Artefakten

entfernt hat - jedoch nicht so stark, dass sie einen modernisierten Text vorgelegt
hätte - hat diese Eigenart und Alterität dem Leser vorenthalten und konnte so das

mittelalterliche Gebetbuch für ein heutiges Publikum nicht aktualisieren.35

Die Texte stammen aus einer Periode in der Geschichte der dänischen Sprache,
die in sprachlich-philologischen, d.h. sprachhistorisch orientierten Kreisen,
aufgrund der Sprachentwicklung und der Grundlegung einer schriftsprachlichen Norm
große Aufmerksamkeit beanspruchte. In literarisch-philologischen Kreisen hat man
sich jedoch mehr für die poetische Form der Gebete interessiert, also für die

Psalmen, während man in theologisch-philologischen Kreisen die katechetischen und
homiletischen Aspekte genauer untersuchte. Die Ausgabe Middelalderens danske

Benneboger, die, abgesehen von einer literaturhistorischen Einleitung und einer
Beschreibung der Handschriften der benutzten Gebetbücher, nur Rücksicht auf den
Text nimmt, konnte solche textfokussierten Erkenntnisinteressen vertreten.

Die ersten Gebet- und Stundenbücher wurden als Handschriffenausgabe
vollständig in den Bänden I-III herausgegeben.36 In Band IV (1963) wird eine ergänzende

Auswahl von Gebetstexten präsentiert, die man in den Handschriften der

33 Nielsen, Karl Martin (Hg.): Middelalderens danske Bonneboger, Bde. I-V, Kobenhavn 1945-
1982.

34 Die Gebetbücher „udg0r den mest betydende og mest omfattende del af vor religiose littera-
tur pâ modersmâlet for reformationen" (stellen den bedeutendsten und umfassendsten Teil
unserer religiösen Literatur in der Muttersprache in der Zeit vor der Reformation dar),
religionshistorisch betrachtet sind sie als private Andachtsbücher „kendskab til den personlige
fromhedsytring og det enkelte menneskes religiose forestillingskreds" (ein persönliches
Frömmigkeitszeugnis und erzählen etwas von der religiösen Vorstellungswelt des einzelnen
Menschen), sprachgeschichtlich schließlich stellen sie „det fyldigste og klareste materiale, vi
har til belysning af senmiddelalderens klostersprog og dettes betydning for udformningen af
det faellesdanske skriftsprog." (das schönste und deutlichste Material dar, das die spätmittelalterliche

Klostersprache und ihre Bedeutung für die Ausbildung einer allgemeinen
dänischen Schriftsprache erhellt). Zitiert aus dem Vorwort zu Middelalderens danske Bonneboger,
Bd. I, S. [1],

35 Der Begriff Alterität aus Hans Robert Jauss' Alterität und Modernität der Mittelalterlichen
Literatur, 1977.

36 In Band I (1946) befinden sich Johanne Nielsdatters Münks tidebog (Stockholm A 42, Kung¬
liga Biblioteket, Stockholm) und Karen Ludvigsdatters tidebog (Medeltidshandskrift nr. 35,
universitetsbiblioteket i Lund), in Band II (1949) Anna Brades bonnebog (Thott 553 4°, Det
Kongelige Bibliotek, Kobenhavn) und das Gebetbuch AM 418 12mo sowie in Band III
(1957) das Gebetbuch AM 75 8vo und Visdoms Spejl (AM 782 4to), eine Sammlung Gebete
in der Ordnung des Kirchenjahres.



Materialphilologie und Transmission: spätmittelalterliche Gebetbücher in Dänemark 43

Bände I-III nicht findet. Berücksichtigt wurden Texte von 20 handgeschriebenen
Gebetbüchern, u.a. Marine Jespersdatters bonnebog sowie ein Teil aus Gotfred von
Ghemens Gudelige Bonner.37 Aus der Übersicht über den Inhalt der Handschriften in
Band V (S. 75-83) geht hervor, ob eine Handschrift als Ganzes oder nur Teile von
ihr publiziert wurde und welche Gebete im ergänzenden Handschriftenmaterial

berücksichtigt wurden, indem eine kursive Nummer für jedes Gebet angibt, dass ein
Gebetstext als Haupttext gedruckt wurde.

Die Textwiedergabe ist in der Ausgabe durchgängig diplomatarisch, d.h. sie ist

buchstabengetreu, jedoch nicht linien- und seitengetreu.38 Der Haupttext, der

herausgegebene Text, ist in gewöhnlicher Schrift gedruckt, die aufgelösten Abkürzungen

wurden jedoch kursiv markiert und der Text wird mit einer Unziale eingeleitet.
Der Rubriktext wurde in kleinerem Schriftgrad gedruckt als der Gebetstext und von
diesem mit einer leeren Linie abgerückt. Jedes Gebet wurde von den Herausgebern
mit einer Nummer versehen, die als Überschrift jedes Textes dient und in größerem
Schriftgrad als der übrige Text gedruckt ist. Sie dienen auch als Referenz zwischen
dem herausgegebenen Text und dem Register in Band V. Nach dieser Nummer sind

mit kursiver Schrift die Handschriftensignatur und die Blattseitenangaben derjenigen

Gebetbücher angeführt, die Varianten des Apparats enthalten. Linienzähler in
den Innenrändern sind Referenzen für den Apparat. In den Linienzählern wurde
außerdem ein Blattzähler eingesetzt (in halbfetter Schrift), der den Seitenwechsel
des Originals angibt, während ein entsprechender Doppelstrich den geltenden Ort
in der Textkolumne markiert.

Über dem oberen Kolumnenstrich steht in den Bänden I-III der Name (oder die

Handschriftensignatur) auf dem Gebetbuch auf den linken Seiten, auf den rechten
Seiten wurde jeweils der Inhalt der Gebete angegeben, beide gedruckt mit Versalen

und, in der Mitte der Textlinie, mit der Seitennummer der Ausgabe gegen die
Außenränder und gegen die Innenränder mit den ergänzenden Nummern für die

37 Teile des Textes in Marine Jespersdatters bonnebog sind als Haupttext in Middelalderens danske

Bonneboger abgedruckt, Bd. IV, S. 215-241: Bll. lr-5r, 14v-15v, 18r-19r, 22r-23r, 29r-31v, 38r-
78v, 83r-86v, 94v-100v, 103r-v, 107r-v, llOr, 116v-117v, 119r. Andere Teile erscheinen als

Varianttexte, wieder andere werden gar nicht benutzt, etwa Abschriften von Gebeten aus
Christiern Pedersens Stundenbuch.

38 Eine diplomatarische Ausgabe gibt mit großer Genauigkeit einen geschriebenen oder ge¬
druckten Text in Form einer Texttranskription wieder. Eine diplomatarische Wiedergabe
eines Textes kann den Quellentext auf verschiedenen Transkriptionsniveaus wiedergeben,
nämlich als Faksimiledruck, als streng diplomatarisch, diplomatarisch und halbdiplomata-
risch (leicht normalisiert). Auf dem Niveau des Faksimiledrucks werden alle Schriftzeichen,
inklusive Abbreviaturen, genau wie in der Quelle wiedergegeben. Auch das Textlayout auf
der konkreten Buchseite wird wie im Original wiedergegeben. In einer diplomatarischen
Textwiedergabe werden Abkürzungszeichen aufgelöst und die aufgelösten Abkürzungen
selbst durch Kursiva gekennzeichnet. Ein diplomatarischer Text reproduziert in der Regel
keine graphischen Varianten in Schriftzeichen, wie die Verteilung von kurzem oder langem s

oder r und r-rotunda. In einer halbdiplomatarischen Textwiedergabe werden die aufgelösten
Abkürzungen nicht mit Kursiva gekennzeichnet.



44 Anne Mette Hansen

Gebete versehen. In Band IV macht der Handschriftenname beide Kolumnentitel
aus.

Unter dem unteren Kolumnenstrich befindet sich der kritische Apparat, der aus

zwei Ebenen bestehen kann. Zuoberst werden Konjekturen vermerkt, z.B. wenn der

Herausgeber ein Initial U zu einem O veränderte, und es werden Erklärungen über
die abweichende Schrift des Originals geliefert, z.B. rote Schrift einzelner Wörter
oder Wortverbindungen. Zuunterst werden variierende Lesarten in anderen
Handschriften aufgelistet. Eine Variante zum gedruckten Haupttext wird in der traditionellen

Art und Weise angeführt: Die Linienzahl des Haupttextes ist in halbfetter
Schrift gedruckt, gefolgt von Lemma in gewöhnlicher und in kleinerer Punktgröße
als der Haupttext. Ein Lemmazeichen (]) trennt das Lemma von dem, was nachher

folgt, das eine Variante sein kann, Herausgebertext in kursiv, das angeführte Siegel
der Quelle des Varianttextes kursiv, sowie bei Textberichtigungen auch die Lesart
der berichtigten Textquelle.

Eine solche „Übersetzung" der Schrift der Primärquelle und Texteinrichtung für
ein textkritisches Ausgabelayout führt dazu, dass materielle Aspekte des Textträgers
verloren gehen und dass das einzelne Gebetbuch nicht als ganzes Buch untersucht
werden kann. Die Repräsentation des Textträgers des Textes: Die Aufstellung auf
den Doppelseiten und die Rubrizierung und Dekoration werden nicht überliefert
wie sie sind, sondern zugunsten der Konventionen einer wissenschaftlichen Ausgabe
verändert.

Abbildung 7 zeigt das Gebet zu Maria anlässlich des Besuchs der Muttergottes
bei Elisabeth in Marine Jespersdatters bonnebog, wie sie in der textkritischen Ausgabe
wiedergegeben wurde. In der Ausgabe findet man keine Wiedergabe des bildlichen
Teils des Gebets, weshalb sie ausschließlich für enge textliche Untersuchungen dienlich

ist. Der Rosenkranz und der Psalter der heiligen Dreifaltigkeit sind mit einer

entsprechenden narrativen Reihe von Bildern mit meditativen Elementen illustriert.
Die einleitenden Lobpreisungen der Trinität und der Jungfrau Maria sind mit dem
Bild des Gnadenstuhls versehen, und jedes der zyklischen Rosenkranzgebete ist
illustriert mit einem Bild, das auch das aktuelle Geschehnis (Geheimnis) darstellt.
Diese Ganzheit von Bild und Text ist auf einer Doppelseite platziert, so dass der
Gebetstext jeweils auf der Rectoseite steht und ein Gebetsbild auf der Versoseite.

Jedes Geschehnis existiert dergestalt in einer doppelten Repräsentation, als bildliche
Darstellung und als Gebetstext. Der Rubriktext verweist entweder direkt auf das

Bild: „for(an) den hellige Treenigheds billede" (vor dem Bild der heiligen Dreifaltigkeit)

auf Bl. 43r, „for(an) Jomfru maria billede" (vor dem Bild der Jungfrau Maria)

auf Bl. 45r, oder auf das Bildmotiv: „vor Herre Jesu Kristi omskaerelse til lov"
(zum Lob der Beschneidung unseres Herrn Jesu Christi) auf Bl. 47r. Text und Bild
ergänzen demnach einander, sie bilden ein organisches Ganzes, und man kann sich

mit den Gebetstexten nicht ohne diese Erkenntnis beschäftigen, weder sie als das

lesen, was sie sind, noch sie wissenschaftlich als Textsorte studieren.



Materialphilologie und Transmission: spätmittelalterliche Gebetbücher in Dänemark 45

Die Abbildungen 3-4 und 5a-6b, die die beiden ersten Doppelseiten in Gotfred
von Ghemens Gudelige Bonner und die beiden entsprechenden Doppelseiten in Mid-
delalderens danske Bonneboger (wo der Ghemen-Text als Variantentext vorkommt)
zeigen, illustrieren den materiellen Unterschied des Textes in der Primärquelle und
dessen Repräsentation in der Ausgabe. Die erste Seite in Gudelige Bonner, alr, dient
sowohl für die Rubrik als auch für das Titelblatt und auf der Rectoseite des nächsten

Aufschlags beginnt das Gebet „Jesu Kristi pine dod og opstandelse" (Jesu Christi
Leiden, Tod und Auferstehung), das insgesamt aus siebzehn betrachtenden Gebeten

für die Karwoche besteht. Da der Text der Primärquelle in Gudelige Bonner als

Variantentext genutzt wurde, befindet er sich unter dem Strich. In einem
traditionellen Variantenapparat werden Inhaltsvarianten angegeben, d.h. bedeutungstragende

variierende Lesarten, die in dieser Ausgabe lexikalische und grammatische
Varianten sind, wie z.B. der Imperativ „laes" (lies) anstatt einer Konstruktion mittels
Modalverb „skal laese" (soll lesen).

Der Text auf Rubrik/Titelblatt ist vollumfänglich wiedergegeben, aber da die

Herausgeber traditionellen ostnordischen philologischen Textwiedergabeprinzipien
folgen, bedeutet dies, dass die Textwiedergabe nicht linien- und seitentreu ist und
dass die Wiedergabe der Schriftzeichen normalisiert ist, indem nicht zwischen den

graphischen Varianten „s" und „langes s" sowie „r" und „r-rotunda" unterschieden
wird. Initialen und Paragraphenzeichen werden im Text über dem Strich wiedergegeben,

aber nicht im Text unter dem Strich. Damit kann eine solche Textausgabe für
Studien der Typographie und der Texteinrichtung nicht gebraucht werden.39

Es wird nicht explizit Rechenschaft über die Prinzipien der Textausgabe abgelegt,
aber nach der Reihenfolge der Ausgaben zu urteilen, werden die frühesten Repräsentanten

von Stundenbüchern bevorzugt, anschließend folgen andere Gebetbücher,
die der ältesten Gruppe angehören und die ein Kalendarium und Texte auf Latein
beinhalten. Die Konsequenz der Ausgabe ist, dass die Restgruppe, nämlich die

zwanzig Gebetbücher, die nicht unter den Handschriften sind, die in den ersten drei
Bänden vollständig herausgegeben wurden, dem Publikum als sekundäre Textträger
präsentiert werden, die Ergänzungs- und Variantentexte zu den bevorzugten
Handschriften enthalten. Variierende Lesarten (Inhaltsvarianten) in diesen sekundären

Textträgern werden in einem negativen Variantenapparat angeführt, was bedeutet,
dass kein Text des sekundären Textes angeführt wird, wenn der sekundäre und der

primäre Text bezüglich des Inhalts gleich sind. Will man eine Textvariante unter

39 Der Herausgeber erkannte die Grenzen des Layouts der Ausgabe bezüglich einer quellenge¬
treuen Wiedergabe graphischer Darstellungen wie des Kalendariums, das eine der vollständig
publizierten Primärquellen einleitet, Anna Brades bonnebog. ,,[D]a en transskriberet tekst ikke
vilde give det rette billede af originalen" (weil ein transkribierter Text nicht das richtige Bild
des Originals geben würde), sind das gesamte Kalendarium sowie die nachfolgende
seitenfüllende Miniaturen in schwarz-weißem Faksimile wiedergegeben, der Text auf den
betreffenden Blättern, jedoch nicht die Tafel sind transskribiert und abgedruckt in Band V. So die
Herausgeber auf der Rückseite des Titelblatts zur Ausgabe von Anna Brades bonnebog in
Middelalderens danske Bonneboger, Bd. II.



46 Anne Mette Hansen

dem Strich auf der Grundlage der Repräsentation des Textes der Ausgabe untersuchen,

muss man demnach zuerst den Text rekonstruieren, so dass er ein zusammenhängender,

lesbarer Text wird. Es ist jedoch nicht möglich, den ganzen Text zu
rekonstruieren und auch nicht den Text in seinem Kontext. Die Benutzer der Ausgabe
können deshalb nur in begrenztem Umfang das sprachliche Äußere einer Textvariante

untersuchen, nicht etwa die Orthographie und die orthographischen
Varianten/Konstanten in Gudelige B0tiner untersuchen, einer Textquelle, die zu den ältesten

gedruckten Büchern aufDänisch gehört.
Das Originalitätsdenken und das eklektische Prinzip, wonach ein bestimmter

Text besser oder ursprünglicher als ein anderer sei und wonach einige Texte deshalb

einen sekundären Status haben, auch innerhalb des gleichen Textträgers, kann noch
ernstere Konsequenzen für die Repräsentation des Primärquellentextes haben - dieser

kann nämlich ganz aus der Ausgabe verschwinden. Die Abschriften in Marine
Jespersdatters bonnebog von Gebeten aus Christiern Pedersens Stundenbuch sind

beispielsweise so sekundär, dass sie in der Ausgabe von Christiern Pedersens Danske

Skrifter gelesen werden müssen, was für Marine Jespersdatters Version des Kerngebets

Die sieben Freuden der Jungfrau Maria gilt.

Schlussfolgerung

Im Lichte einer materialphilologischen Theorie der Herausgabe von texttragenden
Artefakten zeigt die Analyse einer textkritischen Ausgabe von Gebetbüchern, die in
diesem Artikel vorgenommen wurde, dass eine traditionelle, textfokussierte
Ausgabe, die auf eklektischen Prinzipien basiert und die vom ästhetischen Geschmack
des Herausgebers abhängig ist, nicht die Primärquellentexte und die texttragenden
Artefakte vermittelt, sondern „neue", edierte Texte. Diese Transmission einer
handgeschriebenen oder gedruckten Primärquelle in einen nach wissenschaftlichen
Prinzipien herausgegebenen Text in Buchform formt den Text um, und die Präsentation
des Textträgers durch die Ausgabe hat Bedeutung für die Rezeption des Textes.

Die Praxis traditioneller Philologie handelt sich besonders unglückliche
Konsequenzen bei der Edition von anonymen Gebrauchstexten ein, die sich durch eine
reiche und variantenreiche Überlieferung auszeichnen. Ein Beispiel hierfür ist das

private, spätmittelalterliche Gebetbuch, dessen Repräsentation in der wissenschaftlichen

Ausgabe weit entfernt ist vom originalen texttragenden Artefakt. Der Text
wird diplomatarisch und in der traditionellen Einrichtung kritischer Ausgaben
vermittelt, aber das Gebetbuch, der Gebrauchsgegenstand, ist verschwunden; das

einzige, was vom „Sitz im Leben" und vom Kulturgegenstand übrig bleibt, ist ein
spätmittelalterlicher Gebetstext in einem neuzeitlichen nordisch-philologischen
Editionszusammenhang. Ähnliches kann von anderen Gattungen wie Gesetzesbüchern,
Liederbüchern, Volksbüchern und so genannten Mischhandschriften gesagt werden,
die ebenfalls als Bruchstücke und nicht als ganze Bücher herausgegeben wurden.



Materialphilologie und Transmission: spätmittelalterliche Gebetbücher in Dänemark 47

Ein materialphilologisches Motto könnte folgendermaßen lauten: „alle Texte,
Text im Kontext, Texte als Gegenstände". „Alle Texte" meint, dass alle Textversionen

Primärstatus haben und deshalb in extenso vorgelegt werden sollten. Kein Text
hat Sekundärstatus, welches nämlich gleichbedeutend mit einer fragmentarischen
Textpräsentation wie eine Textvariante in einem Variantenapparat ist. „Text im
Kontext" bedeutet sowohl, dass die Texte eines Textträgers in ihrer Ganzheit vorgelegt

werden sollten - nicht in Auswahl diktiert vom Textstatus anderer Textträger -
als auch in demjenigen physischen Zustand, in dem sie sich im Textträger befinden.

„Texte als Gegenstände" will sagen, dass Texte in einer Form repräsentiert werden
sollten, die deren materieller Erscheinungsform und dem Gebrauch dieser Form
entspricht. Ein materialphilologischer Zugang hat deshalb folgende Konsequenzen
hinsichtlich der Textedition: Ein texttragendes Artefakt soll als digitale Ausgabe mit
Faksimiles des gesamten texttragenden Gegenstands samt einer diplomatarischen
Wiedergabe des Textes herausgegeben werden. Ein Buch soll als Buch präsentiert
werden, also als Doppelseite wiedergegeben werden, nicht Seite für Seite. Eine
bibliographische Analyse des Textträgers, die Informationen über den Textträger
liefert, welche, ohne dass man den physischen Gegenstand in der Hand hat, nicht
erworben werden können, darf in einer materialphilologischen Ausgabe nicht fehlen.
Sieht man die Mission der Philologie in einer größeren Perspektive als

Kulturvermittlung und KulturbeWährung an, lässt sie sich kaum mit einem traditionellen

philologischen Zugang vereinen, der rein normativ ist, weil er auf einer Norm
aufbaut, der genealogischen Textkritik, die für Fragen der Texteinrichtung und
Textrepräsentation bestimmend ist. Im Gegensatz dazu ist die Materialphilologie
deskriptiv und verhält sich beobachtend und beschreibend im Verhältnis zum
texttragenden Artefakt; sie betrachtet diesen als historischen Zeugen einer
Kommunikationssituation.

Die neue Philologie hat bis zu einem gewissen Grad mit dem materiellen Fokus

Erfolg gehabt: Sie insistiert darauf, dass es eine hermeneutische Verbindung
zwischen der materiellen Erscheinungsform und dem textlichen Inhalt gibt und dass

Beobachtungen und Analysen der materiellen Aspekte sowohl das Textverständnis
in sich bereichern können als auch das Verständnis für die jeweilige historische
Situation, in der der Text zustande kam. Solange jedoch der Originalitätsgedanke noch
dominiert und der Textbegriff um Ursprung und Werk zentriert ist, wird die editorische

Konsequenz die sein, dass Philologen - in dem Maß, wie das vorhandene
texttragende Material es zulässt - die ursprünglich (best)mögliche Version eines Werks
etablieren wollen und versuchen, mit Hilfe der genealogischen Methode die
Transmission der Texte zu verstehen. Es ist dann nicht die Rede davon, Texte im
Zusammenhang und als soziale und kulturelle Zusammenhänge zu sehen, so wie der Begriff
Transmission von der Transmissionstheorie aufgefasst wird.

Übersetzung: Thomas Seiler



48 Anne Mette Hansen

Literaturverzeichnis

Primärquellen

Handschriften

Marine Jespersdatters bonnebog (AM 421 12mo in Den Arnamagnaeanske Hândskriftsam-
ling).

Drucke

Christiern Pedersen: Vor Frue Tider, Paris: Josse Bade, 3. Juni 1514 (LN 212). Zweite Auf¬

lage von Henrik Smith, Leipzig 1517 (LN 213).
Gudelige Bonner, gedruckt bei Gotfred von Ghemen, Kopenhagen, 13. Februar 1509 (LN

37).

Textausgaben

Brandt, C.J. og R.Th. Fenger (ed.): Christiern Pedersens Danske Skrifter, Bd. II, Kobenhavn
1851. Vor Frue Tider ist gedruckt auf den S. 271-414.

Nielsen, Karl Martin (ed.): Middelalderens danske Bonneboger I-V, Kobenhavn 1945-1982.

Digitale Ausgaben

AM 412 12mo: Marine Jespersdatters bonnebog. Elektronische Textausgabe von Anne Mette
Hansen: www.staff.hum.ku.dk/amh/AM_421_12mo.html [Oktober 2010].

Gotfred von Ghemens Gudelige Bonner. Elektronischer Druck: digitale Faksimileausgaben
seltener Bücher in der Königlichen Bibliothek Kopenhagen:
http://www.kb.dk/permalink/2006/manus/23/dan [Oktober 2010].

Sekundärliteratur

Bowers, Fredson: Principles ofBibliographical Description, Princeton N.J. 1949 & New Castle,
Del. 1996.

Dahlerup, Troels: De fire stcender: 1400-1S00, Gyldendal og Politikens Danmarkshistorie Bd.
6. Kobenhavn 1989.

Dictionary of the Middle Ages, ed. Joseph R. Strayer, Bde. 1-13, New York 1982-1989.
Gaskell, Philip: A New Introduction to Bibliography, Oxford 1972, und New Castle, Del.

1995.

Greetham, David C.: Textual Scholarship: An Introduction. New York 1994.

Harris, Roy: Introduction to Integrational Linguistics, Language and Communication Library,
vol. 17, Kidlington 1998.

Harris, Roy: 'The Semiology of Textualization', in: Integrational Linguistics: A First Reader,

Language and Communication Library, Bd. 18, hg. v. Roy Harris & George Wolf,
Kidlington 1998, S. 227-240.

Hellinga, Lotte & Wytze: 'Gotfred af Ghemens faerden ca. 1486-1510: en typologisk un-
dersogelse', in: Fund og Forskning i Det Kongelige Biblioteks samlinger XV, Kobenhavn
1968, S. 7-38.



Materialphilologie und Transmission: spätmittelalterliche Gebetbücher in Dänemark 49

Horstboll, Henrik: Menigmands medie: Det folkelige bogtryk i Danmark i 1500-1840. En kul-
turhistorisk undersogelse. Kobenhavn 1999.

Jauss, Hans Robert: Alterität und Modernität der Mittelalterlichen Literatur, München 1977.

Kâlund, Kristian: Katalog over den Arnamagnceanske händskriftsamling, Bde. 1-2, Kobenhavn
1889-1894.

Kulturhistorisk Leksikon for Nordisk Middelalder: fra vikingetid til reformationstid, Bde. 1-22,

hg. v.John Danstrup. Kobenhavn 1956-1978.

Leroquais, Victor: Les livres d'heures manuscripts de la Bibliothèque nationale. Paris, 1927.
Lexikon des Mittelalters, Bde. I-IX. Registerband. München/Zürich 1980-1999.
Lutz, Eckart Conrad: Rhetorica divina: Mittelhochdeutsche Prologgebete und die rhetorische

Kultur des Mittelalters. Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte der

germanischen Völker. N. F. 82. Berlin 1984.
Medieval Scandinavia: an encyclopedia, hg. v. Phillip Pulsiano. New York 1993.

Nichols, Stephen G.: 'Introduction: Philology in a Manuscript Culture', in: The New Philo¬

logy, Speculum: A Journal of Medieval Studies, Bd. 65 Nr. 1 (January 1990), hg. v.
Stephen Nichols. Cambridge, Massachusetts 1990, S. 1-10.

Nichols, Stephen G.: 'Why material philology? Some Thoughts by Stephen G. Nichols,
Baltimore', in: Philologie als Textwissenschaft: Alte und neue Horizonte. Zeitschrift für
Deutsche Philologie, Bd. 116, 1997, Sonderheft. Berlin 1997, S. 10-30.

Nielsen, Lauritz: Dansk Bibliografi 1482-1550: Med scerligt Hensyn til dansk Bogtrykkerkunsts
Historie, Kobenhavn: Gyldendal, 1919. 2. Ausgabe mit supplementband von Erik Dal,
Kobenhavn 1996.

Riising, Anne: Katalog over Karen Brahes Bibliothek i Landsarkivetfor Fyn. Händskrfisamlin-
gen. Kobenhavn 1956.

Theologische Realenzyklopädie, Bde. 1-36, hg. v. Gerhard Krause & Gerhard Müller. Berlin
1977-2004.

Wieck, Roger S.: Time Sanctified: The Book of Hours in Medieval Art and Life, New
York/Baltimore 1988.

Wieck, Roger S.: 'The Book ofHours', in: The Liturgy of the medieval church, hg. v. Thomas J.
Heffernan & E. Ann Matter, Kalamazoo, Michigan 2001, S. 473-513.




	Die Transmission spätmittelalterlicher Gebetbücher als Primärquelle zur textkritischen Ausgabe : zwei dänische Gebetbücher aus der Zeit der Einführung des Buchdrucks in Dänemark in materialphilologischer und transmissionstheoretischer Beleuchtung

