Zeitschrift: Beitrage zur nordischen Philologie
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Skandinavische Studien
Band: 42 (2012)

Artikel: Die Transmission spatmittelalterlicher Gebetbticher als Primarquelle zur
textkritischen Ausgabe : zwei danische Gebetbiicher aus der Zeit der
Einfuhrung des Buchdrucks in Danemark in materialphilologischer und

transmissionstheoretischer Beleuchtung
Autor: Hansen, Anne Mette
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858109

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Transmission spatmittelalterlicher Gebetbiicher als
Primarquelle zur textkritischen Ausgabe.

Zwei danische Gebetbiicher aus der Zeit der Einflihrung des
Buchdrucks in Ddnemark in materialphilologischer und
transmissionstheoretischer Beleuchtung

ANNE METTE HANSEN, KOPENHAGEN

Materialphilologie

Die sich in jiingerer Zeit unter dem Begriff material philology ereigneten Neuerun-
gen in der Philologie nahmen ihren Anfang im Jahr 1990 mit einer Themennummer
der Zeitschrift Speculum: A journal of Medieval Studies, die den Titel The New Philo-
logy trug.' Initiant und Redakteur war der Romanist Stephen G. Nichols. Diese Pub-
likation stellte den Auftakt zu einer grundsitzlichen Diskussion iiber den theore-
tischen Ausgangspunkt der Philologie dar, wobei zentrale texttheoretische Begriffe
wie Autor, Werk, Text, Original, Fehler und Variante zur Sprache kamen. Stephen
Nichols zog es einige Jahre spiter vor, den Zugang als material philology zu bezeich-
nen, ein Begriff, der seiner Ansicht nach der Bezeichnung einer materialhistorischen,
philologischen Neuorientierung hin zu den physischen, texttragenden Kulturgegen-
stinden und deren Existenz in Gegenwart und Zukunft Rechnung trage.” Dieser
Begriff sei auch zweckdienlicher, weil er nicht zu einer Verwechslung mit dem Ge-
gensatz zwischen Altphilologie (old philology) verleite, die sich mit antiken oder
mittelalterlichen Texten beschiftigt, und der Neuphilologie oder neusprachlichen
Philologie, die eine philologische Arbeit mit Texten bedeutet, die erst nach der Er-
findung des Buchdrucks entstanden.

Stephen Nichols charakterisiert in ,Why Material Philology?“ einleitend die Be-
wegung folgendermafien:

Material philology takes as its point of departure the premise that one should study or
theorize medieval literature by reinserting it directly into the vif of its historical context
by privileging the material artifact(s) that convey this literature to us: the manuscript.
This view sees the manuscript not as a passive record, but as an historical document
thrusting itself into history and whose very materiality makes it a medieval event, a cul-
tural drama. After all, manuscripts are so often the only surviving witnesses — or the

' Nichols, Stephen G.: Introduction: Philology in a Manuscript Culture, in: The New Philology,
Speculum: A Journal of Medieval Studies, Vol. 65, No. 1 (January 1990), ed. Stephen Nichols.
Cambridge, Massachusetts 1990, S. 1-10.

> Nichols, Stephen G.: Why Material Philology? Some Thoughts by Stephen G. Nichols, Balti-
more, in: Philologie als Textwissenschaft: Alte und neue Horizonte, Zeitschrift fiir Deutsche Philo-
logie, Bd. 116, 1997, Sonderheft. Berlin 1997, S. 10-30.



30 Anne Mette Hansen

most reliable guides — to the historical moments that produced and then reproduced
the literary text often in bewildering forms.?

Die Materialphilologie beharrt auf der Redeweise von Artefakten, will sagen die phy-
sischen, texttragenden Kulturgegenstinde in der Bedeutung: Ganzheit von
Text(en), dekorative Elemente, additive Elemente und das texttragendene Material.
Dieser Fokus auf die physische Ganzheit des Textes ist auch ein entscheidender
Punkt in der gesamten materialphilologischen Theoriebildung. Ein anderer Haupt-
punkt ist die Notwendigkeit einer Handschriftenphilologie und einer deskriptiven
Bibliographie.* Die Eigenart des individuellen handgeschriebenen oder gedruckten
Texttrigers und Unterschiedlichkeit fordert eine Analyse des Texttrigers als Arte-
fakt und des Zusammenspiels zwischen den verschiedenen Akteuren, die in der
Handschrift reprisentiert sind, d.h. das Zusammenspiel zwischen dem textlichen
Inhalt und der physischen Textgestalt (die individuelle Kommunikationssituation),
der Textplatzierung in den Handschriften und dem Kontext, in dem sie auftreten
(die situationelle Kommunikationssituation). Ein dritter wichtiger Punkt ist schlief3-
lich der Einbezug des historischen und des sozialen Kontexts, d.h. die makrosoziale
Kommunikationssituation.’

Ein solcherart philologischer Zugang mit einem offenen und dynamischen Text-
begriff, der an die miindliche Uberlieferung erinnert, steht im Gegensatz zu einem
autor-, werk- und archetypenzentrierten Textbegriff, in dem ein textkritisch konsti-
tuierter Text Gegenstand der Forschung ist. Indem sich das Interesse vom Artefakt-
text zur Artefaktganzheit verlagert, von einem Autor zu mehreren Schreibern, Bear-
beitern und Verwendern und von einem Originaltext zu mehreren Uberlieferungs-
varianten, wird das Interesse von der internen Textinterpretation und Textgenese
auf die Textiiberlieferung und die historische Zeit und das soziale Milieu, in dem der
handschriftliche Text produziert wurde, verlagert. Die Philologie wird damit auch zu

> Why Material Philology? Some Thoughts, S. 10-11.

*  Eine aufschlussreiche Ubersicht iiber die Aufgaben einer bibliographischen Beschreibung
findet sich in David C. Greetham: Describing the Text: Descriptive Bibliography, in: Textual
Scholarship: An Introduction, New York 1994, S.153-168. Greetham stiitzt sich auf Philip
Gaskell: Bibliographical Description, in: A New Introduction to Bibliography, New Castle, Del.
1995, S. 321-33S, und Fredson Bowers: Principles of Bibliographical Description, Princeton NJ
1949, Newcastle, Del. 1996.

Die sprachwissenschaftliche Richtung ‘Integrational Linguistics’ setzt als Grundbedingungen
von Texten voraus, dass sie fiir die Kommunikation zwischen verschiedenen Personen in ver-
schiedenen Situationen und Kontexten geschaffen und benutzt werden. Aufgrund der Ver-
schiedenheit von Personen, Situationen und Kontexten sind auch die Texte verschieden.
Menschliche Kommunikation wird von Faktoren auf drei Ebenen gesteuert: dem historisch-
kulturellen (makrosozialen) Faktor, d.h. Verhiltnisse innerhalb einer Gesellschaft oder
Gesellschaftsgruppe; dem situationellen Faktor, d.h. Verhaltnisse, die konkrete Kommunika-
tionssituationen kennzeichnen und schliellich dem individuellen (biomechanischen) Faktor,
d.h. die besonderen physischen und mentalen Faktoren, die sich bei den kommunizierenden
Personen bemerkbar machen. Vgl. Harris, Roy: Introduction to Integrational Linguistics, Kid-
lington 1998, S.29-30 und The Semiology of Textualization, in Integrational Linguistics: A
First Reader, ed. Roy Harris & George Wolf, Kidlington 1998, S.234-235.



Materialphilologie und Transmission: spdtmittelalterliche Gebetbiicher in Dinemark 31

einer sozial- und kulturhistorischen Disziplin. Hier kommt die Transmissionstheorie

ins Spiel.

Transmissionstheorie

Die Transmissionstheorie ist kein geschlossenes Gebilde aus Theorien und Metho-
den (ein Paradigma), sondern eher ein Oberbegriff fiir verschiedene Anniherungen
an Texte, die iiber einen langen Zeitraum hinweg tradiert wurden. Zentrale Begriffe
der Transmission sind Kontingenz, Unstabilitit und Medialitit. Kontingenz be-
inhaltet das Konzept, dass jeder Text wiederum von einem anderen Text abhingig
ist und es keinen im eigentlichen Sinne ,urspriinglichen® oder ,originalen” Text gibt.
Texte sind von Menschen in einer jeweiligen historischen und sozialen Dimension
geschaffen. Unstabilitit bezeichnet die spit- und nachmittelalterliche Verinderlich-
keit in der Uberlieferung, die epische Variation (variance) und Beweglichkeit (mou-
vance). Der stabile Autortext ist eine Fiktion, die nicht zuletzt auch die Beobachtung
der verschiedenen mitschaffenden Krifte in der Textiiberlieferung verhindert. Me-
dialitdt schliefSlich zielt auf die materielle Prasentation und die Bedeutung des Medi-
ums fiir die Textrezeption und -tiberlieferung, weshalb Biicherkunde und analyti-
sche Bibliographie einen Teil der Transmissionstheorie darstellen.

Die Transmission von einer handgeschriebenen oder gedruckten Primirquelle in
eine wissenschaftliche Textausgabe in Buchform ist ein Teil der Medialitat. Was
geschieht mit einem Text, wenn er vom Originaltext in eine Ausgabe iiberfithrt wird,
welche Anderungen durchliuft er, was erzihlt die Art der Textausgabe und
-einrichtung tiber den Herausgeber, und welche Bedeutung hat die Prisentations-
form der Ausgabe fiir die Rezeption des Textes? '

Nach dieser Skizzierung des theoretischen Hintergrunds mochte ich nun eine
Textgattung untersuchen, die in besonderer Weise fiir eine materialphilologische
und transmissionstheoretische Betrachtungsweise geeignet ist: das private Gebet-
buch, und hier besonders zwei ausgewahlte Reprisentanten des Genres, ein handge-
schriebenes und ein gedrucktes, die beide aus den Anfingen des 16. Jahrhunderts
stammen, also der Zeit, in der die Buchdruckerkunst in Danemark eingefiihrt wurde.

Eine Einfiihrung in die Transmissionstheorie wurde von Jiirg Glauser im PhD-Kurs Den
ustabile tekst. Filologi og littereer transmissionsteori an der literaturwissenschaftlichen und
kunsthistorischen Doktorandenschule Georg Brandes Skolen der Universitit Kopenhagen
im Friihjahr 2003 gehalten.



32 Anne Mette Hansen

Stunden- und Gebetblicher

Das dinische Gebetbuch ist ein spatmittelalterliches Phinomen, und die Gebetbii-
cher stellen die grofite Gruppe unter den bewahrten volkssprachlichen Texten des
dinischen Mittelalters dar. Es gab dabei zwei Arten, die fiir die private Andacht ge-
dacht waren, das Stundenbuch und das Gebetbuch. Das Stundenbuch hat seinen
Ursprung im Brevier, der offiziellen Sammlung liturgischer Gebete der Kirche, bein-
haltend die Gebete, die aus biblischen Psalmen, Bitten, Hymnen und Lesungen be-
stehen, die zu bestimmten Betzeiten des Tages gelesen oder gebetet werden sollten,
urspriinglich achtmal am Tag, vom ersten Gebet in der Nacht, zu Beginn des neuen
Tages, bis zum Abendgebet.” Als eines fiir den tiglichen Gebrauch und zur Zierde
bevorzugtes Buch der Aristokratie war das Stundenbuch zwischen dem 14. und dem
16. Jahrhundert in ganz Europa verbreitet, in Flandern und in Nordfrankreich auch
innerhalb des wohlhabenden Biirgertums.® Der Inhalt eines Stundenbuchs besteht
aus folgenden Elementen: ein Kalender mit den kirchlichen Festtagen, die Lesungen
der Evangelien, das Kleine marianische Offizium (Officium parvum Beatae Mariae),
die Stundengebete (Horen) des Heiligen Kreuzes, die Stundengebete des Heiligen
Geistes (Horae de sancto spirito), zwei Mariengebete (Obsecro te und O inter-
merata), die siecben Buf3psalmen, die Allerheiligenlitanei sowie die Stundengebete
fiir die Verstorbenen, das Totenoffizium (Officium defunctorum).’

Die Stundenbiicher schliefen mit einer grofleren oder kleineren Anzahl von Ge-
beten, die auch inhaltlich stark variieren. Vermutlich ist das auf verschiedene Stro-
mungen zuriickzufiihren, d.h. verschiedene Heilige waren zu verschiedenen Zeiten
unterschiedlich populir, zum Teil hatten die einzelnen Besitzer von Stundenbii-
chern jedoch auch ihre personlichen Favoriten und Schutzheiligen, die in Form von
an sie gerichteten Gebeten auch in den Biichern figurieren sollten. Es gibt jedoch

7 Die klassischen Stundengebete sind: Matutin (Nachtgebet), Laudes (Morgengebet bei Ta-
gesanbruch), Prim (zur ersten Stunde des Tages, d.h. ca. 6 Uhr), Terz (zur dritten Stunde,
d.h. ca. 9 Uhr), Sext (zur sechsten Stunde, am Mittag), Non (zur neunten Stunde, also ca. 15
Uhr), Vesper (bei Einbruch der Dunkelheit), und die Komplet (am Ende des Tages, vor der
Nachtruhe).

®  Horstbell, Henrik: Menigmands medie: Det folkelige bogtryk i Danmark i 1500-1840. En kul-

turhistorisk undersogelse. Kobenhavn 1999, S.226, und Gerard Achten: Gebetbiicher II, in:

Theologische Realenzyklopidie, hg. von Gerhard Krause und Gerhard Miiller. Berlin, Bd. XII,

S. 107.

Zwei Hauptwerke tiber Stundenbiicher sind folgende: Victor Leroquais: Les livres d'heures

manuscripts de la Bibliothéque nationale, 1927, und Roger S. Wieck: Time Sanctified: The Book

of Hours in Medieval Art and Life, 1988. Letzteres ist eine Einfithrung in die Gattung und eine
griindliche Ubersicht iiber den Inhalt des Stundenbuchs, sowohl in Text als auch in Bild.

Roger Wieck ist auch Verfasser des in Kurzform dhnlich dazu informierenden Essays The

Book of Hours. Kiirzere orientierende Artikel finden sich in diversen Nachschlagewerken,

etwa Michael Kwatera: Book of Hours, in: Dictionary of the Middle Ages, Bd. 2, S. 325-327,

J. M. Plotzek: Gebetbuch, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. IV, Sp. 1159-1161, Britta Olrik

Frederiksen: Prayer Books, in Medieval Scandinavia, S. 514-515 und Jarl Gallén: bonbocker,

in: Kulturhistorisk Leksikon for Nordisk Middelalder, Bd. 2, Sp. 505-508.



Materialphilologie und Transmission: spitmittelalterliche Gebetbiicher in Dinemark 33

eine Gruppe von ,Kerngebeten®, die in den meisten Stundenbiichern vorkommen,
darunter Gebete beim Kreuz Jesu und in der Betrachtung von Jesu Wunden, Leiden
und Tod, Gebete des Hl. Gregor zu Jesus, das Gebet fiir den Besitzer des Gebet-
buchs (Namensgebet), die Gebete der Freuden und der Schmerzen Mariens sowie
der Marienhymnus Stabat mater.'® Innerhalb der letzten Gruppierung mit ver-
schiedenen Gebeten gibt es eine bestimmte Reihenfolge in den Stundenbiichern:
Zuerst kommen Gebete zu Gott Vater, zum Heiligen Geist und zum dreifaltigen
Gott, danach die Gebete zur Passion Christi (Betrachtung von Jesu Wunden und
Passionswerkzeugen, Jesu Leiden und Tod, Gebete am Kreuz Jesu). Darauf folgen
Gebete zur Jungfrau Maria und zur HI. Anna, anschlieBend Gebete zu den Erzengeln
und anderen Engeln, zu den Aposteln und schliefllich zu verschiedenen Heiligen
und den vierzehn Nothelfern.

Die bewahrten dinischen Stundenbiicher stammen alle aus der Zeit des ausge-
henden 15. und des beginnenden 16. Jahrhunderts und waren im Besitz von Perso-
nen der obersten Gesellschaftsschicht."' In den altesten Stundenbiichern waren die
Horen auf Latein, wihrend sie in den jiingeren auf Dinisch sind. Ein Beispiel eines
solchen Stundenbuchs ist Karen Ludvigsdatters tidebog aus der Zeit um 1500 vom so
genannten Hortulus animae-Typus.'? Es besteht aus einem Kalender, dem Kleinen
marianischen Offizium, den Syvsalmen (der dinischen Bezeichnung fiir die sieben

10

»Men med al Forskjellighed er der dog, idetmindste i de gamle danske Bonneboger der ere
bevarede til vor Tid, en Grundlighed, som vel ogsaa kan hidrere fra at de ere saa omtrent
jevnaldrende. Der er mange Benner som man vil gjenfinde nasten i dem alle.“ (Bei aller Ver-
schiedenheit findet sich doch, zumindest in den alten dinischen Gebetbiichern, die bis in un-
sere Zeit bewahrt sind, eine generelle Einstimmigkeit, die wohl auch von ihrem gemeinsamen
Alter herriihren kann. Viele Gebete findet man in beinahe allen Biichern wieder.) Christiern
Pedersens Danske Skrifter Bd. 1, Anmarkninger (Anmerkungen), S.511; genannt werden
dort Das Kreuz Unseres Herrn Jesus Christus, das Gregorianische Gebet und das Namens-
gebet. In Time sanctified, ‘Accessory Texts’, S. 103-110, werden mehrere der am haufigsten
vorkommenden erginzenden Gebete genannt.

' Vgl. das Verzeichnis iiber Stundenbiicher und ihre Besitzer in Middelalderens danske Bonnebo-
ger Bd. 1, ‘Indledning’, S. XXI-XXVIIL

Hortulus animae (Seelengirtlein) ist der Titel einer Gebetsanthologie, die zu den verbreitete-
sten (gedruckten) Andachtsbiichern im ausgehenden Mittelalter zihlt. In Deutschland besa
das Buch dieselbe Bedeutung wie die Stundenbiicher in Westeuropa (Frankreich, Nieder-
lande usw.); doch im Gegensatz zu den Stundenbiichern, die bereits im 15. Jahrhundert eine
feste Form in Text- und Bildgestaltung erhielten, bekam das deutsche Hortulus in Konkur-
renz mit einigen dhnlichen Gebetsanthologien wie Salus animae, Horologium devotionis, Zeit-
glocklein etc. erst zu Beginn des 16. Jahrhunderts eine einigermaflen feste Form und ist von da
an insbesondere als gedrucktes Buch iiberliefert. Die iltesten lateinischen Ausgaben stam-
men von 1498 (oder 1493, Basel), die erste gedruckte deutsche Ubersetzung erschien 1501
in Straflburg in Griningers Offizin. Im Hortulus animae nehmen die personlichen Gebete
eine zentrale Position ein. Es gibt hier weniger Studengebete, dafiir mehr Mariengebete, Ge-
bete beim Kreuz Jesu, Bittgebete, Beichtgebete, Gebete zur Vorbereitung vor dem Tod und
Gebete am Sterbebett, dazu einen Kalender und zahlreiche illustrierte Gebete zu Heiligen.
Vgl. Hortulus animae, in: Lexikon des Mittelalters Bd. V, Sp. 130, Gebetbiicher, in: Theologi-
sche Realenzyklopddie XII, p. 108, sowie Middelalderens danske Bonneboger Bd. I, S. XII1.

12



34 Anne Mette Hansen

Buflpsalmen und die Allerheiligenlitanei) sowie einer Auswahl von Gebeten, begin-
nend mit einem Gebet zur HI. Trinitit."?

Ein anderes Beispiel ist Christiern Pedersens Stundenbuch Vor Frue Tider, eines
der ersten gedruckten Stundenbiicher in der Volkssprache. Es wurde am Pfingstabend
1514 als drittes derjenigen Biicher Christiern Pedersens (ca. 1480-1554) herausgege-
ben, die er in der Druckerei von Josse Bade in Paris drucken lassen konnte.'* Es bein-
haltet einen Kalender mit anschlieender Ostertafel, ‘Vor frue tider’ (marianisches
Offizium), ‘De sancto spiritu. Den heliandz tiider’ (Horen des Heiligen Geistes), ‘De
sancta cruce. Hellig Korssis tiider’ (Horen des Heiligen Kreuzes), ‘De Hellighe Syu
Psalmer [oc Litaniet]’ (die sieben Buf3psalmen [und die Litanei]), ‘Uigilyess’ (Vigi-
lien) und ‘Mange hellighe oc gwdelige boner’ (viele heilige und fromme Gebete)."*
Die so bezeichnete abschliefSende Gebetssammlung beinhaltet dreiffig Gebete, geord-
net nach derselben Hierarchie wie die Anrufungen in der Allerheiligenlitanei.'®

Der Psalter, der das verbreitetste Andachtsbuch im frithen Mittelalter war, bein-
haltet hiufig eine Sammlung von Bildern mit ausgewéhlten Motiven der Evangelien
von der Verkiindigung iiber die Kindheits- und Leidensgeschichte Jesu bis zu Aufer-
stehung und Himmelfahrt. Da das Stundenbuch im Laufe des 14. Jahrhunderts den
Psalter als Andachtsbuch der Laien zu verdringen begann, wurde dieses Bildreper-
toire oft im neuen Buchtypus weitergefiihrt. Es ist deshalb nicht ungewo6hnlich, dass
die Stundengebete im wichtigsten Teil des Stundenbuchs, Vor Frues tider (mariani-
sches Offizium), von einer Reihe Bilder begleitet werden, entweder in Form von
Miniaturen oder historisierten Initialen, die die frohen Geschehnisse im Leben der
Jungfrau Maria darstellen, welche zugleich Teil der Kindheitsgeschichte Jesu sind."”

B Digitale Faksimiles des gesamten Karen Ludvigsdatters tidebog (Medeltidshandskrift nr. 35,
Lund) sind zuginglich iiber den elektronischen Katalog der Sammlung mittelalterlicher
Handschriften in der Universitetsbibliothek Lund, St. Lauretius digital manuscript library:
http://laurentius.ub.lu.se/ [ Oktober 2010].
Im Jahre 1510 wurde das Vocabularium ad usum dacorum (LN 216) herausgegeben, ein kom-
biniertes Lehrbuch auf Latein mit lateinisch-deutschem Worterbuch, und 1514 Saxos dini-
sche Chronik Danorum Regum horumque Historie (LN 240). Spiter im selben Jahr kamen
auch das Buch tiber die Messfeier I denne bog leriss at Hore messe (LN 206) sowie im Jahr
darauf die Postille Alle Epistler oc Euangelia som lesiss alle Sondage om aared (LN 208).
Y Titel nach der Ausgabe des Stundenbuchs in Christiern Pedersens Danske Skrifter, Bd. I,
S.275-[414].
16 Die Reihenfolge ist diese: Gott Vater, Sohn und Heiliger Geist, die Gottesmutter Maria, die
Erzengel, Engel, Johannes der Taufer, die Apostel, Evangelisten, minnliche und weibliche
Heilige. Vgl. Middelalderens danske Bonneboger, Bd. 1 ‘Indledning’, S. XV. In Christiern Pe-
dersens Stundenbuch ist die Reihenfolge dagegen diese: zuerst die Gebete zum dreieinigen
Gott, zu Jesus am Kreuz, seinem Leib, seinen Wunden, Kreuzeswerkzeugen usw., dann Ge-
bete zur Gottesmutter Maria, zu Marias Mutter Anna, dann je ein Gebet zu den Engeln, zu
den Heiligen drei Konigen, zu den Aposteln, zwei Gebete zu den Nothelfern und schlie8lich
ein Gebet fiir alle christlichen Seelen.
Der klassische Zyklus ist dieser: zur Matutin: Verkiindigung an Maria; zur Laudes: Marias
Besuch bei Elisabeth; zur Prim: Geburt Christi; zur Terz: Verkiindigung der Geburt Christi
an die Hirten; zur Sext: Anbetung der Kénige; zur Non: Darstellung im Tempel (evtl.
Beschneidung Christi); zur Vesper: Flucht nach Agypten; zur Komplet: Krénung Mariens im
Himmel.

14

17



Materialphilologie und Transmission: spdtmittelalterliche Gebetbiicher in Dinemark 35

Manchmal wird der Bilderzyklus zur Kindheit Jesu auch durch den Zyklus der Lei-
den Jesu ersetzt oder erginzt. Das kommt in den Stundenbiichern des 15. und des
beginnenden 16. Jahrhunderts hiufig in Nordeuropa vor."® Die Stundengebete Hel-
lig Kors tidebonner und Helligands tider wurden meist von einer Miniatur der Kreuzi-
gung respektive des Pfingstwunders begleitet, wahrend De syv bodssalmer und Alle-
helgenslitaniet mit einem thronenden Christus oder dem Jiingsten Gericht dargestellt
wurden, und die Stundengebete fiir die Verstorbenen entsprechend mit Bildern vom
Jiingsten Gericht, von Hiob oder von der Auferweckung des Lazarus."”

Auch Christiern Pedersens Stundenbuch ist mit Bildern versehen. Man findet ei-
nige historisierte Initialen in der ersten Ausgabe des Stundenbuchs, so wird etwa das
marianische Offizium mit einem lombardischen A eingeleitet, in deren oberster
Etage die Verkiindigung und in der untersten die Anbetung der Konige angebracht
sind, und in der abschliefenden Gebetssammlung befindet sich auf dem Anfangs-
blatt ein grofles 12-zeiliges Initial H, angebracht in einem Rahmen und ausgefillt
mit dem dinischen Reichswappen, aber im Ubrigen gibt es keine Bilder. In der zwei-
ten Ausgabe des Stundenbuchs, das von Henrik Smith herausgegeben und 1517 bei
Melchior Lotter in Leipzig gedruckt wurde, ist die abschliefende Gebetssammlung
inzwischen mit Bildern versehen worden, indem eine Reihe von Holzschnitten, an-
gebracht in der eigentlichen Textkolumne, die Gebete illustrieren.”

Dem anderen Typus von Gebetbuch fehlen der immerwihrende Kalender des
Stundenbuchs, die Stundengebete, die Bufpsalmen sowie die Litanei, ansonsten ist
jedoch der Inhalt in der gleichen Weise wie in der Sammlung von Gebetstexten
strukturiert, welche die Stundenbiicher erganzt, und viele dieser ,Kerngebete"
findet man in den Gebetbiichern wieder. Nach der Einfithrung des Buchdrucks wur-
den weiterhin handgeschriebene Gebetbiicher neben den gedruckten produziert,
und auch nach der Reformation wurden die alten katholischen Gebetbiicher wei-
terhin verwendet, indem sie durch reformierte oder evangelische Gebete erginzt

'*  Die tibliche Bilderreihenfolge in der Passion Christi ist folgende: Matutin: Jesus im Garten

Gethsemane; Laudes: der Verrat durch Judas; Prim: Jesus vor Pilatus; Terz: Geiflelung Jesu;
Sext: Jesus trigt das Kreuz; Non: Kreuzigung; Vesper: Kreuzesabnahme; Komplet: Grab-
legung Jesu.

' Vgl. Wieck: Time Sanctified, S. 60, 66, 90, und The Book of Hours, S. 480-481.

" Folgende Motive begleiten die Gebete in der abschlieBenden Gebetssammlung (das zugehérige
Gebet ist in Klammern angegeben): hlr: Gnadenstuhl (Gebet zur Hl. Dreifaltigkeit). g4r:
Darstellung der Kreuzigung mit Maria und Johannes (= hSr). gSv: Gregorsmesse (Gebete des
HI Gregor). hlv: Pietd/Beweinung (Gebet zu Jesus Christus). hSr: Kreuzigungsszene mit
Maria und Johannes (Gebet zu Jesus Christus). h8r: Hortus conclusus/Maria lactans (Gebet zu
Maria). j2r: Die apokalyptische Maria: Maria als Himmelskonigin im Strahlenkranz mit dem
Jesuskind auf dem Arm und auf der Mondsichel stehend (Gebet zu Maria). j3v: Maria im
Rosenkranz mit dem Kind, von vier Engeln umgeben (Sieben Freuden Mariens). jSv: Maria mit
dem Schwert gegen sich gerichtet/Mater dolorosa (Sieben Schmerzen Mariens). j7r: Anna
Selbdritt (Gebet zur HL. Anna und Maria). j7v: Erzengel Michael (Gebet zum HI. Michael und
anderen Engeln). j8r: Anbetung der Kénige (Gebet zu den HL. drei Kénigen). k1r: HI. Petrus
(Gebet zu Petrus und zu den anderen Aposteln). klv: HI. Erasmus (Gebet zum Hl. Erasmus).
k2v: HI. Christophorus (Gebet zum Hl. Christophorus). k3v: Fegefeuer mit einem helfenden
Engel, iiber den Seelen schwebend (Fiirbitte zu Christus fiir alle christlichen Seelen).



36 Anne Mette Hansen

wurden.?! Die Einfiihrung des Buchdrucks bedeutete eine Massenproduktion von
Biichern, und dieselbe Ausgabe eines Gebetbuchs wurde nun in vielen Exemplaren
fur eine groflere Lesergruppe hergestellt, was bedeutete, dass die personliche Pri-
gung durch den Besitzer oder Benutzer, die diesen bisher Buchtypus charakterisiert
hatte, verschwand. Es war jedoch nicht so, dass das gedruckte Buch auf einen Schlag
das handgeschriebene verdringte, was etwa Abschriften von Gebeten aus Christiern
Pedersens Stundenbuch Vor Frue Tider zeigen.**

Gebetbiicher eignen sich gut fiir materialphilologische Studien, weil es sich hier-
bei um Gebrauchsliteratur handelt, die darauf abzielt, in einer bestimmten Kommu-
nikationssituation gebraucht zu werden, nimlich wihrend der privaten Andacht,
und weil es sich, was die handgeschriebenen Biicher betrifft, um verschiedene physi-
sche Artefakte handelt, die fiir Einzelpersonen hergestellt wurden, entweder von
professionellen Schreibern oder von den Benutzern selbst. Jedes Gebetbuch muss
deshalb als Primarquelle analysiert werden, beziehungsweise als Herausgabe in Fak-
simile, was die einzige Prisentationsart ist, bei der die Doppelseite mitsamt dem
ganzen Apparat (Layout, Schrift, dekorative Elemente und evtl. bildliche Darstellun-
gen) zu ihrem Recht kommt. Auch verschiedene Ausgaben und Auflagen gedruckter
Biicher sollten als Faksimile herausgegeben werden. In der zweiten Ausgabe von
Christiern Pedersens Stundenbuch wird das Gebet ,Die sieben Freuden der Jung-
frau Maria“ von einer Rosenkranzmadonna illustriert, die eine Kombination der Mo-
tive Maria im Strahlenkranz (Halbfigur), Maria im Rosenkranz und Maria mit dem
Kind darstellt; das Gebet der sieben Schmerzen Mariens wird entsprechend von
einer Darstellung der Mater dolorosa begleitet.”* Diese Andachtsbilder sind wie er-
wahnt im Erstdruck des Stundenbuchs nicht vorhanden, und da sie auch nicht in der
Werkausgabe von Christiern Pedersens déinischen Schriften vorkommen und die
Motive in Dansk Bibliografi nicht registriert sind, gibt es auf der Grundlage der kri-
tischen Ausgabe keine Moglichkeit, die Text-Bild-Beziige oder das Verhiltnis des

2l Ein Beispiel eines solchen Gebetbuches ist Marine Lauridsdatters boannebog (AM 423 12mo in
Den Arnamagnzanske Handskriftsamling), eine kleine Papierhandschrift im Duodez-Format,
verfasst von verschiedenen Personen; der erste Teil enthilt vorreformatorische Gebete (einige
davon spiter durchgestrichen), der letzte Teil eine Reihe Gebete, die sich auch in einem
gedruckten evangelischen Gebetbuch von 1531 finden. Vgl. auch die Katalogbeschreibung in
Kristian Kalund: Katalog over den Arnamagneeanske handskriftsamling, Bd. 2, Kebenhavn 1894.

2 Sowohl Marine Jespersdatters bonnebog (AM 421 12mo in Den Arnamagnzanske Handskrift-
samling) als auch Marine Lauridsdatters bonnebog enthalten Gebete, die aus Vor Frue Tider
stammen. Auch existieren Abschriften von Gebeten aus Vor Frue Tider in mehreren Stun-
denbiichern: in Ingeborg Predbjernsdatters tidebog (Stockholm A 40) von ca. 1519, in Else
Holgersdatter Rosenkrantz's tidebog (Gl. kgl. Sml. 1613 4°) aus der Zeit nach 1514. In Knud
Billes tidebog (Kalmar Liroverks bibliotek% aus dem ausgehenden 185. Jahrhundert und in Ka-
ren Ludvigsdatters tidebog. Dass Privatpersoner ihre eigenen Biicher selbst geschrieben haben
nach Einfilhrung des Buchdrucks, geht u.a. aus der Karen Brahes Sammlung von handge-
schriebenen Gebetbiichern aus der 2. Hilfte des 16. Jahrhunderts und aus dem 17. Jahrhun-
dert hervor, vgl. dazu Katalog over Karen Brahes Bibliothek i Landsarkivet for Fyn. Hdandskrift-
samlingen, S.28-33. Auch die Koénigliche Bibliothek in Kopenhagen besitzt eine Sammlung
nachmittelalterlicher handgeschriebener Gebetbiicher.

»  Ausgabe von 1517,13vundI Sv.



Materialphilologie und Transmission: spatmittelalterliche Gebetbiicher in Dinemark 37

Stundenbuchs zum traditionellen Bildprogramm der Stunden- und Gebetbiicher zu
untersuchen.”

Marine Jespersdatters Gebetbuch

Marine Jespersdatters bonnebog ist ein handgeschriebenes, exklusives Gebetbuch in
einem tragbaren Taschenformat aus dem ersten Viertel des 16. Jahrhunderts. Es
besteht aus 120 Blatt, die Maf}e des Einbands betragen 103 x 68 x 47 mm, die Mafle
der Blitter betragen ca. 95 x 65 mm. In einem dénischen Kontext ist das Buch be-
merkenswert, weil es 48 kolorierte und vergoldetet Miniaturen enthilt, die Teile der
47 Gebete mit Motiven aus dem Leben der Jungfrau Maria illustrieren sowie die
Kindheit Jesu, sein Leben, die Passion und seine Wiederkunft. Das Buch wurde von
professionellen Buchhandwerkern hergestellt und hat alle charakteristischen Zuge
handgefertigter Biicher der spitgotischen Periode: Der Schrifttyp ist gotisch hybrid,
der Text auf den Buchseiten mit schwarz-braunem Mengentext verteilt, roten Rub-
riken und Finalrubriken, dekorierten und kolorierten Initialen, kolorierten Lombar-
den, durchgestrichenen Anfangsbuchstaben, Paragrafenzeichen, Kreuzzeichen und
Zeilenfillung.

Die Herkunft des Buchs ist unbekannt, jedoch konnte Marine Jespersdatter, de-
ren Name im Namensgebet auf Bl. 34r erwdhnt wird, die erste Besitzerin des Buches
gewesen sein (vgl. Abb. 1).2° Das Buch kam friith in den Besitz eines Mannes, was
daraus hervorgeht, dass an einer anderen Stelle im Buch, Bl. 103r, noch ein Gebet
fiir einen Besitzer resp. Benutzer mit dem Namen Oluf Nielsen hinzugefiigt wurde.

Die Aufteilung der Gebete folgt nicht der traditionellen Ordnung der Gebetbii-
cher, nach der die Gebete an die Dreifaltigkeit zuerst von den Gebeten an Jesus
Christus gefolgt werden und anschlieflend von denjenigen an die Jungfrau Maria.
Eine kodikologische Untersuchung von Marine Jespersdatters bonnebog hat auch
gezeigt, dass zwei urspriinglich selbststindige Gebetssammlungen zu einer neuen
Ganzheit zusammengefiihrt und zusammen eingebunden wurden. Die eine Samm-
lung wurde nach 1514 (1517) hergestellt, zum Gebrauch fiir Marine Jespersdatter,

24 [Christiern] Pedersen: Vor Frue Tider, 1514 und 1517, Nr. 212 und 213 in Lauritz Nielsen:
Dansk Bibliografi 1482-1550: Med scrligt Hensyn til dansk Bogtrykkerkunsts Historie, Koben-
havn: Gyldendal, 1919. 2. udgave med supplementbind ved Erik Dal, Kebenhavn 1996.

» Uber Marine Jespersdatter ist nichts bekannt, aber sie konnte aus der Familie Lunov stam-
men, und in dem Fall wiirde es sich um Maren Jespersdatter Lunov (lebte 1538) handeln,
zunichst verlobt, dann verheiratet mit Busk Skenk (+ 1551) von Brudager und Rygard. Vgl.
Landbohistorisk Selskabs Adkomstregistrering 1513-1550, in dem sdamtliche Orts- und Perso-
nennamen registriert sind, die in juristischen Dokumenten der Zeit vorkommen und in ei-
nem Eigentumsverhiltnis zu einem Landbesitz stehen:
http://webarkiv.hum ku.dk/navneforskning/adkomst.htm [Oktober 2010]. Auch andere
Hypothesen iiber die Herkunft des Buches existieren, so hat etwa der Historiker Troels
Dahlerup vorgeschlagen, dass es sich bei Marine auch um Mette Jespersdatter Friis (+ 1531)
handeln konnte, Tochter des Adligen Jesper Friis von Lundby und Hesselager auf der Insel
Fiinen. Vgl. Troels Dahlerup: De fire stender: 1400-1500, Gyldendal og Politikens Dan-
markshistorie, Bd. 6. Kebenhavn 1989, S. 321.



38 Anne Mette Hansen

die andere, Nogle gudelige bonner (Einige fromme Gebete) genannt, gibt keine Anga-
ben iiber den Benutzer.”® Auerdem wurde die jetzige fiinfte Lage verkehrt herum
geheftet, vielleicht wihrend der spiteren Umbindung, und an einigen Stellen im
Buch wurden irgendwann einige Blatter herausgetrennt, die vermutlich Illustratio-
nen enthielten.”’

Eine Analyse des Verhiltnisses zwischen Text und Bild in Marine Jespersdatters
bennebog hat gezeigt, dass Text und Bilder zwei gleichwertig integrierte Akteure in
einem komplexen Text- und Bildganzen waren. In einem Gebetstext kann direkt auf
das dazugehoérende Andachtsbild verwiesen werden, das die Mitteilung und Situa-
tion des Gebets veranschaulicht und entfaltet und dadurch zur Vertiefung und Ver-
innerlichung der Andacht beitrigt. Sowohl Bild als auch Text haben eine religiose
Funktion und Bedeutung, die zugleich kontemplativ und pidagogisch ist. Sie sind
auch beide rhetorisch, indem sie in einer bestimmten Art und Weise und in einem
bestimmten Zusammenhang einen bereits existierenden, bekannten Inhalt vermit-
teln: die biblische Erzihlung von Leiden und Tod Jesu und die Erlésungsgeschichte.
Der Gebetstext ist nach einer festen Struktur, rhetorica divina, aufgebaut und das
Gebetsbild, imago pietatis, zeigt ein wohlbekanntes Motiv oder Thema in einem
Andachtskontext.?® Die isthetische Dimension, das Schone in den Bildern und die
dekorativen Elemente im Text, ist selbst ein Glied in der ,g6ttlichen Rhetorik” zum
Einleben, fiir das Verstindnis und die Erkenntnis. Das Bild ist dergestalt ein Teil des
Gebets — will man die Gebete erforschen und die Gebetstexte in Ubereinstimmung
mit dieser Erkenntnis vermitteln, muss man mehr als nur den geschriebenen Text
zuginglich machen; und auch hier gilt, dass dabei die urspriingliche Einheit von
Andachtsbild und Text bewahrt bleiben muss.

Bll. 44v-45r beinhalten das dritte Gebet im Rosenkranz und den Psalter der heili-
gen Dreifaltigkeit (vgl. Abb. 2). Auf der Versoseite befindet sich eine bildliche Dar-
stellung vom Besuchs Mariens bei Elisabeth, auf der Rectoseite steht ein dazu pas-
sendes Mariengebet. Auf dem Bild sieht man die beiden Frauen einander an den
Hinden haltend. Elisabeth, die iltere, verheiratete Frau, trigt ein weifles Kopftuch
und einen dunkelroten Umbhang iiber einem roten Kleid. Die jiingere, hochschwan-
gere Jungfrau Maria hat kein Tuch iiber ihrem offen getragenen goldblonden Haar
und trigt einen roten Umhang iiber einem blauen Kleid. Links im Bild erkennt man

26

Nogle gudelige bonner beginnt auf Bl. 16r und nimmt die jetzigen 3.-4. und 6.-9. Lagen ein (BIL
16-33 und 41-76). Im restlichen Teil des Buches, den jetzigen 1.-2., 5. und 10.-16. Lagen (BIL
1-15, 34-40 und 77-118) sind zehn Gebete nach Vor Frue Tider abgeschrieben.

Eine digitale Ausgabe von Marine Jespersdatters bannebog von Anne Mette Hansen, bestehend
aus Faksimiles, diplomatarischer Transskription und Handschriftenbeschreibung ist online
zuginglich: www.staft hum.ku.dk/amh/AM_421_12mo.html

»  Mittelalterliche Gebetstheorie wird ausfiihrlich behandelt bei Eckart Konrad Lutz: Rhetorica
divina: Mittelhochdeutsche Prologgebete und die rhetorische Kultur des Mittelalters, Berlin: Wal-
ter de Gruyter, 1984. Das Kapitel ,Rhetorik des Gebets®, S. 118-137, behandelt u.a. den
Kirchenvater Origines (ca. 185-253/54) und Guillaume d'Auvergne (franzésischer Theo-
loge, ca. 1180-1249). Guillaumes rhetorische Einteilung des Gebets besteht aus folgenden
fiinf resp. sechs Teilen: exordium — mit invocatio und captatio benevolentiae — narratio, petitio,
confirmatio et infirmatio sowie conclusio.

27



Materialphilologie und Transmission: spétmittelalterliche Gebetbiicher in Ddnemark 39

Teile einer Architektur oder einen Baum in der gleichen griinen Farbe wie das Gras
(der Fuflboden) und davor eine blaue Gardine mit Falten. Der Text im Schriftband
lautet: ,mariam ad elizabet®. Anlass zum Gebet sind Aufsuchung und Freude. Die
Freude beider Frauen bei ihrem Zusammentreffen, die Freude des ungeborenen
Kindes von Elisabeth, Johannes, bei seinem Treffen mit dem ungeborenen Jesuskind
und die Freude, Gottes Gnade zu erhalten. Die Lobpreisung schafft eine themati-
sche Verbindung zwischen der lobpreisenden Anrufung ,benedidhet oc welsigneth
ware thw” (gebenedeit und gesegnet seist du) in der lobpreisenden Anrufung (invo-
catio) des Gebetstextes und dem erzihlenden und begriindenden Teil (narratio), in
dem von Mariens Lobgesang an den Herrn ,Oc thw aff stwr gledhe oc gudz nadhe
dichtede then loffsang Magnificat“ (Und da dichtest du aus groler Freude und Got-
tes Gnade den Lobgesang Magnificat) die Rede ist. Das eigentliche Gebet (petitio)
bezieht sich auf die Todesstunde des Menschen: Maria moge sich gnadig erweisen
und den Sterbenden besuchen, wenn seine Zeit kommt. Die Verbindung zwischen
narratio und petitio wird auf der lexikalischen Ebene hergestellt mit dem Wort ,soge”
(suchen, im Sinne von ,aufsuchen” und ,besuchen): ,thw som saa ytmyghelighe
wylle soghe thyn ffrenke“ (du, die so demiitig deine Verwandte besuchen wolltest)
und ,,O werdige Jonffru Maria werdis tyl ath seghe meg*“ (O wiirdige Jungfrau Maria,
mogest du mich besuchen). Mit den gleichen Worten wird die Verbindung zu der
Rubrik gefiihrt, wo auflerdem noch direkt auf das begleitende Bild verwiesen wird:
Die fiinf Ave Maria sollen vor dem Bild gebetet werden, das Marias Besuch bei Elisa-
beth darstellt: ,her skwlle i leesse .v. Aue Maria for Jonfrw M<a>ries billithe som hwn
soghede syn frenke elizabeth“ (Hier sollt ihr fiinf Ave Maria beten vor dem Bild der
Jungfrau Maria, wo sie ihre Verwandte Elisabeth besucht).

Die traditionelle Philologie wurde in erster Linie als eine rein sprachliche Diszip-
lin betrieben, bei der das Augenmerk auf dem Text lag, wihrend die Beschiftigung
mit Bildern in Texttrdgern den Kunsthistorikern tiberlassen wurde. In einer integrie-
renden Philologie dagegen, die eine ganzheitliche Sicht vertritt, welche idealerweise
den ganzen Text umfasst — will sagen Zeit und Ort, die Kommunikationssituation,
die Personen und den Stoff — ist es hingegen nicht mehr moglich, parallele Phino-
mene zu separieren, weder in einer Handschriftenbeschreibung, in einer bibliogra-
phischen Beschreibung eines gedruckten Buches noch in einer sprachlichen oder
literarischen Untersuchung eines Textes. Die grundlegende Annahme ist hierbei,
dass ein Text in einem bestimmten Zusammenhang geschaffen und gebraucht wird,
nimlich in einem materiellen Zusammenhang (im physischen Gegenstand des Bu-
ches) und in einem historisch-kulturellen Zusammenhang — der gehobenen Schicht
in der spatmittelalterlichen Gesellschaft —, zudem in einem situationellen Zusam-
menhang, also dem praktischen Gebrauch des Gebets als Mittel der Frommigkeit,
und schlieflich in einem individuellen Zusammenhang: der einzelne Mensch. Die
bildlichen Darstellungen in einem Buch werden als Teil des Textes aufgefasst und
umgekehrt. Text und Bild sind eine Einheit, auf die im Text zum Bild hingewiesen
wird, welches eine ikonische Darstellung eines zentralen Themas des Gebets ist. Die



40 Anne Mette Hansen

Gebetstexte konnen deshalb nicht untersucht werden, ohne gleichzeitig auch die
Bilder zu beriicksichtigen.

Gotfred von Ghemens Gudelige bgnner

Gotfred von Ghemens Gudelige bonner (Fromme Gebete) ist eine Sammlung be-
trachtender, epischer Gebete iiber die Passion Jesu und den Schmerz der Jungfrau
Maria, bestimmt fiir die Lesung und Meditation in der Karwoche. Fiir jeden Tag gibt
es jeweils zwei Gebete, ein Abend- und ein Morgengebet. Die Gebete schildern den
Lebensweg Jesu und Mariens von der Salbung in Bethanien {iber den Abend vor
dem Einzug in Jerusalem bis hin zu Jesu Auferstehung am Ostermorgen. Die Samm-
lung wird mit drei Gebeten an Jesus Christus iiber die ewige Seligkeit und Barmher-
zigkeit abgeschlossen. Dem Kolophon zufolge wurde das kleine Gebetbuch im Ok-
tavformat von Gotfred von Ghemen in Kopenhagen gedruckt, am Tage vor dem
Valentinstag, dem 13. Februar 1509.%° Diese erste Seite im Buch, Bl. alr, erweist sich
sowohl als Rubrik als auch als Titelblatt (vgl. Abb. 3).° Hier gibt es eine Art Titel
,Thi begyndes her nogre gudelige bener” (Denn hier beginnen einige fromme Ge-
bete), und wie es der Tradition entspricht, wird die Gebetssammlung prisentiert,
indem eine kirchliche oder theologische Autoritit als Garant fiir das Gebet in der
Rubrik angefiihrt wird, die das Gebet einleitet:

Doctores lere oss och siz Ath | inthet @r mennisken nyttelighere | til sielsens be-
standeligehet end i hw | at komme ihesu cristi verduge ded oc | pijne Thi begyndes her
nogre | gudelige boner i huilke ther haff|uis ihwkommelse aff gudz pinelse | oc iomfrw
marie drewelser fran | palme sendag oc intil paskedag

Die Doctores lehren uns, dass dem Menschen zur Bestindigkeit der Seele nichts niitz-
licher ist, als sich an Jesu Christi wiirdiges Leiden und Tod zu erinnern. Denn hier be-
ginnen einige gottliche Gebete zur erinnernden Betrachtung von Gottes Leiden und
der Schmerzen der Jungfrau Maria von Palmsonntag bis zum Ostertag.

Das Format ist Oktav. Der Buchblock besteht aus 28 Blattern, verteilt auf sechs Bo-
gen mit acht Blattern auf dem ersten Bogen, vier auf dem zweiten bis zum sechsten
Bogen. Der erste Bogen hat die Sekundasignatur: ,aij“, die restlichen Bogen haben
alle Primasignatur: ,b i ,c i ,d i ,ei” und ,fi Die Signaturen sind auf der rech-
ten Seite der Bundmargine angebracht. Der Text ist in einer Kolumne gedruckt, eine

2 Gotfred von Ghemen, niederlindisch Govert Van Ghemen, war der erste kommerzielle

Buchdrucker mit festem Wohnsitz in Danemark und der erste Buchdrucker in Kopenhagen.
Man weif} von ihm, dass er in Gouda, Leiden und Kopenhagen gearbeitet hat. Auf der Basis der
datierten Biicher, die in Kopenhagen hergestellt wurden, von denen ca. 25 bewahrt sind, kann
man sein Wirken auf zwei Zeitperioden eingrenzen, 1493-1495 und 1505-1510. Vgl. Lotte und
Wytze Hellinga: Gotfred af Ghemens faerden ca. 1486-1510: en typologisk undersagelse, in:
Fund og Forskning i Det Kongelige Biblioteks samlinger XV, Kobenhavn 1968, S. 7-38.

In frithen gedruckten Biichern gibt es keine besonderen Titelblatter, die Aufschluss tiber den
Titel, Autor, Buchdrucker, Druckort (Publikationsort) und Druckjahr geben, wie es spiter
tiblich ist; diese Angaben finden sich im Kolophon.

30



Abb. 1: Marine Jespersdatters bonnebog, Bl. 33'-34", Anna Selbdritt und Namensgebet
(Gebet zu Jesus Christus fiir die Besitzerin des Buches, Marine Jespersdatter).
Foto: © Den Arnamagneanske Samling, Kopenhagen.

Abb. 2: Marine Jespersdatters bonnebog, Bl. 44'-45', Marias Besuch bei Elisabeth und
Gebet zur Jungfrau Maria. Foto: © Den Arnamagneanske Samling, Kopenhagen.



ellens beftavelighsenufhm
 iame it tpi verouge vfv oc
pijne Thi begpnves her nogre
guoelige bgner i builhe ther baff
uis i hrohamelle aff guos pineife
ot fomfroo marie drgmellecfran
palme [gnoag oc intil paliedag

Abb. 3: Gotfred von Ghemens Gudelige Bonner, Bl. al” Blattseite mit Rubrik/Titel.
Mit freundlicher Genehmigung der Koniglichen Bibliothek Kopenhagen.

i
foo

| Yn ponne pelme Wfwers
By Enag atafithen lesfampar
ter nolletorh fam Anemariq
Och fglah wo berre fran then
Raal effron och tijll bethaniam
oc tench pa thet thee gioes.thiy
tha fmwave magoalena bertza
 hotfuet o fgover oc fagne herre
‘openbare lijne piine o¢ nga D¢
hmoo Roremrgwelle iomfrn ma
ria o¢ apoltelne the tha finge oc
m3 belhar grot bage thebannii -
at ha [calle iche gaa ¢} iherufals
til fine vrwenner. of al then natly
: m;n_enbz'hmén feg ; audelighe
ner.o¢ i 9affnin
i sk g foffucow ba
Q Almelgndagh ath morghen
A= lagg famthen pater noffec
: H .. .80

-

k-“é?&n':‘ i A

Abb. 4: Gotfred von Ghemens Gudelige Bonner, Bl. al"-a2".
Mit freundlicher Genehmigung der Koniglichen Bibliothek Kopenhagen.



36 ELSE HOLGERSDATTERS TIDEBOG 855—856

ath skadee/ meth thankikese/ viliee/ heller meth gerninghz/ bodee
til sizl och til liiff/ och bewara megh for hoffwet syndher;
werdens skam/ oc fra brad ded/ och giffwse maegh angser oc
rwifwilsse/ for myne synder/ rat skrifftemal oc iet.got @ndee-
ligt/ for hans veerduge detz mndeligt Thet vnde mezegh gud
fadher || oc sen oc then helligh andh For the hellighz tre kongeer
Isesper melchior baltazar Amen pafer noster

Hwo som thinne ben les metk gudazligh hicrtee och thancka the helligwe
tre kongher til loff oc til hieder han for tienar sex hundraeda dagh:e til
afflat oc sextan daghz aff then skrefft som hanom wrz sat for sine synder
oc huo som thinnae samma ben baer pa segh i god how oc meth godh tro
oc sin@ synder thykker ledh weera oc gior thet the helligz tre konger til
loff oc @rae dogh at han thinna ben @y siclff kan lese han skal then dag
@y fonges oc &y offwer vind®s aff sina fynder oc @y komms for werdens

skam oc @y fongz nogen dreffuilse som hanom kan kommse til skade 15

anten til liiff heller til sizel appa hans gosz heller ®r@ oc ma han =y doo
vdhen skiel oc skriffteemal oc vden gusz ligomme oc then hellige oliz pa

105v

hans ydarste tidh thet vnde os gud fader oc son och then helligandh

Amen

856a

yrst skal thu falle pa kna oc le|se ien pater noster oc aue

maria then angasta til hiedeer; Ther vor herrae haffde ther
han badh so stadaligh at blodh gik vth for swed/ aff hans weer-
duga ligomme/ och sagdha/ fadser om thet rae mogheligt/ ladh
thinna pine farze fra magh Siden fal pa kn oc bedh ien pater
noster then angeest til hiedser ther vor herre haffda/ then tidh
ther han var lawdh pa korssat/ oc sagdee/ fadher hwi haffwar
thu maegh for ladet: so ladh thinns angaeste fara fra magh oc
fra allee ther izc bedher fore Siden fal pa thine knee oc bedh ien
pater noster then angzest til heder ther hans dywra moder haffdee
ther hun saa hans pina pa korsset: oc sagda’ fader om thet zr
mogheligt: ladh myn angeest for gongh® oc so alle the iach
beder forz Sidhan skalt thu fal pa kne oc bedh ien pater noster
then angest til hieder/ vor herre haffdee then timae oc skienktae
hanom edikkz oc galle Tha sagde han nw @r myn pins @ndh;
O ihesu christe nazarenz miscunde maegh syndughe menniskae/
oc ladh so myn pinz ®ndes oc myn angaest oc alle myne van-

Abb. Sa: Middelalderens danske Bonnebager, Bd. IV, S. 36: Gebete Nr. 855-856.
Digital aufbereiteter Scan aus dieser Ausgabe.

20

106r

(3]
3

35



856—857 ELSE HOLGERSDATTERS TIDEBOG 37

1o6v naers droffuilse; oc so alle the isech belldher for O herree gudh
som arae thierees howswalaxree man som bedroffwet are: oc
thieras staerkhiet som robindis @rae hor thierzs bon som robindis
@ra til thik Ath alle ma gledaes for thin nadhe i thieres nodh

Do 856b

yrst skalt [thu] fallee korswiiss pa iordhen och losee v pater
noster oc aue maria Then fyrste skaltw lese gudh til loff
for then angaest ther han haffde ther han gik til biergacth: oc
sagdae pater si possibile est; transeat a me calix iste Then annen
1 pater noster skalthu bedha gudh til loff for then suk ther gud
han sukkada: tha han gik til sinee pine: at han hielp thik: aff
allze thine nodh Then tridize pater noster skalthw beda gud till
loff' for then angaest ther han pa korsset tholdhae tha han saffdee
consumatum est Then fizerdae pater noster skaltw lesz gusz moder
15 til loff’ for then sorgh hun haffda tha hwn saa sine son hengae
pa korssiet dadh Then v pater noster skalt thu leesa sancte iohannes
til loff for then reesla han haffdze tha gud solde hanom sin modear
at gioma

897, AM 791y, AM 1056 XXXIII Ir, GB al.
1080) Hierwe afiter skriffwios noghwet aff vors herre pinsiel som skulle begyn-
dies ath Lesas pa palmee loghwrdagh
857a (jf. 655)

Pa, palma loghzrdagh ath afften; skal man lase fem pater
noster; oc feem aue marias oc fylga vor herrae fra then stadh
25 effrom/ oc til bethaniam; i marte hus: och thenkka pa thet som

4 gledzes) herefter som overslr. 6 thu] udyg., mgl. hs.

20-21] Doctores lere oss och sie Ath inthet @r mennisken nyttelighere
til sielsens bestandelighet end i hw at komme ihesu christi verduge dod oc
pyne Thi begyvndes her nogre gudelige boner i huilke ther haffuis i hwkom-
melse aff gudz pinelse o¢ iomfrw marie drowelser fran palme sondag oc intil
paskedag GB, mgl. 79 1056,

23-2 (s. 56)] mgl. 79 1056 (fragmenter). 23 Pa] Forst ponne GB. 23 skal

. laese] les GB. 24 fvlgee] folgh GB. 25 effrom] effron GI3. 251 .. hus]

Abb. Sb: Middelalderens danske Bonneboger, Bd. IV, S. 37: Beginn der Gebetsreihe zur Passion Jesu
Gebet Nr. 857), wo Ghemens Gudelige Bonner als Variantentext benutzt wird.
Digital aufbereiteter Scan aus dieser Ausgabe.



38 ELSE HOLGERSDATTERS TIDEBOG 857

ther tha giordhes) Thy at tha smwrde magdalena herraens
hoffwet oc fodder/ oc tha sagdhee vor herre obenbar® sinz pinae
och dedh/ O hurw stor drewilsz/ iomfrw maria/ och allee apposte-
lzenze: the tha fynghees och meth || biesk greedh/ badh vor herrz 10sv
christus ihesus/ at han ikki skulds gonge til iherusalem/ och allz s
then nat vogaedee herren i sine bensr/ oc i daninghen sadh han

oc soff lideeth/ oc thenk annet got/ som gudh giffwer tha nodan

til; aff sin helligand

857b (jf. 656)

Palmae syndagh om morgen/ skaltw leesse xv pafer noster/ oc xv 10
aue/ maria/ oc fylghs vor herra til iherusalem/ och thencke
hura vor herre/ reddee swegh til ath gaa til iherusalem/ och hurw
iomfru maria/ och allae hans apostelz/ oc discipul/ badhz hanom
meth bogdhae kne: at han icki skulle gonge i hans v waenners
hender/ och han suarseda them/ ladher magh gonge Thy at: so 15
ere myn faders viliee/ och the fwldee hanom meth dreffuilse och
reeszele/ oc vor herre vortae vntfongen meth stoor @ra/ oc alle
then dagh lerde han oc predicket i templet/ oc vt kierde them
som soldhz: och kiepte i templaeth

857¢c (jf. 658) 20

m afften fylghse vor herree; ®ffther til bethaniam/ som serae
firee milee fra iherusalem/ oc les faem pater noster [oc v
aue maria]/ oc thenk ath han so medh/ och traet; matte gonghee

22-23 oc?. . maria] GB, mygl. hs,

mgl. GB. 25 thenkka] tenck GB. 25 som] mgl. GB.] 1 tha!] mgl. GB.
1 at] mgl, GB. 1 tha?] mgl. GB. 2 vor herrz] herren GB. 3 O] Oc GB.
3 hurz] hwor GB. 3 stor] store GB. 3 alle] mgl. GB. 4 gradh] grod GB.
4 badh] the tilf. GB. 4-5 vor..ihesus] hannum GB. 5 gonge] gaa GB.
5 iherusalem] til sine vvenner tilf. GB. 6 vogada herren] mededhe herren seg
GB. 6 sinz] gudelighe GB. 6 daninghen] daffning GB.  6-7 sadh . . soff]
soffuede (fejl for soffnede) han GB. 7 lideth] ganske lidet GB. 7-8 oc? .
helligand] mgl. GB.

10 om] ath GB. 10 skaltw lese] lees GB. 11 fylghe] felgh GB. 11 vor
herrz] herren GB. 11 och thenck] tenck GB. 12 hur®!] hwor GB. 12 vor
herre] herren GB. 12 hur=?] hwor GB. 13 hans] mgl. GB. 13 oc discipu-
l&e] mgl. GB. 13 badhz] the bode GB. 14 begdh=] boynde GB. 14 i] vdi

Abb. 6a: Middelalderens danske Bonneboger, Bd. IV, S. 38: Gebetsreihe zur Passion Jesu
(Gebet Nr. 857), wo Ghemens Gudelige Bonner als Variantentext benutzt wird.
Digital aufbereiteter Scan aus dieser Ausgabe.



857 ELSE HOLGERSDATTERS TIDEBOG 39

109r then longha vey fastindis/ och alle the || som metkh hanom warae/
gleddas at the hiem kommae/ meth vor herrae fra the vndhe igder/
aff hans v wanners voldh

857d (jf. 659)

5 m mandaghen/ fylligh affter vor herra oc hans modher til

iherusalem/ och less xv pater noster/ oc xv aue maria/ oc

thenk then dagh/ hure han * kendz och lerdz folkaet then

dagh/ oc hwra the denk#l godhz/ fresteedee hanom/ om then

qwinnze; som han frelste/ then som grebaen warz i hoor; At the
10 30 matte fongee sagh meth hanom/ at drebse hanom

. _ 857e (jf. 661)

m afften fylge vor herree/ til bethaniam meth v pater noster/

oc v aue maria/ oc bethencka at han so thrat/ oc hungrae/

spkta at fructen pa figen thrae/ och tha for bannst han thet/ oc
15 strax visnadae thet/ oc so gik han fastindhe aff byzn

857f (jf. 662)

Oom thisdaghen fylgese seffther vor herree arligh om morgen
til iherusalem/ meth *famtan pater noster/ oc xv aue maria
och thenk at thet war then sistee dagh/ som vor herrae predicket/

7 *] oc hs. 18 femtan] udg., fetan refl. fra fem hs.

GB. 15 them] met grod oc sagde tlf. GB. 15 gongxe] gaa GB. 15 Thy ..
so] tyd som GB. 17 reszzelz] stoer retzle GB. 17 vor .. vortz] tha wor
herren GB. 18 predicket] predicke GB.

21 afften] affthenen GB. 21 fylgh] felg GB. 21 =ffther] atther igen
GB. 23 gonghwz] gaa GB.] 2 gleddas] oc gledes the alle GB. 3 aff] oc
aff GB. 3 voldh] hender GB.

5 wffter] atther GB. 5 hans] kere tilf. GB. T hurz] hwor GB. 7 och
lerda] mgl. GB, 7-8 then dagh] mgl. GB. 8 hwrz] mgl. GB. 8 free-
stadaz] the frestede GB. 9 then] mgl. GB. 9 i] vdhi GB. 10 hanom?]
oc then dag kalledis han then retwise dommere lilf. GB.

12 afftaen) afftenen GB. 12 fylgx] folg atther GB. 12 herre] igen (ilf.
GB. 13 bethencke] tenck GB.  13-14 at .. och] hwor tret och hwngrw han
war Tha segthe han effther fructh ponne figentraeth och fand ther enghen GB.
14 thet) treet GB.

Abb. 6b: Middelalderens danske Bonneboger, Bd. IV, S. 39: Gebetsreihe zur Passion Jesu
(Gebet Nr. 857), wo Ghemens Gudelige Bonner als Variantentext benutzt wird.
Digital aufbereiteter Scan aus dieser Ausgabe.



224 MARINE JESPERSDATTERS BONNEBOG 976

O alsomhelligsthe Iomffrw Maria, benedidhet oc welsigneth 4sr
ware thw som saa ytmyghelighe wylle sgghe thyn ffrenkee
sancte Elizabeth, oc genesthen gleedes barneth sancte Iohannes i
syn modhers lyff, Oc thw aff stwr gledhe oc gwdz nadhe dichtedhe
then loff sang Magnificat. O werdige Ionffrw Maria, werdis tyl ath s
soghe meg i myn dotz stwnd. Amen.

Ttem her skwlle i lzesse -v- Aue Maria for Ionfrw *Maries billithe som hwn
seghede syn frenke elizabet.

O ereffwlesthe Ionffru Maria, welsigneth ware thw offwer 6r
alle qwine som ffedhe gwdtz sen ffor wdhen alth wee Och 10
ther tylbadh hannwm och sadhe: war welkommen myn kere sgn

oc myn kare gwd oc herre. O alsomsgdesthe Ionfrw Maria,
myskwndhe tegh offwer megh och the megh tyd blydhe andledhe
naar som myn siel skal skylles fran [mit] legomme. Amen.

Her skal man lesse -v- Aue Maria Ionfrw Marie tiyll loff och hedher then 15
tyd hwn ffedhe wor herre.

alsommyldysthe Ionfru Maria, Ieg bedher teg ydmyghe- 47r

lighe ffor then modherlighe gnck thw haddhe offwer thyn
kere spn ihesum christum then tyd hand bleff omskorind y hans
klene oc alsomsubtiligsthe legomma oc *wdgaw syth benedidhe 20
blodh. O alsommyskwndysthe oc wrefwllesthe Ionffrw Maria,
borth sker alle wndhe tenckelssse aff myth hierte. Amen.

Ttem her skal man lesse v+ Aue Maria och een pater noster wor herryss
ihesu christi omkrinskerelsse tyll loff.

O alsom wmrefwldesthe Ionfrw Maria, Tegh bedher tegh ffor ssr
then gleedhe thw haffdhe dhen tyd the hellighe iii konigher
ther the offredhe thyn sgn gwld mirra och rggelss@ och trodhe
ath hand waar sand gwd och sand man. O werdigste och alsom-
helligsthe Ionffrw Maria, giiff megh ath troo alth thet then hel-
lighe kirkee bywdher och ther stadelighe y ath blyffwe. Amen. 30

Ttem her skal man lesse v+ Aue Maria Ionffrw Marie tyll loff som the
konghe komme tyl henne sen.

7 Maries] udg., Mries hs. 14 mit] udg., mgl. hs. 20 wdgaw] udg., wd-
gavd hs.

Abb. 7: Middelalderens danske Bonneboger, Bd. IV, S. 224: Textwiedergabe des Gebets
zur Jungfrau Maria anldsslich ihres Besuchs bei Elisabeth und die folgenden drei Gebete im Psalter,
die jeweils von Bildern auf der Versoseite begleitet werden. Digital aufbereiteter Scan aus dieser Ausgabe.



Materialphilologie und Transmission: spdtmittelalterliche Gebetbiicher in Dinemark 41

Normalseite hat 18-19 Textzeilen und die Kolumnengrofie betrigt 90-95 x 62 mm.
Die Drucktype ist eine hollindische Duitschrift. Die Initialen sind volle Lombarden,
7-8 mm hoch, teilweise mit Perlen verziert. Es gibt ganz wenige Bilder, die als ei-
gentliche Andachtsbilder im Passionskontext fungieren, und dieselben zwei Holz-
schnitte, das Tragen des Kreuzes und die Szene von Maria und Johannes unter dem
Kreuz, kommen auch in anderen dhnlichen Ghemen-Drucken vor, z.B. in De femten
steder Vor Herre tdlte sin pine pd (Die fiinfzehn Stationen, an denen Unser Herr sein
Leiden erduldete; vgl. Abb. 3 und 4).*'

Das lteste erhaltene, gedruckte Gebetbuch auf Danisch zeigt, wie sich das Ge-
betbuch-Genre in einer Form materialisieren konnte, die spiter mit dem Begriff
,Volksbuch” (folkebog) verbunden wurde. Die kleinen ,billigen Biicher®, die Got-
fred von Ghemen herstellte, konnten von vielen erworben werden, aber vielleicht
war die Nachfrage grofler als der Ertrag, sicher wurden jedoch auch Gudelige Bonner
und andere Ghemen-Drucke abgeschrieben.*

Gebetbicher als textkritische Ausgaben

Was geschah mit den spatmittelalterlichen Gebetbiichern in dem Teil des Transmis-
sionsprozesses, der die wissenschaftliche Zuginglichkeit und Vermittlung in Form
von textkritischen Ausgaben der spiteren Zeit umfasst? Welche Prisentationsform
haben die Herausgeber gewihlt, und was bedeuten die gewahlte Form der Heraus-
gabe und die Textprisentation fiir die Rezeption der Gebetbiicher?

Middelalderens danske Bonneboger (Dénische Gebetbiicher des Mittelalters) ist
eines der groBeren Editionsprojekte von Det Danske Sprog- og Litteraturselskab
(DSL). Die vier Textbinde kamen zwischen 1946 und 1963 heraus, der fiinfte Band,

der die Handschriftenbeschreibungen, den Kommentar und das Register enthiilt,

31

Gotfred von Ghemens Gudelige Bonner sind online zuginglich (Faksimiles und bibliographi-
sche Einfilhrung) auf der Internetadresse der Koniglichen Bibliothek Kopenhagen: e-tryk:
Digitale faksimiler af sjeldne boger i Det Kongelige Bibliotek:
http://www.kb.dk/permalink/2006/manus/23/dan. Auler den Gudelige Bonner gab Got-
fred von Ghemen in den Jahren 1509-1510 noch zahlreiche andere erbauliche Schriften fiir
jedermann heraus: De femten steder som Vor Herre talte sin pine pd/Jesu passionsvandring (LN
259) (Die fiinfzehn Stationen, an denen Unser Herr Jesus sein Leiden erduldete/Jesu Passi-
onswanderung), De femten tegn for dommedag (LN 266) (Die fiinfzehn Zeichen fiir das Jiings-
te Gericht), beide 1509, ferner Sjelens keremdl pé kroppen (LN 119) (Die Anklagen der Seele
an den Kérper) und Lucidarius (LN 135) von 1510, vgl. dazu Lauritz Nielsen: Dansk Biblio-
grafi 1482-1550.

3 Vgl. etwa das Gebetbuch A IV 1 in Karen Brahes Bibliotek im Landesarchiv in Odense, das
Abschriften von Texten enthilt, die von Gotfred von Ghemen gedruckt wurden. Das Buch
wurde 1650 von der Adligen Anne Gige geschrieben, die selbst dariiber Auskunft gibt, dass
»[d]enne Bog er vdskreffuit effter en gamle papistiske bog” (dieses Buch nach einem alten
papistischen [katholischen] Buch geschrieben wurde), vgl. Anne Riising: Katalog over Karen
Brahes Bibliothek i Landsarkivet for Fyn. Handskriftsamlingen, Kobenhavn 1956, S. 28.



42 Anne Mette Hansen

wurde 1982 publiziert.”> Bei der Herausgabe des ersten Bandes betonte DSL die
Textmenge und den Wert der Texte als religionshistorische und sprachhistorische
Quellen.* In einer sikularisierten Welt stellt das private Gebetbuch kein lebendiges
Buchgenre dar, und in institutionellem Sinne besitzt ein Gebetbuch keine Bedeu-
tung mehr als literarisches Frommigkeitsmittel. Dies konnte eine Erklirung dafiir
sein, dass man keinen Blick fiir die materielle Eigenart und Alteritit mittelalterlicher
Gebetbiicher hatte. Die kritische Ausgabe, die sich von den texttragenden Artefak-
ten entfernt hat — jedoch nicht so stark, dass sie einen modernisierten Text vorgelegt
hitte — hat diese Eigenart und Alteritit dem Leser vorenthalten und konnte so das
mittelalterliche Gebetbuch fiir ein heutiges Publikum nicht aktualisieren.*

Die Texte stammen aus einer Periode in der Geschichte der dinischen Sprache,
die in sprachlich-philologischen, d.h. sprachhistorisch orientierten Kreisen, auf-
grund der Sprachentwicklung und der Grundlegung einer schriftsprachlichen Norm
grofe Aufmerksamkeit beanspruchte. In literarisch-philologischen Kreisen hat man
sich jedoch mehr fiir die poetische Form der Gebete interessiert, also fiir die Psal-
men, wihrend man in theologisch-philologischen Kreisen die katechetischen und
homiletischen Aspekte genauer untersuchte. Die Ausgabe Middelalderens danske
Bonneboger, die, abgesehen von einer literaturhistorischen Einleitung und einer Be-
schreibung der Handschriften der benutzten Gebetbiicher, nur Riicksicht auf den
Text nimmt, konnte solche textfokussierten Erkenntnisinteressen vertreten.

Die ersten Gebet- und Stundenbiicher wurden als Handschriftenausgabe voll-
stindig in den Binden I-III herausgegeben.* In Band IV (1963) wird eine ergin-
zende Auswahl von Gebetstexten prisentiert, die man in den Handschriften der

33 Nielsen, Karl Martin (Hg.): Middelalderens danske Bonneboger, Bde. I-V, Kobenhavn 1945-

1982.

Die Gebetbiicher ,udger den mest betydende og mest omfattende del af vor religiose littera-

tur p2 modersmalet for reformationen® (stellen den bedeutendsten und umfassendsten Teil

unserer religidsen Literatur in der Muttersprache in der Zeit vor der Reformation dar), religi-
onshistorisch betrachtet sind sie als private Andachtsbiicher ,kendskab til den personlige
fromhedsytring og det enkelte menneskes religiose forestillingskreds“ (ein personliches

Frommigkeitszeugnis und erzihlen etwas von der religiésen Vorstellungswelt des einzelnen

Menschen), sprachgeschichtlich schlieflich stellen sie ,det fyldigste og klareste materiale, vi

har til belysning af senmiddelalderens klostersprog og dettes betydning for udformningen af

det fellesdanske skriftsprog.“ (das schénste und deutlichste Material dar, das die spatmittel-
alterliche Klostersprache und ihre Bedeutung fiir die Ausbildung einer allgemeinen dini-
schen Schriftsprache erhellt). Zitiert aus dem Vorwort zu Middelalderens danske Bonnebager,

Bd.1,S.[1].

3 Der Begriff Alteritit aus Hans Robert Jauss’ Alteritdt und Modernitit der Mittelalterlichen
Literatur, 1977.

3 In Band I (1946) befinden sich Johanne Nielsdatters Munks tidebog (Stockholm A 42, Kung-
liga Biblioteket, Stockholm) und Karen Ludvigsdatters tidebog (Medeltidshandskrift nr. 35,
universitetsbiblioteket i Lund), in Band II (1949) Anna Brades bonnebog (Thott 553 4°, Det
Kongelige Bibliotek, Kebenhavn) und das Gebetbuch AM 418 12mo sowie in Band III
(1957) das Gebetbuch AM 75 8vo und Visdoms Spejl (AM 782 4to), eine Sammlung Gebete
in der Ordnung des Kirchenjahres.

34



Materialphilologie und Transmission: spdtmittelalterliche Gebetbiicher in Danemark 43

Binde I-III nicht findet. Beriicksichtigt wurden Texte von 20 handgeschriebenen
Gebetbiichern, u.a. Marine Jespersdatters bonnebog sowie ein Teil aus Gotfred von
Ghemens Gudelige Bonner.”” Aus der Ubersicht iiber den Inhalt der Handschriften in
Band V (S.75-83) geht hervor, ob eine Handschrift als Ganzes oder nur Teile von
ihr publiziert wurde und welche Gebete im erginzenden Handschriftenmaterial
berticksichtigt wurden, indem eine kursive Nummer fiir jedes Gebet angibt, dass ein
Gebetstext als Haupttext gedruckt wurde.

Die Textwiedergabe ist in der Ausgabe durchgingig diplomatarisch, d.h. sie ist
buchstabengetreu, jedoch nicht linien- und seitengetreu.”® Der Haupttext, der he-
rausgegebene Text, ist in gewohnlicher Schrift gedruckt, die aufgelosten Abkiirzun-
gen wurden jedoch kursiv markiert und der Text wird mit einer Unziale eingeleitet.
Der Rubriktext wurde in kleinerem Schriftgrad gedruckt als der Gebetstext und von
diesem mit einer leeren Linie abgeriickt. Jedes Gebet wurde von den Herausgebern
mit einer Nummer versehen, die als Uberschrift jedes Textes dient und in groflerem
Schriftgrad als der tibrige Text gedruckt ist. Sie dienen auch als Referenz zwischen
dem herausgegebenen Text und dem Register in Band V. Nach dieser Nummer sind
mit kursiver Schrift die Handschriftensignatur und die Blattseitenangaben derjeni-
gen Gebetbiicher angefiihrt, die Varianten des Apparats enthalten. Linienzahler in
den Innenrindern sind Referenzen fiir den Apparat. In den Linienzdhlern wurde
auBerdem ein Blattzihler eingesetzt (in halbfetter Schrift), der den Seitenwechsel
des Originals angibt, wihrend ein entsprechender Doppelstrich den geltenden Ort
in der Textkolumne markiert.

Uber dem oberen Kolumnenstrich steht in den Binden I-III der Name (oder die
Handschriftensignatur) auf dem Gebetbuch auf den linken Seiten, auf den rechten
Seiten wurde jeweils der Inhalt der Gebete angegeben, beide gedruckt mit Versalen
und, in der Mitte der Textlinie, mit der Seitennummer der Ausgabe gegen die Au-
Benrinder und gegen die Innenrinder mit den erganzenden Nummern fiir die

7 Teile des Textes in Marine Jespersdatters bonnebog sind als Haupttext in Middelalderens danske
Bonneboger abgedruckt, Bd. IV, S. 215-241: Bll. 1r-5r, 14v-15v, 18r-19r, 22r-23r, 291-31v, 38r-
78v, 83r-86v, 94v-100v, 103r-v, 107r-v, 110r, 116v-117v, 119r. Andere Teile erscheinen als
Varianttexte, wieder andere werden gar nicht benutzt, etwa Abschriften von Gebeten aus
Christiern Pedersens Stundenbuch.

Eine diplomatarische Ausgabe gibt mit groffer Genauigkeit einen geschriebenen oder ge-
druckten Text in Form einer Texttranskription wieder. Eine diplomatarische Wiedergabe ei-
nes Textes kann den Quellentext auf verschiedenen Transkriptionsniveaus wiedergeben,
namlich als Faksimiledruck, als streng diplomatarisch, diplomatarisch und halbdiplomata-
risch (leicht normalisiert). Auf dem Niveau des Faksimiledrucks werden alle Schriftzeichen,
inklusive Abbreviaturen, genau wie in der Quelle wiedergegeben. Auch das Textlayout auf
der konkreten Buchseite wird wie im Original wiedergegeben. In einer diplomatarischen
Textwiedergabe werden Abkiirzungszeichen aufgelost und die aufgelosten Abkiirzungen
selbst durch Kursiva gekennzeichnet. Ein diplomatarischer Text reproduziert in der Regel
keine graphischen Varianten in Schriftzeichen, wie die Verteilung von kurzem oder langem s
oder r und r-rotunda. In einer halbdiplomatarischen Textwiedergabe werden die aufgelosten
Abkiirzungen nicht mit Kursiva gekennzeichnet.

38



44 Anne Mette Hansen

Gebete versehen. In Band IV macht der Handschriftenname beide Kolumnentitel
aus.

Unter dem unteren Kolumnenstrich befindet sich der kritische Apparat, der aus
zwei Ebenen bestehen kann. Zuoberst werden Konjekturen vermerkt, z.B. wenn der
Herausgeber ein Initial U zu einem O veranderte, und es werden Erklarungen iiber
die abweichende Schrift des Originals geliefert, z.B. rote Schrift einzelner Worter
oder Wortverbindungen. Zuunterst werden variierende Lesarten in anderen Hand-
schriften aufgelistet. Eine Variante zum gedruckten Haupttext wird in der traditio-
nellen Art und Weise angefiihrt: Die Linienzahl des Haupttextes ist in halbfetter
Schrift gedruckt, gefolgt von Lemma in gewohnlicher und in kleinerer Punktgrofle
als der Haupttext. Ein Lemmazeichen (]) trennt das Lemma von dem, was nachher
folgt, das eine Variante sein kann, Herausgebertext in kursiv, das angefiihrte Siegel
der Quelle des Varianttextes kursiv, sowie bei Textberichtigungen auch die Lesart
der berichtigten Textquelle.

Eine solche ,Ubersetzung der Schrift der Primirquelle und Texteinrichtung fiir
ein textkritisches Ausgabelayout fithrt dazu, dass materielle Aspekte des Texttragers
verloren gehen und dass das einzelne Gebetbuch nicht als ganzes Buch untersucht
werden kann. Die Reprisentation des Texttrigers des Textes: Die Aufstellung auf
den Doppelseiten und die Rubrizierung und Dekoration werden nicht tberliefert
wie sie sind, sondern zugunsten der Konventionen einer wissenschaftlichen Ausgabe
verandert.

Abbildung 7 zeigt das Gebet zu Maria anlisslich des Besuchs der Muttergottes
bei Elisabeth in Marine Jespersdatters bonnebog, wie sie in der textkritischen Ausgabe
wiedergegeben wurde. In der Ausgabe findet man keine Wiedergabe des bildlichen
Teils des Gebets, weshalb sie ausschlief3lich fiir enge textliche Untersuchungen dien-
lich ist. Der Rosenkranz und der Psalter der heiligen Dreifaltigkeit sind mit einer
entsprechenden narrativen Reihe von Bildern mit meditativen Elementen illustriert.
Die einleitenden Lobpreisungen der Trinitit und der Jungfrau Maria sind mit dem
Bild des Gnadenstuhls versehen, und jedes der zyklischen Rosenkranzgebete ist
illustriert mit einem Bild, das auch das aktuelle Geschehnis (Geheimnis) darstellt.
Diese Ganzheit von Bild und Text ist auf einer Doppelseite platziert, so dass der
Gebetstext jeweils auf der Rectoseite steht und ein Gebetsbild auf der Versoseite.
Jedes Geschehnis existiert dergestalt in einer doppelten Reprisentation, als bildliche
Darstellung und als Gebetstext. Der Rubriktext verweist entweder direkt auf das
Bild: ,for(an) den hellige Treenigheds billede“ (vor dem Bild der heiligen Dreifal-
tigkeit) auf Bl. 43r, ,for(an) Jomfru maria billede” (vor dem Bild der Jungfrau Ma-
ria) auf Bl 45r, oder auf das Bildmotiv: ,vor Herre Jesu Kristi omskzrelse til lov*
(zum Lob der Beschneidung unseres Herrn Jesu Christi) auf Bl. 47r. Text und Bild
ergdnzen demnach einander, sie bilden ein organisches Ganzes, und man kann sich
mit den Gebetstexten nicht ohne diese Erkenntnis beschiftigen, weder sie als das
lesen, was sie sind, noch sie wissenschaftlich als Textsorte studieren.



Materialphilologie und Transmission: spétmittelalterliche Gebetbiicher in Dinemark 45

Die Abbildungen 3-4 und 5a-6b, die die beiden ersten Doppelseiten in Gotfred
von Ghemens Gudelige Bonner und die beiden entsprechenden Doppelseiten in Mid-
delalderens danske Bonneboger (wo der Ghemen-Text als Variantentext vorkommt)
zeigen, illustrieren den materiellen Unterschied des Textes in der Primirquelle und
dessen Reprasentation in der Ausgabe. Die erste Seite in Gudelige Bonner, alr, dient
sowohl fiir die Rubrik als auch fir das Titelblatt und auf der Rectoseite des niachsten
Aufschlags beginnt das Gebet ,Jesu Kristi pine dod og opstandelse” (Jesu Christi
Leiden, Tod und Auferstehung), das insgesamt aus siebzehn betrachtenden Gebe-
ten fiir die Karwoche besteht. Da der Text der Primarquelle in Gudelige Bonner als
Variantentext genutzt wurde, befindet er sich unter dem Strich. In einem tradi-
tionellen Variantenapparat werden Inhaltsvarianten angegeben, d.h. bedeutungstra-
gende variierende Lesarten, die in dieser Ausgabe lexikalische und grammatische
Varianten sind, wie z.B. der Imperativ ,lees (lies) anstatt einer Konstruktion mittels
Modalverb ,skal lese” (soll lesen).

Der Text auf Rubrik/Titelblatt ist vollumfinglich wiedergegeben, aber da die
Herausgeber traditionellen ostnordischen philologischen Textwiedergabeprinzipien
folgen, bedeutet dies, dass die Textwiedergabe nicht linien- und seitentreu ist und
dass die Wiedergabe der Schriftzeichen normalisiert ist, indem nicht zwischen den
graphischen Varianten ,s“ und ,langes s“ sowie ,r* und ,r-rotunda“ unterschieden
wird. Initialen und Paragraphenzeichen werden im Text tiber dem Strich wiederge-
geben, aber nicht im Text unter dem Strich. Damit kann eine solche Textausgabe fiir
Studien der Typographie und der Texteinrichtung nicht gebraucht werden.*

Es wird nicht explizit Rechenschaft iiber die Prinzipien der Textausgabe abgelegt,
aber nach der Reihenfolge der Ausgaben zu urteilen, werden die frithesten Reprisen-
tanten von Stundenbiichern bevorzugt, anschlieflend folgen andere Gebetbiicher,
die der iltesten Gruppe angehoren und die ein Kalendarium und Texte auf Latein
beinhalten. Die Konsequenz der Ausgabe ist, dass die Restgruppe, namlich die
zwanzig Gebetbiicher, die nicht unter den Handschriften sind, die in den ersten drei
Banden vollstindig herausgegeben wurden, dem Publikum als sekundire Texttriger
prisentiert werden, die Erginzungs- und Variantentexte zu den bevorzugten Hand-
schriften enthalten. Variierende Lesarten (Inhaltsvarianten) in diesen sekundiren
Texttrigern werden in einem negativen Variantenapparat angefiihrt, was bedeutet,
dass kein Text des sekundiren Textes angefithrt wird, wenn der sekundire und der
primére Text beziiglich des Inhalts gleich sind. Will man eine Textvariante unter

*  Der Herausgeber erkannte die Grenzen des Layouts der Ausgabe beziiglich einer quellenge-

treuen Wiedergabe graphischer Darstellungen wie des Kalendariums, das eine der vollstindig
publizierten Primirquellen einleitet, Anna Brades bonnebog. ,[D]a en transskriberet tekst ikke
vilde give det rette billede af originalen“ (weil ein transkribierter Text nicht das richtige Bild
des Originals geben wiirde), sind das gesamte Kalendarium sowie die nachfolgende seiten-
filllende Miniaturen in schwarz-weilem Faksimile wiedergegeben, der Text auf den betref-
fenden Blittern, jedoch nicht die Tafel sind transskribiert und abgedruckt in Band V. So die
Herausgeber auf der Riickseite des Titelblatts zur Ausgabe von Anna Brades bennebog in
Middelalderens danske Bonneboger, Bd. I



46 Anne Mette Hansen

dem Strich auf der Grundlage der Reprisentation des Textes der Ausgabe untersu-
chen, muss man demnach zuerst den Text rekonstruieren, so dass er ein zusammen-
hingender, lesbarer Text wird. Es ist jedoch nicht mdglich, den ganzen Text zu re-
konstruieren und auch nicht den Text in seinem Kontext. Die Benutzer der Ausgabe
konnen deshalb nur in begrenztem Umfang das sprachliche Auflere einer Textvari-
ante untersuchen, nicht etwa die Orthographie und die orthographischen Varian-
ten/Konstanten in Gudelige Bonner untersuchen, einer Textquelle, die zu den iltes-
ten gedruckten Biichern auf Dinisch gehort.

Das Originalititsdenken und das eklektische Prinzip, wonach ein bestimmter
Text besser oder urspriinglicher als ein anderer sei und wonach einige Texte deshalb
einen sekundiren Status haben, auch innerhalb des gleichen Texttragers, kann noch
ernstere Konsequenzen fiir die Reprisentation des Primirquellentextes haben — die-
ser kann ndmlich ganz aus der Ausgabe verschwinden. Die Abschriften in Marine
Jespersdatters bonnebog von Gebeten aus Christiern Pedersens Stundenbuch sind
beispielsweise so sekundir, dass sie in der Ausgabe von Christiern Pedersens Danske
Skrifter gelesen werden miissen, was fiir Marine Jespersdatters Version des Kernge-
bets Die sieben Freuden der Jungfrau Maria gilt.

Schlussfolgerung

Im Lichte einer materialphilologischen Theorie der Herausgabe von texttragenden
Artefakten zeigt die Analyse einer textkritischen Ausgabe von Gebetbiichern, die in
diesem Artikel vorgenommen wurde, dass eine traditionelle, textfokussierte Aus-
gabe, die auf eklektischen Prinzipien basiert und die vom dsthetischen Geschmack
des Herausgebers abhingig ist, nicht die Primarquellentexte und die texttragenden
Artefakte vermittelt, sondern ,neue®, edierte Texte. Diese Transmission einer hand-
geschriebenen oder gedruckten Primiarquelle in einen nach wissenschaftlichen Prin-
zipien herausgegebenen Text in Buchform formt den Text um, und die Prisentation
des Texttragers durch die Ausgabe hat Bedeutung fiir die Rezeption des Textes.

Die Praxis traditioneller Philologie handelt sich besonders ungliickliche Konse-
quenzen bei der Edition von anonymen Gebrauchstexten ein, die sich durch eine
reiche und variantenreiche Uberlieferung auszeichnen. Ein Beispiel hierfiir ist das
private, spatmittelalterliche Gebetbuch, dessen Reprisentation in der wissenschaft-
lichen Ausgabe weit entfernt ist vom originalen texttragenden Artefakt. Der Text
wird diplomatarisch und in der traditionellen Einrichtung kritischer Ausgaben ver-
mittelt, aber das Gebetbuch, der Gebrauchsgegenstand, ist verschwunden; das ein-
zige, was vom ,,Sitz im Leben“ und vom Kulturgegenstand iibrig bleibt, ist ein spit-
mittelalterlicher Gebetstext in einem neuzeitlichen nordisch-philologischen Editi-
onszusammenhang. Ahnliches kann von anderen Gattungen wie Gesetzesbiichern,
Liederbiichern, Volksbiichern und so genannten Mischhandschriften gesagt werden,
die ebenfalls als Bruchstiicke und nicht als ganze Biicher herausgegeben wurden.



Materialphilologie und Transmission: spdtmittelalterliche Gebetbiicher in Ddnemark 47

Ein materialphilologisches Motto kénnte folgendermaflen lauten: ,alle Texte,
Text im Kontext, Texte als Gegenstinde®. ,Alle Texte” meint, dass alle Textversio-
nen Primirstatus haben und deshalb in extenso vorgelegt werden sollten. Kein Text
hat Sekundirstatus, welches namlich gleichbedeutend mit einer fragmentarischen
Textprasentation wie eine Textvariante in einem Variantenapparat ist. ,Text im
Kontext” bedeutet sowohl, dass die Texte eines Texttrigers in ihrer Ganzheit vorge-
legt werden sollten — nicht in Auswahl diktiert vom Textstatus anderer Texttriger —
als auch in demjenigen physischen Zustand, in dem sie sich im Texttriger befinden.
»Lexte als Gegenstinde® will sagen, dass Texte in einer Form reprisentiert werden
sollten, die deren materieller Erscheinungsform und dem Gebrauch dieser Form
entspricht. Ein materialphilologischer Zugang hat deshalb folgende Konsequenzen
hinsichtlich der Textedition: Ein texttragendes Artefakt soll als digitale Ausgabe mit
Faksimiles des gesamten texttragenden Gegenstands samt einer diplomatarischen
Wiedergabe des Textes herausgegeben werden. Ein Buch soll als Buch prisentiert
werden, also als Doppelseite wiedergegeben werden, nicht Seite fiir Seite. Eine bib-
liographische Analyse des Texttrigers, die Informationen iiber den Texttriger lie-
fert, welche, ohne dass man den physischen Gegenstand in der Hand hat, nicht er-
worben werden konnen, darf in einer materialphilologischen Ausgabe nicht fehlen.
Sieht man die Mission der Philologie in einer grofleren Perspektive als Kul-
turvermittlung und Kulturbewahrung an, ldsst sie sich kaum mit einem traditionel-
len philologischen Zugang vereinen, der rein normativ ist, weil er auf einer Norm
aufbaut, der genealogischen Textkritik, die fir Fragen der Texteinrichtung und
Textreprisentation bestimmend ist. Im Gegensatz dazu ist die Materialphilologie
deskriptiv und verhalt sich beobachtend und beschreibend im Verhiltnis zum text-
tragenden Artefakt; sie betrachtet diesen als historischen Zeugen einer Kommunika-
tionssituation.

Die neue Philologie hat bis zu einem gewissen Grad mit dem materiellen Fokus
Erfolg gehabt: Sie insistiert darauf, dass es eine hermeneutische Verbindung zwi-
schen der materiellen Erscheinungsform und dem textlichen Inhalt gibt und dass
Beobachtungen und Analysen der materiellen Aspekte sowohl das Textverstindnis
in sich bereichern kénnen als auch das Verstindnis fiir die jeweilige historische Situ-
ation, in der der Text zustande kam. Solange jedoch der Originalititsgedanke noch
dominiert und der Textbegriff um Ursprung und Werk zentriert ist, wird die editori-
sche Konsequenz die sein, dass Philologen — in dem Maf3, wie das vorhandene text-
tragende Material es zuldsst — die urspriinglich (best)mégliche Version eines Werks
etablieren wollen und versuchen, mit Hilfe der genealogischen Methode die Trans-
mission der Texte zu verstehen. Es ist dann nicht die Rede davon, Texte im Zusam-
menhang und als soziale und kulturelle Zusammenhénge zu sehen, so wie der Begriff
Transmission von der Transmissionstheorie aufgefasst wird.

Ubersetzung: Thomas Seiler



48 Anne Mette Hansen

Literaturverzeichnis

Primarquellen

Handschriften

Marine Jespersdatters bonnebog (AM 421 12mo in Den Arnamagnaanske Hindskriftsam-
ling).

Drucke

Christiern Pedersen: Vor Frue Tider, Paris: Josse Bade, 3. Juni 1514 (LN 212). Zweite Auf-
lage von Henrik Smith, Leipzig 1517 (LN 213).

Gudelige Bonner, gedruckt bei Gotfred von Ghemen, Kopenhagen, 13. Februar 1509 (LN
37).

Textausgaben

Brandt, CJ. og R.Th. Fenger (ed.): Christiern Pedersens Danske Skrifter, Bd. 11, Kabenhavn
1851. Vor Frue Tider ist gedruckt auf den S. 271-414.
Nielsen, Karl Martin (ed.): Middelalderens danske Bonneboger 1-V, Kobenhavn 1945-1982.

Digitale Ausgaben

AM 412 12mo: Marine Jespersdatters bonnebog. Elektronische Textausgabe von Anne Mette
Hansen: www.staffhum ku.dk/amh/AM_421 12mo.html [Oktober 2010].

Gotfred von Ghemens Gudelige Bonner. Elektronischer Druck: digitale Faksimileausgaben
seltener Biicher in der Kéniglichen Bibliothek Kopenhagen:
http://www.kb.dk/permalink/2006 /manus/23/dan [ Oktober 2010].

Sekundarliteratur

Bowers, Fredson: Principles of Bibliographical Description, Princeton N.J. 1949 & New Castle,
Del. 1996.

Dahlerup, Troels: De fire stender: 1400-1500, Gyldendal og Politikens Danmarkshistorie Bd.
6. Kebenhavn 1989.

Dictionary of the Middle Ages, ed. Joseph R. Strayer, Bde. 1-13, New York 1982-1989.

Gaskell, Philip: A New Introduction to Bibliography, Oxford 1972, und New Castle, Del.
1995.

Greetham, David C.: Textual Scholarship: An Introduction. New York 1994.

Harris, Roy: Introduction to Integrational Linguistics, Language and Communication Library,
vol. 17, Kidlington 1998.

Harris, Roy: “The Semiology of Textualization’, in: Integrational Linguistics: A First Reader,
Language and Communication Library, Bd. 18, hg. v. Roy Harris & George Wolf, Kid-
lington 1998, S. 227-240.

Hellinga, Lotte & Wytze: ‘Gotfred af Ghemens ferden ca. 1486-1510: en typologisk un-
dersogelse’, in: Fund og Forskning i Det Kongelige Biblioteks samlinger XV, Kobenhavn
1968, S. 7-38.



Materialphilologie und Transmission: spatmittelalterliche Gebetbiicher in Ddnemark 49

Horstbell, Henrik: Menigmands medie: Det folkelige bogtryk i Danmark i 1500-1840. En kul-
turhistorisk undersogelse. Kebenhavn 1999.

Jauss, Hans Robert: Alteritit und Modernitdit der Mittelalterlichen Literatur, Miinchen 1977.

Kalund, Kristian: Katalog over den Arnamagneanske hdndskriftsamling, Bde. 1-2, Kebenhavn
1889-1894.

Kulturhistorisk Leksikon for Nordisk Middelalder: fra vikingetid til reformationstid, Bde. 1-22,
hg. v. John Danstrup. Kebenhavn 1956-1978.

Leroquais, Victor: Les livres d’heures manuscripts de la Bibliothéque nationale. Paris, 1927.

Lexikon des Mittelalters, Bde. I-IX. Registerband. Miinchen/Ziirich 1980-1999.

Lutz, Eckart Conrad: Rhetorica divina: Mittelhochdeutsche Prologgebete und die rhetorische
Kultur des Mittelalters. Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte der
germanischen Volker. N. F. 82. Berlin 1984.

Medieval Scandinavia: an encyclopedia, hg. v. Phillip Pulsiano. New York 1993.

Nichols, Stephen G.: ‘Introduction: Philology in a Manuscript Culture’, in: The New Philo-
logy, Speculum: A Journal of Medieval Studies, Bd. 65 Nr. 1 (January 1990), hg. v. Ste-
phen Nichols. Cambridge, Massachusetts 1990, S. 1-10.

Nichols, Stephen G.: ‘Why material philology? Some Thoughts by Stephen G. Nichols,
Baltimore’, in: Philologie als Textwissenschaft: Alte und neue Horizonte. Zeitschrift fiir
Deutsche Philologie, Bd. 116, 1997, Sonderheft. Berlin 1997, S. 10-30.

Nielsen, Lauritz: Dansk Bibliografi 1482-1550: Med scrligt Hensyn til dansk Bogtrykkerkunsts
Historie, Kobenhavn: Gyldendal, 1919. 2. Ausgabe mit supplementband von Erik Dal,
Kebenhavn 1996.

Riising, Anne: Katalog over Karen Brahes Bibliothek i Landsarkivet for Fyn. Handskriftsamlin-
gen. Kebenhavn 1956.

Theologische Realenzyklopddie, Bde. 1-36, hg. v. Gerhard Krause & Gerhard Miiller. Berlin
1977-2004. ) '

Wieck, Roger S.: Time Sanctified: The Book of Hours in Medieval Art and Life, New
York/Baltimore 1988.

Wieck, Roger S.: “The Book of Hours’, in: The Liturgy of the medieval church, hg. v. Thomas J.
Heffernan & E. Ann Matter, Kalamazoo, Michigan 2001, S. 473-513.






	Die Transmission spätmittelalterlicher Gebetbücher als Primärquelle zur textkritischen Ausgabe : zwei dänische Gebetbücher aus der Zeit der Einführung des Buchdrucks in Dänemark in materialphilologischer und transmissionstheoretischer Beleuchtung

