
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 46 (2009)

Artikel: Zukunftspoesie - Zukunftsmusik : Hans Christian Andersen und Richard
Wagner

Autor: Grage, Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858131

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858131
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zukunftspoesie - Zukunftsmusik
Hans Christian Andersen und Richard Wagner

Joachim Grage, Freiburg im Brsg.

Am 24. August 1855 stattete Hans Christian Andersen dem Komponisten Richard

Wagner in Zürich einen Besuch ab, zu einem Zeitpunkt, als Wagner zunehmend

unter der als Isolation empfundenen Situation im Schweizer Exil litt.1 Von der
Zusammenkunft wissen wir allein aus Andersens Aufzeichnungen, Wagner dagegen
hat sich weder in seinen autobiographischen Schriften noch in seinen Briefen dazu

geäußert. Glaubt man der Darstellung in Andersens Selbstbiografie Mit Livs Eventyr
(1855; Das Märchen meines Lehens), so wurde der Gast »freundlich empfangen«
(»venligt modtaget«),2 und Wagner ließ sich von ihm über das dänische
Musiktheater unterrichten, von dem er nur wenig wusste. Der Komponist hörte Andersen
»mit großer Aufmerksamkeit« (»med stor Opmaerksomhed«)3 zu, und als Replik
legt Andersen ihm in den Mund: »Det er, som om De fortalte mig et heelt Eventyr
fra Musikkens Verden, som rullede De et heelt Forhaeng op for mig hiinsides
Elben.«4 Als selbsternannter Kulturbotschafter fühlt er sich für den gesamten
Norden zuständig: Er erzählt seinem Gastgeber auch von »Schwedens Bellman«
(»Sverrigs Bellman«)5 und dass dieser wie Wagner ein Dichterkomponist sei, der
den Text zu seiner Musik selbst geschrieben habe; ansonsten seien Wagner und
Bellman aber durch und durch gegensätzlich. Mit diesem kuriosen Vergleich und
der ihm zugrundeliegenden Einordnung Wagners in den eigenen kulturellen
Referenzrahmen präsentiert sich Andersen als musikalischer Laie, der mit eher
touristischer Wahrnehmung auf die Musik blickt. Wagner scheint freundlich darauf

reagiert zu haben, denn Andersen wertet den Besuch im Rückblick als eine »un-
vergessliche, glückliche Stunde, die ich später nicht noch einmal erlebt habe«.6

Andersen inszeniert sich in seiner Autobiografie wie gewohnt als Märchenerzähler,

während er Wagner die Rolle des Zuhörers zuweist. Damit kehrt er die
Kommunikationssituation um, von der bei ihm sonst im expliziten Zusammenhang

1 Zum biographischen Hintergrund Wagners vgl. Martin Gregor-Dellin: Richard Wagner. Sein
Leben - Sein Werk - Sein Jahrhundert. München 1980, S. 403f.

2 Zitiert nach Hans Christian Andersen: Mit Livs Eventyr. Hg. von H. Topsoe-Jensen. 2 Bde.
Kopenhagen 1951 (Reprint 1996), hier: Bd. 2, S. 190. Zitatnachweise nach dieser Ausgabe
mit Sigle MLE 2 und Seitenangabe künftig im Text. Übersetzungen aus dem Dänischen
stammen hier und im Folgenden von mir, J.G.

3 Ebd.
4 »Es ist, als ob Sie mir ein ganzes Märchen aus der Welt der Musik erzählten, als rollten Sie

einen ganzen Vorhang jenseits der Elbe für mich auf.« Zitiert nach ebd.
5 Ebd.
6 » [E]n uforglemmelig, lykkelig Time, som jeg ikke senere har gjenlevet«. Zitiert nach ebd.



216 Joachim Grage, Freiburg im Brsg.

mit dem Komponisten die Rede ist: Dann nämlich äußert sich Andersen als Hörer
zu Wagners Musik. Diese Äußerungen weisen den Weg zu einem impliziten Dialog
mit Wagner, der Andersens literarische und autobiographische Texte ab Mitte der
1840er Jahre bis hinein ins Spätwerk immer wieder durchzieht und in dem sich ein

spannungsreiches Verhältnis zur Moderne artikuliert. Ich werde im Folgenden vor
allem zwei literarische Texte von Andersen in den Blick nehmen, den späten Roman
Lykke-Peer (1870; Peer im Glück) und die poetologische Geschichte Det nye Aar-
hundredes Musa (1861; Die Muse des neuen Jahrhunderts), die ich mit autobiographischen

Äußerungen kontextualisieren werde.7 Die Texte sollen in Hinblick auf
intertextuelle und intermediale Bezüge zu Wagners musikalischen Werken untersucht

werden, und zwar insbesondere zu Tannhäuser und Lohengrin, zu Wagners
zentraler Programmschrift Das Kunstwerk der Zukunft und schließlich zum öffentlichen

Diskurs über den Komponisten. Dabei gehe ich der Frage nach, welche Rolle
Richard Wagner als Erneuerer des musikalischen Dramas in den poetologischen
Reflexionen Andersens spielt.

1. Lykke-Peer und der literarische Wagner-Diskurs

Den Ausgangspunkt für meine Überlegungen bildet der Roman Lykke-Peer, erschienen

1870 in Kopenhagen. Es ist Hans Christian Andersens sechster und letzter
Roman und zugleich sein kürzester: Gerade einmal 82 Seiten nimmt der Text in der

jüngsten Einzelausgabe ein.8 In extremer Verkürzung und Verdichtung9 wird darin
die Geschichte eines genialen Künstlers erzählt, der aus armen Verhältnissen stammt
und den es zum Theater zieht, wo er eine märchenhafte Karriere macht. Der Stoff
würde für einen Bildungsroman taugen, nur verweigert sich Andersen dieser

Erwartungshaltung, indem sein Held ohne Widerstände in die Theaterkultur und
die Musikgeschichte hineinwächst, bereits als junger Mann ans Ziel des größten
künstlerischen Triumphes gelangt, woraufhin Andersen ihn kurz und schmerzlos
sterben lässt.

Peer, das Glückskind, tritt zunächst als Ballett-Knabe im königlichen Theater auf.

Bald wird man auf seine schöne Stimme aufmerksam, mit der er ganze Opern aus
dem Gedächtnis nachsingt. Ein anonymer Mäzen ermöglicht ihm den Besuch einer
Schule in der Provinz, wo er erste Erfahrungen als Schauspieler sammelt, und nach

7 Eine umfassende Zusammen- und Darstellung von Wagner-Bezügen vor allem in den
autobiographischen Schriften, Briefen und Tagebüchern Andersens (in deutscher Sprache,
ohne genaue Quellenverweise) bietet Erik Dal: Hans Christian Andersen und Richard
Wagner. In: Bayreuther Festspiele 2005 [Festspielbuch], S. 40-52. Der Beitrag ist im gleichen
Band auch in englischer (S. 54-65) und französischer Sprache (S. 66-76) abgedruckt.

8 Hans Christian Andersen: Lykke-Peer. Hg. von Erik Dal Danske Klassikern). Kopenhagen
2000. Zitatbelege nach dieser Ausgabe künftig mit der Sigle LP und Seitenangabe im Text.

9 »Det karakteristiske for Lykke-Peer er imidlertid sammentraengningen, den uhyre forkortning
af det skildrede.« Zitiert nach Johan de Mylius: Myte og roman. H.C. Andersens romaner
mellem romantik og réalisme. Kopenhagen 1981, S. 211. Zu Lykke-Peer vgl. außerdem Maria
Davidsen: Pâ sporet af H.C. Andersens kunstkonception. In: Synsvinkler 5 (1993), S. 13-36.



Zukunftspoesie - Zukunftsmusik 217

dem Stimmbruch erobert er die Kopenhagener Opernbühne, wo man nicht nur
seinen makellosen Gesang, sondern auch sein darstellerisches Talent, die perfekte
Verkörperung der jeweiligen Rolle bestaunt. Seine Stimme ist jeder Partie gewachsen:
Er glänzt in großen Repertoirerollen sowohl als lyrischer Tenor wie auch als als Bariton.

Schließlich wird er auf die Musikdramen Wagners aufmerksam:

Fremtidsmusiken, som den nyere Retning i Operaen kaldes og for hvilken saerlig

Wagner er Bannerforer, fik en Forsvarer og Beundrer i vor unge Ven. Flan fandt her
Charaktererne saa klart tegnede, Recitativerne saa tankegivende, den hele Handling i
dramatisk Fremadskriden, uden Stillestaaen ved idelig tilbagevendende Melodier.
>Det er dog en Unatur med disse store indlagte Arier! < (LP, 75)

Die Zukunftsmusik, wie man die neuere Richtung in der Oper nennt und für die
besonders Wagner Bannerträger ist, fand einen Verteidiger und Bewunderer in
unserem jungen Freund. Hier fand er die Charaktere so klar gezeichnet, die Rezitative

so anregend, die gesamte Handlung in einem dramatischen Voranschreiten, ohne
Stillstand durch fortwährend wiederkehrende Melodien. >Es ist doch eine Unnatur mit
diesen großen eingelegten Arien !<

Die Terminologie des Erzählers zeigt, wie schwierig es ist, das Innovative Wagners
mit Begriffen einer Opernästhetik zu beschreiben, die durch dessen Musikdramen
übenvunden wurde: Die »Zukunftsmusik«, Wagners neuartige Gestaltung des

musikdramatischen Dialogs, kennt kein Rezitativ mehr. Und wenn Peer mit >Natur<

argumentiert, bezieht er sich auf eine traditionelle Ästhetik, deren Ablösung er

zugleich begrüßt. Er fasst den Entschluss, in einer Wagner-Oper aufzutreten:

Valget faldt paa Lohengrin, den unge, hemmelighedsfulde Ridder, der i Baaden,
trukken af Svanen, glider op ad Scheldefloden for at kaempe for Elsa af Brabant. Hvo
havde vel sunget eller givet, som han, Modets forste Sang, Hjertesamtalen i
Brudekammeret og Afskedssangen, hvor den hellige Grals hvide Due omflagrer den

unge Ridder, som kom, seirede og - forsvandt. (LP, 76)

Die Wahl fiel auf Lohengrin, den jungen, geheimnisvollen Ritter, der im Boot, gezogen
vom Schwan, den Schelde-Fluss hinaufgleitet, um für Elsa von Brabant zu kämpfen.
Wer hätte wohl wie er den Gesang des ersten Treffens gesungen oder gegeben, das

Herzensgespräch in der Brautkammer und den Abschiedsgesang, wo die weiße Taube
des heiligen Grals den jungen Ritter umflattert, der kam, siegte und - verschwand.

Peers Identifikation mit dieser Rolle geht so weit, dass sich in Lohengrins Schicksal,
dem plötzlichen Abschied nach dem Sieg, das des genialen Sängers ankündigt.
Dieser nämlich nimmt sich nun vor, selbst eine Oper zu schreiben, und zwar wie

Wagner sowohl den Text als auch die Musik, und wie dieser greift er auf ein

mythisches Sujet zurück: auf den Aladdin-Stoff, durch das gleichnamige Drama von
Adam Oehlenschläger aus dem Jahr 1805 einer der zentralen Stoffe der dänischen

Romantik; konzipiert als Gegenentwurf zum Faust, gilt Aladdin als Verkörperung
der dänischen Seele. Für Peer hat die Aladdin-Figur noch eine zusätzliche Bedeu-



218 Joachim Grage, Freiburg im Brsg.

tung, denn »Ein Glückskind wie Aladdin war unser junger Freund!«/0 wie der
Erzähler kommentiert. Das eigene Leben wird zur Oper, dementsprechend tritt Peer
auch selbst in der Titelpartie auf, um die Authentizität der künstlerischen Fiktion
aufs Höchste zu steigern. Das Publikum ist begeistert, und Peer feiert einen

Triumph, wie ihn das Theater noch nicht erlebt hat. Noch während des

Schlussapplauses sinkt Peer auf der Bühne tot zusammen: >Er kam, siegte und -
verschwand <!

2. Zukunftsmusik - ein Diskursphänomen

Die direkten Bezüge des Textes auf Wagner stehen vor dem Hintergrund des

damaligen Wagner-Diskurses, der eine der zentralen ästhetischen Debatten des

19. Jahrhunderts darstellt und der auch im zeitgenössischen Kopenhagen mit
großer Vehemenz geführt wurde, weil ein halbes Jahr vor Erscheinen des Romans
die erste Wagner-Oper im königlichen Theater aufgeführt worden war - es war
Lohengrin.n Nun also konnte sich das Kopenhagener Publikum einen Eindruck
von der vermeintlichen »Zukunftsmusik« machen. Dieses Schlagwort stammte
nicht etwa von Wagner selbst, sondern machte im Zuge der Rezeption seiner so

genannten Zürcher Kunstschriften, entstanden in den Jahren 1849 bis 1851, die
Runde und beherrschte fortan den populären Wagner-Diskurs. »>Zukunftsmusik<

war die Spottformel der Antiwagnerianer«12 - der Komponist selbst hatte vom
»Kunstwerk der Zukunft« gesprochen, das eben kein rein musikalisches war.
Gemeint war damit ein theoretisch und geschichtsphilosophisch fundiertes
ästhetisches Konzept, das auch unter dem Stichwort »Gesamtkunstwerk« diskursiviert
und trivialisiert wurde, eigentlich aber nicht eine bestimmte Art zu komponieren
bezeichnen sollte, geschweige denn die kompositorische Praxis, die Wagner zu
diesem Zeitpunkt selbst pflegte. So jedoch verwendet Andersen den Begriff
»Zukunftsmusik«: als Schlagwort für die in den Opern Wagners praktizierte
musikalisch-szenische Dramaturgie, die Abkehr von der Nummern-Oper zu Gunsten

durchkomponierter Szenen bzw. ganzer Akte - und zwar durchaus affirmativ, im
Unterschied zu vielen Zeitgenossen.

Peer ist wie Wagner an einer Dramatisierung der Oper interessiert, die sich in
einer konsequenten Musikalisierung der dramatischen Handlung manifestiert. »Die

ganze Dichtung muss durchgehend in den Tönen leben und atmen«,13 fordert er im
Gespräch mit seinem Mentor, dem Gesangslehrer, der zwar ebenfalls künstlich
anmutende Gesangseinlagen in einem gesprochenen Text ablehnt, aber die Arie als

lyrisches Moment im dramatischen Geschehen verteidigt. Er erkenne zwar die Leis-

10 »EtLykkebamsomA/flddmvarvorunge Ven!« (LP, 86).
11 Vgl. Gerhard Schepelern: Wagners Operaer i Danmark. Valby 1988, S. 13-17.
12 Dieter Borchmeyer: Nachwort zu Band VI. In: Richard Wagner: Dichtungen und Schriften.

Jubiläumsausgabe in zehn Bänden. Hg. von Dieter Borchmeyer. Bd. 10. Bayreuth. Späte
weltanschauliche Schriften. Frankfurt a.M. 1983, S. 303-310, hier S. 303.

13 »Den hele Digtning maa gjennemgaaende leve og aande i Tönerne.« (LP, 75).



Zukunftspoesie - Zukunftsmusik 219

tungen der »neuen musikalischen Richtung«14 an, weigere sich aber, wie er sagt, am
Tanz um das goldene Kalb teilzunehmen. Damit ist die diskursive Formation, auf
die sich Andersens Roman bezieht, treffend charakterisiert, denn die Zuspitzung der
Diskussion um Wagners Musikdramen auf das Schlagwort »Zukunftsmusik« führte
zu einer Polarisierung, der man sich kaum entziehen konnte. Wer, wie Peer, Wagners

Kunst bewunderte, musste sie zugleich auch verteidigen. Man kam nicht
umhin, zu Wagner Position zu beziehen, sich auf die Seite seiner Freunde oder
seiner Gegner zu schlagen, wobei mit der Zustimmung zu seinem Werk oder dessen

Ablehnung stets mehr verbunden war als ein rein ästhetisches Urteil, zumal in
Dänemark, wo die Parteinahme für einen deutschen Komponisten nach dem
verlorenen deutsch-dänischen Krieg auch eine politische Stellungnahme bedeutete.15

Die Debatte über Wagner und die so genannte neudeutsche Schule hatte Züge
der sektenhaften Fraktionsbildung, in der eine differenzierte Meinung eine prekäre
Position war. Für Andersen war die Lage noch brisanter, wie die Äußerungen über

Wagner in seinen autobiographischen Texten sowie in den Tagebüchern und
Briefen zeigen, denn einerseits erkannte er die Notwendigkeit, in der Wagner-Frage
Position zu beziehen, andererseits aber war er zutiefst gespalten: Er war ein

glühender Verehrer und ein Anti-Wagnerianer in einer Person, zugleich fasziniert
und abgestoßen von dessen Kunst.

3. Andersens Positionierung in der Wagner-Frage

Als Andersen im Februar 1846 die Ouvertüre zum Tannhäuser im Leipziger
Gewandhaus hörte, war er einer der ersten Skandinavier, die mit Wagners Musik in
Berührung kamen. Am Pult stand damals Felix Mendelssohn-Bartholdy, in dessen

Haus Andersen verkehrte und dem er auch ein Gedicht gewidmet hat.16 1855
schreibt Andersen über das Konzerterlebnis in Mit Livs Eventyr:

Det Malende ihele denne Tonedigtning greb mig, og jegbrod ud iBifald - men jegvar
saa godt som den Eneste, rundt om saae man paa mig, man hyssede, men jeg blev mit

14 » [D]en nye musikalske Retning« (LP, 76).
15 Wagner bestätigte noch dazu antideutsche Ressentiments, indem er auf einen Brief des

Theaterintendanten August Bournonville, der im Lohengrin Regie gefuhrt und ihm von der
erfolgreichen Premiere der Oper berichtet hatte, antwortete, er freue sich darüber, dass man
nun in Dänemark deutsche Kunst und deutsche Musik kennenlerne. Bournonville wertete
das als »arrogante Unwissenheit« (»arrogant Uvidenhed«) und entgegnete pikiert, dass

man zwar mit der deutschen Politik in Dänemark nicht sehr viel am Hut habe, aber mit
deutscher Musik aufgewachsen sei. Vgl. Schepelern: Wagners operaer (Anm. Il) S. 15.

16 Das Gedicht »I Komponisten Felix Mendelssohn-Bartholdys Stambog (Mens gennem
Kirken Orglets Toner ranged')« erschien 1846 in Digte, gamle og nye. Vgl. Schepelern:
Wagners operaer (Anm. 11 j S. 9f., sowie Inger Sorensen: H.C. Andersen og komponisterne.
Kopenhagen 2005.



220 Joachim Grage, Freiburg im Brsg.

Indtryk af Musiken tro, klappede endnu engang og raabte >Bravo<; men indvendig
folte jeg Forlegenhed, Blodet kom mig op i Kinderne. (MLE 2, 139)17

Das Malende in dieser gesamten Tondichtung ergriff mich, und ich brach in Beifall aus

- aber ich war so gut wie der einzige, um mich herum blickte man auf mich, man
zischte, ich aber blieb meinem Eindruck von der Musik treu, klatschte erneut und rief
>Bravo<; aber innerlich spürte ich Verlegenheit, das Blut stieg mir in die Wangen.

Bereits der erste Eindruck von Wagners Musik ist also geprägt von der Polarisierung
innerhalb des diskursiven Feldes, in dem Wagner rezipiert wurde. Als Andersen
sechs Jahre nach dem Leipziger Konzert im Hause Franz Liszts in Weimar von
dieser wackeren, allein vom ästhetischen Eindruck gesteuerten Parteinahme für

Wagner berichtet, erntet er selbst dafür Beifall: Er befindet sich nun als Gast im inner
circle der Wagnerverehrung und wird als ein Parteigänger des Fortschritts begrüßt.18
Auch seinem dänischen Publikum stellt er sich mit dieser Anekdote in seiner Auto-
biografie als hellsichtiger Laie dar, der die Bedeutung Wagners früh erkannt hat.

Doch Andersen relativiert sein Urteil angesichts der Bekanntschaft mit einer
vollständigen Wagner-Oper. Während seines Aufenthaltes in Weimar 1852 hat er nämlich

auch Gelegenheit, den Lohengrin zu hören, diesmal unter der Leitung von Liszt,
der dieses Werk zwei Jahre zuvor am selben Ort uraufgeführt hat. In seinem Tagebuch

notiert Andersen seinen Eindruck: »Lohengrin er en god Text og en storartet
Musik, men uden Melodie. Et susende Trae, uden Blomst og Frugt.«19 In der Rückschau

auf diesen Abend in der Autobiografie greift er dieses Bild erneut auf und

spricht außerdem von einem »großen Ton-See« (»en stor Tone-So«), der über
ihn hinweggeströmt sei, ihn geistig und körperlich ergriffen habe, so dass er, von
Liszt nach seiner Meinung gefragt, habe antworten müssen: »jeg er halv dod!«
(MLE 2, 139; »Ich bin halb tot!«). Sein Urteil ist geprägt von einer Ambivalenz
zwischen Anerkennung des Neuen und der Verstörung wegen nicht erfüllter
Hörerwartungen - und auch von der körperlichen Erschöpfüng nach der mehr als

vierstündigen Aufführung.20 Seinen Lesern erläutert er sein Urteil, indem er ihnen er-

17 Vgl. auch die Darstellung desselben Ereignisses in Hans Christian Andersen: Dagboger 1825-
1875. Hg. von Käre Olsen und H. Topsoe-Jensen. Kopenhagen 1971-77, Bd. 3. 1845-1850.

Hg. von Helga Vang Lauridsen und Tue Gad. Kopenhagen 1974, S. 61.
18 » [•••] jeg fortalte det til Liszt oh han og hele hans musikalske Omgivelse lonnede mig med et

>Bravo!<, fordi jeg havde fulgt den rigtige Folelse.« (MLE 2, 139; »Ich erzählte das Liszt,
und er und seine ganze musikalische Umgebung belohnten mich mit einem >Bravo!<, weil
ich dem richtigen Gefühl gefolgt war.«) Vgl. auch Andersen: Dagboger (wie Anm. 17) Bd. 4.
1851-1860. Hg. von Tue Gad. Kopenhagen 1974, S. 155. Während Andersen diese Episode
in Mit Livs Eventyr im Zusammenhang mit seinem Besuch in Weimar 1852 erzählt, ist sie im
Tagebuch auf den 29. 6. 1854 datiert.

19 »Lohengrin ist ein guter Text und eine großartige Musik, aber ohne Melodie. Ein rauschen¬
der Baum, ohne Blüte und Frucht.« Zitiert nach Andersen: Dagboger. Bd. 4 (Anm. 18) S. 89.

20 Die Episode wird in der Andersen-Literatur gern erzählt, um Andersens Vorbehalte gegen
Wagners Kunst anschaulich zu machen. Allerdings wurde bisher nicht zur Kenntnis

genommen, dass der Dichter im hohen Alter kaum eine Gelegenheit ungenutzt ließ, Wagner-
Opern zu hören: Am 30. April 1870 besuchte er die dänische Erstaufführung des Lohengrin in
Kopenhagen, am 2. Mai den ersten und zweiten Akt (wobei er sich in seinem Tagebuch



Zukunftspoesie - Zukunftsmusik 221

klärt, was Musik für ihn zu leisten habe, und hier wird nun die ästhetische
Ambivalenz zum Programm erhoben:

Man misforstaae mig ikke, min Dom over Musiken er desuden af ringe Betydning, men
jeg forlanger i denne Kunst, ligesom i Poesien, de tre Elementer, Forstand, Phantasie

og Folelse, og denne sidste aabenbarer sig i Melodier! Jeg seer i Wagner en Nutids
taenkende Componist, stor gjennem Forstand og Villie, en maegtig Nedbryder af for-

kasteligt Gammelt, men jeg savner hos harn det Guddommelige, som en Mozart og en
Beethoven fîk. (MLE 2, 139)

Man möge mich nicht missverstehen, mein Urteil über die Musik ist außerdem von
geringer Bedeutung, aber ich verlange in dieser Kunst, ebenso wie in der Poesie, die

drei Elemente: Verstand, Phantasie und Gefühl, und letzteres offenbart sich in
Melodien! Ich sehe in Wagner einen denkenden Komponisten der Gegenwart, groß
durch Verstand und Willen, der mit Macht das verwerfliche Alte niederreißt, aber ich
vermisse bei ihm das Göttliche, das ein Mozart und ein Beethoven bekommen haben.

Dreierlei ist an dieser Äußerung von eben nicht geringer Bedeutung: Erstens die

Einsicht, dass eine Erneuerung der Kunst notwendig ist, was durchaus aggressiv als

ein unausweichlich destruktiver Akt, als Zerstörung der Tradition geschildert wird.21

Im scheinbaren Widerspruch dazu steht zweitens das gleichzeitige Beharren auf
einem wesentlichen Konzept klassizistischer und romantischer Ästhetik: der
göttlichen Inspiration, die allein dem Genie zuteil wird. Dass diese fehlt, offenbart sich

Andersen offenbar im vermeintlichen Mangel an Melodie, ein Element, das nicht
nur er, sondern viele Zeitgenossen in der Musik Wagners vermissten.22 Drittens wird

freudig darüber äußert, dass er davon nicht so erschöpft sei wie in Weimar), für die

Aufführung am 4. Mai hatte er seinem Jugendfreund Edvard Collin und dessen Frau Karten
geschenkt, und dass die Vorstellung am 6. Mai durch eine Auffuhrung seiner eigenen Oper
Liden Kirsten ersetzt wurde, war ihm auch wert, im Tagebuch notiert zu werden. Am 16.

Oktober 1870 verließ er die Lohengrin-Auffuhrung im zweiten Akt, weil er wegen des

deutsch-französischen Kriegs in eine tiefe Depression gestürzt war; vgl. Andersen: Dagboger
(Anm.17) Bd. 8. 1868-1972. Hg. von Kirsten Weber. Kopenhagen 1975, S. 362-364 und S.

421f. Auch als in Kopenhagen im Frühjahr 1872 Die Meistersinger von Nürnberg gegeben
wurden, saß Andersen wieder täglich im Publikum: am 23.3. (Premiere), 25.3. (1. und 2.

Akt), 26.3. (l. und 2. Akt), 27.3. (2. und 3. Akt); vgl. ebd., Bd. 9. 1871-1872. Hg. von Kirsten
Weber. Kopenhagen 1975, S. 245f. - Wenn angesichts einer solch intensiven Rezeption aber

behauptet wird, Andersen habe Wagner »niemals lieben gelernt« (»aldrig laerte at elske«),
dann scheinen eher eigene Vorbehalte die Feder zu diktieren oder die Quellen nicht zu Rate

gezogen worden zu sein; vgl. Mogens Wenzel Andreasen: H.C. Andersen og musikken.
Kopenhagen 2005, S. 70.

21 Das vermeintlich Destruktive der Musik Wagners scheint im dänischen Wagner-Diskurs sehr
im Vordergmnd gestanden zu haben. Vgl. dazu Andersen: Dagboger (Anm. 17) Bd. 6. 1864-
1865. Hg. von Kirsten Weber. Kopenhagen 1972, S. 163f., wo Andersen von einem Gespräch
mit dem Komponisten J.P.E. Hartmann berichtet, der Wagner mit Kierkegaard verglichen
habe: »begge brydende ned, men Intet selv give« (»beide niederreißend, aber nichts selbst
geben«),

22 Zur dänischen Diskussion über Wagner vgl. Schepelern: Wagners operaer (Anm. Il) S. 11-
17. Auch Johan Ludvig Heiberg schrieb polemisch über eine Aufführung des Fliegenden
Holländers in Prag, dass Wagners Methode, die >flauen Melodien< der Italienischen Oper zu
vermeiden, darin bestehe, jegliche Melodie zu vermeiden. Vgl. ebd. S. 11.



222 Joachim Grage, Freiburg im Brsg.

das programmatische Konzept nicht nur fiür die Musik als verbindlich formuliert,
sondern auch für die Literatur. Beide Künste werden in einem Atemzug genannt. In
logischer Konsequenz wird Andersen daher später als Pendant zur Zukunftsmusik
ein Programm der Zukunftspoesie formulieren.

4. Die Poesie der Zukunft: Die Muse des neuen Jahrhunderts (1861)

Das Wort von der »Poesie der Zukunft« (»Fremtids Poesie«)23 fällt in dem Text
Det nye Aarhundredes Musa, den Andersen 1861 im fünften Heft von Nye Eventyr og
Historier (Neue Märchen und Geschichten) veröffentlicht hat. Dabei handelt es sich

keineswegs um eine Geschichte im landläufigen Sinne, geschweige denn um ein
Märchen, denn dieser Text steht nicht im Modus des Erzählens, sondern in dem der

Frage und der Prophezeiung. Im Unterschied zu den theoretischen Schriften
Richard Wagners gibt er sich dennoch entschieden literarisch, unter anderem,
indem er den Sachverhalt, den er analysiert, allegorisch darstellt.

Hauptfigur ist die Muse des neuen Jahrhunderts, die Verkörperung der Poesie in
einer bevorstehenden Phase der kulturellen Entwicklung. Wo und wann sie geboren
wird, wie sie aufwächst, was sie liest, wie sie sich kenntlich machen wird - über all
das spekuliert die Sprecherinstanz in prophetischer Rede. Konstatiert wird eine
Krise der Poesie (wie bei Wagner eine Krise der Oper), die bedingt ist durch die

Verlagerung der gesellschaftlichen Interessen vom Kulturellen aufs Ökonomische:
»Unsere geschäftige Zeit« (NAM, 112; »vor travle Tid«), ist die leitmotivische

Diagnose der Ausgangssituation. Zwar verspürten noch einige Menschen den

»Drang nach Poesie« (NAM, 112; »Trang til Poesien«), doch lasse sich dieser
schon mit einem Blick auf das Einwickelpapier vom Gemüsehändler befriedigen.
Aber »Zukunftspoesie wie Zukunftsmusik gehören zu den Donquichoterien; von
diesen zu sprechen ist das gleiche, als spräche man von Reiseentdeckungen auf dem
Uranus.«24 Mit dieser ironischen Bemerkung bricht Andersen eine Lanze für die

programmatische Utopie und stellt sich hier explizit und öffentlich an die Seite Wagners,

indem er die beiden programmatischen Begriffe in einem Atemzug nennt.
Die Literatur, die der Sprecher des Textes heraufziehen sieht, verweigert sich

keineswegs der Entwicklung, welche die Ökonomisierung der Kultur und die

Beschleunigung des Alltags vorantreibt, sondern wird Teil derselben, indem die Muse
in den Fabrikhallen aufwächst, über neueste technische Übertragungsmedien
verfügt, sich mit der Eisenbahn und im Heißluftballon fortbewegt, Literatur und Kunst
aller Länder, Kulturen und Epochen im Zeitraffertempo rezipiert und daraus einen

eigenwilligen weltliterarischen Kanon bildet. Wagner hatte mit seiner Programmschrift

vom »Kunstwerk der Zukunft« ein festes Projekt im Auge: Er wollte an die

23 Hans Christian Andersen: Det nye Aarhundredes Musa. In: H.C. Andersens Eventyr. Hg.
von Erik Dal. Bd. 4. 1861-66. Hg. von Erik Dal. Kopenhagen 1966, S. 112-117. hier S. 113.
Zitatnachweise künftig mit der Sigle NAM und Seitenangabe.

24 »Fremtids Poesie, som Fremtids Musik, horer til Donquixotiaderne, tale om den, er som at
tale om Reise-Opdagelser i Uranus.« (NAM, 113).



Zukunftspoesie - Zukunftsmusik 223

Wurzeln der europäischen Kultur zurückkehren, zur griechischen Tragödie, in der er
die Einheit der Künste verwirklicht sah, und sein Ziel war ein neues musikalisches

Drama, in dem sich diese Künste wieder vereinigen sollten. Andersen dagegen legt
sich nicht fest, wie die Literatur der Zukunft konkret aussehen wird, erklärt aber
unmissverständlich: »Als Wiedergänger der entschwundenen Zeit will sie nicht
auftreten!«25

Auf die Widersprüche in Andersens Programm hat Heinrich Detering bereits

hingewiesen: Die »Bereitschaft zu modernistisch anmutenden Proklamationen«
steht im deutlichen Kontrast zum »Festhalten an konservativ-romantischen Kategorien«,26

eine Ambivalenz, die wir auch schon an Andersens Stellungnahmen zu Wagners

Musik beobachten konnten. Vor allem aber erfüllt Andersens Geschichte von der
Geburt der neuen Muse als literarischer Text nicht recht die Ansprüche, die er selbst

in Bezug auf Wagner als maßgeblich für die Musik wie für die Poesie formuliert hat:
Verstand mag man dem Text zugestehen, Phantasie vielleicht auch, Gefühl aber wohl
kaum. Andersen schlüpft hier selbst in die Rolle des > denkenden Künstlers der

Gegenwart, groß durch Verstand und Willen, der mit Macht das verwerfliche Alte
niederreißt<, um es mit seinen eigenen Worten zu sagen - und wenn er im Lohengrin
die Melodien vermisst, so fehlt dieser Geschichte die Handlung. Neue Ausdrucksformen,

wie Andersen sie bei Wagner noch bemängelt hat, gesteht er der Poesie also

nun sehr wohl zu, und er experimentiert mit ihnen in seinen eigenen Texten.

5. Die Musik der Zukunft: Aladdin und Lohengrin

Andersen belässt es nicht bei einem programmatischen Entwurf der Zukunftspoesie,
sondern denkt im Lykke-Peer auch Wagner weiter, indem er den Wagnerianer Peer

eine Oper komponieren und so eigene Zukunftsmusik in die Welt setzen lässt. Diese
steht wiederum in einem eigenartigen Spannungsverhältnis zu den Kompositionen
und zur Programmatik Wagners.

Was Andersen an der Tannhäuser-Ouvertüre lobt, »das Malende in dieser ganzen

Tondichtung«,27 prägt auch Peers musikalischen Geschmack. Grundlegend
für dessen Rezeptionsverhalten gegenüber Musik ist ein synästhetisches Empfinden.

Musik berührt ihn, wenn sie >malend< ist, was sich nicht in erster Linie auf
die Vermittlung optischer Eindrücke bezieht, sondern vielmehr als Metapher für
ein mimetisches Verfahren zu verstehen ist, das im Hörer konkrete Vorstellungen
hervorruft. Peer erkennt, »dass die malende Musik, in der die Natur sich
widerspiegelte und die Strömungen des Menschenherzens widerklangen, am tiefsten bei

25 »Ikke vil hun optraede som Gjenganger af den svundne Tid.« (NAM, 116).
26 Heinrich Detering: >Zukunftspoesie<. Zu Andersens poetologischen Schriften. In: Annegret

Heitmann, Karin Hoff (Hg.): Ästhetik der skandinavischen Moderne. Berhard Glienke zum
Gedenken. (- Beiträge zur Skandinavistik 14). Frankfurt a.M. 1998, S. 17-34, hier S. 31.

27 »[D]et Malende i hele denne Tonedigtning« (MLE 2, 139).



224 Joachim Grage, Freiburg im Brsg.

ihm anschlug«.28 Diese Ästhetik ist wiederum alles andere als zukunftweisend,
denn Peer denkt hier in erster Linie an Beethoven und Haydn. Dementsprechend
folgt er auch in seinen eigenen Kompositionen diesem Ideal des Malerischen. Die
Ouvertüre zur Aladdin-Oper wird ausführlich in Form einer musikalischen
Ekphrasis beschrieben, als Vorwegnahme zentraler Bilder oder Szenen des

nachfolgenden dramatischen Geschehens:

jublende, legende Born, glade Barneroster, Mund i Mund; Gjogen kukkede med til
dem, Droslen slog. Det var det uskyldige Barnesinds Leg og Jublen, Aladdins-Sindet;
da rullede ind deri et Tordenveir [...]; et draebende Lyn slog ned, spraengte Fjeldet;
blöde, lokkende Toner Iode, en Klang fra Tryllegrotten, hvor Lampen lyste i den
forstenede Hule, omsuset af maegtige Aanders Vingeslag. Nu klang i Valdhorn-Toner
en Psalmesang, saa mild og blod, som kom den fra Barnemund; et enkelt Horn hortes,

og atter et, flere og flere smeltede ind i samme Toner, og loftede sig derpaa i en Fylde
og Kraft som var det Dommedags-Basunen. Lampen var i Aladdins Haand! og der
svulmede et Hav af Melodie og Storhed, som Aandernes Behersker og Tönernes
Mester maegter det. (LP, 89)

Jubelnde, spielende Kinder, fröhliche Kinderstimmen, Mund in Mund; der Kuckuck
rief ihnen zu, die Drossel schlug. Es war das Spiel und der Jubel des unschuldigen
Kindergemüts, das Aladdin-Gemüt; da zog ein Gewitter herauf [...]; ein tödlicher Blitz
schlug nieder, sprengte den Fels; sanfte, lockende Töne erklangen, ein Klang aus der
Zaubergrotte, wo die Lampe in der versteinerten Höhle leuchtete, umrauscht vom
Flügelschlag mächtiger Geister. Nun erklang in Waldhorn-Tönen ein Kirchenlied, so
sanft und weich, als käme es aus Kindermund; man hörte ein einzelnes Horn, und
wieder eines, immer mehr verschmolzen in den gleichen Tönen und erhoben sich
darauf in einer Fülle und Kraft, als seien es die Posaunen des Jüngsten Gerichts. Die
Lampe war in Aladdins Händen! und da erschwoll ein Meer von Melodie und Größe,
wie sie der Herrscher der Geister und der Meister der Töne zu bewältigen imstande
sind.

Das musikalische Vorbild Wagner wird man in diesen pittoresken Kinderszenen
kaum vermuten, eher ist in der Abfolge von heiterer Szene, Gewitter und Choral die
sechste Sinfonie von Beethoven zu erkennen. Tatsächlich aber war es auch gerade
die Ouvertüre zum Lohengrin, die zwanzig Jahre zuvor in ganz ähnlicher Manier
beschrieben worden war, und zwar von keinem Geringeren als Franz Liszt, der im
Jahr 1851 zwei umfangreiche Werkanalysen zu Tannhäuser und Lohengrin gemeinsam

publiziert hatte.29 Als sich Andersen 1852 in Weimar aufhielt, dedizierte ihm
Liszt ein Exemplar dieses Bandes, wohl um den enthusiasmierten Skeptiker ganz auf
die Seite der Wagnerianer zu ziehen.30 Gerade der Lohengrin-Aufsatz hatte einen

28 »[A]t det var den malende Musik, hvori Naturen afspejlede sig og Menneskehjertets
Stromninger gjenklang, som slog dybest an hos ham« (LP, 57).

29 Vgl. Franz Liszt: Sämtliche Schriften. Hg. von Detlef Altenburg. Bd. 4. Lohengrin et Tann-
haüser de Richard Wagner. Lohengrin und Tannhäuser von Richard Wagner. Hg. von Rainer
Kleinertz. Wiesbaden 1989.

30 Andersen erwähnt dieses Buch in Mit Livs Eventyr (MLE 2, 138) und in einem Brief an
Edvard Collin vom 12.6.1852. Vgl. Hans Christian Andersen: H.C. Andersens Breweksling



Zukunftspoesie - Zukunftsmusik 225

kaum zu unterschätzenden Einfluss auf die Rezeption dieser Oper in ganz Europa. In
der umfangreichen und stilistisch ausgefeilten Beschreibung der Lohengrin-
Ouvertüre zeigen sich die gleichen Strategien wie in Andersens Musik-Ekphrasis der
fiktiven Aladdin-Ouvertüre: die Verknüpfung von musikalischem Verlauf mit dem
Wechsel von Bildern, der Bezug auf die Instrumentation und die Anreicherung der
Musik mit konkreten bildhaften Vorstellungen. Während der Erzähler bei Andersen

lediglich Kinderspiel, Felsenhöhle und umherschwirrende Geister aus der Musik
heraushört, meint Liszt sogar den Gralstempel mit seinen »süßduftenden Mauern,
mit goldenen Toren, mit Balken aus Asbest, Säulen aus Opal, Spitzbögen aus Onyx
und seinen mit Edelsteinen gepflasterten Höfen«31 zu vernehmen.

Den wesentlichen Mangel aber, den Andersen der angeblich vom Verstand
dominierten Musik Wagners zuschreibt, lässt er Peer in seinem idealen Musikdrama
beheben: In der Aladdin-Ouvertüre strömt gleich ein ganzes Meer von Melodien.
Die fiktive Oper harmonisiert damit die Erneuerung der musikdramatischen Form
mit den traditionellen Hörgewohnheiten. Aladdin, so lässt sich zugespitzt sagen, ist
Lohengrin mit Melodie, wiederum ein Bekenntnis zum Fortschritt in der Kunst
unter Beibehaltung romantischer Konzeptionen, wie Andersen es bereits in der
Geschichte von der Muse des neuen Jahrhunderts abgelegt hat.

6. Lykke-Peer und Dos Kunstwerk der Zukunft - Parallelen und Kritik

Man braucht gar nicht auf die augenfällige Präsenz von Musikern unter den

Romanfiguren Andersens zu verweisen, um zu verstehen, dass die Rede über Musik
in Lykke-Peer auch eine poetologische Dimension hat. Bereits der Verweis auf
Wagner setzt einen größeren Rahmen, denn ihm ging es in seinen theoretischen
Schriften ja keineswegs nur um eine Erneuerung der Oper als musikalische Gattung,
sondern um eine Erneuerung und Synthese aller Künste in der Oper. Explizit wird
der aus dem Wagner-Diskurs stammende Begriff »Zukunftsmusik« in Andersens
Roman zwar allein auf die formalen Neuerungen Wagners bezogen, doch bei

genauerem Hinsehen zeigen sich inhaltlich bemerkenswerte Anlehnungen an das

theoretische Konzept, das Wagner in Das Kunstwerk der Zukunft entwirft; diese
werden auf der Ebene des Diskurses, den die Figuren über Wagner führen, eher
verschleiert. Die Leistung Peers wird als Steigerung dessen gepriesen, wofür Wagner
steht: die Personalunion von Librettist und Komponist, denn Peer ist zudem auch
noch ausführender Sängerdarsteller. Er setzt damit aber nur um, was schon in
Wagners Schrift Das Kunstwerk der Zukunft angelegt ist, wenn es um den Künstler
der Zukunft geht. Wagner schreibt:

Wer also wird der Künstler der Zukunft sein

Ohne Zweifel der Dichter*.

med Edvard og Henriette Collin. Bd. 2. 1844-1860. Hg. von C. Behrend und H. Topsoe-
Jensen. Kopenhagen 1934, S. 224.

31 Franz Liszt: Lohengrin et Tannhäuser (Anm. 29) S. 33.



226 Joachim Grage, Freiburg im Brsg.

Wer aber wird der Dichter sein?

Unstreitig der Darsteller.

Wer jedoch wird wiederum der Darsteller sein?

Notwendig die Genossenschaft aller Künstler?2

Unter dem »Dichter«, so erläutert Wagner in einer Fußnote, sei der »Tondichter«

wie der »Sprachdichter« zu verstehen, »ob persönlich oder
genossenschaftlich, das gilt hier gleich«.33 Wagner meinte nicht, dass sich die Einheit von
Darsteller, Dichter und Musiker in einer Person zeigen sollte, sondern hatte die

Vorstellung einer naturhaften Gemeinschaft aller Künstler, deren Einzelleistungen
in seiner Vision vom »vollendete [n] Kunstwerk der Zukunft«, dem »allgemeinsame

[n] Drama«,34 aufgehen, ohne dass individuelle Anteile daran zu würdigen
seien. Denn die »Genossenschaft aller Künstler« ist ein Teil des Volkes, dem

eigentlichen Urheber des Kunstwerks der Zukunft. Trotz der Konzentration der
schöpferischen Potenz allein auf die Person Peers entspricht dieser gerade wegen
seiner Herkunft aus dem einfachen Volk und der Begründung seines Könnens
durch Genialität statt intellektueller Bildung sehr wohl dieser Vorstellung des

zukünftigen Künstlers. Er verkörpert darüber hinaus durch seinen Bildungsweg
vom Ballett über die Musik zur Literatur Wagners Konzept von der ursprünglichen
Einheit von Tanzkunst, Tonkunst und Dichtkunst in der griechischen Antike, die

im Laufe der Geschichte abhanden gekommen, im Kunstwerk der Zukunft aber

wiederhergestellt sein soll. Das ist um so bemerkenswerter, als im öffentlichen
Diskurs über Wagner seine Ausführungen zur Tanzkunst als Grundlage einer
allgemeinmenschlichen Ausdruckskunst kaum eine Rolle spielten. Eine weitere deutliche

Parallele zu Wagners Konzept vom Kunstwerk der Zukunft ist die zweimalige
Anspielung auf den Triumph des Sophokles beim antiken Tragödienwettstreit
(vgl. LP, 37 und 90) - die Aladdin-Oper wird damit in die gleiche Tradition
gestellt, in der auch Wagner seine Vorstellung vom Gesamtkunstwerk gesehen hat.
Der Roman liest sich wie das Protokoll eines Experiments, in dem das Modell vom
Kunstwerk der Zukunft exemplarisch durchgespielt wird.

Doch zeigt Andersen auch die Grenzen des Wagnerschen Projektes auf, dessen

Problem vor allem in der Vollendung liegt. Denn Wagner sieht in bestimmten
Kunstwerken wie Beethovens neunter Sinfonie oder dem >allgemeinsamen Drama<,
das er heraufbeschwört, unübertreffliche Endpunkte einer Entwicklung, nach denen
kein Fortschritt mehr möglich ist. Der scheinbar so glückliche Tod des Künstlers auf
dem Höhepunkt seines Ruhms, den er mit Sophokles teilt, veranschaulicht die Tragik

eines Konzeptes, das auf höchste Steigerung der Kunst zielt. Was aber kann
danach kommen? Ist das Kunstwerk der Zukunft zugleich der Endpunkt seiner
Geschichte? Erschöpft sich die zukünftige Kunst in endlosen Wiederholungen? Der
Blick auf die Geschichte von der Muse des neuen Jahrhunderts legt nahe, dass

32 Wagner: Dichtungen und Schriften (Anm. 12) Bd. 6. Reformschriften 1849-1852, S. 139.
33 Ebd.
34 Ebd. S. 68.



Zukunftspoesie - Zukunftsmusik 111

Andersen bereits weiter denkt: Pathetisch sieht er die Literatur seiner Zeit darin
unter den Pflug der Moderne geraten, sich selbst als Wurm zerschnitten von einer
neuen Generation. Auch Peer, der konservative Revolutionär, muss das Feld

räumen, kaum dass er etwas Neues in die Welt gesetzt hat. Der ästhetische
Fortschritt frisst seine Protagonisten.

7. Resümee

Bekanntermaßen ist die literarische Wagnerrezeption Andersens im Rahmen eines
Diskurses über die Moderne kein Einzelfall. Es sei nur auf die Zeitgenossenschaft
zum Wagnerismus in Frankreich verwiesen, der mit Baudelaires Artikel über
»Richard Wagner und Tannhäuser in Paris« 1861 einsetzte und bald zum Motor
der literarischen Moderne wurde.35 Auch in Skandinavien begleitet Wagner als

Subtext die jeweilige Avantgarde, sei es in den Kammerspielen August Strindbergs
oder im Werk Lars von Triers. In diesem Kontext mag Andersen mit dem romantischen

Lehm an seinen Stiefeln zunächst fremd wirken, aber gerade der Widerspruch

zwischen einerseits einem Beharren auf romantischen Positionen und
andererseits der Einsicht, dass die Tradition gewaltsam überwunden werden muss

- dieser Widerspruch, der auch in Andersens Wagner-Diskurs anschaulich wird,
zeigt die Modernität Andersens. Zugleich hat der häufige Bezug auf Wagner die

Funktion, sich im literarischen Feld zu positionieren, um es mit den Begriffen
Bourdieus auszudrücken: Andersen häuft durch seine Auseinandersetzung mit
Wagner symbolisches Kapital an, setzt sich von konservativen Kräften ab und
verortet sich, trotz anfänglicher Vorbehalte gegen Wagner, auf Seiten der Erneuerer

der Kultur. Der Begriff der Zukunftsmusik, den Andersen dem populären
Wagner-Diskurs entnimmt, dient ihm als Bezugsrahmen für poetologische
Konzepte, in denen sich modernistische Ansätze mit romantischen Positionen
vermischen, die das Wagnersche Konzept teilweise in Frage stellen und zugleich
eine erstaunliche Nähe zu ihnen aufweisen.

Dass Wagner von dieser literarischen Rezeption Kenntnis genommen hat, ist
nicht zu vermuten. Dennoch war der deutsch-skandinavische Kulturkontakt in
diesem Fall nicht einseitig. Wie sehr sich Wagner in seiner Ring-Tetralogie die
altnordischen Götter- und Heldenlieder der Edda und die Völsunga saga angeeignet
hat, ist hinlänglich bekannt. Im Spätwerk hat er aber möglicherweise auch ein
Märchen Andersens zu einem Musikdrama transformiert: Dieter Borchmeyer hat
auf die erstaunlichen Parallelen zwischen Paradisets Have (1839; Der Paradies-

35 Vgl. dazu einführend Erwin Koppen: Der Wagnerismus - Begriff und Phänomen. In: Ulrich
Müller, Peter Wapnewski (Hg.): Wagner-Handbuch. Stuttgart 1986, S. 609-624. - Die
Baudelaire und Andersen gemeinsame Affinität zu Wagner ist gerade angesichts von deren
Situierung innerhalb der literarischen Moderne frappierend und wohl keineswegs zufällig;
vgl. auch Heinrich Detering: Die Blümchen des Bösen. H.C. Andersen, Baudelaire und das

Poème-en-prose. In: skandinavistik 35 (2005), S. 101-116.



228 Joachim Grage, Freiburg im Brsg.

garten) und Klingsors Zaubergarten im Parsifal aufmerksam gemacht.36 Ebenso

wenig wie man davon ausgehen kann, dass Andersen Wagners kunsttheoretische
Schriften aus eigener Lektüre kannte, lässt sich entscheiden, ob die motivischen

Beziehungen zwischen Märchen und Operntext zufällig oder Resultat einer
unmittelbaren Rezeption sind. Immerhin stand eine Sammelausgabe von Andersens
Märchen auch in der Villa Wahnfried - als beliebtes Vorlesebuch für die Kinder.37

Doch unabhängig von der bewussten oder intendierten Bezugnahme lässt sich so am
Beispiel von Andersen und Wagner, zweien der einflussreichsten Geschichtenerzähler

des 19. Jahrhunderts, die Zirkulation von Themen, Stoffen und ästhetischen

Konzepten tatsächlich als Kreislauf anschaulich machen.

36 Vgl. Dieter Borchmeyer: Das Theater Richard Wagners. Idee - Dichtung - Wirkung.
Stuttgart 1982, S. 287-291.

37 Vgl. ebd.



Zukunftspoesie - Zukunftsmusik 229

Literatur

Primärliteratur

Hans Christian Andersen: H.C. Andersens Breweksling med Edvard og Henriette Collin.
Bd. 2. 1844-1860. Hg. von C. Behrend und H. Topsoe-Jensen. Kopenhagen 1934.

Hans Christian Andersen: Mit Livs Eventyr. Revideret tekstudgave ved H. Topsoe-Jensen.
2 Bde. Kopenhagen 1951. MLE)

Hans Christian Andersen: Det nye Aarhundredes Musa. In: H.C. Andersens Eventyr. Hg.
von Erik Dal. Bd. 4.1861-66. Hg. von Erik Dal. Kopenhagen 1966, S. 112-117. (=NAM)

Hans Christian Andersen: Dagboger 1825-1875. Hg. von Kâre Olsen und H. Topsoe-
Jensen. 12 Bde. Kopenhagen 1971-77.

Bd. 3. 1845-1850. Hg. von Helga Vang Lauridsen und Tue Gad. Kopenhagen 1974.

Bd. 4. 1851-1860. Hg. von Tue Gad. Kopenhagen 1974.

Bd. 6. 1864-1865. Hg. von Kirsten Weber. Kopenhagen 1972.

Bd. 8. 1868-1870. Hg. von Kirsten Weber. Kopenhagen 1975.

Bd. 9. 1871-1872. Hg. von Kirsten Weber. Kopenhagen 1975.

Hans Christian Andersen: Lykke-Peer. Hg. von Erik Dal Danske Klassikere).

Kopenhagen 2000. LP)
Franz Liszt: Sämtliche Schriften. Hg. von DetlefAltenburg. Bd. 4. Lohengrin et Tannhäuser

de Richard Wagner. Lohengrin und Tannhäuser von Richard Wagner. Hg. von Rainer

Kleinertz. Wiesbaden 1989.

Richard Wagner: Dichtungen und Schriften. Jubiläumsausgabe in zehn Bänden. Hg. von
Dieter Borchmeyer. Frankfurt a.M. 1983.

Bd. 6. Reformschriften 1849-1852. Hg. von Dieter Borchmeyer. Frankfurt a.M. 1983.

Bd. 10. Bayreuth. Späte weltanschauliche Schriften. Hg. von Dieter Borchmeyer.
Frankfurt a.M. 1983.

Sekundärliteratur

Borchmeyer, Dieter: Das Theater Richard Wagners. Idee - Dichtung - Wirkung.
Stuttgart 1982.

Borchmeyer, Dieter: Nachwort zu Band VI. In: Richard Wagner: Dichtungen und Schriften.

Jubiläumsausgabe in zehn Bänden. Hg. von Dieter Borchmeyer. Bd. 10.

Frankfurt a.M. 1983, S. 303-310.

Dal, Erik: Hans Christian Andersen und Richard Wagner. In: Bayreuther Festspiele 2005

[Festspielbuch], S. 40-52.

Davidsen, Maria: Pä sporet af H.C. Andersens kunstkonception. In: Synsvinkler 5 (1993),
S. 13-36.

Detering, Heinrich: >Zukunftspoesie<. Zu Andersens poetologischen Schriften. In:

Annegret Heitmann, Karin Hoff (Hg.): Ästhetik der skandinavischen Moderne. Berhard

Glienke zum Gedenken Beiträge zur Skandinavistik 14). Frankfurt a.M. 1998,
S. 17-34.



230 Joachim G rage, Freiburg im Brsg.

Detering, Heinrich: Die Blümchen des Bösen. H.C. Andersen, Baudelaire und das Poème-en-

prose. In: skandinavistik 35 (2005), S. 101-116.

Gregor-Dellin, Martin: Richard Wagner. Sein Leben - Sein Werk - Sein Jahrhundert.
München 1980.

Koppen, Erwin: Der Wagnerismus - Begriffund Phänomen. In: Ulrich Müller, Peter

Wapnewski (Hg.): Wagner-Handbuch. Stuttgart 1986

de Mylius, Johan: Myte og roman. H.C. Andersens romaner mellem romantik og réalisme.

Kopenhagen 1981.

Schepelern, Gerhard: Wagners Operaer i Danmark. Valby 1988.

Sorensen, Inger: H.C. Andersen og komponisterne. Kopenhagen 2005.

Wenzel Andreasen, Mogens: H.C. Andersen og musikken. Kopenhagen 2005.


	Zukunftspoesie - Zukunftsmusik : Hans Christian Andersen und Richard Wagner

