Zeitschrift: Beitrage zur nordischen Philologie
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Skandinavische Studien
Band: 46 (2009)

Artikel: Zukunftspoesie - Zukunftsmusik : Hans Christian Andersen und Richard
Wagner

Autor: Grage, Joachim

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858131

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858131
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zukunftspoesie — Zukunftsmusik
Hans Christian Andersen und Richard Wagner

JOACHIM GRAGE, FREIBURG IM BRSG.

Am 24. August 1858 stattete Hans Christian Andersen dem Komponisten Richard
Wagner in Ziirich einen Besuch ab, zu einem Zeitpunkt, als Wagner zunehmend
unter der als Isolation empfundenen Situation im Schweizer Exil litt." Von der
Zusammenkunft wissen wir allein aus Andersens Aufzeichnungen, Wagner dagegen
hat sich weder in seinen autobiographischen Schriften noch in seinen Briefen dazu
geauflert. Glaubt man der Darstellung in Andersens Selbstbiografie Mit Livs Eventyr
(1855; Das Mirchen meines Lebens), so wurde der Gast »freundlich empfangen«
(»venligt modtaget«),”> und Wagner lie8 sich von ihm iiber das danische Musik-
theater unterrichten, von dem er nur wenig wusste. Der Komponist horte Andersen
»mit groffer Aufmerksamkeit« (»>med stor Opmearksomhed«)?® zu, und als Replik
legt Andersen ihm in den Mund: »Det er, som om De fortalte mig et heelt Eventyr
fra Musikkens Verden, som rullede De et heelt Forh@ng op for mig hiinsides
Elben.«* Als selbsternannter Kulturbotschafter fiihlt er sich fiir den gesamten
Norden zustindig: Er erzihlt seinem Gastgeber auch von »Schwedens Bellman«
(»>Sverrigs Bellman<«)’ und dass dieser wie Wagner ein Dichterkomponist sei, der
den Text zu seiner Musik selbst geschrieben habe; ansonsten seien Wagner und
Bellman aber durch und durch gegensitzlich. Mit diesem kuriosen Vergleich und
der ihm zugrundeliegenden Einordnung Wagners in den eigenen kulturellen
Referenzrahmen prisentiert sich Andersen als musikalischer Laie, der mit eher
touristischer Wahrnehmung auf die Musik blickt. Wagner scheint freundlich darauf
reagiert zu haben, denn Andersen wertet den Besuch im Riickblick als eine »un-
vergessliche, gliickliche Stunde, die ich spiter nicht noch einmal erlebt habe«.°
Andersen inszeniert sich in seiner Autobiografie wie gewohnt als Mirchen-
erzihler, wihrend er Wagner die Rolle des Zuhorers zuweist. Damit kehrt er die
Kommunikationssituation um, von der bei ihm sonst im expliziten Zusammenhang

Zum biographischen Hintergrund Wagners vgl. Martin Gregor-Dellin: Richard Wagner. Sein

Leben — Sein Werk — Sein Jahrhundert. Miinchen 1980, S. 403f.

> Zitiert nach Hans Christian Andersen: Mit Livs Eventyr. Hg. von H. Topsoe-Jensen. 2 Bde.
Kopenhagen 1951 (Reprint 1996), hier: Bd. 2, S. 190. Zitatnachweise nach dieser Ausgabe
mit Sigle MLE 2 und Seitenangabe kiinftig im Text. Ubersetzungen aus dem Dinischen
stammen hier und im Folgenden von mir, J.G.

3 Ebd.

»Es ist, als ob Sie mir ein ganzes Miarchen aus der Welt der Musik erzihlten, als rollten Sie

. einen ganzen Vorhang jenseits der Elbe fiir mich auf.« Zitiert nach ebd.
Ebd.

>»[E]n uforglemmelig, lykkelig Time, som jeg ikke senere har gjenlevet«. Zitiert nach ebd.



216 Joachim Grage, Freiburg im Brsg.

mit dem Komponisten die Rede ist: Dann nimlich duflert sich Andersen als Horer
zu Wagners Musik. Diese Auerungen weisen den Weg zu einem impliziten Dialog
mit Wagner, der Andersens literarische und autobiographische Texte ab Mitte der
1840er Jahre bis hinein ins Spatwerk immer wieder durchzieht und in dem sich ein
spannungsreiches Verhaltnis zur Moderne artikuliert. Ich werde im Folgenden vor
allem zwei literarische Texte von Andersen in den Blick nehmen, den spaten Roman
Lykke-Peer (1870; Peer im Gliick) und die poetologische Geschichte Det nye Aar-
hundredes Musa (1861; Die Muse des neuen Jahrhunderts), die ich mit autobiogra-
phischen Auflerungen kontextualisieren werde.” Die Texte sollen in Hinblick auf
intertextuelle und intermediale Beziige zu Wagners musikalischen Werken unter-
sucht werden, und zwar insbesondere zu Tannhduser und Lohengrin, zu Wagners
zentraler Programmschrift Das Kunstwerk der Zukunft und schliefllich zum 6ffent-
lichen Diskurs iiber den Komponisten. Dabei gehe ich der Frage nach, welche Rolle
Richard Wagner als Erneuerer des musikalischen Dramas in den poetologischen
Reflexionen Andersens spielt.

1. Lykke-Peer und der literarische Wagner-Diskurs

Den Ausgangspunkt fiir meine Uberlegungen bildet der Roman Lykke-Peer, erschie-
nen 1870 in Kopenhagen. Es ist Hans Christian Andersens sechster und letzter
Roman und zugleich sein kiirzester: Gerade einmal 82 Seiten nimmt der Text in der
jungsten Einzelausgabe ein.® In extremer Verkirzung und Verdichtung® wird darin
die Geschichte eines genialen Kiinstlers erzahlt, der aus armen Verhiltnissen stammt
und den es zum Theater zieht, wo er eine mirchenhafte Karriere macht. Der Stoff
wiirde fiir einen Bildungsroman taugen, nur verweigert sich Andersen dieser
Erwartungshaltung, indem sein Held ohne Widerstinde in die Theaterkultur und
die Musikgeschichte hineinwichst, bereits als junger Mann ans Ziel des grofiten
kiinstlerischen Triumphes gelangt, woraufthin Andersen ihn kurz und schmerzlos
sterben lasst.

Peer, das Gliickskind, tritt zunichst als Ballett-Knabe im koniglichen Theater auf.
Bald wird man auf seine schone Stimme aufmerksam, mit der er ganze Opern aus
dem Gedichtnis nachsingt. Ein anonymer Mizen ermdglicht ihm den Besuch einer
Schule in der Provinz, wo er erste Erfahrungen als Schauspieler sammelt, und nach

Eine umfassende Zusammen- und Darstellung von Wagner-Beziigen vor allem in den
autobiographischen Schriften, Briefen und Tagebiichern Andersens (in deutscher Sprache,
ohne genaue Quellenverweise) bietet Erik Dal: Hans Christian Andersen und Richard
Wagner. In: Bayreuther Festspiele 2005 [Festspielbuch], S. 40-52. Der Beitrag ist im gleichen
Band auch in englischer (S. 54-65) und franzésischer Sprache (S. 66-76) abgedruckt.

®  Hans Christian Andersen: Lykke-Peer. Hg. von Erik Dal (= Danske Klassikere). Kopenhagen
2000. Zitatbelege nach dieser Ausgabe kiinftig mit der Sigle LP und Seitenangabe im Text.
»Det karakteristiske for Lykke-Peer er imidlertid ssmmentrengningen, den uhyre forkortning
af det skildrede.« Zitiert nach Johan de Mylius: Myte og roman. H.C. Andersens romaner
mellem romantik og realisme. Kopenhagen 1981, S. 211. Zu Lykke-Peer vgl. auflerdem Maria
Davidsen: Pa sporet af H.C. Andersens kunstkonception. In: Synsvinkler 5 (1993), S. 13-36.



Zukunftspoesie — Zukunftsmusik 217

dem Stimmbruch erobert er die Kopenhagener Opernbiihne, wo man nicht nur sei-
nen makellosen Gesang, sondern auch sein darstellerisches Talent, die perfekte Ver-
korperung der jeweiligen Rolle bestaunt. Seine Stimme ist jeder Partie gewachsen:
Er glanzt in groflen Repertoirerollen sowohl als lyrischer Tenor wie auch als als Bari-
ton. SchliefSlich wird er auf die Musikdramen Wagners aufmerksam:

Fremtidsmusiken, som den nyere Retning i Operaen kaldes og for hvilken sarlig
Wagner er Bannerforer, fik en Forsvarer og Beundrer i vor unge Ven. Han fandt her
Charaktererne saa klart tegnede, Recitativerne saa tankegivende, den hele Handling i
dramatisk Fremadskriden, uden Stillestaaen ved idelig tilbagevendende Melodier.
>Det er dog en Unatur med disse store indlagte Arier!< (LP, 75)

Die Zukunftsmusik, wie man die neuere Richtung in der Oper nennt und fiir die
besonders Wagner Bannertrager ist, fand einen Verteidiger und Bewunderer in
unserem jungen Freund. Hier fand er die Charaktere so klar gezeichnet, die Rezitative
so anregend, die gesamte Handlung in einem dramatischen Voranschreiten, ohne
Stillstand durch fortwihrend wiederkehrende Melodien. >Es ist doch eine Unnatur mit
diesen groflen eingelegten Arien!<

Die Terminologie des Erzihlers zeigt, wie schwierig es ist, das Innovative Wagners
mit Begriffen einer Opernisthetik zu beschreiben, die durch dessen Musikdramen
tiberwunden wurde: Die »Zukunftsmusik«, Wagners neuartige Gestaltung des
musikdramatischen Dialogs, kennt kein Rezitativ mehr. Und wenn Peer mit >Natur<
argumentiert, bezieht er sich auf eine traditionelle Asthetik, deren AblSsung er
zugleich begrifit. Er fasst den Entschluss, in einer Wagner-Oper aufzutreten:

Valget faldt paa Lohengrin, den unge, hemmelighedsfulde Ridder, der i Baaden,
trukken af Svanen, glider op ad Scheldefloden for at kempe for Elsa af Brabant. Hvo
havde vel sunget eller givet, som han, Medets forste Sang, Hjertesamtalen i
Brudekammeret og Afskedssangen, hvor den hellige Grals hvide Due omflagrer den
unge Ridder, som kom, seirede og - forsvandt. (LP, 76)

Die Wahl fiel auf Lohengrin, den jungen, geheimnisvollen Ritter, der im Boot, gezogen
vom Schwan, den Schelde-Fluss hinaufgleitet, um fiir Elsa von Brabant zu kimpfen.
Wer hitte wohl wie er den Gesang des ersten Treffens gesungen oder gegeben, das
Herzensgesprich in der Brautkammer und den Abschiedsgesang, wo die weifle Taube
des heiligen Grals den jungen Ritter umflattert, der kam, siegte und - verschwand.

Peers Identifikation mit dieser Rolle geht so weit, dass sich in Lohengrins Schicksal,
dem plotzlichen Abschied nach dem Sieg, das des genialen Singers ankiindigt.
Dieser niamlich nimmt sich nun vor, selbst eine Oper zu schreiben, und zwar wie
Wagner sowohl den Text als auch die Musik, und wie dieser greift er auf ein
mythisches Sujet zuriick: auf den Aladdin-Stoff, durch das gleichnamige Drama von
Adam Oehlenschliger aus dem Jahr 180S einer der zentralen Stoffe der dédnischen
Romantik; konzipiert als Gegenentwurf zum Faust, gilt Aladdin als Verkorperung
der dinischen Seele. Fir Peer hat die Aladdin-Figur noch eine zusitzliche Bedeu-



218 Joachim Grage, Freiburg im Brsg.

tung, denn »Ein Glickskind wie Aladdin war unser junger Freund!«," wie der
Erzihler kommentiert. Das eigene Leben wird zur Oper, dementsprechend tritt Peer
auch selbst in der Titelpartie auf, um die Authentizitit der kiinstlerischen Fiktion
aufs Hochste zu steigern. Das Publikum ist begeistert, und Peer feiert einen
Triumph, wie ihn das Theater noch nicht erlebt hat. Noch wihrend des Schluss-
applauses sinkt Peer auf der Bithne tot zusammen: >Er kam, siegte und - ver-
schwand<!

2. Zukunftsmusik — ein Diskursphdanomen

Die direkten Beziige des Textes auf Wagner stehen vor dem Hintergrund des
damaligen Wagner-Diskurses, der eine der zentralen dsthetischen Debatten des
19. Jahrhunderts darstellt und der auch im zeitgenossischen Kopenhagen mit
grofler Vehemenz gefiihrt wurde, weil ein halbes Jahr vor Erscheinen des Romans
die erste Wagner-Oper im koniglichen Theater aufgefithrt worden war — es war
Lohengrin.'"' Nun also konnte sich das Kopenhagener Publikum einen Eindruck
von der vermeintlichen »Zukunftsmusik« machen. Dieses Schlagwort stammte
nicht etwa von Wagner selbst, sondern machte im Zuge der Rezeption seiner so
genannten Zircher Kunstschriften, entstanden in den Jahren 1849 bis 1851, die
Runde und beherrschte fortan den popularen Wagner-Diskurs. » >Zukunftsmusik<
war die Spottformel der Antiwagnerianer«'> — der Komponist selbst hatte vom
»Kunstwerk der Zukunft« gesprochen, das eben kein rein musikalisches war.
Gemeint war damit ein theoretisch und geschichtsphilosophisch fundiertes dsthe-
tisches Konzept, das auch unter dem Stichwort »Gesamtkunstwerk« diskursiviert
und trivialisiert wurde, eigentlich aber nicht eine bestimmte Art zu komponieren
bezeichnen sollte, geschweige denn die kompositorische Praxis, die Wagner zu
diesem Zeitpunkt selbst pflegte. So jedoch verwendet Andersen den Begriff »Zu-
kunftsmusik«: als Schlagwort fiir die in den Opern Wagners praktizierte musika-
lisch-szenische Dramaturgie, die Abkehr von der Nummern-Oper zu Gunsten
durchkomponierter Szenen bzw. ganzer Akte — und zwar durchaus affirmativ, im
Unterschied zu vielen Zeitgenossen.

Peer ist wie Wagner an einer Dramatisierung der Oper interessiert, die sich in
einer konsequenten Musikalisierung der dramatischen Handlung manifestiert. »Die
ganze Dichtung muss durchgehend in den T6nen leben und atmen<," fordert er im
Gesprich mit seinem Mentor, dem Gesangslehrer, der zwar ebenfalls kiinstlich
anmutende Gesangseinlagen in einem gesprochenen Text ablehnt, aber die Arie als
lyrisches Moment im dramatischen Geschehen verteidigt. Er erkenne zwar die Leis-

1 Et Lykkebarn som Aladdin var vor unge Ven!« (LP, 86).

"' Vgl. Gerhard Schepelern: Wagners Operaer i Danmark. Valby 1988, S. 13-17.

2 Dieter Borchmeyer: Nachwort zu Band VI. In: Richard Wagner: Dichtungen und Schriften.
Jubildumsausgabe in zehn Banden. Hg. von Dieter Borchmeyer. Bd. 10. Bayreuth. Spite
weltanschauliche Schriften. Frankfurt a.M. 1983, S. 303-310, hier S. 303.

3 »Den hele Digtning maa gjennemgaaende leve og aande i Tonerne.« (LP, 75).



Zukunftspoesie — Zukunftsmusik 219

tungen der »neuen musikalischen Richtung«'* an, weigere sich aber, wie er sagt, am
Tanz um das goldene Kalb teilzunehmen. Damit ist die diskursive Formation, auf
die sich Andersens Roman bezieht, treffend charakterisiert, denn die Zuspitzung der
Diskussion um Wagners Musikdramen auf das Schlagwort »Zukunftsmusik« fiihrte
zu einer Polarisierung, der man sich kaum entziehen konnte. Wer, wie Peer, Wag-
ners Kunst bewunderte, musste sie zugleich auch verteidigen. Man kam nicht
umhin, zu Wagner Position zu beziehen, sich auf die Seite seiner Freunde oder
seiner Gegner zu schlagen, wobei mit der Zustimmung zu seinem Werk oder dessen
Ablehnung stets mehr verbunden war als ein rein dsthetisches Urteil, zumal in
Dinemark, wo die Parteinahme fir einen deutschen Komponisten nach dem
verlorenen deutsch-dinischen Krieg auch eine politische Stellungnahme bedeute-
te."® Die Debatte iber Wagner und die so genannte neudeutsche Schule hatte Ziige
der sektenhaften Fraktionsbildung, in der eine differenzierte Meinung eine prekire
Position war. Fiir Andersen war die Lage noch brisanter, wie die Auferungen iiber
Wagner in seinen autobiographischen Texten sowie in den Tagebiichern und
Briefen zeigen, denn einerseits erkannte er die Notwendigkeit, in der Wagner-Frage
Position zu beziehen, andererseits aber war er zutiefst gespalten: Er war ein
glithender Verehrer und ein Anti-Wagnerianer in einer Person, zugleich fasziniert
und abgestoflen von dessen Kunst.

3. Andersens Positionierung in der Wagner-Frage

Als Andersen im Februar 1846 die Ouvertiire zum Tannhduser im Leipziger Ge-
wandhaus horte, war er einer der ersten Skandinavier, die mit Wagners Musik in
Berithrung kamen. Am Pult stand damals Felix Mendelssohn-Bartholdy, in dessen
Haus Andersen verkehrte und dem er auch ein Gedicht gewidmet hat.'® 1855
schreibt Andersen iiber das Konzerterlebnis in Mit Livs Eventyr:

Det Malende i hele denne Tonedigtning greb mig, og jeg brod ud i Bifald — men jeg var
saa godt som den Eneste, rundt om saae man paa mig, man hyssede, men jeg blev mit

'* »[D]en nye musikalske Retning« (LP, 76).

Wagner bestitigte noch dazu antideutsche Ressentiments, indem er auf einen Brief des
Theaterintendanten August Bournonville, der im Lohengrin Regie gefiihrt und ihm von der
erfolgreichen Premiere der Oper berichtet hatte, antwortete, er freue sich dariiber, dass man
nun in Dinemark deutsche Kunst und deutsche Musik kennenlerne. Bournonville wertete
das als »arrogante Unwissenheit« (»arrogant Uvidenhed«) und entgegnete pikiert, dass
man zwar mit der deutschen Politik in Danemark nicht sehr viel am Hut habe, aber mit
deutscher Musik aufgewachsen sei. Vgl. Schepelern: Wagners operaer (Anm. 11) S. 18.

Das Gedicht »I Komponisten Felix Mendelssohn-Bartholdys Stambog (Mens gennem
Kirken Orglets Toner runged’)« erschien 1846 in Digte, gamle og nye. Vgl. Schepelern:
Wagners operaer (Anm. 11) S. 9f, sowie Inger Sorensen: H.C. Andersen og komponisterne.
Kopenhagen 2005.



220 Joachim Grage, Freiburg im Brsg.

Indtryk af Musiken tro, klappede endnu engang og raabte >Bravo<; men indvendig
folte jeg Forlegenhed, Blodet kom mig op i Kinderne. (MLE 2, 139)"7

Das Malende in dieser gesamten Tondichtung ergriff mich, und ich brach in Beifall aus
— aber ich war so gut wie der einzige, um mich herum blickte man auf mich, man
zischte, ich aber blieb meinem Eindruck von der Musik treu, klatschte erneut und rief
>Bravos<; aber innerlich spiirte ich Verlegenheit, das Blut stieg mir in die Wangen.

Bereits der erste Eindruck von Wagners Musik ist also gepragt von der Polarisierung
innerhalb des diskursiven Feldes, in dem Wagner rezipiert wurde. Als Andersen
sechs Jahre nach dem Leipziger Konzert im Hause Franz Liszts in Weimar von
dieser wackeren, allein vom &sthetischen Eindruck gesteuerten Parteinahme fiir
Wagner berichtet, erntet er selbst dafiir Beifall: Er befindet sich nun als Gast im inner
circle der Wagnerverehrung und wird als ein Parteiginger des Fortschritts begrif3t.'®
Auch seinem dinischen Publikum stellt er sich mit dieser Anekdote in seiner Auto-
biografie als hellsichtiger Laie dar, der die Bedeutung Wagners friih erkannt hat.
Doch Andersen relativiert sein Urteil angesichts der Bekanntschaft mit einer voll-
staindigen Wagner-Oper. Wihrend seines Aufenthaltes in Weimar 1852 hat er nim-
lich auch Gelegenheit, den Lohengrin zu horen, diesmal unter der Leitung von Liszt,
der dieses Werk zwei Jahre zuvor am selben Ort uraufgefiihrt hat. In seinem Tage-
buch notiert Andersen seinen Eindruck: »Lohengrin er en god Text og en storartet
Musik, men uden Melodie. Et susende Tre, uden Blomst og Frugt.«'® In der Riick-
schau auf diesen Abend in der Autobiografie greift er dieses Bild erneut auf und
spricht auflerdem von einem »groflen Ton-See« (»en stor Tone-So«), der iiber
ihn hinweggestromt sei, ihn geistig und korperlich ergriffen habe, so dass er, von
Liszt nach seiner Meinung gefragt, habe antworten miissen: »jeg er halv ded!«
(MLE 2, 139; »Ich bin halb tot!«). Sein Urteil ist geprigt von einer Ambivalenz
zwischen Anerkennung des Neuen und der Verstérung wegen nicht erfiillter Horer-
wartungen — und auch von der korperlichen Erschopfung nach der mehr als vier-
stindigen Auffithrung.”® Seinen Lesern erldutert er sein Urteil, indem er ihnen er-

Vgl. auch die Darstellung desselben Ereignisses in Hans Christian Andersen: Dagbeger 1825-
1875. Hg. von Kire Olsen und H. Topsee-Jensen. Kopenhagen 1971-77, Bd. 3. 1845-1850.
Hg. von Helga Vang Lauridsen und Tue Gad. Kopenhagen 1974, S. 61.

> F] jeg fortalte det til Liszt oh han og hele hans musikalske Omgivelse lonnede mig med et
>Bravo!s, fordi jeg havde fulgt den rigtige Folelse.« (MLE 2, 139; »Ich erzihlte das Liszt,
und er und seine ganze musikalische Umgebung belohnten mich mit einem >Bravo!<, weil
ich dem richtigen Gefiihl gefolgt war.«) Vgl. auch Andersen: Dagbeger (wie Anm. 17) Bd. 4.
1851-1860. Hg. von Tue Gad. Kopenhagen 1974, S. 155. Wahrend Andersen diese Episode
in Mit Livs Eventyr im Zusammenhang mit seinem Besuch in Weimar 1852 erzihlt, ist sie im
Tagebuch auf den 29. 6. 1854 datiert.

»Lohengrin ist ein guter Text und eine grofartige Musik, aber ohne Melodie. Ein rauschen-
der Baum, ohne Bliite und Frucht.« Zitiert nach Andersen: Dagbeger. Bd. 4 (Anm. 18) S. 89.
Die Episode wird in der Andersen-Literatur gern erzihlt, um Andersens Vorbehalte gegen
Wagners Kunst anschaulich zu machen. Allerdings wurde bisher nicht zur Kenntnis
genommen, dass der Dichter im hohen Alter kaum eine Gelegenheit ungenutzt lieff, Wagner-
Opern zu héren: Am 30. April 1870 besuchte er die dinische Erstauffiihrung des Lohengrin in
Kopenhagen, am 2. Mai den ersten und zweiten Akt (wobei er sich in seinem Tagebuch

19

20



Zukunftspoesie — Zukunftsmusik 221

klart, was Musik fiir ihn zu leisten habe, und hier wird nun die dsthetische Ambi-
valenz zum Programm erhoben:

Man misforstaae mig ikke, min Dom over Musiken er desuden af ringe Betydning, men
jeg forlanger i denne Kunst, ligesom i Poesien, de tre Elementer, Forstand, Phantasie
og Folelse, og denne sidste aabenbarer sig i Melodier! Jeg seer i Wagner en Nutids
tenkende Componist, stor gjennem Forstand og Villie, en magtig Nedbryder af for-
kasteligt Gammelt, men jeg savner hos ham det Guddommelige, som en Mozart og en
Beethoven fik. (MLE 2, 139)

Man moge mich nicht missverstehen, mein Urteil iiber die Musik ist auflerdem von
geringer Bedeutung, aber ich verlange in dieser Kunst, ebenso wie in der Poesie, die
drei Elemente: Verstand, Phantasie und Gefiihl, und letzteres offenbart sich in
Melodien! Ich sehe in Wagner einen denkenden Komponisten der Gegenwart, grof3
durch Verstand und Willen, der mit Macht das verwerfliche Alte niederreif3t, aber ich
vermisse bei ihm das Goéttliche, das ein Mozart und ein Beethoven bekommen haben.

Dreierlei ist an dieser Auflerung von eben nicht geringer Bedeutung: Erstens die
Einsicht, dass eine Erneuerung der Kunst notwendig ist, was durchaus aggressiv als
ein unausweichlich destruktiver Akt, als Zerstérung der Tradition geschildert wird.”'
Im scheinbaren Widerspruch dazu steht zweitens das gleichzeitige Beharren auf ei-
nem wesentlichen Konzept klassizistischer und romantischer Asthetik: der gott-
lichen Inspiration, die allein dem Genie zuteil wird. Dass diese fehlt, offenbart sich
Andersen offenbar im vermeintlichen Mangel an Melodie, ein Element, das nicht
nur er, sondern viele Zeitgenossen in der Musik Wagners vermissten.”? Drittens wird

21

22

freudig dariiber duBert, dass er davon nicht so erschopft sei wie in Weimar), fiir die
Auffihrung am 4. Mai hatte er seinem Jugendfreund Edvard Collin und dessen Frau Karten
geschenkt, und dass die Vorstellung am 6. Mai durch eine Auffiihrung seiner eigenen Oper
Liden Kirsten ersetzt wurde, war ihm auch wert, im Tagebuch notiert zu werden. Am 16.
Oktober 1870 verlieB er die Lohengrin-Auffihrung im zweiten Akt, weil er wegen des
deutsch-franzosischen Kriegs in eine tiefe Depression gestiirzt war; vgl. Andersen: Dagboger
(Anm.17) Bd. 8. 1868-1972. Hg. von Kirsten Weber. Kopenhagen 1975, S. 362-364 und S.
421f. Auch als in Kopenhagen im Frithjahr 1872 Die Meistersinger von Niirnberg gegeben
wurden, sa3 Andersen wieder tiglich im Publikum: am 23.3. (Premiere), 25.3. (1. und 2.
Akt), 26.3. (1. und 2. Akt), 27.3. (2. und 3. Akt); vgl. ebd., Bd. 9. 1871-1872. Hg. von Kirsten
Weber. Kopenhagen 1975, S. 245f. - Wenn angesichts einer solch intensiven Rezeption aber
behauptet wird, Andersen habe Wagner »niemals lieben gelernt« (»aldrig leerte at elske«),
dann scheinen eher eigene Vorbehalte die Feder zu diktieren oder die Quellen nicht zu Rate
gezogen worden zu sein; vgl. Mogens Wenzel Andreasen: H.C. Andersen og musikken. Ko-
penhagen 2005, S. 70.

Das vermeintlich Destruktive der Musik Wagners scheint im danischen Wagner-Diskurs sehr
im Vordergrund gestanden zu haben. Vgl. dazu Andersen: Dagboger (Anm. 17) Bd. 6. 1864-
1865. Hg. von Kirsten Weber. Kopenhagen 1972, S. 163f., wo Andersen von einem Gesprach
mit dem Komponisten J.P.E. Hartmann berichtet, der Wagner mit Kierkegaard verglichen
habe: »‘;)egge brydende ned, men Intet selv give« (»beide niederreifiend, aber nichts selbst
geben«).

Zur dinischen Diskussion iiber Wagner vgl. Schepelern: Wagners operaer (Anm. 11) S. 11-
17. Auch Johan Ludvig Heiberg schrieb polemisch iiber eine Auffilhrung des Fliegenden
Hollinders in Prag, dass Wagners Methode, die >flauen Melodien< der Italienischen Oper zu
vermeiden, darin bestehe, jegliche Melodie zu vermeiden. Vgl. ebd. S. 11.



222 Joachim Grage, Freiburg im Brsg.

das programmatische Konzept nicht nur fiir die Musik als verbindlich formuliert,
sondern auch fiir die Literatur. Beide Kiinste werden in einem Atemzug genannt. In
logischer Konsequenz wird Andersen daher spiter als Pendant zur Zukunftsmusik
ein Programm der Zukunftspoesie formulieren.

4. Die Poesie der Zukunft: Die Muse des neuen Jahrhunderts (1861)

Das Wort von der »Poesie der Zukunft« (»Fremtids Poesie«)? fillt in dem Text
Det nye Aarhundredes Musa, den Andersen 1861 im fiinften Heft von Nye Eventyr og
Historier (Neue Mirchen und Geschichten) verdffentlicht hat. Dabei handelt es sich
keineswegs um eine Geschichte im landlaufigen Sinne, geschweige denn um ein
Mairchen, denn dieser Text steht nicht im Modus des Erzihlens, sondern in dem der
Frage und der Prophezeiung. Im Unterschied zu den theoretischen Schriften
Richard Wagners gibt er sich dennoch entschieden literarisch, unter anderem,
indem er den Sachverhalt, den er analysiert, allegorisch darstellt.

Hauptfigur ist die Muse des neuen Jahrhunderts, die Verkérperung der Poesie in
einer bevorstehenden Phase der kulturellen Entwicklung. Wo und wann sie geboren
wird, wie sie aufwichst, was sie liest, wie sie sich kenntlich machen wird — iiber all
das spekuliert die Sprecherinstanz in prophetischer Rede. Konstatiert wird eine
Krise der Poesie (wie bei Wagner eine Krise der Oper), die bedingt ist durch die
Verlagerung der gesellschaftlichen Interessen vom Kulturellen aufs Okonomische:
»Unsere geschiftige Zeit« (NAM, 112; »vor travle Tid«), ist die leitmotivische
Diagnose der Ausgangssituation. Zwar verspiirten noch einige Menschen den
»Drang nach Poesie« (NAM, 112; »Trang til Poesien«), doch lasse sich dieser
schon mit einem Blick auf das Einwickelpapier vom Gemiisehindler befriedigen.
Aber »Zukunftspoesie wie Zukunftsmusik gehoren zu den Donquichoterien; von
diesen zu sprechen ist das gleiche, als spriche man von Reiseentdeckungen auf dem
Uranus.«** Mit dieser ironischen Bemerkung bricht Andersen eine Lanze fiir die
programmatische Utopie und stellt sich hier explizit und 6ffentlich an die Seite Wag-
ners, indem er die beiden programmatischen Begriffe in einem Atemzug nennt.

Die Literatur, die der Sprecher des Textes heraufziehen sieht, verweigert sich kei-
neswegs der Entwicklung, welche die Okonomisierung der Kultur und die Be-
schleunigung des Alltags vorantreibt, sondern wird Teil derselben, indem die Muse
in den Fabrikhallen aufwichst, iiber neueste technische Ubertragungsmedien ver-
figt, sich mit der Eisenbahn und im Heif3luftballon fortbewegt, Literatur und Kunst
aller Lander, Kulturen und Epochen im Zeitraffertempo rezipiert und daraus einen
eigenwilligen weltliterarischen Kanon bildet. Wagner hatte mit seiner Programm-
schrift vom »Kunstwerk der Zukunft« ein festes Projekt im Auge: Er wollte an die

» Hans Christian Andersen: Det nye Aarhundredes Musa. In: H.C. Andersens Eventyr. Hg.
von Erik Dal. Bd. 4. 1861-66. Hg. von Erik Dal. Kopenhagen 1966, S. 112-117. hier S. 113.
Zitatnachweise kiinftig mit der Sigle NAM und Seitenangabe.

»Fremtids Poesie, som Fremtids Musik, herer til Donquixotiaderne, tale om den, er som at
tale om Reise-Opdagelser i Uranus.« (NAM, 113).

24



Zukunftspoesie — Zukunftsmusik 223

Waurzeln der europdischen Kultur zuriickkehren, zur griechischen Tragédie, in der er
die Einheit der Kiinste verwirklicht sah, und sein Ziel war ein neues musikalisches
Drama, in dem sich diese Kiinste wieder vereinigen sollten. Andersen dagegen legt
sich nicht fest, wie die Literatur der Zukunft konkret aussehen wird, erklart aber
unmissverstindlich: »Als Wiederginger der entschwundenen Zeit will sie nicht auf-
treten!«?

Auf die Widerspriiche in Andersens Programm hat Heinrich Detering bereits
hingewiesen: Die »Bereitschaft zu modernistisch anmutenden Proklamationen«
steht im deutlichen Kontrast zum »Festhalten an konservativ-romantischen Katego-
rien«,*® eine Ambivalenz, die wir auch schon an Andersens Stellungnahmen zu Wag-
ners Musik beobachten konnten. Vor allem aber erfiillt Andersens Geschichte von der
Geburt der neuen Muse als literarischer Text nicht recht die Anspriiche, die er selbst
in Bezug auf Wagner als maf3geblich fiir die Musik wie fiir die Poesie formuliert hat:
Verstand mag man dem Text zugestehen, Phantasie vielleicht auch, Gefiihl aber wohl
kaum. Andersen schliipft hier selbst in die Rolle des >denkenden Kiinstlers der Ge-
genwart, grof3 durch Verstand und Willen, der mit Macht das verwerfliche Alte
niederreifit<, um es mit seinen eigenen Worten zu sagen — und wenn er im Lohengrin
die Melodien vermisst, so fehlt dieser Geschichte die Handlung. Neue Ausdrucks-
formen, wie Andersen sie bei Wagner noch bemingelt hat, gesteht er der Poesie also
nun sehr wohl zu, und er experimentiert mit ihnen in seinen eigenen Texten.

5. Die Musik der Zukunft: Aladdin und Lohengrin

Andersen belasst es nicht bei einem programmatischen Entwurf der Zukunftspoesie,
sondern denkt im Lykke-Peer auch Wagner weiter, indem er den Wagnerianer Peer
eine Oper komponieren und so eigene Zukunftsmusik in die Welt setzen lisst. Diese
steht wiederum in einem eigenartigen Spannungsverhiltnis zu den Kompositionen
und zur Programmatik Wagners.

Was Andersen an der Tannhduser-Ouvertiire lobt, »das Malende in dieser gan-
zen Tondichtung«,”” prigt auch Peers musikalischen Geschmack. Grundlegend
fur dessen Rezeptionsverhalten gegeniiber Musik ist ein synisthetisches Empfin-
den. Musik beriihrt ihn, wenn sie >malend« ist, was sich nicht in erster Linie auf
die Vermittlung optischer Eindriicke bezieht, sondern vielmehr als Metapher fiir
ein mimetisches Verfahren zu verstehen ist, das im Horer konkrete Vorstellungen
hervorruft. Peer erkennt, »dass die malende Musik, in der die Natur sich wider-
spiegelte und die Stromungen des Menschenherzens widerklangen, am tiefsten bei

25 »Ikke vil hun optrede som Gjenganger af den svundne Tid.« (NAM, 116).

26 Heinrich Detering: >Zukunftspoesie<. Zu Andersens poetologischen Schriften. In: Annegret
Heitmann, Karin Hoff (Hg.): Asthetik der skandinavischen Moderne. Berhard Glienke zum
Gedenken. (= Beitrige zur Skandinavistik 14). Frankfurt a.M. 1998, S. 17-34, hier S. 31.

7 »[D]et Malende i hele denne Tonedigtning« (MLE 2, 139).



224 Joachim Grage, Freiburg im Brsg.

ihm anschlug«.”® Diese Asthetik ist wiederum alles andere als zukunftweisend,
denn Peer denkt hier in erster Linie an Beethoven und Haydn. Dementsprechend
folgt er auch in seinen eigenen Kompositionen diesem Ideal des Malerischen. Die
Ouvertiire zur Aladdin-Oper wird ausfithrlich in Form einer musikalischen
Ekphrasis beschrieben, als Vorwegnahme zentraler Bilder oder Szenen des
nachfolgenden dramatischen Geschehens:

jublende, legende Born, glade Barnerester, Mund i Mund; Gjegen kukkede med til
dem, Droslen slog. Det var det uskyldige Barnesinds Leg og Jublen, Aladdins-Sindet;
da rullede ind deri et Tordenveir [...]; et drebende Lyn slog ned, sprengte Fjeldet;
blode, lokkende Toner lode, en Klang fra Tryllegrotten, hvor Lampen lyste i den
forstenede Hule, omsuset af magtige Aanders Vingeslag. Nu klang i Valdhorn-Toner
en Psalmesang, saa mild og bled, som kom den fra Barnemund; et enkelt Horn hortes,
og atter et, flere og flere smeltede ind i samme Toner, og loftede sig derpaa i en Fylde
og Kraft som var det Dommedags-Basunen. Lampen var i Aladdins Haand! og der
svulmede et Hav af Melodie og Storhed, som Aandernes Behersker og Tonernes
Mester magter det. (LP, 89)

Jubelnde, spielende Kinder, frohliche Kinderstimmen, Mund in Mund; der Kuckuck
rief ihnen zu, die Drossel schlug. Es war das Spiel und der Jubel des unschuldigen
Kindergemiits, das Aladdin-Gemiit; da zog ein Gewitter herauf [...]; ein todlicher Blitz
schlug nieder, sprengte den Fels; sanfte, lockende Tone erklangen, ein Klang aus der
Zaubergrotte, wo die Lampe in der versteinerten Hohle leuchtete, umrauscht vom
Fliigelschlag méchtiger Geister. Nun erklang in Waldhorn-T6nen ein Kirchenlied, so
sanft und weich, als kime es aus Kindermund; man horte ein einzelnes Horn, und
wieder eines, immer mehr verschmolzen in den gleichen T6nen und erhoben sich
darauf in einer Fiille und Kraft, als seien es die Posaunen des Jiingsten Gerichts. Die
Lampe war in Aladdins Handen! und da erschwoll ein Meer von Melodie und Grofe,
wie sie der Herrscher der Geister und der Meister der Tone zu bewiltigen imstande
sind.

Das musikalische Vorbild Wagner wird man in diesen pittoresken Kinderszenen
kaum vermuten, eher ist in der Abfolge von heiterer Szene, Gewitter und Choral die
sechste Sinfonie von Beethoven zu erkennen. Tatsichlich aber war es auch gerade
die Ouvertiire zum Lohengrin, die zwanzig Jahre zuvor in ganz dhnlicher Manier
beschrieben worden war, und zwar von keinem Geringeren als Franz Liszt, der im
Jahr 1851 zwei umfangreiche Werkanalysen zu Tannhduser und Lohengrin gemein-
sam publiziert hatte.” Als sich Andersen 1852 in Weimar aufhielt, dedizierte ihm
Liszt ein Exemplar dieses Bandes, wohl um den enthusiasmierten Skeptiker ganz auf
die Seite der Wagnerianer zu ziehen.*® Gerade der Lohengrin-Aufsatz hatte einen

» »[A]t det var den malende Musik, hvori Naturen afspejlede sig og Menneskehjertets

Stremninger gjenklang, som slog dybest an hos ham« (LP, 57).

» Vgl. Franz Liszt: Samtliche Schriften. Hg. von Detlef Altenburg. Bd. 4. Lohengrin et Tann-
haiiser de Richard Wagner. Lohengrin und Tannhiuser von Richard Wagner. Hg. von Rainer
Kleinertz. Wiesbaden 1989.

% Andersen erwihnt dieses Buch in Mit Livs Eventyr (MLE 2, 138) und in einem Brief an
Edvard Collin vom 12.6.1852. Vgl. Hans Christian Andersen: H.C. Andersens Brevveksling



Zukunftspoesie — Zukunftsmusik 225

kaum zu unterschitzenden Einfluss auf die Rezeption dieser Oper in ganz Europa. In
der umfangreichen und stilistisch ausgefeilten Beschreibung der Lohengrin-
Ouvertiire zeigen sich die gleichen Strategien wie in Andersens Musik-Ekphrasis der
fiktiven Aladdin-Ouvertiire: die Verkniipfung von musikalischem Verlauf mit dem
Wechsel von Bildern, der Bezug auf die Instrumentation und die Anreicherung der
Musik mit konkreten bildhaften Vorstellungen. Wahrend der Erzahler bei Andersen
lediglich Kinderspiel, Felsenhohle und umherschwirrende Geister aus der Musik
heraushort, meint Liszt sogar den Gralstempel mit seinen »siifiduftenden Mauern,
mit goldenen Toren, mit Balken aus Asbest, Siulen aus Opal, Spitzbogen aus Onyx
und seinen mit Edelsteinen gepflasterten Hofen«*! zu vernehmen.

Den wesentlichen Mangel aber, den Andersen der angeblich vom Verstand
dominierten Musik Wagners zuschreibt, lisst er Peer in seinem idealen Musikdrama
beheben: In der Aladdin-Ouvertiire stromt gleich ein ganzes Meer von Melodien.
Die fiktive Oper harmonisiert damit die Erneuerung der musikdramatischen Form
mit den traditionellen Hérgewohnheiten. Aladdin, so lasst sich zugespitzt sagen, ist
Lohengrin mit Melodie, wiederum ein Bekenntnis zum Fortschritt in der Kunst
unter Beibehaltung romantischer Konzeptionen, wie Andersen es bereits in der
Geschichte von der Muse des neuen Jahrhunderts abgelegt hat.

6. Lykke-Peer und Das Kunstwerk der Zukunft — Parallelen und Kritik

Man braucht gar nicht auf die augenfillige Prisenz von Musikern unter den
Romanfiguren Andersens zu verweisen, um zu verstehen, dass die Rede tiber Musik
in Lykke-Peer auch eine poetologische Dimension hat. Bereits der Verweis auf
Wagner setzt einen grofleren Rahmen, denn ihm ging es in seinen theoretischen
Schriften ja keineswegs nur um eine Erneuerung der Oper als musikalische Gattung,
sondern um eine Erneuerung und Synthese aller Kiinste in der Oper. Explizit wird
der aus dem Wagner-Diskurs stammende Begriff »Zukunftsmusik« in Andersens
Roman zwar allein auf die formalen Neuerungen Wagners bezogen, doch bei
genauerem Hinsehen zeigen sich inhaltlich bemerkenswerte Anlehnungen an das
theoretische Konzept, das Wagner in Das Kunstwerk der Zukunft entwirft; diese
werden auf der Ebene des Diskurses, den die Figuren tiber Wagner fiihren, eher
verschleiert. Die Leistung Peers wird als Steigerung dessen gepriesen, wofiir Wagner
steht: die Personalunion von Librettist und Komponist, denn Peer ist zudem auch
noch ausfithrender Singerdarsteller. Er setzt damit aber nur um, was schon in
Wagners Schrift Das Kunstwerk der Zukunft angelegt ist, wenn es um den Kiinstler
der Zukunft geht. Wagner schreibt:

Wer also wird der Kiinstler der Zukunft sein?
Ohne Zweifel der Dichter*.

med Edvard og Henriette Collin. Bd. 2. 1844-1860. Hg. von C. Behrend und H. Topsoe-
Jensen. Kopenhagen 1934, S. 224.
3! Franz Liszt: Lohengrin et Tannhauser (Anm. 29) S. 33.



226 Joachim Grage, Freiburg im Brsg.

Wer aber wird der Dichter sein?

Unstreitig der Darsteller.

Wer jedoch wird wiederum der Darsteller sein?
Notwendig die Genossenschaft aller Kiinstler.>*

Unter dem »Dichter«, so erliutert Wagner in einer Fuinote, sei der »Tondich-
ter« wie der »Sprachdichter« zu verstehen, »ob persénlich oder genossen-
schaftlich, das gilt hier gleich«.* Wagner meinte nicht, dass sich die Einheit von
Darsteller, Dichter und Musiker in einer Person zeigen sollte, sondern hatte die
Vorstellung einer naturhaften Gemeinschaft aller Kiinstler, deren Einzelleistungen
in seiner Vision vom »vollendete[n] Kunstwerk der Zukunft«, dem »allgemein-
same[n] Drama«,* aufgehen, ohne dass individuelle Anteile daran zu wiirdigen
seien. Denn die »Genossenschaft aller Kinstler« ist ein Teil des Volkes, dem
eigentlichen Urheber des Kunstwerks der Zukunft. Trotz der Konzentration der
schopferischen Potenz allein auf die Person Peers entspricht dieser gerade wegen
seiner Herkunft aus dem einfachen Volk und der Begriindung seines Kénnens
durch Genialitit statt intellektueller Bildung sehr wohl dieser Vorstellung des
zukiinftigen Kiinstlers. Er verkorpert dariiber hinaus durch seinen Bildungsweg
vom Ballett iiber die Musik zur Literatur Wagners Konzept von der urspriinglichen
Einheit von Tanzkunst, Tonkunst und Dichtkunst in der griechischen Antike, die
im Laufe der Geschichte abhanden gekommen, im Kunstwerk der Zukunft aber
wiederhergestellt sein soll. Das ist um so bemerkenswerter, als im offentlichen
Diskurs iber Wagner seine Ausfithrungen zur Tanzkunst als Grundlage einer all-
gemeinmenschlichen Ausdruckskunst kaum eine Rolle spielten. Eine weitere deut-
liche Parallele zu Wagners Konzept vom Kunstwerk der Zukunft ist die zweimalige
Anspielung auf den Triumph des Sophokles beim antiken Tragodienwettstreit
(vgl. LP, 37 und 90) - die Aladdin-Oper wird damit in die gleiche Tradition
gestellt, in der auch Wagner seine Vorstellung vom Gesamtkunstwerk gesehen hat.
Der Roman liest sich wie das Protokoll eines Experiments, in dem das Modell vom
Kunstwerk der Zukunft exemplarisch durchgespielt wird.

Doch zeigt Andersen auch die Grenzen des Wagnerschen Projektes auf, dessen
Problem vor allem in der Vollendung liegt. Denn Wagner sieht in bestimmten
Kunstwerken wie Beethovens neunter Sinfonie oder dem >allgemeinsamen Dramax,
das er heraufbeschwort, untibertreffliche Endpunkte einer Entwicklung, nach denen
kein Fortschritt mehr méglich ist. Der scheinbar so gliickliche Tod des Kiinstlers auf
dem Hohepunkt seines Ruhms, den er mit Sophokles teilt, veranschaulicht die Tra-
gik eines Konzeptes, das auf hochste Steigerung der Kunst zielt. Was aber kann
danach kommen? Ist das Kunstwerk der Zukunft zugleich der Endpunkt seiner
Geschichte? Erschopft sich die zukiinftige Kunst in endlosen Wiederholungen? Der
Blick auf die Geschichte von der Muse des neuen Jahrhunderts legt nahe, dass

32 Wagner: Dichtungen und Schriften (Anm. 12) Bd. 6. Reformschriften 1849-1852, S. 139.
#  Ebd.
3 Ebd.S. 68.



Zukunftspoesie — Zukunftsmusik 227

Andersen bereits weiter denkt: Pathetisch sieht er die Literatur seiner Zeit darin
unter den Pflug der Moderne geraten, sich selbst als Wurm zerschnitten von einer
neuen Generation. Auch Peer, der konservative Revolutionir, muss das Feld
riumen, kaum dass er etwas Neues in die Welt gesetzt hat. Der asthetische
Fortschritt frisst seine Protagonisten.

7. Resimee

Bekanntermaflen ist die literarische Wagnerrezeption Andersens im Rahmen eines
Diskurses iiber die Moderne kein Einzelfall. Es sei nur auf die Zeitgenossenschaft
zum Wagnerismus in Frankreich verwiesen, der mit Baudelaires Artikel iiber
»Richard Wagner und Tannhduser in Paris« 1861 einsetzte und bald zum Motor
der literarischen Moderne wurde.** Auch in Skandinavien begleitet Wagner als
Subtext die jeweilige Avantgarde, sei es in den Kammerspielen August Strindbergs
oder im Werk Lars von Triers. In diesem Kontext mag Andersen mit dem roman-
tischen Lehm an seinen Stiefeln zunichst fremd wirken, aber gerade der Wider-
spruch zwischen einerseits einem Beharren auf romantischen Positionen und
andererseits der Einsicht, dass die Tradition gewaltsam tiberwunden werden muss
— dieser Widerspruch, der auch in Andersens Wagner-Diskurs anschaulich wird,
zeigt die Modernitit Andersens. Zugleich hat der hiufige Bezug auf Wagner die
Funktion, sich im literarischen Feld zu positionieren, um es mit den Begriffen
Bourdieus auszudriicken: Andersen héuft durch seine Auseinandersetzung mit
Wagner symbolisches Kapital an, setzt sich von konservativen Kriften ab und
verortet sich, trotz anfinglicher Vorbehalte gegen Wagner, auf Seiten der Erneue-
rer der Kultur. Der Begriff der Zukunftsmusik, den Andersen dem populiren
Wagner-Diskurs entnimmt, dient ihm als Bezugsrahmen fiir poetologische Kon-
zepte, in denen sich modernistische Ansitze mit romantischen Positionen
vermischen, die das Wagnersche Konzept teilweise in Frage stellen und zugleich
eine erstaunliche Nihe zu ihnen aufweisen.

Dass Wagner von dieser literarischen Rezeption Kenntnis genommen hat, ist
nicht zu vermuten. Dennoch war der deutsch-skandinavische Kulturkontakt in die-
sem Fall nicht einseitig. Wie sehr sich Wagner in seiner Ring-Tetralogie die
altnordischen Gétter- und Heldenlieder der Edda und die Vilsunga saga angeeignet
hat, ist hinlinglich bekannt. Im Spitwerk hat er aber moglicherweise auch ein
Mirchen Andersens zu einem Musikdrama transformiert: Dieter Borchmeyer hat
auf die erstaunlichen Parallelen zwischen Paradisets Have (1839; Der Paradies-

¥ Vgl. dazu einfithrend Erwin Koppen: Der Wagnerismus — Begriff und Phanomen. In: Ulrich
Miiller, Peter Wapnewski (Hg.): Wagner-Handbuch. Stuttgart 1986, S. 609-624. — Die
Baudelaire und Andersen gemeinsame Affinitit zu Wagner ist gerade angesichts von deren
Situierung innerhalb der literarischen Moderne frappierend und wohl keineswegs zufillig;
vgl. auch Heinrich Detering: Die Bliimchen des Bosen. H.C. Andersen, Baudelaire und das
Poéme-en-prose. In: skandinavistik 35 (2005), S. 101-116.



228 Joachim Grage, Freiburg im Brsg.

garten) und Klingsors Zaubergarten im Parsifal aufmerksam gemacht.** Ebenso
wenig wie man davon ausgehen kann, dass Andersen Wagners kunsttheoretische
Schriften aus eigener Lektiire kannte, lisst sich entscheiden, ob die motivischen
Beziehungen zwischen Mirchen und Operntext zufillig oder Resultat einer unmit-
telbaren Rezeption sind. Immerhin stand eine Sammelausgabe von Andersens
Mirchen auch in der Villa Wahnfried - als beliebtes Vorlesebuch fiir die Kinder.’
Doch unabhingig von der bewussten oder intendierten Bezugnahme ldsst sich so am
Beispiel von Andersen und Wagner, zweien der einflussreichsten Geschichten-
erzahler des 19. Jahrhunderts, die Zirkulation von Themen, Stoffen und asthetischen
Konzepten tatsichlich als Kreislauf anschaulich machen.

6 Vgl. Dieter Borchmeyer: Das Theater Richard Wagners. Idee — Dichtung -~ Wirkung.
Stuttgart 1982, S. 287-291.
37 Vgl. ebd.



Zukunftspoesie — Zukunftsmusik 229

Literatur

Primarliteratur

Hans Christian Andersen: H.C. Andersens Brevveksling med Edvard og Henriette Collin.
Bd. 2. 1844-1860. Hg. von C. Behrend und H. Topsee-Jensen. Kopenhagen 1934.

Hans Christian Andersen: Mit Livs Eventyr. Revideret tekstudgave ved H. Topsoe-Jensen.
2 Bde. Kopenhagen 1951. (= MLE)

Hans Christian Andersen: Det nye Aarhundredes Musa. In: H.C. Andersens Eventyr. Hg,
von Erik Dal. Bd. 4. 1861-66. Hg. von Erik Dal. Kopenhagen 1966, S. 112-117. (= NAM)

Hans Christian Andersen: Dagbeger 1825-1875. Hg. von Kare Olsen und H. Topsee-
Jensen. 12 Bde. Kopenhagen 1971-77.

Bd. 3. 1845-1850. Hg. von Helga Vang Lauridsen und Tue Gad. Kopenhagen 1974.
Bd. 4. 1851-1860. Hg. von Tue Gad. Kopenhagen 1974.

Bd. 6. 1864-1865. Hg. von Kirsten Weber. Kopenhagen 1972.

Bd. 8. 1868-1870. Hg. von Kirsten Weber. Kopenhagen 19785.

Bd. 9. 1871-1872. Hg. von Kirsten Weber. Kopenhagen 1975.

Hans Christian Andersen: Lykke-Peer. Hg. von Erik Dal (= Danske Klassikere).
Kopenhagen 2000. (= LP)

Franz Liszt: Simtliche Schriften. Hg. von Detlef Altenburg. Bd. 4. Lohengrin et Tannhauser
de Richard Wagner. Lohengrin und Tannhauser von Richard Wagner. Hg. von Rainer
Kleinertz. Wiesbaden 1989.

Richard Wagner: Dichtungen und Schriften. Jubiliumsausgabe in zehn Binden. Hg. von
Dieter Borchmeyer. Frankfurt a.M. 1983.

Bd. 6. Reformschriften 1849-1852. Hg. von Dieter Borchmeyer. Frankfurt a.M. 1983.
Bd. 10. Bayreuth. Spite weltanschauliche Schriften. Hg. von Dieter Borchmeyer.
Frankfurt a.M. 1983.

Sekundarliteratur

Borchmeyer, Dieter: Das Theater Richard Wagners. Idee — Dichtung — Wirkung.
Stuttgart 1982.

Borchmeyer, Dieter: Nachwort zu Band VI. In: Richard Wagner: Dichtungen und Schriften.
Jubiliumsausgabe in zehn Banden. Hg. von Dieter Borchmeyer. Bd. 10.

Frankfurt a.M. 1983, S. 303-310.

Dal, Erik: Hans Christian Andersen und Richard Wagner. In: Bayreuther Festspiele 2005
[Festspielbuch], S. 40-52.

Davidsen, Maria: P4 sporet af H.C. Andersens kunstkonception. In: Synsvinkler 5 (1993),
S. 13-36.

Detering, Heinrich: >Zukunftspoesie<. Zu Andersens poetologischen Schriften. In:
Annegret Heitmann, Karin Hoff (Hg.): Asthetik der skandinavischen Moderne. Berhard
Glienke zum Gedenken (= Beitrige zur Skandinavistik 14). Frankfurt a.M. 1998,
S.17-34.



230 Joachim Grage, Freiburg im Brsg.

Detering, Heinrich: Die Bliimchen des Bosen. H.C. Andersen, Baudelaire und das Poéme-en-
prose. In: skandinavistik 35 (2005), S. 101-116.

Gregor-Dellin, Martin: Richard Wagner. Sein Leben — Sein Werk — Sein Jahrhundert.
Miinchen 1980.

Koppen, Erwin: Der Wagnerismus — Begriff und Phanomen. In: Ulrich Miiller, Peter
Wapnewski (Hg.): Wagner-Handbuch. Stuttgart 1986

de Mylius, Johan: Myte og roman. H.C. Andersens romaner mellem romantik og realisme.
Kopenhagen 1981.

Schepelern, Gerhard: Wagners Operaer i Danmark. Valby 1988.

Serensen, Inger: H.C. Andersen og komponisterne. Kopenhagen 2005.

Wenzel Andreasen, Mogens: H.C. Andersen og musikken. Kopenhagen 200S.



	Zukunftspoesie - Zukunftsmusik : Hans Christian Andersen und Richard Wagner

