
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 46 (2009)

Artikel: Genre- und Stimmenvielfalt in den Erzählungen von Hans Christian
Andersen

Autor: Bøggild, Jacob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858130

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858130
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Genre- und Stimmenvielfalt in den Erzählungen von
Hans Christian Andersen

Jacob Boggild, ärhus

Die meisten Leute auf der Welt sehen H.C. Andersen als Märchenautor für Kinder
an, obwohl er sich selbst in erster Linie als Verfasser für ein erwachsenes Publikum
verstand. In Dänemark akzeptieren ihn tatsächlich einige Leute als Autor für ein
erwachsenes Publikum. Aber je weiter man sich von den Literaturinstitutionen
entfernt, desto weniger wahrscheinlich ist es, solche Leute anzutreffen. Und sogar
innerhalb der literarischen Institutionen gibt es nur wenige, die wirklich anzuerkennen

bereit sind, dass Andersen ein Autor von sehr komplexen und faszinierenden

Erzählungen ist. Das Schisma in der Rezeption von Andersens Werk zeigte sich
bereits im Porträt, das Georg Brandes, der einflussreichste dänische Literaturkritiker
überhaupt, dem Autoren Andersen gewidmet hat. Brandes' Porträt entstand 1869,
also noch zu Lebzeiten Andersens. Darin weist Brandes etliche der raffinierten
Aspekte von Andersens Schreiben nach. Man stößt auf enthusiastische Passagen wie
die folgende:

Awentyrene danner et Hele, et i mangfoldige Radier utstraalende Vaev, der synes at

sige til Betragteren som Edderkoppen i Aladdin: >Betragt min svage Spind, hvor
Traadene sig flette < [... ]
[V]il jeg gore Laeseren opmaerksom paa at han i et beromt videnskabeligt Vaerk af Zei-
sing: Aesthetische Forschungen, vil kunne se den hele Raekke af aestetiske Mod-
saetningsbegreber med alle deres Nuancer (det Skonne, Komiske, Tragiske, Hu-
moristiske, Rorende o.s.v.) ordnede i en stor Stjerne, ganske som Andersen har taenkt

sig det for sine Asventyrs Vedkommende.1

Die Märchen bilden ein Ganzes, ein in vielfältigen Radien ausstrahlendes Gewebe, die
dem Betrachter wie die Spinne in Aladdin [ein Drama des dänischen Romantikers
Adam Oehlenschläger] zuraunen: >Betrachte mein schwaches Gewebe, wo sich die
Fäden verweben!< [...]
Ich würde den Leser gerne auf ein berühmtes wissenschaftliches Werk von Zeising
Aesthetische Forschungen aufmerksam machen, in dem er die ganze Serie von
ästhetischen Gegensatzbegriffen mit all ihren Nuancen (das Schöne, Komische, Tragische,
Humoristische, Rührende, u.s.w.) zu einem großen Stern angeordnet sehen kann,

genauso wie es sich Andersen in Bezug auf seine Märchen gedacht hat. (Übersetzung
Klaus Müller-Wille)

1 Zitiert nach Georg Brandes: H.C. Andersen som 2Eventyrdigter (Juli 1869). In: Ders.:
Samlede Skrifter. Bd 2. Kopenhagen 1899, S. 91-132, hier S. 123.



200 Jacob Boggild, Àrhus

Meines Erachtens impliziert diese Passage, dass Brandes Andersen als einen äußerst

genialen und komplexen Autor schätzt. Aber dennoch hält er an der Vorstellung fest,
dass Andersens Haupteigenschaft als Verfasser und Person »Kindlichkeit« (»Barn-
lighed«) ist und bejubelt ihn als »den Poeten der Naivität und Natur«.2 Dieses
Schisma - so könnte man behaupten - hat die nachfolgende Andersen-Forschung
von Brandes geerbt. Ich möchte in diesem Aufsatz dagegen zeigen, wie genial und

komplex Andersen als Autor arbeitet. Dabei werde ich mich, wie im Titel signalisiert,
auf die Multiplizität der Genres und Stimmen konzentrieren, mit der Andersen in
seinen Märchen arbeitet.

1. Genrevielfalt

Von einem >kindlichen< und >naiven< Autor würde man natürlich erwarten, dass er
> simple < oder schlicht gattungskonforme Märchen schreibt, denn das Volksmärchen

könnte gut als das einfachste oder grundlegendste von allen narrativen Genres
bezeichnet werden. Folglich basieren grundlegende narratologische Modelle, wie
das bekannte Aktantenmodell des französischen Strukturalisten Greimas, auf der
formalistischen Erforschung von Volksmärchen, insbesondere auf dem Werk von
Vladimir Propp. Propp ermittelte bekanntlich eine Reihe von Charakteristika oder

Konstanten, die allen Russischen Volksmärchen gemeinsam waren.3 Diese
Charakteristika oder Konstanten waren dynamischer Natur, sie hatten alle mit Handlung
und Plot zu tun. Deshalb entwickelte Propp die These, dass die Charaktere eines
Volksmärchens weniger als Personen oder Persönlichkeiten fungieren denn als

bloße Agenten der Handlung oder des Plots. Handlung und Plot sind dabei fast

immer durch einen anfänglichen Zustand des Wollens oder einen Mangel motiviert.
Der Protagonist verlässt sein Heim, um diesem Wollen oder Mangel beizukommen.
Mit anderen Worten: Wollen und Mangel kommen schlicht in der Tatsache zum
Ausdruck, dass der Protagonist nicht zu Hause bleiben kann, sondern in die weite
Welt hinausgehen muss, um sich ein neues Heim zu suchen. Wie auch immer, der

Protagonist zieht aus auf eine Quest (eine Heldenreise, eine Suche). Aufseinem Weg
erhält er von den einen Unterstützung, während andere Schurken sind oder
Hindernisse darstellen, die er überwinden muss. Wenn er überwunden hat, was zu
überwinden war, wird er mit einem Preis beschenkt, eine neue Sicherheit in der
Form - oder sogar in der Formel - von >der Prinzessin und dem halben

Königreich <. Wie erwähnt, wurden diese Konstanten oder Charakteristika - der
Helfer und der Widersacher, der Sender und der Empfänger, das begehrende
Subjekt und das begehrte Objekt - von Greimas in einem Aktantenmodell
angeordnet.4 Es handelt sich um ein Modell, das gemäß Greimas nicht nur die Struktur
des Volksmärchens generiert, sondern die Struktur des Narrativen an sich (und es

2 Ebd. S. 115 und S. 131.
3 Vgl. Vladimir Propp: Morphologie des Märchens. München 1972.
4 Vgl. Algirdas J. Greimas: Strukturale Semantik. Methodologische Untersuchungen. Braun¬

schweig 1971.



Genre- und Stimmenvielfalt in den Erzählungen von Hans Christian Andersen 201

gibt viele Geschichten oder Filme, die diese Sicht bestätigen). Somit erscheint die

These, dass es sich beim Volksmärchen um ein sehr einfaches und basales Genre

handelt, durchaus stichhaltig.
Kehren wir zum Ausgang dieses narratologischen Exkurses zurück: In

Übereinstimmung mit der konventionellen Vorstellung von Andersens Natur müsste

man erwarten, dass sich seine Märchen sehr stark an der Tradition des
Volksmärchens orientieren, obwohl es sich um Kunstmärchen handelt. Ein kurzer Blick auf
eines von Andersen allerersten Märchen, Fyrt0jet (1835; Das Feuerzeug), zeigt, dass

dies kaum der Fall ist. Die Erzählung beginnt folgendermaßen:

Der kom en Soldat marcherende henad Landeveien: een, to! een, to! han havde sit
Tornister paa Ryggen og en Säbel ved Siden, for han havde vaeret i Krigen, og nu
skulde han hjem. (EoH I, 79)5

Ein Soldat kam auf der Landstrasse dahermarschiert: Eins, zwei! Eins, zwei! er hatte
seinen Tornister auf dem Rücken und einen Säbel an der Seite, denn er war im Krieg
gewesen, und nun wollte er nach Hause. (SM I, 5)6

Der Soldat ist natürlich unser Protagonist. Aber zu Beginn der Geschichte befindet
er sich nicht unbedingt auf einer Fleldenreise. Falls er tatsächlich etwas wünscht
oder vermisst, so erfahren wir nichts davon. Und so bricht er auch nicht in der
üblichen Richtung von der Heimat aus in die ungewisse Fremde auf, sondern
befindet sich auf dem Heimweg.7 Zufälligerweise stößt er auf eine Hexe, die ihn darum
bittet, ein Feuerzeug für sie zu beschaffen und die ihm einen guten Lohn für seine

Mühen verspricht. Das Feuerzeug ist der magische Agent (ein weiterer Terminus von
Propp) dieser Erzählung und die Hexe ist folglich die Helferin, die den

Protagonisten in dieser Angelegenheit unterstützt. Aber im weiteren Verlaufwird er diese

Helferin ausrauben und sogar töten. In konventionellen Märchen muss der
Protagonist oft beweisen, dass er gut genug ist, um zu verdienen, was er begehrt. Mit
Propps Worten ist dies der qualifizierende Test, der Eignungstest. Und wie zeichnet
sich der Held in Andersens Erzählung aus? Indem er zum Dieb und Mörder wird!
Und später wird er die Prinzessin entführen und ihr Küsse rauben, während sie

schläft. Der Höhepunkt der Geschichte besteht darin, dass er den König, der
normalerweise die Funktion des Senders erfüllt, wie die Königin samt deren Leibwächter
von den gigantischen Hunden umbringen lässt, die er durch das Feuerzeug kontrol-

5 Zitiert nach H.C. Andersens samlede vaerker. Hrsg. von Klaus P. Mortensen. Bd. 1-3. Eventyr
og Historier I-III. Hg. von Laurids Kristian Fahl. Kopenhagen 2003. Hier und im Folgenden
zitiert als EoH.

6 Die deutsche Übersetzung folgt Hans Christian Andersen: Sämtliche Märchen in zwei
Bänden. Hg. von Erling Nielsen. Übersetzt von Thyra Dorenburg. Darmstadt 1974. Hier und
im Folgenden zitiert als SM.

7 Es gibt verschiedene Versionen von Märchen, die auf der Geschichte eines Soldaten
aufbauen, der auf dem Heimweg vom Krieg auf eine Hexe trifft. Andersen hat Fyrtojet
womöglich im Rückgriff auf eine solche Vorlage geschrieben. Falls dies der Fall ist, können
wir schließen, dass er eine ziemlich untypische Art von Volkserzählung als Ausgangspunkt für
die erste Erzählung seiner Märchensammlung wählte.



202 Jacob Boggild, Ârhus

liert! Das Herrscherpaar muss aus dem Weg geschafft werden, damit er die Prinzessin

heiraten kann. Die Konstanten aus dem Volksmärchen werden von Andersen
also durchaus verwendet, aber er gebraucht sie in Fyrtojet, indem er sie ironisch
verdreht. Kinder können das akzeptieren, weil eine Hexe per Definition >böse< ist
und es deshalb durchaus in Ordnung ist, sie zu bestehlen und umzubringen. Auch
der Mord an dem Königspaar und dessen Leibwächtern wird durch eine Erzählfinte

legitimiert, indem sie so beschrieben werden, als ob es sich um Spielfiguren
handelte:

[... ] og saa foer Hundene ind paa Dommerne og hele Raadet, tog en ved Benene og
en ved Naesen og kastede dem mange Favne op i Veiret, saa de faldt ned og sloges
reent i Stykker.
>Jeg vil ikke!< sagde Kongen, men den storste Hund tog baade harn og Dronningen,
og kastede dem bagefter alle de Andre. (EoH I, 84)

[... ] und da gingen die Hunde auf die Richter und den ganzen Rat los, nahmen einen
bei den Beinen und einen bei der Nase und warfen sie viele Klafter hoch in die Luft, so
dass sie herunterfielen und sich ganz zuschanden schlugen.
>Ich will nicht!< sagte der König, aber der größte Hund nahm ihn wie auch die

Königin und warf sie hinter all den anderen drein. (SM I, 12-13)

Auch ein anderes Märchen Andersens kulminiert in einer eklatanten Verdrehung
des ethischen Appells, der dem Volksmärchen eigen ist. Dabei ist Skyggen (1847;
Der Schatten) im Gegensatz zu Fyrtojet aber nicht im Geringsten für Kinder geeignet.
Wir erfahren von einem gelehrten Mann aus dem Norden, der in den Süden gereist
ist. Er erträgt die Hitze kaum, bleibt den ganzen Tag in der Wohnung und schreibt
über das Gute, das Wahre und das Schöne, obwohl sich niemand auch nur im
Entferntesten für das interessiert, was er schreibt. Dieser gelehrte Mann entpuppt
sich zunächst als Protagonist der Handlung. Allerdings macht er sich nicht selbst auf
die Suche, als er schöne Musik aus dem Haus gegenüber hört und einen Blick von
der schönen Dame dort erhascht. Stattdessen schickt er seinen Schatten auf die

Mission zu dem erwähnten Haus. Bei der Beschreibung, wie sich der Schatten

loslöst, handelt es sich um ein Meisterstück Andersens:

[...] den Fremmede reiste sig og hans Skygge ovre paa Gjenboens Altan reiste sig

ogsaa; og den Fremmende dreiede sig og Skyggen dreiede sig ogsaa; ja dersom Nogen
ordentligt havde lagt Maerke dertil, da havde de tydeligt kunnet see, at Skyggen gik ind
af den halvaabne Altandor hos Gjenboen, lige i det den Fremmede gik ind i sin Stue og
lod det lange Gardin falde ned efter sig. (EoH 1,413)

[...] der Fremde stand auf, und sein Schatten auf dem Balkon gegenüber stand auch
auf; und der Fremde drehte sich um, und der Schatten drehte sich auch um; ja, falls

jemand so richtig darauf geachtet hätte, dann hätte er deutlich sehen können, wie der
Schatten durch die halb geöffnete Balkontür des Nachbarn ging, gerade als der Fremde
in seine Stube ging und den langen Vorhang hinter sich zufallen ließ. (SM I, 447f.)



Genre- und Stimmenvielfalt in den Erzählungen von Hans Christian Andersen 203

Der Schatten kehrt nicht zurück, was den gelehrten Mann sehr verärgert. Da die

Dinge in einem heißen Klima jedoch schnell wachsen, wächst ihm in nur ein paar
Wochen ein neuer Schatten. Bald darauf kehrt er zurück in den Norden. Zu seiner

großen Überraschung besucht ihn sein alter Schatten eines Tages. Dieser ist sehr

wohlhabend geworden und zwar - wie der Leser versteht - durch kleinere
Erpressereien. Der gelehrte Mann dagegen schöpft keinen Verdacht. Schrittweise kippt die
Machtbalance zu Gunsten des Schattens. Schließlich kann er den Gelehrten als

seinen Schatten anstellen, etwas, das er aus Gründen, die der internen Logik der
Geschichte folgen, nun will. Der Schatten ist nun der (durch einen Mangel und ein
Wollen ausgezeichnete) Protagonist, nicht der gelehrte Mann. Sie fahren gemeinsam

an einen Kurort, wo der Schatten »die Tochter eines Königs« (EoH I, 418)

umgarnt, mit anderen Worten eine Prinzessin. Er überzeugt sie von seiner Brillanz,
indem der Gelehrte - augenscheinlich sein Schatten - alle Fragen beantwortet, welche

die Prinzessin stellen kann. Wer einen so klugen Schatten hat, muss selbst noch
viel klüger sein, überlegt die Prinzessin und ist einverstanden, den Schatten zu
heiraten. Leider viel zu spät versucht der gelehrte Mann gegen diese Wendung der
Geschichte zu rebellieren. Deshalb lässt ihn der Schatten kurzerhand umbringen. Er
heiratet die Prinzessin und danach tritt das glückliche Paar auf den Balkon, um sich

von den Leuten bejubeln zu lassen. Dies sind die lakonischen letzten Worte der

Erzählung: »Den laerde Mand horte ikke noget til Alt det, for ham havde de taget
Livet af. - «8 (EoH I, 421). Ein weiteres Mal ist der Bösewicht der Held, der die
Prinzessin heiratet.

Das Märchen mit dem stärksten Quest-Motiv ist vielleicht Sneedronningen (1845,
Die Schneekönigin). Auf den ersten Blick handelt es sich um eine typische Märchen-

Handlung. Die Geschichte handelt von den zwei Kindern und Seelenverwandten,
Gerda und Kay. Zu Beginn teilen sie eine glückliche Kindheit ohne jegliche Sorgen.
Aber dann wird Kay von Teilen eines zersplitterten dämonischen Spiegels getroffen
und verliert seine kindliche Unschuld. Deshalb folgt er der Schneekönigin willig zu
ihrem Schloss in den hohen Norden. Niemand weiß, was mit ihm geschehen ist,
aber dennoch zieht Gerda von zu Hause los, um ihn zu finden. Nach einer langen
und umständlichen Suche (Quest) findet sie ihn schließlich im Schloss der

Schneekönigin und es gelingt ihr, die Splitter zum Schmelzen zu bringen. Danach
kehren sie heim. Jetzt sind sie Erwachsene, aber immer noch unschuldig, immer
noch Kinder in ihren Herzen. Die anfängliche Stabilität und Harmonie ist also auf
eine sehr traditionelle Weise wiederhergestellt. Trotzdem scheint etwas nicht ganz
zu stimmen. So wie wir sie verstehen, handeln traditionelle Volksmärchen von dem
Versuch der Helden, aufzuwachsen, sich zu emanzipieren und sich ein neues Heim
zu schaffen, das heißt, sie handeln vom schmerzhaften, aber nötigen Abschied von
der gesicherten Kindheit. Kay und Gerda jedoch kehren ins gleiche Heim zurück,
das sie am Anfang verlassen haben.

»Der gelehrte Mann hörte nichts von alledem, denn man hatte ihn umgebracht.« (SM I,
447f.).



204 Jacob Boggild, Àrhus

Wir haben es narratologisch gesehen wieder mit etwas sehr Grundlegendem zu
tun. In Reading for the plot, möglicherweise dem einflussreichsten narratologischen
Werk der letzten Jahrzehnte, zeigt Peter Brooks, dass es eine spezielle Beziehung
zwischen dem Anfang und dem Ende einer Erzählung gibt.9 Das Ende muss in einem

gewissen Sinn eine Rückkehr zum oder eine Wiederholung des Anfangs sein, aber es

muss sich dennoch davon unterscheiden. >The same, but different« ist Peter Brooks
Formel für diese Beziehung. Aber in Sneedronningen ist das Ende dem Anfang zu
ähnlich, eher >the same, but the same< als >the same, but different«. Diese Tatsache
könnte man aufviele Arten interpretieren, aber das ist hier nicht mein Ziel. Es ist mir
in diesem Zusammenhang nur daran gelegen, darauf aufmerksam zu machen, dass

die Frage nach dem Genre bei Andersens Märchen viel komplexer und komplizierter

ist, als es auf den ersten Blick erscheint.

Je mehr man sich mit Sneedronningen beschäftigt, desto komplexer und komplizierter

wird die Frage nach dem Genre. Die Erzählung scheint tatsächlich einer
Reihe von verschiedenen Genres gleichzeitig anzugehören. Der Untertitel lautet Et
Eventyr i syv Historier (Ein Märchen in sieben Geschichten). Dies wirft sofort die Frage
nach dem Unterschied zwischen einem >Märchen« (dän. >eventyr<) und einer
>Geschichte« (dän. >historie<) auf. Leider ist diese Frage leichter zu stellen als zu
beantworten und ich will hier nicht weiter darauf eingehen, sondern nur auf die
Tatsache hinweisen, dass das Märchen, wie der dämonische Spiegel, fragmentiert
oder zersplittert scheint. Der Mangel an Einheitlichkeit und Kohärenz wird an
einem spezifischen Punkt der Geschichte besonders deutlich. Die erste Station auf
Gerdas Erlebnisreise und Suche ist der Garten einer freundlichen Hexe. Die Hexe

mag Gerda und möchte, dass sie bleibt. Deshalb verzaubert sie Gerda, damit diese

Kay und ihre Mission, ihn zu finden, vergisst. An einem gewissen Punkt aber

erinnert sie sich trotzdem daran und fragt deshalb alle Blumen des Gartens, ob sie

wüssten, wo Kay sei. Aber alles was diese liefern können, ist etwas, das im Text »ein
Lied«« (»[en] Vise«; EoH I, 314) genannt wird, was aber eher ein kleines
Prosagedicht oder eine Genreszene oder ein Konversationsstück ist. Jede Blume kann ein
solches Stück liefern, das für sie spezifisch und mit der Symbolik verbunden ist, die

man mit der entsprechenden Pflanze assoziiert. Dies lässt sich vielleicht am besten

an einem Beispiel illustrieren, in diesem Fall das »Lied« der Feuerlilie:

Hörer Du Trommen: bum! bum! det er kun to Toner, altid bum! bum! hör Qvindenes
Sorgesang! hör Praesternes Raab! - I sind lange rode Kjortel staaer Hindue-Konen paa
Baalet, Flammerne slaae op om hende og hendes dode Mand; men Hindue-Konen
taenker paa Levende her i Kredsen, ham, hvis 0ine braende hedere end Flammerne,
harn hvis 0ines lid naae mere hendes Hjerte, end de Flammer, som snart braende
hendes Legeme til Aske. Kan Hjertets Flamme doe i Baalets Flammer? (EoH I, 312f.)

Hörst du die Trommel: bumm! bumm! es sind zwei Töne, immer bumm! bumm! hör
nur das Klagelied der Frauen! höre den Ruf der Priester! - In ihrem langen, roten
Gewand steht die Hindufrau auf dem Scheiterhaufen, die Flammen schlagen über ihr

9 Vgl. Peter Brooks: Reading for the plot. Design and Intention in Narrative. New York 1984.



Genre- und Stimmenvielfalt in den Erzählungen von Hans Christian Andersen 205

und ihrem toten Mann zusammen; aber die Hinduffau denkt an den Lebenden hier im
Kreis, an ihn, dessen Augen heißer brennen als die Flammen, an ihn, dessen Augen mit
ihrem Feuer eher ihr Herz erreichen als die Flammen, die bald ihren Leib zu Asche
verbrennen. Kann die Flamme des Herzens in den Flammen des Scheiterhaufens
sterben? (SM I, 326)

Gerda kann diesen Stücken nur wenig Sinn zuschreiben und sie erscheinen ihr
deshalb nutzlos zu sein. Auch nachträglich scheinen sie nur von begrenztem Nutzen
innerhalb der Geschichte und für die Geschichte zu sein. Es handelt sich gewissermaßen

um zufällige Verästelungen am Hauptstamm der Erzählung. Der erwachsene

Leser mag sie vielleicht symbolisch interpretieren und davon weiser werden oder
auch nicht, aber für die Handlung bleiben sie absolut überflüssig. Sie sind somit

Zeugen für Andersens arabeske Poetik (auf die Arabeske zielte auch mein Bild der

Verästelungen am Stamm ab), was ein interessantes Thema ist, aber keines, das ich
hier vertiefen werde.

Doch obwohl Die Schneekönigin von Fragmentierung handelt und selbst

fragmentiert ist, könnte sie durchaus auch als eine kohärente christliche Allegorie
gelesen werden. Nicht nur, weil es um Glaube und Unschuld geht, sondern auch,

weil es sich um eine großartige Glosse auf die berühmte Passage über unser
fragmentarisches Wissen in Paulus' ersten Korintherbrief handelt, der seinen Höhepunkt

in der Behauptung erreicht, dass die Liebe das Höchste ist, wenn sie mit Glaube

und Hoffnung verglichen wird (l Kor, 13:11-13:13). Diesem Bezug bin ich an
anderer Stelle nachgegangen.10 In diesem Zusammenhang werde ich mich darauf
beschränken, an einem Beispiel zu illustrieren, dass und inwiefern Sneedronningen als

eine christliche Allegorie gelesen werden kann. Als sich Gerda dem Schloss der

Schneekönigin nähert, wird sie von deren Wächtern angegriffen, die als

Schneeflockenformationen auftreten und sich zu Schlangen und anderen drohenden
Gestalten formen. Aber Gerda gelingt es, die Situation folgendermaßen zu bewältigen:

Da bad den lille Gerda sit Fadervor, og Kulden var saa staerk at hun künde see sin egen
Aande; som en heel Rog stod den hende ud af Munden: Aanden blev taettere og
taettere og den formede sig til smaa klare Engle, der voxte meer og mere, naar de rorte
ved Jorden; og alle havde de Hjelm paa Hovedet og Spyd og Skjold i Haenderne; de

bleve flere og flere, og da Gerda havde endt sit Fadervor, var der en heel Legion om
hende; de hug med deres Spyd paa de gruelige Sneeflokker saa de sprang i hundrede

Stykker, og den lille Gerda gik ganske sikker og freidig frem. Englene klappede hende

paa Fodderne og paa Haenderne, og saa folte hun mindre, hvor koldt der var, og gik
rask frem mod Sneedronningens Slot. (EoH I, 326)

10 Vgl. meinen Artikel: Fortaellingens arabeske allegori: >Sneedronningen<. In: Finn Barlby
(Hg.): Det (h)vide Spejl. Analyser af H.C. Andersens >Sneedronningen<. Kopenhagen 2000,
S. 137-164 [eine englische Version dieses Artikels findet sich in Per Krogh Hansen, Marianne
Wolff Lundholdt (Hg.): When We Get to the End Towards a Narratology of the Fairy
Tales ofHans Christian Andersen. Odense 2005, S. 267-282],



206 Jacob Boggild, Arhus

Da betete die kleine Gerda ihr Vaterunser, und die Kälte war so stark, dass sie ihren

eigenen Atem [Anden] sehen konnte, wie ein Dampf stand er ihr aus dem Mund; der
Atem wurde dichter und dichter, und er wurde zu kleinen, lichten Engeln, die größer und
größer wurden, sowie sie die Erde berührten; und alle hatten sie einen Helm auf dem

Kopf und Speer und Schild in den Händen; es wurden immer mehr und mehr, und als

Gerda ihr Vaterunser zu Ende gesprochen hatte, war eine ganze Heerschar um sie; sie

hieben mit ihren Speeren auf die grausigen Schneeflocken ein, so dass sie in hundert
Stücke zerschellten, und die kleine Gerda ging ganz mutig und sicher vorwärts. Die Engel
streichelten ihre Füße und Hände, und nun fühlte sie weniger, wie kalt es war, und sie

ging raschen Schrittes auf das Schloss der Schneekönigin zu. (SM I, 345)

Als Gerda das Vaterunser spricht, verdichtet sich ihr Atem in der Kälte und nimmt
die Gestalt einer regelrechten Heilsarmee von Engeln an, welche die Schneeflocken

bekämpfen können. Im Dänischen ist das Wort für Atem und Geist dasselbe: Ande.

Als Gerda das Gebet spricht, ist es somit Anden - also der Heilige Geist -, der sie

rettet und der es ihr ermöglicht, frisch und munter auf die dämonische Region rund
um das Schloss der Schneekönigin zuzugehen.

Arabeske Prosagedichte und christliche Allegorie stehen also in ein- und
demselben Märchen nebeneinander, das seinerseits aus sieben >Geschichten<
besteht. Mit anderen Worten handelt es sich um ein fragmentiertes und allegorisches
Märchen, das Fragmente in der Form von Genreszenen oder Konversationsstücken
enthält. Sneedronningen ist zweifelsohne ein Text der Genrevielfalt.

Obwohl es sich um eine viel kürzere Geschichte handelt, gilt das Gleiche für
Historien om en Moder (1848, Die Geschichte einer Mutter), eine andere Geschichte,
die sich um ein Quest-Motiv dreht. Sie handelt von einer Mutter, deren Kind stirbt.
In der Geschichte geschieht dies auf eine so figurative Art und Weise, dass der

personifizierte Tod das Kind abholt. Die Mutter setzt ihm nach und muss verschiedene

Eignungstests bestehen, die sie, wieder figurativ, mit den Insignien von Trauer
versehen: Sie muss die Lieder singen, die sie jeweils für ihr Kind gesungen hat (echte
Trauerarbeit!), sie muss einen Dornbusch umarmen, sie muss ihre Augen ausweinen
(ein dänisches Idiom für exzessives Weinen) und ihr schönes Haar gegen das weiße
Haar einer alten Frau eintauschen (Spiel mit einem anderen dänischen Idiom >Vor
Kummer weiße Haare bekommen<). Kurz: Es handelt sich um ein Märchen, aber
auch um einen extrem figurativen Text, eine Allegorie.

Liest man Historien om en Moder als Allegorie, dann wird man nicht umhin
kommen, die Geschichte als christliche Allegorie zu interpretieren. Dabei balanciert
die Erzählung auf eine sehr heikle und gefährliche Weise zwischen verschiedenen

Wertesystemen. Auf der einen Seite ist die Mutter eine beeindruckende Figur, die
willens ist, alles durchzustehen, um den Tod zu besiegen und ihr Kind
zurückzugewinnen. Und selbstverständlich ist es nicht schwierig, ihren Kummer und ihre

Verzweiflung nachzuvollziehen und sich damit zu identifizieren. Aber auf der
anderen Seite ist der personifizierte Tod in der Erzählung ein Gesandter Gottes und
der Versuch der Mutter, das Unvermeidliche ungeschehen oder rückgängig zu
machen, somit als eine Auflehnung gegen Gott zu interpretieren. Hier bringt es die



Genre- und Stimmenvielfalt in den Erzählungen von Hans Christian Andersen 207

Geschichte fertig, die Solidarität mit der Protagonistin aufrecht zu erhalten, während
diese gleichzeitig einsieht, dass sie im Unrecht ist. Und dies geschieht - wie ich im
Folgenden nachweisen möchte -, indem sich die Erzählung auf Schlüsselkonzepte
der antiken Tragödie stützt, wie sie von Aristoteles formuliert wurden.

Wie durch ein Wunder erreicht die Mutter, allen Prüfungen auf dem Weg zum
Trotz, den Garten des Todes noch vor dem Tod. In diesem Garten gibt es eine
Anzahl Blumen, die alle ein Menschenleben repräsentieren. Wenn eine Person stirbt,
sorgt der Tod dafür, dass die Blume in den Garten des Himmels, Gottes Reich,

umgepflanzt wird. Die Mutter erkennt eine kleine, kränkliche Blume als diejenige,
die für das Leben ihres Kindes steht. An dieser Stelle tritt der Tod auf und die

Mutter verlangt ihr Kind zurück. Als der Tod ablehnt, reagiert die Mutter
folgendermaßen: »Med eet greb hun med hver haand om to smukke Bloster taet ved og
raabte til Doden: >Jeg river alle dine Blomster af, for jeg er i Fortvivelse!<«u (EoH I,
446). In der antiken Tragödie begeht der Held oft ein Verbrechen, wie Ödipus,
ohne sich dessen bewusst zu sein. Es handelt sich deshalb eher um einen
(möglicherweise gravierenden) Fehler als um eine schlechte Tat. Diesen Fehler nennt
Aristoteles in seiner Poetik hamartia.12 Die gebräuchliche dänische Übersetzung von
diesem Konzept ist >fejlgreb<, wörtlich ein Fehlgriff. Genau einen solchen >Fehlgriff<
scheint die Mutter zu begehen, wenn sie nach den Blumen greift, die andere
Menschenleben repräsentieren, und wenn sie droht, diese mit den Wurzeln
auszureißen. Der Tod versucht seinerseits, den Fehlgriffzu seinen Gunsten zu wenden:

>Ror dem ikke!< sagde Doden. >Du siger, at du er saa ulykkelig, og nu vil Du gjore en
anden Moder ligesaa ulykkelig - !<

>En anden Moder?< sagde den stakkels Kone og slap strax begge Blomsterne. (EoH I,
446)

>Rühre sie nicht an!< sagte der Tod. >Du sagst, du seiest unglücklich, und nun willst
du eine andere Mutter ebenso unglücklich machen !<

>Eine andere Mutter?< sagte die arme Frau und ließ sofort die beiden Blumen los. (SM
1,484)

Nun hat der Tod die Überhand. Auf seinem Rückweg liest er die ausgeweinten
Augen der Mutter auf und legt sie ihr vor. Dies ermöglicht ihr, das folgende Schauspiel

zu sehen:

>Der har du dine 0ine,< sagde Doden, >jeg har fisket dem op af Soen, de skinnede saa

staerkt; jeg vidste ikke at det var dine; tag dem igjen, de ere nu klarere end for, see saa

ned i den dybe Brond taet ved, jeg skal naevne Navnene paa de to Blomster, du vilde
rive op og Du seer deres hele Fremtid, deres hele Menneskeliv, ser hvad Du vilde
forstyrre og odelaegge!<

11 »Mit einemmal griff sie mit jeder Hand um eine schöne Blume dicht neben ihr und rief dem
Tode zu: >Ich reiße alle deine Blumen ab, denn ich bin voll Verzweiflung!«« (SM 1,484).

12 Vgl. Aristoteles: Poetik. Hg. von Manfred Fuhrmann. Stuttgart 1982, insb. Kapitel 13, S. 37-41.



208 Jacob Boggild, Ârhus

Og hun saae ned i Brenden; og det var en Lyksalighed at see, hvor den ene blev en
Velsignelse for Verden, see hvormegen Lykke og Glaede der udfoldede sig rundt om.
Og hun saae den Andens Liv og det var Sorg og Nod, Raedsel og Elendighed.
>Begge Dele ere Guds Villie!< sagde Doden.
>Hvilken af dem er Ulykkens Blomst og hvilken er Velsignelsens?< spurgte hun.
>Det siger jeg Dig ikke,< sagde Doden, >men det skal Du vide af mig, at den ene
Blomst var dit eget Barns, det var dit Barns Skj aebne Du saae, dit eget Barns Fremtid!«
Da skreeg Moderen af Skraek, >hvilken af dem var mit Barn! siig meg det! frels den

Uskyldige! frels mit Barn fra al den Elendighed! baer det heller bort! baer det ind i Guds

Rige! glem mine Taarer, glem mine Bonner og Alt hvad jeg har sagt og gjort!< (EoH I,
446-448)

>Da hast du deine Augenc, sagte der Tod, >ich habe sie aus dem See herausgefischt, sie

schimmerten so stark; ich wusste nicht, dass es deine sind; nimm sie wieder, sie sind jetzt
heller als vorher, blicke nun in den tiefen Brunnen hier neben dir hinab, ich werde die

Namen der beiden Blumen nennen, die du herausreisen wolltest, und du siehst ihre

ganze Zukunft, ihr ganzes Erdenleben, siehst, was du zerstören und vernichten wolltest!«
Und sie blickte in den Brunnen hinab; und es war eine Glückseligkeit zu sehen, wie die
eine ein Segen für die Welt wurde, zu sehen, wieviel Glück und Freude sich um sie

herum entfaltete. Und sie sah das Leben der anderen, und es war Kummer und Not,
Grauen und Elend.
>Beides ist Gottes Wille!« sagte der Tod.
>Welche von ihnen ist die Blume des Unglücks und welche die des Segens?« fragte sie.

>Das sage ich dir nicht«, sagte der Tod, >aber eins sollst du von mir erfahren, die eine
Blume war die deines Kindes und es war deines Kindes Schicksal, was du sähest, deines

eigenen Kindes Zukunft!«
Da schrie die Mutter vor Angst: »Welches von ihnen ist mein Kind? Sage es mir!
Erlöse das Unschuldige! Erlöse mein Kind von all dem Elend trag es lieber fort! Trag
es hinein in das Reich Gottes! Vergiss meine Tränen, vergiss mein Flehen und alles,

was ich gesagt oder getan habe!« (SM 1,484-485)

Die Mutter beginnt zu verstehen, dass sie im Unrecht war. Ein Detail der Szene
erscheint mir bemerkenswert: Keine dieser schönen Blumen kann die kleine kränkliche

sein, in der die Mutter zuvor ihr Kind erkannt hatte. Es scheint also, dass der
Tod sie betrügt. Er lässt sie ihren Fehlgriff durch eine Täuschung, eine unverhohlene

Lüge, einsehen. Vielleicht weist der Autor Andersen an dieser Stelle spöttisch darauf
hin, dass die Lüge, welche die Fiktion in einem gewissen Sinn ist, dennoch positive
Effekte zeitigen kann.

Wie dem auch sei, auch der Moment, in dem der tragische Held einsieht, dass er
im Unrecht war, und in dem er sozusagen erkennt, dass er sich der hamartia schuldig
gemacht hat, ist in Aristoteles' Poetik als anagnoresis begrifflich gefasst.13 In Oedipus
Rex lässt Teiresias Ödipus einsehen, was er getan hat. In Historien om en Moder spielt
der Tod die Rolle von Teiresias und fördert die anagnoresis der Mutter. Die katharsis

der Erzählung ist schließlich mit der Einisicht der Mutter verbunden, die das

Unvermeidliche und damit Gottes Willen zu akzeptieren lernt:

13 Ebd. Kap. 11, S. 35-37.



Genre- und Stimmenvielfalt in den Erzählungen von Hans Christian Andersen 209

Da vred Moderen sine Haender, faldt paa sine Knae og bad til vor Herre: >Hor mig
ikke, hvor jeg beder imod din Villie, som er den bedste! hör mig ikke! hör mig ikke!<

Og hun boiede sit Hoved ned i sit Skjod.
Od Doden gik med hendes Barn ind i det ubekjendte Land. (EoH 1,448)

Da rang die Mutter die Hände, fiel auf die Knie und betete zu Gott: >Erhöre mich
nicht, wenn ich gegen deinen Willen bete, welcher der beste ist! Erhöre mich nicht!
Erhöre mich nicht !<

Und sie neigte den Kopf auf ihren Schoss hernieder.
Und der Tod ging mit ihrem Kind in das unbekannte Land hinein. (SM I, 485)

Das Wechselspiel zwischen Märchen, Arabeske und Allegorie in Sneedronningen ist

großartig. Genauso großartig ist das Wechselspiel zwischen Märchen und der Poetik
der antiken Tragödie in Historien om en Moder.

Ich werde meine Untersuchung zur Vielfältigkeit der Genres bei Andersen mit
einem kurzen Blick auf eine Erzählung beenden, die Andersen als seine letzte
verstanden haben wollte und die deshalb gewissermaßen als sein literarisches
Testament gelesen werden kann: Tante Tandpine (1872; Tante Zahnschmerz).

Bei dieser Geschichte handelt es sich wieder um kein Märchen im traditionellen
Sinne, sondern eher um eine Novelle im Sinne Goethes. Die Geschichte dreht sich
auch nicht um ein ausgeprägtes Quest-Motiv, sofern nicht die Ambition des jungen
Mannes, ein berühmter Dichter zu werden, als Erlebnishandlung bezeichnet werden
kann. Die Geschichte verfugt über eine äußerst geschickt angelegte Rahmenhandlung,

der ich mich allerdings erst zuwenden werde, nachdem ich die verschiedenen
Stimmen des Textes untersucht habe. In diesem Rahmen sind einige angebliche
Tagebuchfragmente des erwähnten jungen Mannes angeordnet, die schlicht von
seinem Ziel handeln, ein Dichter zu werden. In diesem Begehren wird er von seiner
Tante Mille unterstützt, die glaubt, dass er eines Tages sogar erfolgreicher als

Dickens oder Jean Paul sein werde. Eines Nachts muss Mille wegen eines starken
Schneesturms bei ihm übernachten. Im Schlaf wird der Dichter von einer alptraumhaften

Erscheinung, Satania Infernalis, heimgesucht, der Personifikation der
Zahnschmerzen. Sie quält ihn und informiert ihn, dass ein großer Dichter starke

Zahnschmerzen zu ertragen bereit sein muss, ein kleiner Dichter dagegen nur
geringe. Der junge Mann möchte überhaupt kein Dichter mehr werden; das sagt er

wenigstens dem Dämon, damit seine Folter aufhöre. Das Seltsamste ist, dass ihn die

Erscheinung irgendwie an Tante Mille erinnert, die im Zimmer nebenan schläft.
Danach lesen wir Folgendes:

Da kom der et Stormkast, saa at den aflaasede Dor ind til Tante sprang op. Tante

sprang op, kom i Skoene, kom i Klaederne, kom ind til mig.
Jeg sov som en Guds Engel, sagde hun, og naente ikke at vaekke mig.
Jeg vaagede af mig selv, slog 0inene op, havde reent glemt, at Tante var her i Huset,
men snart huskede jeg det, huskede mit Tandpine-Syn. Drom og Virkelighed gik over i
hinanden. (EoH III, 352)



210 Jacob Boggild, Ârhus

Da kam ein Windstoß, dass die zugesperrte Tür zu Tante hinein aufsprang. Tante

sprang auf, kam in die Schuhe, kam in die Kleider, kam zu mir herein.
Ich hätte wie ein Engel Gottes geschlafen, sagte sie, und sie habe es nicht über sich

gebracht, mich zu wecken.
Ich erwachte von selbst, schlug die Augen auf, hatte ganz vergessen, dass Tante hier im
Hause war, aber bald fiel es mir ein, fiel mir meine Zahnweherscheinung ein. Traum
und Wirklichkeit gingen ineinander über. (SM II, 710)

Aber wie kann der junge Mann wissen, was seine Tante getan hat, wenn er erst

später aufgewacht ist? Traum und Realität gehen tatsächlich ineinander über. So war
die Tür zuvor offen und Tante Mille trat durch sie ins Zimmer in der Gestalt der
Satania Infernalis ein. Oder hatte der junge Mann bloß einen Alptraum, der durch
seine Zahnschmerzen hervorgerufen worden war?

Solche Zweifel definieren das literarisch Fantastische, zumindest wenn man der

Untersuchung eines anderen berühmten Narratologen, Tzvetan Todorov, folgt, der
auch den Begriff >Narrotologie< geprägt hat. In seinem Werk über das Fantastische
Introduction à la littérature fantastique legt Todorov dar, dass das Fantastische an sich

- zumindest in seiner >klassischen< romantischen Form, die hier relevant ist -
immer ein Zögern zwischen einer übernatürlichen und einer rationalen Erklärung
der sich ereignenden seltsamen Geschehnisse hervorruft.14 Und wir sind tatsächlich

zu einem solchen Zögern eingeladen in Tante Tandpine: Kann Tante Mille wirklich
als Satania Infernalis auftreten oder war alles nur ein böser Traum? Aber das bedeutet

nicht, dass Tante Tandpine stichhaltig als fantastische Erzählung klassifiziert werden

könnte. Es ist unter anderem eine Allegorie (in diesem Fall keine christliche) auf
die Schmerzen, die mit einer Literaturproduktion einhergehen, die ihren Namen
auch wirklich verdient. Aber innerhalb dieses allegorischen Rahmens demonstriert
Andersen, wie er das wichtigste Merkmal der fantastischen Erzählung meisterhaft
zitieren und verwenden kann. Doch genug der Genrevielfalt.

2. Stimmenvielfalt

Zu Beginn dieses Aufsatzes habe ich das Schisma erwähnt, das Georg Brandes der

späteren Andersen-Forschung mit auf den Weg gegeben hat. In meinen Augen ist
Soren Baggesen einer der jüngeren Forscher, der dieses Schisma am weitesten
überwunden hat. In seinem Abschnitt über Andersen im fünften Band der Dansk
litteraturhistorie porträtiert er Andersen als durchgehend ironischen Schriftsteller.15

Baggesen bemerkt, dass Andersen aus dem Vollen schöpfen konnte: »Eventyrs-

14 Vgl. Tzvetan Todorov: The Fantastic: A Structural Approach to a Literary Genre. New York
1975.

15 Soren Baggesen: En rendestensunges dannelse. H.C. Andersen. In: Peter Holst u.a. (Hg):
Dansk litteraturhistorie. Bd. 5. Borgerlig enhedskultur 1807-48. Kopenhagen 1984, S. 124-
158.



Genre- und Stimmenvielfalt in den Erzählungen von Hans Christian Andersen 211

stilens dobbelttungethed, dens skyldige uskyld, blev en befriende mulighed for at

sige det, der matte siges, men ikke kunne siges uironisk.«16
Weiterhin stellt Baggesen fest, dass diese Doppelzüngigkeit bereits in Fyrtojet

sichtbar wird. Wie man aus meiner obigen Lektüre entnehmen kann, teile ich diese

Einschätzung mit Baggesen. Außerdem ist Andersens Ironie gemäß Baggesen
nihilistisch, was er allerdings mit der folgenden wichtigen Bemerkung einzuschränken
versucht: »Ironien hos Andersen er altfortaerende nihilistisk, men den er ikke

kynisk-blasert. Den er en kunstnerisk artikuleret protest over, at det gode i livet er
uopnâeligt.«17

Andersens Ironie ist jedoch häufig so verspielt, dass ich mich selbst zurückhalten
würde, sie als nihilistisch zu bezeichnen. Auch stimme ich nicht völlig mit Baggesen
überein, wenn er zwischen Märchen der Versöhnung, für die es charakteristisch sei,
»dass deren Versöhnung als eine Art stilistische Überwindung der Ironie
durchgeführt ist« (»at deres forsoning stilistisk forsoges gennemfort som ironiens
overvindelse«) und ihren Gegenstücken unterscheidet, wo die Strategie die

gegenteilige sei (»Strategien er den omvendte«).18 Auch wenn es sich hierbei um
eine sehr genaue und nützliche Unterscheidung handelt, ist Vorsicht geboten. Denn,
wer immer glaubt, er hätte die Ironie vollständig gefunden und unter Kontrolle
gebracht, setzt sich, wie Kierkegaard als erster betonen würde, mehr denn je dem
Risiko aus, dass er ihr Opfer wird.

Wie dem auch sei, Formulierungen wie jene von Baggesen sind Meilensteine in
der Andersen-Forschung. Und sie deuten auf einen sehr wichtigen Aspekt von
Andersens Stil hin; auf die Tatsache nämlich, dass es in Andersens Erzählung keine
einheitliche Stimme gibt. Ironie kann nie einstimmig sein, sie ist per Definition
mehrdeutig. Deshalb müssen wir erkennen, dass die Stimme der >Kindlichkeit,
Naivität und Natur< nur eine Stimme unter anderen in Andersens Märchen ist und
in keiner Weise mit der genuinen Stimme des Autors zusammentreffen muss. Das

erste Gebot der Literaturanalyse lautet natürlich: >Du sollst die Stimme des

Erzählers nicht mit der des Autors verwechseln« Aber wenn es um Andersens
Werke geht, hat die Vorstellung, dass er selbst von naiver und simpler Natur war, als

Legitimation gedient, seine Texte als direkten Ausdruck ebendieser Natur zu lesen.

Im Folgenden werde ich die Abwesenheit von jeglicher Einheit der Stimmen zu
illustrieren versuchen, aus der eine Art Polyphonie oder (wie ich es in meinem Titel
nenne) eine Multiplizität von Stimmen resultiert. Leider muss ich mich in Anbe-

16 Ebd. S. 152. »Die Doppelzüngigkeit des Märchen-Stils, seine schuldige Unschuld, wurde zu
einer befreienden Möglichkeit, um das zu sagen, das gesagt werden musste, aber nicht
unironisch gesagt werden konnte.« (Übersetzung KMW)

17 Ebd. 155. »[d]ie Ironie bei Andersen ist allesverzehrend [altfortœrende ist ein
bemerkenswertes Prädikat, das viel eher an Kierkegaards Konzeption der Ironie in Om
begrebet ironi erinnert, als jedwede Bemerkung zur Ironie, die normalerweise mit Andersen
verbunden oder assoziert wird; mein Kommentar, JB] nihilistisch, aber sie ist nicht zynischblasiert.

Es handelt sich um einen künstlerischen Protest gegen die Tatsache, dass das Gute
im Leben unerreichbar ist.« (Übersetzung KMW)

18 Ebd. S. 152.



212 Jacob Boggild, Ârhus

tracht des mir zur Verfügung stehenden Platzes auf ein prominentes Beispiel, Tante

Tandpine, beschränken.

Wie bereits angekündigt werde ich mich dabei mit dem Rahmen der Geschichte
auseinandersetzen. In diesem Rahmen berichtet uns ein Erzähler, wie er in den
Besitz von den Fragmenten kam, die angeblich dem Tagebuches eines jungen
Mannes entstammen. Seine einleitenden Worte sind folgende:

Hvorfra vi har Historien? -
- Vil Du vide det? (EoH III, 343)

Wo wir die Geschichte her haben? -
- Möchtest du es wissen? (SM II, 698)

Diese Fragen können sich nur an den Leser richten. Es gibt keinen anderen in
Betracht zu ziehenden Adressaten für das >du<. Die erste Frage ist besonders
verzwickt, denn sie scheint eine frühere Frage an den Erzähler zu implizieren, nämlich
die Frage >Woher hast du diese Geschichte?<. Diese Frage kann aber nur vom Leser

gestellt worden sein, der mit >du< angesprochen wird. Aber es gibt keinen Leser, der
diese Frage gestellt hat. Mit ihren ersten sechs Worten vollbringt die narrative
Instanz ein bemerkenswertes Kunststück. Sie bringt es fertig, ihren eigenen Diskurs
in zwei verschiedene Stimmen aufzuspalten, obwohl eine von ihnen nur als stilles
Echo einer abwesenden Frage präsent ist. Und dieses stille Echo versetzt den Leser,

impliziert oder nicht, in eine gespenstische Anwesenheit im Text. Ein unbestritten
kühnes Unterfangen.

Aber das Ende der Geschichte ist ebenso bemerkenswert und es ist wieder die

Stimme (oder die Stimmen), welche unsere Vorstellung davon, was wir eigentlich
lesen, verunsichert. Am Ende der Tagebuchfragmente übernimmt der Rahmenerzähler

wieder und beendet die Geschichte:

Ja her holdt Manuskriptet op.
Min unge Ven, den vordende Urtekraemmersvend, künde ikke opdrive der Manglende,
det var gaaet ud i Verden, om Papir om Spegesild, Smor og gron Saebe, det havde

opfyldt sin Bestemmelse.

Bryggeren er dod, Tante er dod, Studenten er dod, ham fra hvem Tankegnisterne gik i
Botten.
Alt gaaer i Botten.
Det er Enden paa Historien, - Historien om Tante Tandpine. (EoH III, 352f.)

Ja, hier hört das Manuskript auf.

Mein junger Freund, der künftige Grünwarengehilfe, konnte das Fehlende nicht
auftreiben, es war in die Welt hinausgewandert, als Einwickelpapier für Heringe, Butter
und grüne Seife; es hatte seine Bestimmung erfüllt.
Der Brauer ist tot, Tante ist tot der Student ist tot, der, von dem die Gedankensplitter
in den Eimer gingen: das ist das Ende der Geschichte, der Geschichte von Tante
Zahnweh. (SM II, 711)



Genre- und Stimmenvielfalt in den Erzählungen von Hans Christian Andersen 213

Etwas stimmt mit den letzten Worten der Erzählung nicht. Es ist nur ein kleines

Detail, aber es hat etliche Konsequenzen für unsere Interpretation der Erzählung.
Wenn der Erzähler die Personen aufzählt, die tot sind (und die natürlich alle in der
Geschichte erwähnt worden sind), warum spricht er von der Tante des Studenten in
der unbestimmten Form als >Tante< und nicht von >der Tante<? Nach allem, was er
bisher gesagt hat, ist er in keiner Weise verwandt mit ihr, er hat nur das Manuskript
ihres Neffen gelesen. Es gibt tatsächlich nur eine Person im Text, die so von der
Tante sprechen könnte - nämlich den Studenten selbst. Und dann wären der
Erzähler der Rahmenhandlung und der Student ein- und dieselbe Person.19 Das hat

einige dramatische Konsequenzen. Der Pessimismus - oder sogar der Nihilismus -,
der in den Worten des Erzählers zum Ausdruck kommt (»Alt gaaer i Botten«!),
müsste eigentlich einer Euphorie weichen, denn der Student lebt und ist wohlauf. Ja,

er ist sogar als Autor eines doppelschichtigen Werks aktiv. Die zweite Lesart der

Passage trägt eher zur Verunsicherung der Leser bei. Denn durch die mögliche (und
eben nur >mögliche< und deshalb letztendlich unlösbare) Durchdringung der

narratvien Ebenen wird das Verhältnis von Rahmen und gerahmtem Inhalt völlig
destabilisiert. Während wir am Anfang der Geschichte seltsamerweise mit zwei
Stimmen statt mit einer konfrontiert waren, so können wir nun nicht einmal mehr
auseinanderhalten, was wir für zwei verschiedene Stimmen gehalten haben. So lässt

uns die Geschichte am Ende mit der Frage im Regen stehen, wer uns eigentlich was
erzählt hat.

Ich hoffe, dass ich zeigen konnte, dass Andersens Erzählungen tatsächlich so komplex

und faszinierend sind, wie ich am Anfang gesagt habe und dass jede seriöse

Lektüre von dieser Tatsache ausgehen muss.

Aus dem Englischen übersetzt von Miriam Bertschi und Klaus Müller-Wille

19 Darauf hat schon Finn Barlby hingewiesen. Vgl den Abschnitt zu Tante Tandpine in Finn
Barlby: Det hemmelige liv. Kopenhagen 1997, S. 101.



214 Jacob Boggild, Àrhus

Literatur

Primärliteratur

H.C. Andersens samlede vaerker. Hg. von Klaus P. Mortensen. Bd. 1-3. Eventyr og Historier
I-III. Hg. von Laurids Kristian Fahl. Kopenhagen 2003.

Hans Christian Andersen. Sämtliche Märchen in zwei Bänden. Übersetzt von Thyra
Dorenburg, herausgegeben von Erling Nielsen. Darmstadt 1974.

Sekundärliteratur

Aristoteles: Poetik. Hg. von Manfred Fuhrmann. Stuttgart 1982.

Baggesen, Sorem En rendestensunges danneise. H.C. Andersen. In: Peter Holst (Hg):
Dansk litteraturhistorie. Bd. 5. Borgerlig enhedskultur 1807-48. Kopenhagen 1984,
S. 124-158.

Barlby, Finn: Det hemmelige liv. Kopenhagen 1997.

Boggild, Jacob: Fortaellingens arabeske allegori: >Sneedronningen<. In: Finn Barlby (Hg):
Det (h)vide Spejl. Analyser afH.C. Andersens >Sneedronningen<. Kopenhagen 2000,
S. 137-164.

Boggild, Jacob: Arabesque and Allegory in H.C.Andersen's >The Snow Queen<. In: Per

Krogh Hansen, Marianne WolffLundholdt (Hg.): When We Get to the End... Towards
a Narratology of the Fairy Tales of Hans Christian Andersen. Odense 2005, S. 267-282.

Brandes, Georg: H.C. Andersen somTEventyrdigter (Juli 1869). In: Ders.: Samlede Skrifter.
Bd. 2, Kopenhagen 1899, S. 91-132.

Brooks, Peter: Reading for the plot. Design and Intention in Narrative. New York 1984.

Greimas, Algirdas J.: Strukturale Semantik. Methodologische Untersuchungen.
Braunschweig 1971.

Propp, Vladimir: Morphologie des Märchens. München 1972.

Todorov, Tzvetan: The Fantastic. A Structural Approach to a Literary Genre. New York
1975.


	Genre- und Stimmenvielfalt in den Erzählungen von Hans Christian Andersen

