Zeitschrift: Beitrage zur nordischen Philologie
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Skandinavische Studien
Band: 46 (2009)

Artikel: Genre- und Stimmenvielfalt in den Erzéhlungen von Hans Christian
Andersen

Autor: Baggild, Jacob

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858130

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858130
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Genre- und Stimmenvielfalt in den Erzahlungen von
Hans Christian Andersen

JACOB BOGGILD, ARHUS

Die meisten Leute auf der Welt sehen H.C. Andersen als Miarchenautor fir Kinder
an, obwohl er sich selbst in erster Linie als Verfasser fiir ein erwachsenes Publikum
verstand. In Didnemark akzeptieren ihn tatsdchlich einige Leute als Autor fiir ein
erwachsenes Publikum. Aber je weiter man sich von den Literaturinstitutionen
entfernt, desto weniger wahrscheinlich ist es, solche Leute anzutreffen. Und sogar
innerhalb der literarischen Institutionen gibt es nur wenige, die wirklich anzuerken-
nen bereit sind, dass Andersen ein Autor von sehr komplexen und faszinierenden
Erzahlungen ist. Das Schisma in der Rezeption von Andersens Werk zeigte sich
bereits im Portrit, das Georg Brandes, der einflussreichste danische Literaturkritiker
tiberhaupt, dem Autoren Andersen gewidmet hat. Brandes’ Portrit entstand 1869,
also noch zu Lebzeiten Andersens. Darin weist Brandes etliche der raffinierten
Aspekte von Andersens Schreiben nach. Man stof3t auf enthusiastische Passagen wie

die folgende:

Aventyrene danner et Hele, et i mangfoldige Radier utstraalende Vv, der synes at
sige til Betragteren som Edderkoppen i Aladdin: >Betragt min svage Spind, hvor
Traadene sig flette!< [ ... ]

[V]il jeg gore Laseren opmearksom paa at han i et beremt videnskabeligt Verk af Zei-
sing: Aesthetische Forschungen, vil kunne se den hele Rxkke af wstetiske Mod-
sztningsbegreber med alle deres Nuancer (det Skenne, Komiske, Tragiske, Hu-
moristiske, Rorende 0.s.v.) ordnede i en stor Stjerne, ganske som Andersen har tenkt
sig det for sine Aventyrs Vedkommende.'

Die Mirchen bilden ein Ganzes, ein in vielfiltigen Radien ausstrahlendes Gewebe, die
dem Betrachter wie die Spinne in Aladdin [ein Drama des dinischen Romantikers
Adam Oehlenschliger] zuraunen: >Betrachte mein schwaches Gewebe, wo sich die
Fiden verweben!« [ ...]

Ich wiirde den Leser gerne auf ein beriihmtes wissenschaftliches Werk von Zeising
Aesthetische Forschungen aufmerksam machen, in dem er die ganze Serie von dsthe-
tischen Gegensatzbegriffen mit all ihren Nuancen (das Schéne, Komische, Tragische,
Humoristische, Rithrende, u.s.w.) zu einem groflen Stern angeordnet sehen kann,
genauso wie es sich Andersen in Bezug auf seine Mirchen gedacht hat. (Ubersetzung
Klaus Miiller-Wille)

! Zitiert nach Georg Brandes: H.C. Andersen som Aventyrdigter (Juli 1869). In: Ders.:
Samlede Skrifter. Bd 2. Kopenhagen 1899, S. 91-132, hier S. 123.



200 Jacob Beggild, Arhus

Meines Erachtens impliziert diese Passage, dass Brandes Andersen als einen duf3erst
genialen und komplexen Autor schitzt. Aber dennoch hilt er an der Vorstellung fest,
dass Andersens Haupteigenschaft als Verfasser und Person » Kindlichkeit« (»Barn-
lighed«) ist und bejubelt ihn als »den Poeten der Naivitit und Natur«.” Dieses
Schisma — so konnte man behaupten — hat die nachfolgende Andersen-Forschung
von Brandes geerbt. Ich méchte in diesem Aufsatz dagegen zeigen, wie genial und
komplex Andersen als Autor arbeitet. Dabei werde ich mich, wie im Titel signalisiert,
auf die Multiplizitit der Genres und Stimmen konzentrieren, mit der Andersen in
seinen Mirchen arbeitet.

1. Genrevielfalt

Von einem >kindlichen< und >naiven< Autor wiirde man nattirlich erwarten, dass er
>simple< oder schlicht gattungskonforme Mairchen schreibt, denn das Volksmar-
chen kénnte gut als das einfachste oder grundlegendste von allen narrativen Genres
bezeichnet werden. Folglich basieren grundlegende narratologische Modelle, wie
das bekannte Aktantenmodell des franzosischen Strukturalisten Greimas, auf der
formalistischen Erforschung von Volksmarchen, insbesondere auf dem Werk von
Vladimir Propp. Propp ermittelte bekanntlich eine Reihe von Charakteristika oder
Konstanten, die allen Russischen Volksmirchen gemeinsam waren.® Diese Charak-
teristika oder Konstanten waren dynamischer Natur, sie hatten alle mit Handlung
und Plot zu tun. Deshalb entwickelte Propp die These, dass die Charaktere eines
Volksmirchens weniger als Personen oder Personlichkeiten fungieren denn als
blole Agenten der Handlung oder des Plots. Handlung und Plot sind dabei fast
immer durch einen anfinglichen Zustand des Wollens oder einen Mangel motiviert.
Der Protagonist verlisst sein Heim, um diesem Wollen oder Mangel beizukommen.
Mit anderen Worten: Wollen und Mangel kommen schlicht in der Tatsache zum
Ausdruck, dass der Protagonist nicht zu Hause bleiben kann, sondern in die weite
Welt hinausgehen muss, um sich ein neues Heim zu suchen. Wie auch immer, der
Protagonist zieht aus auf eine Quest (eine Heldenreise, eine Suche). Auf seinem Weg
erhilt er von den einen Unterstiitzung, wihrend andere Schurken sind oder
Hindernisse darstellen, die er iiberwinden muss. Wenn er iiberwunden hat, was zu
tiberwinden war, wird er mit einem Preis beschenkt, eine neue Sicherheit in der
Form - oder sogar in der Formel — von >der Prinzessin und dem halben
Konigreich<. Wie erwihnt, wurden diese Konstanten oder Charakteristika — der
Helfer und der Widersacher, der Sender und der Empfinger, das begehrende
Subjekt und das begehrte Objekt — von Greimas in einem Aktantenmodell an-
geordnet.* Es handelt sich um ein Modell, das geméfl Greimas nicht nur die Struktur
des Volksmirchens generiert, sondern die Struktur des Narrativen an sich (und es

> Ebd.S.115undS. 131.

3 Vgl. Vladimir Propp: Morphologie des Marchens. Miinchen 1972.

* Vgl Algirdas ]. Greimas: Strukturale Semantik. Methodologische Untersuchungen. Braun-
schweig 1971.



Genre- und Stimmenvielfalt in den Erzihlungen von Hans Christian Andersen 201

gibt viele Geschichten oder Filme, die diese Sicht bestitigen). Somit erscheint die
These, dass es sich beim Volksmarchen um ein sehr einfaches und basales Genre
handelt, durchaus stichhaltig.

Kehren wir zum Ausgang dieses narratologischen Exkurses zuriick: In Uber-
einstimmung mit der konventionellen Vorstellung von Andersens Natur miisste
man erwarten, dass sich seine Mirchen sehr stark an der Tradition des Volks-
marchens orientieren, obwohl es sich um Kunstmdrchen handelt. Ein kurzer Blick auf
eines von Andersen allerersten Mirchen, Fyrtojet (1835; Das Feuerzeug), zeigt, dass
dies kaum der Fall ist. Die Erzahlung beginnt folgendermaflen:

Der kom en Soldat marcherende henad Landeveien: een, to! een, to! han havde sit
Tornister paa Ryggen og en Sabel ved Siden, for han havde varet i Krigen, og nu
skulde han hjem. (EoH I, 79)°

Ein Soldat kam auf der Landstrasse dahermarschiert: Eins, zwei! Eins, zwei! er hatte
seinen Tornister auf dem Riicken und einen Sibel an der Seite, denn er war im Krieg
gewesen, und nun wollte er nach Hause. (SM I, 5)°

Der Soldat ist natiirlich unser Protagonist. Aber zu Beginn der Geschichte befindet
er sich nicht unbedingt auf einer Heldenreise. Falls er tatsichlich etwas wiinscht
oder vermisst, so erfahren wir nichts davon. Und so bricht er auch nicht in der
tiblichen Richtung von der Heimat aus in die ungewisse Fremde auf, sondern be-
findet sich auf dem Heimweg.” Zufilligerweise stof3t er auf eine Hexe, die ihn darum
bittet, ein Feuerzeug fiir sie zu beschaffen und die ihm einen guten Lohn fiir seine
Miihen verspricht. Das Feuerzeug ist der magische Agent (ein weiterer Terminus von
Propp) dieser Erzihlung und die Hexe ist folglich die Helferin, die den Pro-
tagonisten in dieser Angelegenheit unterstiitzt. Aber im weiteren Verlauf wird er die-
se Helferin ausrauben und sogar téten. In konventionellen Mirchen muss der Prota-
gonist oft beweisen, dass er gut genug ist, um zu verdienen, was er begehrt. Mit
Propps Worten ist dies der qualifizierende Test, der Eignungstest. Und wie zeichnet
sich der Held in Andersens Erzihlung aus? Indem er zum Dieb und Mérder wird!
Und spiter wird er die Prinzessin entfilhren und ihr Kiisse rauben, wihrend sie
schlift. Der Hohepunkt der Geschichte besteht darin, dass er den Kénig, der norma-
lerweise die Funktion des Senders erfiillt, wie die Konigin samt deren Leibwiachter
von den gigantischen Hunden umbringen lisst, die er durch das Feuerzeug kontrol-

5 Zitiert nach H.C. Andersens samlede verker. Hrsg. von Klaus P. Mortensen. Bd. 1-3. Eventyr
og Historier I-1II. Hg. von Laurids Kristian Fahl. Kopenhagen 2003. Hier und im Folgenden
zitiert als EoH.

Die deutsche Ubersetzung folgt Hans Christian Andersen: Simtliche Mirchen in zwei
Binden. Hg. von Erling Nielsen. Ubersetzt von Thyra Dorenburg. Darmstadt 1974. Hier und
im Folgenden zitiert als SM.

Es gibt verschiedene Versionen von Mairchen, die auf der Geschichte eines Soldaten
aufbauen, der auf dem Heimweg vom Krieg auf eine Hexe trifft. Andersen hat Fyrtojet
womdglich im Riickgriff auf eine solche Vorlage geschrieben. Falls dies der Fall ist, konnen
wir schliefen, dass er eine ziemlich untypische Art von Volkserzihlung als Ausgangspunkt fiir
die erste Erzihlung seiner Marchensammlung wahlte.



202 Jacob Boggild, Arhus

liert! Das Herrscherpaar muss aus dem Weg geschafft werden, damit er die Prinzes-
sin heiraten kann. Die Konstanten aus dem Volksmirchen werden von Andersen
also durchaus verwendet, aber er gebraucht sie in Fyrtojet, indem er sie ironisch
verdreht. Kinder kénnen das akzeptieren, weil eine Hexe per Definition >bose< ist
und es deshalb durchaus in Ordnung ist, sie zu bestehlen und umzubringen. Auch
der Mord an dem Konigspaar und dessen Leibwichtern wird durch eine Erzahlfinte
legitimiert, indem sie so beschrieben werden, als ob es sich um Spielfiguren han-
delte:

[...] og saa foer Hundene ind paa Dommerne og hele Raadet, tog en ved Benene og
en ved Nasen og kastede dem mange Favne op i Veiret, saa de faldt ned og sloges
reent i Stykker.
>Jeg vil ikke!< sagde Kongen, men den sterste Hund tog baade ham og Dronningen,
og kastede dem bagefter alle de Andre. (EoH I, 84)

[...] und da gingen die Hunde auf die Richter und den ganzen Rat los, nahmen einen
bei den Beinen und einen bei der Nase und warfen sie viele Klafter hoch in die Luft, so
dass sie herunterfielen und sich ganz zuschanden schlugen.
>Ich will nicht!< sagte der Konig, aber der grofite Hund nahm ihn wie auch die
K6nigin und warf sie hinter all den anderen drein. (SM ], 12-13)

Auch ein anderes Marchen Andersens kulminiert in einer eklatanten Verdrehung
des ethischen Appells, der dem Volksmirchen eigen ist. Dabei ist Skyggen (1847;
Der Schatten) im Gegensatz zu Fyrtojet aber nicht im Geringsten fiir Kinder geeignet.
Wir erfahren von einem gelehrten Mann aus dem Norden, der in den Siiden gereist
ist. Er ertragt die Hitze kaum, bleibt den ganzen Tag in der Wohnung und schreibt
tiber das Gute, das Wahre und das Schone, obwohl sich niemand auch nur im
Entferntesten fiir das interessiert, was er schreibt. Dieser gelehrte Mann entpuppt
sich zunichst als Protagonist der Handlung. Allerdings macht er sich nicht selbst auf
die Suche, als er schone Musik aus dem Haus gegeniiber hort und einen Blick von
der schonen Dame dort erhascht. Stattdessen schickt er seinen Schatten auf die
Mission zu dem erwihnten Haus. Bei der Beschreibung, wie sich der Schatten
loslost, handelt es sich um ein Meisterstiick Andersens:

[...] den Fremmede reiste sig og hans Skygge ovre paa Gjenboens Altan reiste sig
ogsaa; og den Fremmende dreiede sig og Skyggen dreiede sig ogsaa; ja dersom Nogen
ordentligt havde lagt Mrke dertil, da havde de tydeligt kunnet see, at Skyggen gik ind
af den halvaabne Altander hos Gjenboen, lige i det den Fremmede gik ind i sin Stue og
lod det lange Gardin falde ned efter sig. (EoH I, 413)

[...] der Fremde stand auf, und sein Schatten auf dem Balkon gegeniiber stand auch
auf; und der Fremde drehte sich um, und der Schatten drehte sich auch umy; ja, falls
jemand so richtig darauf geachtet hitte, dann hitte er deutlich sehen konnen, wie der
Schatten durch die halb gedffnete Balkontiir des Nachbarn ging, gerade als der Fremde
in seine Stube ging und den langen Vorhang hinter sich zufallen lie. (SM I, 447f.)



Genre- und Stimmenvielfalt in den Erzihlungen von Hans Christian Andersen 203

Der Schatten kehrt nicht zuriick, was den gelehrten Mann sehr verirgert. Da die
Dinge in einem heiflen Klima jedoch schnell wachsen, wichst ihm in nur ein paar
Wochen ein neuer Schatten. Bald darauf kehrt er zuriick in den Norden. Zu seiner
groflen Uberraschung besucht ihn sein alter Schatten eines Tages. Dieser ist sehr
wohlhabend geworden und zwar - wie der Leser versteht — durch kleinere Erpres-
sereien. Der gelehrte Mann dagegen schopft keinen Verdacht. Schrittweise kippt die
Machtbalance zu Gunsten des Schattens. Schlieflich kann er den Gelehrten als
seinen Schatten anstellen, etwas, das er aus Griinden, die der internen Logik der
Geschichte folgen, nun will. Der Schatten ist nun der (durch einen Mangel und ein
Wollen ausgezeichnete) Protagonist, nicht der gelehrte Mann. Sie fahren gemein-
sam an einen Kurort, wo der Schatten »die Tochter eines Kénigs« (EoH I, 418)
umgarnt, mit anderen Worten eine Prinzessin. Er iiberzeugt sie von seiner Brillanz,
indem der Gelehrte — augenscheinlich sein Schatten — alle Fragen beantwortet, wel-
che die Prinzessin stellen kann. Wer einen so klugen Schatten hat, muss selbst noch
viel kliiger sein, tiberlegt die Prinzessin und ist einverstanden, den Schatten zu
heiraten. Leider viel zu spit versucht der gelehrte Mann gegen diese Wendung der
Geschichte zu rebellieren. Deshalb lasst ihn der Schatten kurzerhand umbringen. Er
heiratet die Prinzessin und danach tritt das gliickliche Paar auf den Balkon, um sich
von den Leuten bejubeln zu lassen. Dies sind die lakonischen letzten Worte der
Erzihlung: »Den lerde Mand horte ikke noget til Alt det, for ham havde de taget
Livet af. — «® (EoH I, 421). Ein weiteres Mal ist der Bésewicht der Held, der die
Prinzessin heiratet.

Das Mirchen mit dem stirksten Quest-Motiv ist vielleicht Sneedronningen (184S,
Die Schneekénigin). Auf den ersten Blick handelt es sich um eine typische Marchen-
Handlung. Die Geschichte handelt von den zwei Kindern und Seelenverwandten,
Gerda und Kay. Zu Beginn teilen sie eine gliickliche Kindheit ohne jegliche Sorgen.
Aber dann wird Kay von Teilen eines zersplitterten dimonischen Spiegels getroffen
und verliert seine kindliche Unschuld. Deshalb folgt er der Schneekonigin willig zu
ihrem Schloss in den hohen Norden. Niemand weif}, was mit ihm geschehen ist,
aber dennoch zieht Gerda von zu Hause los, um ihn zu finden. Nach einer langen
und umstindlichen Suche (Quest) findet sie ihn schliefflich im Schloss der
Schneekonigin und es gelingt ihr, die Splitter zum Schmelzen zu bringen. Danach
kehren sie heim. Jetzt sind sie Erwachsene, aber immer noch unschuldig, immer
noch Kinder in ihren Herzen. Die anfingliche Stabilitit und Harmonie ist also auf
eine sehr traditionelle Weise wiederhergestellt. Trotzdem scheint etwas nicht ganz
zu stimmen. So wie wir sie verstehen, handeln traditionelle Volksmarchen von dem
Versuch der Helden, aufzuwachsen, sich zu emanzipieren und sich ein neues Heim
zu schaffen, das heifit, sie handeln vom schmerzhaften, aber nétigen Abschied von
der gesicherten Kindheit. Kay und Gerda jedoch kehren ins gleiche Heim zuriick,
das sie am Anfang verlassen haben.

¥ »Der gelehrte Mann horte nichts von alledem, denn man hatte ihn umgebracht.« (SM I,

447F).



204 Jacob Boggild, Arhus

Wir haben es narratologisch gesehen wieder mit etwas sehr Grundlegendem zu
tun. In Reading for the plot, méglicherweise dem einflussreichsten narratologischen
Werk der letzten Jahrzehnte, zeigt Peter Brooks, dass es eine spezielle Beziehung
zwischen dem Anfang und dem Ende einer Erzihlung gibt.” Das Ende muss in einem
gewissen Sinn eine Riickkehr zum oder eine Wiederholung des Anfangs sein, aber es
muss sich dennoch davon unterscheiden. >The same, but different« ist Peter Brooks
Formel fiir diese Beziehung. Aber in Sneedronningen ist das Ende dem Anfang zu
ahnlich, eher >the same, but the same< als >the same, but different<. Diese Tatsache
konnte man auf viele Arten interpretieren, aber das ist hier nicht mein Ziel. Es ist mir
in diesem Zusammenhang nur daran gelegen, darauf aufmerksam zu machen, dass
die Frage nach dem Genre bei Andersens Mirchen viel komplexer und komplizier-
ter ist, als es auf den ersten Blick erscheint.

Je mehr man sich mit Sneedronningen beschiftigt, desto komplexer und kompli-
zierter wird die Frage nach dem Genre. Die Erzihlung scheint tatsichlich einer
Reihe von verschiedenen Genres gleichzeitig anzugehoren. Der Untertitel lautet Et
Eventyr i syv Historier (Ein Mdrchen in sieben Geschichten). Dies wirft sofort die Frage
nach dem Unterschied zwischen einem >Mairchen< (din. >eventyr<) und einer
>Geschichte< (din. >historie<) auf. Leider ist diese Frage leichter zu stellen als zu
beantworten und ich will hier nicht weiter darauf eingehen, sondern nur auf die
Tatsache hinweisen, dass das Marchen, wie der dimonische Spiegel, fragmentiert
oder zersplittert scheint. Der Mangel an Einheitlichkeit und Kohirenz wird an
einem spezifischen Punkt der Geschichte besonders deutlich. Die erste Station auf
Gerdas Erlebnisreise und Suche ist der Garten einer freundlichen Hexe. Die Hexe
mag Gerda und mochte, dass sie bleibt. Deshalb verzaubert sie Gerda, damit diese
Kay und ihre Mission, ihn zu finden, vergisst. An einem gewissen Punkt aber
erinnert sie sich trotzdem daran und fragt deshalb alle Blumen des Gartens, ob sie
wiissten, wo Kay sei. Aber alles was diese liefern konnen, ist etwas, das im Text »ein
Lied« (»[en] Vise«; EoH I, 314) genannt wird, was aber eher ein kleines Prosa-
gedicht oder eine Genreszene oder ein Konversationsstiick ist. Jede Blume kann ein
solches Stiick liefern, das fiir sie spezifisch und mit der Symbolik verbunden ist, die
man mit der entsprechenden Pflanze assoziiert. Dies lisst sich vielleicht am besten
an einem Beispiel illustrieren, in diesem Fall das »Lied« der Feuerlilie:

Horer Du Trommen: bum! bum! det er kun to Toner, altid bum! bum! her Qvindenes
Sergesang! hor Prasternes Raab! - I sind lange rede Kjortel staaer Hindue-Konen paa
Baalet, Flammerne slaae op om hende og hendes dode Mand; men Hindue-Konen
teenker paa Levende her i Kredsen, ham, hvis @ine breende hedere end Flammerne,
ham hvis Qines Ild naae mere hendes Hjerte, end de Flammer, som snart breende
hendes Legeme til Aske. Kan Hjertets Flamme doe i Baalets Flammer? (EoH I, 312f.)

Horst du die Trommel: bumm! bumm! es sind zwei Tone, immer bumm! bumm! hor
nur das Klagelied der Frauen! hore den Ruf der Priester! — In ihrem langen, roten
Gewand steht die Hindufrau auf dem Scheiterhaufen, die Flammen schlagen iiber ihr

9

Vgl. Peter Brooks: Reading for the plot. Design and Intention in Narrative. New York 1984.



Genre- und Stimmenvielfalt in den Erzahlungen von Hans Christian Andersen 205

und ihrem toten Mann zusammen; aber die Hindufrau denkt an den Lebenden hier im
Kreis, an ihn, dessen Augen heifler brennen als die Flammen, an ihn, dessen Augen mit
ihrem Feuer eher ihr Herz erreichen als die Flammen, die bald ihren Leib zu Asche
verbrennen. Kann die Flamme des Herzens in den Flammen des Scheiterhaufens
sterben? (SM 1, 326)

Gerda kann diesen Stiicken nur wenig Sinn zuschreiben und sie erscheinen ihr
deshalb nutzlos zu sein. Auch nachtraglich scheinen sie nur von begrenztem Nutzen
innerhalb der Geschichte und fiir die Geschichte zu sein. Es handelt sich gewisser-
maflen um zufillige Verastelungen am Hauptstamm der Erzihlung. Der erwachsene
Leser mag sie vielleicht symbolisch interpretieren und davon weiser werden oder
auch nicht, aber fir die Handlung bleiben sie absolut iiberfliissig. Sie sind somit
Zeugen fiir Andersens arabeske Poetik (auf die Arabeske zielte auch mein Bild der
Veristelungen am Stamm ab), was ein interessantes Thema ist, aber keines, das ich
hier vertiefen werde.

Doch obwohl Die Schneekinigin von Fragmentierung handelt und selbst
fragmentiert ist, konnte sie durchaus auch als eine kohirente christliche Allegorie
gelesen werden. Nicht nur, weil es um Glaube und Unschuld geht, sondern auch,
weil es sich um eine groflartige Glosse auf die beriihmte Passage iiber unser
fragmentarisches Wissen in Paulus’ ersten Korintherbrief handelt, der seinen Hohe-
punkt in der Behauptung erreicht, dass die Liebe das Hochste ist, wenn sie mit Glau-
be und Hoffnung verglichen wird (1 Kor, 13:11-13:13). Diesem Bezug bin ich an
anderer Stelle nachgegangen.'” In diesem Zusammenhang werde ich mich darauf
beschrinken, an einem Beispiel zu illustrieren, dass und inwiefern Sneedronningen als
eine christliche Allegorie gelesen werden kann. Als sich Gerda dem Schloss der
Schneekonigin nihert, wird sie von deren Wichtern angegriffen, die als Schnee-
flockenformationen auftreten und sich zu Schlangen und anderen drohenden
Gestalten formen. Aber Gerda gelingt es, die Situation folgendermaflen zu bewilti-
gen:

Da bad den lille Gerda sit Fadervor, og Kulden var saa sterk at hun kunde see sin egen
Aande; som en heel Rog stod den hende ud af Munden: Aanden blev tettere og
teettere og den formede sig til smaa klare Engle, der voxte meer og mere, naar de rorte
ved Jorden; og alle havde de Hjelm paa Hovedet og Spyd og Skjold i Henderne; de
bleve flere og flere, og da Gerda havde endt sit Fadervor, var der en heel Legion om
hende; de hug med deres Spyd paa de gruelige Sneeflokker saa de sprang i hundrede
Stykker, og den lille Gerda gik ganske sikker og freidig frem. Englene klappede hende
paa Fodderne og paa Henderne, og saa folte hun mindre, hvor koldt der var, og gik
rask frem mod Sneedronningens Slot. (EoH I, 326)

" Vgl. meinen Artikel: Fortellingens arabeske allegori: >Sneedronningen<. In: Finn Barlby
(Hg.): Det (h)vide Spejl. Analyser af H.C. Andersens >Sneedronningen<. Kopenhagen 2000,
S.137-164 [eine englische Version dieses Artikels findet sich in Per Krogh Hansen, Marianne
Wolff Lundholdt (Hg.): When We Get to the End ... Towards a Narratology of the Fairy
Tales of Hans Christian Andersen. Odense 2005, S. 267-282].



206 Jacob Boggild, Arhus

Da betete die kleine Gerda ihr Vaterunser, und die Kilte war so stark, dass sie ihren
eigenen Atem [Anden] sehen konnte, wie ein Dampf stand er ihr aus dem Mund; der
Atem wurde dichter und dichter, und er wurde zu kleinen, lichten Engeln, die grofler und
grofler wurden, sowie sie die Erde beriihrten; und alle hatten sie einen Helm auf dem
Kopf und Speer und Schild in den Hinden; es wurden immer mehr und mehr, und als
Gerda ihr Vaterunser zu Ende gesprochen hatte, war eine ganze Heerschar um sie; sie
hieben mit ihren Speeren auf die grausigen Schneeflocken ein, so dass sie in hundert
Stiicke zerschellten, und die kleine Gerda ging ganz mutig und sicher vorwirts. Die Engel
streichelten ihre Fifle und Héinde, und nun fiihlte sie weniger, wie kalt es war, und sie
ging raschen Schrittes auf das Schloss der Schneekénigin zu. (SM 1, 345)

Als Gerda das Vaterunser spricht, verdichtet sich ihr Atem in der Kilte und nimmt
die Gestalt einer regelrechten Heilsarmee von Engeln an, welche die Schneeflocken
bekimpfen kénnen. Im Dinischen ist das Wort fiir Atem und Geist dasselbe: Ande.
Als Gerda das Gebet spricht, ist es somit Anden — also der Heilige Geist —, der sie
rettet und der es ihr ermdglicht, frisch und munter auf die dimonische Region rund
um das Schloss der Schneekonigin zuzugehen.

Arabeske Prosagedichte und christliche Allegorie stehen also in ein- und
demselben Mirchen nebeneinander, das seinerseits aus sieben >Geschichten< be-
steht. Mit anderen Worten handelt es sich um ein fragmentiertes und allegorisches
Mirchen, das Fragmente in der Form von Genreszenen oder Konversationsstiicken
enthilt. Sneedronningen ist zweifelsohne ein Text der Genrevielfalt.

Obwohl es sich um eine viel kiirzere Geschichte handelt, gilt das Gleiche fiir
Historien om en Moder (1848, Die Geschichte einer Mutter), eine andere Geschichte,
die sich um ein Quest-Motiv dreht. Sie handelt von einer Mutter, deren Kind stirbt.
In der Geschichte geschieht dies auf eine so figurative Art und Weise, dass der
personifizierte Tod das Kind abholt. Die Mutter setzt ihm nach und muss verschie-
dene Eignungstests bestehen, die sie, wieder figurativ, mit den Insignien von Trauer
versehen: Sie muss die Lieder singen, die sie jeweils fiir ihr Kind gesungen hat (echte
Trauerarbeit!), sie muss einen Dornbusch umarmen, sie muss ihre Augen ausweinen
(ein dinisches Idiom fiir exzessives Weinen) und ihr schénes Haar gegen das weifle
Haar einer alten Frau eintauschen (Spiel mit einem anderen dinischen Idiom >Vor
Kummer weifle Haare bekommen<). Kurz: Es handelt sich um ein Mirchen, aber
auch um einen extrem figurativen Text, eine Allegorie.

Liest man Historien om en Moder als Allegorie, dann wird man nicht umhin
kommen, die Geschichte als christliche Allegorie zu interpretieren. Dabei balanciert
die Erzihlung auf eine sehr heikle und gefihrliche Weise zwischen verschiedenen
Wertesystemen. Auf der einen Seite ist die Mutter eine beeindruckende Figur, die
willens ist, alles durchzustehen, um den Tod zu besiegen und ihr Kind zuriick-
zugewinnen. Und selbstverstindlich ist es nicht schwierig, ihren Kummer und ihre
Verzweiflung nachzuvollziehen und sich damit zu identifizieren. Aber auf der
anderen Seite ist der personifizierte Tod in der Erzihlung ein Gesandter Gottes und
der Versuch der Mutter, das Unvermeidliche ungeschehen oder riickgingig zu
machen, somit als eine Auflehnung gegen Gott zu interpretieren. Hier bringt es die



Genre- und Stimmenvielfalt in den Erzihlungen von Hans Christian Andersen 207

Geschichte fertig, die Solidaritit mit der Protagonistin aufrecht zu erhalten, wihrend
diese gleichzeitig einsieht, dass sie im Unrecht ist. Und dies geschieht — wie ich im
Folgenden nachweisen mochte -, indem sich die Erzahlung auf Schliisselkonzepte
der antiken Tragodie stiitzt, wie sie von Aristoteles formuliert wurden.

Wie durch ein Wunder erreicht die Mutter, allen Priifungen auf dem Weg zum
Trotz, den Garten des Todes noch vor dem Tod. In diesem Garten gibt es eine An-
zahl Blumen, die alle ein Menschenleben reprisentieren. Wenn eine Person stirbt,
sorgt der Tod dafiir, dass die Blume in den Garten des Himmels, Gottes Reich,
umgepflanzt wird. Die Mutter erkennt eine kleine, kriankliche Blume als diejenige,
die fir das Leben ihres Kindes steht. An dieser Stelle tritt der Tod auf und die
Mutter verlangt ihr Kind zuriick. Als der Tod ablehnt, reagiert die Mutter folgen-
dermaflen: »Med eet greb hun med hver haand om to smukke Bloster tzt ved og
raabte til Doden: >Jeg river alle dine Blomster af, for jeg er i Fortvivelse!<«'' (EoH I,
446). In der antiken Tragddie begeht der Held oft ein Verbrechen, wie Odipus,
ohne sich dessen bewusst zu sein. Es handelt sich deshalb eher um einen (méogli-
cherweise gravierenden) Fehler als um eine schlechte Tat. Diesen Fehler nennt Aris-
toteles in seiner Poetik hamartia.'* Die gebriuchliche dinische Ubersetzung von die-
sem Konzept ist >fejlgreb<, wortlich ein Fehlgriff. Genau einen solchen >Fehlgriff<
scheint die Mutter zu begehen, wenn sie nach den Blumen greift, die andere
Menschenleben reprisentieren, und wenn sie droht, diese mit den Wurzeln aus-
zureiflen. Der Tod versucht seinerseits, den Fehlgrift zu seinen Gunsten zu wenden:

>Ror dem ikke!< sagde Doden. >Du siger, at du er saa ulykkelig, og nu vil Du gjore en
anden Moder ligesaa ulykkelig -!<

>En anden Moder?< sagde den stakkels Kone og slap strax begge Blomsterne. (EoH I,
446)

>Riihre sie nicht an!< sagte der Tod. >Du sagst, du seiest ungliicklich, und nun willst
du eine andere Mutter ebenso ungliicklich machen!<

>Eine andere Mutter?< sagte die arme Frau und lief sofort die beiden Blumen los. (SM
1, 484)

Nun hat der Tod die Uberhand. Auf seinem Riickweg liest er die ausgeweinten
Augen der Mutter auf und legt sie ihr vor. Dies ermoglicht ihr, das folgende Schau-
spiel zu sehen:

>Der har du dine Qine,< sagde Doden, >jeg har fisket dem op af Seen, de skinnede saa
staerkt; jeg vidste ikke at det var dine; tag dem igjen, de ere nu klarere end for, see saa
ned i den dybe Brond taet ved, jeg skal neevne Navnene paa de to Blomster, du vilde
rive op og Du seer deres hele Fremtid, deres hele Menneskeliv, ser hvad Du vilde
forstyrre og edelegge!<

""" »Mit einemmal griff sie mit jeder Hand um eine schone Blume dicht neben ihr und rief dem

Tode zu: >Ich reifie alle deine Blumen ab, denn ich bin voll Verzweiflung!<« (SM 1, 484).
2 Vgl. Aristoteles: Poetik. Hg. von Manfred Fuhrmann. Stuttgart 1982, insb. Kapitel 13, S. 37-41.



208 Jacob Boggild, Arhus

Og hun saae ned i Bronden; og det var en Lyksalighed at see, hvor den ene blev en
Velsignelse for Verden, see hvormegen Lykke og Glade der udfoldede sig rundt om.
Og hun saae den Andens Liv og det var Sorg og Nod, Redsel og Elendighed.

>Begge Dele ere Guds Villie!< sagde Doden.

>Hvilken af dem er Ulykkens Blomst og hvilken er Velsignelsens?< spurgte hun.

>Det siger jeg Dig ikke,< sagde Deoden, >men det skal Du vide af mig, at den ene
Blomst var dit eget Barns, det var dit Barns Skjebne Du saae, dit eget Barns Fremtid!<
Da skreeg Moderen af Skrak, >hvilken af dem var mit Barn! siig meg det! frels den
Uskyldige! frels mit Barn fra al den Elendighed! beer det heller bort! bar det ind i Guds
Rige! glem mine Taarer, glem mine Bonner og Alt hvad jeg har sagt og gjort!< (EoH I,
446-448)

>Da hast du deine Augens, sagte der Tod, >ich habe sie aus dem See herausgefischt, sie
schimmerten so stark; ich wusste nicht, dass es deine sind; nimm sie wieder, sie sind jetzt
heller als vorher, blicke nun in den tiefen Brunnen hier neben dir hinab, ich werde die
Namen der beiden Blumen nennen, die du herausreisen wolltest, und du siehst ihre
ganze Zukunft, ihr ganzes Erdenleben, siehst, was du zerstéren und vernichten wolltest!<
Und sie blickte in den Brunnen hinab; und es war eine Gliickseligkeit zu sehen, wie die
eine ein Segen fiir die Welt wurde, zu sehen, wieviel Gliick und Freude sich um sie
herum entfaltete. Und sie sah das Leben der anderen, und es war Kummer und Not,
Grauen und Elend.

>Beides ist Gottes Wille!< sagte der Tod.

>Welche von ihnen ist die Blume des Ungliicks und welche die des Segens?« fragte sie.
>Das sage ich dir nicht<, sagte der Tod, >aber eins sollst du von mir erfahren, die eine
Blume war die deines Kindes und es war deines Kindes Schicksal, was du sahest, deines
eigenen Kindes Zukunft!<

Da schrie die Mutter vor Angst: >Welches von ihnen ist mein Kind? Sage es mir!
Erlose das Unschuldige! Erl6se mein Kind von all dem Elend trag es lieber fort! Trag
es hinein in das Reich Gottes! Vergiss meine Trinen, vergiss mein Flehen und alles,
was ich gesagt oder getan habe!< (SM 1, 484-485)

Die Mutter beginnt zu verstehen, dass sie im Unrecht war. Ein Detail der Szene er-
scheint mir bemerkenswert: Keine dieser schonen Blumen kann die kleine krank-
liche sein, in der die Mutter zuvor ihr Kind erkannt hatte. Es scheint also, dass der
Tod sie betriigt. Er lasst sie ihren Fehlgriff durch eine Tduschung, eine unverhohlene
Luge, einsehen. Vielleicht weist der Autor Andersen an dieser Stelle spottisch darauf
hin, dass die Liige, welche die Fiktion in einem gewissen Sinn ist, dennoch positive
Effekte zeitigen kann.

Wie dem auch sei, auch der Moment, in dem der tragische Held einsieht, dass er
im Unrecht war, und in dem er sozusagen erkennt, dass er sich der hamartia schuldig
gemacht hat, ist in Aristoteles’ Poetik als anagnoresis begrifflich gefasst."”® In Oedipus
Rex lasst Teiresias Odipus einsehen, was er getan hat. In Historien om en Moder spielt
der Tod die Rolle von Teiresias und fordert die anagnoresis der Mutter. Die katharsis
der Erzahlung ist schliefllich mit der Einisicht der Mutter verbunden, die das Unver-
meidliche und damit Gottes Willen zu akzeptieren lernt:

'3 Ebd. Kap. 11, S. 35-37.



Genre- und Stimmenvielfalt in den Erzihlungen von Hans Christian Andersen 209

Da vred Moderen sine Hender, faldt paa sine Kna og bad til vor Herre: >Hor mig
ikke, hvor jeg beder imod din Villie, som er den bedste! hor mig ikke! hor mig ikke!<
Og hun beiede sit Hoved ned i sit Skjod.

Od Doden gik med hendes Barn ind i det ubekjendte Land. (EoH I, 448)

Da rang die Mutter die Hinde, fiel auf die Knie und betete zu Gott: >Erh6re mich
nicht, wenn ich gegen deinen Willen bete, welcher der beste ist! Erhore mich nicht!
Erhore mich nicht!<

Und sie neigte den Kopf auf ihren Schoss hernieder.

Und der Tod ging mit ihrem Kind in das unbekannte Land hinein. (SM I, 485)

Das Wechselspiel zwischen Marchen, Arabeske und Allegorie in Sneedronningen ist
groflartig. Genauso grof3artig ist das Wechselspiel zwischen Marchen und der Poetik
der antiken Tragddie in Historien om en Moder.

Ich werde meine Untersuchung zur Vielfiltigkeit der Genres bei Andersen mit
einem kurzen Blick auf eine Erzihlung beenden, die Andersen als seine letzte
verstanden haben wollte und die deshalb gewissermaflen als sein literarisches
Testament gelesen werden kann: Tante Tandpine (1872; Tante Zahnschmerz).

Bei dieser Geschichte handelt es sich wieder um kein Mérchen im traditionellen
Sinne, sondern eher um eine Novelle im Sinne Goethes. Die Geschichte dreht sich
auch nicht um ein ausgeprigtes Quest-Motiv, sofern nicht die Ambition des jungen
Mannes, ein berithmter Dichter zu werden, als Erlebnishandlung bezeichnet werden
kann. Die Geschichte verfiigt iiber eine duflerst geschickt angelegte Rahmenhand-
lung, der ich mich allerdings erst zuwenden werde, nachdem ich die verschiedenen
Stimmen des Textes untersucht habe. In diesem Rahmen sind einige angebliche
Tagebuchfragmente des erwihnten jungen Mannes angeordnet, die schlicht von
seinem Ziel handeln, ein Dichter zu werden. In diesem Begehren wird er von seiner
Tante Mille unterstiitzt, die glaubt, dass er eines Tages sogar erfolgreicher als
Dickens oder Jean Paul sein werde. Eines Nachts muss Mille wegen eines starken
Schneesturms bei ihm tibernachten. Im Schlaf wird der Dichter von einer alptraum-
haften Erscheinung, Satania Infernalis, heimgesucht, der Personifikation der
Zahnschmerzen. Sie qualt ihn und informiert ihn, dass ein grofler Dichter starke
Zahnschmerzen zu ertragen bereit sein muss, ein kleiner Dichter dagegen nur
geringe. Der junge Mann méchte iiberhaupt kein Dichter mehr werden; das sagt er
wenigstens dem Damon, damit seine Folter aufhére. Das Seltsamste ist, dass ihn die
Erscheinung irgendwie an Tante Mille erinnert, die im Zimmer nebenan schlift.
Danach lesen wir Folgendes:

Da kom der et Stormkast, saa at den aflaasede Dor ind til Tante sprang op. Tante
sprang op, kom i Skoene, kom i Klazderne, kom ind til mig.

Jeg sovsom en Guds Engel, sagde hun, og nente ikke at vaekke mig.

Jeg vaagede af mig selv, slog @inene op, havde reent glemt, at Tante var her i Huset,
men snart huskede jeg det, huskede mit Tandpine-Syn. Drem og Virkelighed gik over i
hinanden. (EoH II1, 352)



210 Jacob Beggild, Arhus

Da kam ein Windstof3, dass die zugesperrte Tir zu Tante hinein aufsprang. Tante
sprang auf, kam in die Schuhe, kam in die Kleider, kam zu mir herein.

Ich hitte wie ein Engel Gottes geschlafen, sagte sie, und sie habe es nicht iiber sich
gebracht, mich zu wecken.

Ich erwachte von selbst, schlug die Augen auf, hatte ganz vergessen, dass Tante hier im
Hause war, aber bald fiel es mir ein, fiel mir meine Zahnweherscheinung ein. Traum
und Wirklichkeit gingen ineinander iiber. (SM 11, 710)

Aber wie kann der junge Mann wissen, was seine Tante getan hat, wenn er erst
spater aufgewacht ist? Traum und Realitit gehen tatsdchlich ineinander iiber. So war
die Tiir zuvor offen und Tante Mille trat durch sie ins Zimmer in der Gestalt der
Satania Infernalis ein. Oder hatte der junge Mann blof3 einen Alptraum, der durch
seine Zahnschmerzen hervorgerufen worden war?

Solche Zweifel definieren das literarisch Fantastische, zumindest wenn man der
Untersuchung eines anderen berithmten Narratologen, Tzvetan Todorov, folgt, der
auch den Begriff >Narrotologie< geprigt hat. In seinem Werk iiber das Fantastische
Introduction a la littérature fantastique legt Todorov dar, dass das Fantastische an sich
— zumindest in seiner >klassischen< romantischen Form, die hier relevant ist —
immer ein Zogern zwischen einer tibernatiirlichen und einer rationalen Erklirung
der sich ereignenden seltsamen Geschehnisse hervorruft.'"* Und wir sind tatsichlich
zu einem solchen Zogern eingeladen in Tante Tandpine: Kann Tante Mille wirklich
als Satania Infernalis auftreten oder war alles nur ein boser Traum? Aber das bedeu-
tet nicht, dass Tante Tandpine stichhaltig als fantastische Erzahlung klassifiziert wer-
den konnte. Es ist unter anderem eine Allegorie (in diesem Fall keine christliche) auf
die Schmerzen, die mit einer Literaturproduktion einhergehen, die ihren Namen
auch wirklich verdient. Aber innerhalb dieses allegorischen Rahmens demonstriert
Andersen, wie er das wichtigste Merkmal der fantastischen Erzahlung meisterhaft
zitieren und verwenden kann. Doch genug der Genrevielfalt.

2. Stimmenvielfalt

Zu Beginn dieses Aufsatzes habe ich das Schisma erwihnt, das Georg Brandes der
spateren Andersen-Forschung mit auf den Weg gegeben hat. In meinen Augen ist
Seren Baggesen einer der jiingeren Forscher, der dieses Schisma am weitesten
iiberwunden hat. In seinem Abschnitt iiber Andersen im fiinften Band der Dansk
litteraturhistorie portratiert er Andersen als durchgehend ironischen Schriftsteller.'®
Baggesen bemerkt, dass Andersen aus dem Vollen schépfen konnte: »Eventyrs-

Vgl. Tzvetan Todorov: The Fantastic: A Structural Approach to a Literary Genre. New York
1975.

Soren Baggesen: En rendestensunges dannelse. H.C. Andersen. In: Peter Holst u.a. (Hg):
Dansk litteraturhistorie. Bd. S. Borgerlig enhedskultur 1807-48. Kopenhagen 1984, S. 124-
158.



Genre- und Stimmenvielfalt in den Erzahlungen von Hans Christian Andersen 211

stilens dobbelttungethed, dens skyldige uskyld, blev en befriende mulighed for at
sige det, der matte siges, men ikke kunne siges uironisk. «'¢

Weiterhin stellt Baggesen fest, dass diese Doppelziingigkeit bereits in Fyrtojet
sichtbar wird. Wie man aus meiner obigen Lektiire entnehmen kann, teile ich diese
Einschatzung mit Baggesen. Auflerdem ist Andersens Ironie gemifd Baggesen nihi-
listisch, was er allerdings mit der folgenden wichtigen Bemerkung einzuschrinken
versucht: »Ironien hos Andersen er altforterende nihilistisk, men den er ikke
kynisk-blasert. Den er en kunstnerisk artikuleret protest over, at det gode i livet er
uopnaeligt.«'’

Andersens Ironie ist jedoch haufig so verspielt, dass ich mich selbst zuriickhalten
wiirde, sie als nihilistisch zu bezeichnen. Auch stimme ich nicht vollig mit Baggesen
tiberein, wenn er zwischen Mirchen der Versohnung, fiir die es charakteristisch sei,
»dass deren Versohnung als eine Art stilistische Uberwindung der Ironie
durchgefiihrt ist« (»at deres forsoning stilistisk forseges gennemfort som ironiens
overvindelse«) und ihren Gegenstiicken unterscheidet, wo die Strategie die
gegenteilige sei (»strategien er den omvendte«).'"® Auch wenn es sich hierbei um
eine sehr genaue und niitzliche Unterscheidung handelt, ist Vorsicht geboten. Denn,
wer immer glaubt, er hitte die Ironie vollstindig gefunden und unter Kontrolle
gebracht, setzt sich, wie Kierkegaard als erster betonen wiirde, mehr denn je dem
Risiko aus, dass er ihr Opfer wird.

Wie dem auch sei, Formulierungen wie jene von Baggesen sind Meilensteine in
der Andersen-Forschung. Und sie deuten auf einen sehr wichtigen Aspekt von
Andersens Stil hin; auf die Tatsache namlich, dass es in Andersens Erzihlung keine
einheitliche Stimme gibt. Ironie kann nie einstimmig sein, sie ist per Definition
mehrdeutig. Deshalb miissen wir erkennen, dass die Stimme der >Kindlichkeit,
Naivitit und Natur< nur eine Stimme unter anderen in Andersens Mirchen ist und
in keiner Weise mit der genuinen Stimme des Autors zusammentreffen muss. Das
erste Gebot der Literaturanalyse lautet natiirlich: >Du sollst die Stimme des
Erzahlers nicht mit der des Autors verwechseln<. Aber wenn es um Andersens
Werke geht, hat die Vorstellung, dass er selbst von naiver und simpler Natur war, als
Legitimation gedient, seine Texte als direkten Ausdruck ebendieser Natur zu lesen.
Im Folgenden werde ich die Abwesenheit von jeglicher Einheit der Stimmen zu
illustrieren versuchen, aus der eine Art Polyphonie oder (wie ich es in meinem Titel
nenne) eine Multiplizitit von Stimmen resultiert. Leider muss ich mich in Anbe-

Ebd. S. 152. »Die Doppelziingigkeit des Mirchen-Stils, seine schuldige Unschuld, wurde zu
einer befreienden Moglichkeit, um das zu sagen, das gesagt werden musste, aber nicht
unironisch gesagt werden konnte.« (Ubersetzung KMW)

7 Ebd. 155. » [gc}]ie Ironie bei Andersen ist allesverzehrend [altforterende ist ein
bemerkenswertes Pridikat, das viel eher an Kierkegaards Konzeption der Ironie in Om
begrebet ironi erinnert, als jedwede Bemerkung zur Ironie, die normalerweise mit Andersen
verbunden oder assoziert wird; mein Kommentar, JB] nihilistisch, aber sie ist nicht zynisch-
blasiert. Es handelt sich um einen kiinstlerischen Protest gegen die Tatsache, dass das Gute
im Leben unerreichbar ist.« (Ubersetzung KMW)

' Ebd.S. 152.



212 Jacob Boggild, Arhus

tracht des mir zur Verfiigung stehenden Platzes auf ein prominentes Beispiel, Tante
Tandpine, beschrinken.

Wie bereits angekiindigt werde ich mich dabei mit dem Rahmen der Geschichte
auseinandersetzen. In diesem Rahmen berichtet uns ein Erzihler, wie er in den
Besitz von den Fragmenten kam, die angeblich dem Tagebuches eines jungen
Mannes entstammen. Seine einleitenden Worte sind folgende:

Hvorfra vi har Historien? —
— Vil Du vide det? (EoH III, 343)

Wo wir die Geschichte her haben? -
— Mochtest du es wissen? (SM 11, 698)

Diese Fragen konnen sich nur an den Leser richten. Es gibt keinen anderen in Be-
tracht zu ziehenden Adressaten fiir das >du<. Die erste Frage ist besonders ver-
zwickt, denn sie scheint eine frithere Frage an den Erzihler zu implizieren, nimlich
die Frage >Woher hast du diese Geschichte?<. Diese Frage kann aber nur vom Leser
gestellt worden sein, der mit >du< angesprochen wird. Aber es gibt keinen Leser, der
diese Frage gestellt hat. Mit ihren ersten sechs Worten vollbringt die narrative
Instanz ein bemerkenswertes Kunststiick. Sie bringt es fertig, ihren eigenen Diskurs
in zwei verschiedene Stimmen aufzuspalten, obwohl eine von ihnen nur als stilles
Echo einer abwesenden Frage prisent ist. Und dieses stille Echo versetzt den Leser,
impliziert oder nicht, in eine gespenstische Anwesenheit im Text. Ein unbestritten
kithnes Unterfangen.

Aber das Ende der Geschichte ist ebenso bemerkenswert und es ist wieder die
Stimme (oder die Stimmen), welche unsere Vorstellung davon, was wir eigentlich
lesen, verunsichert. Am Ende der Tagebuchfragmente iibernimmt der Rahmener-
zahler wieder und beendet die Geschichte:

Ja her holdt Manuskriptet op.

Min unge Ven, den vordende Urtekreemmersvend, kunde ikke opdrive der Manglende,
det var gaaet ud i Verden, om Papir om Spegesild, Smor og gron Sxbe, det havde
opfyldt sin Bestemmelse.

Bryggeren er deod, Tante er dod, Studenten er dod, ham fra hvem Tankegnisterne gik i
Botten.

Alt gaaer i Botten.

Det er Enden paa Historien, — Historien om Tante Tandpine. (EoH 111, 352f.)

Ja, hier hort das Manuskript auf.

Mein junger Freund, der kiinftige Grinwarengehilfe, konnte das Fehlende nicht
auftreiben, es war in die Welt hinausgewandert, als Einwickelpapier fiir Heringe, Butter
und griine Seife; es hatte seine Bestimmung erfiillt.

Der Brauer ist tot, Tante ist tot der Student ist tot, der, von dem die Gedankensplitter

in den Eimer gingen: das ist das Ende der Geschichte, der Geschichte von Tante
Zahnweh. (SM1I, 711)



Genre- und Stimmenvielfalt in den Erzihlungen von Hans Christian Andersen 213

Etwas stimmt mit den letzten Worten der Erzihlung nicht. Es ist nur ein kleines
Detail, aber es hat etliche Konsequenzen fiir unsere Interpretation der Erzihlung.
Wenn der Erzihler die Personen aufzihlt, die tot sind (und die natiirlich alle in der
Geschichte erwihnt worden sind), warum spricht er von der Tante des Studenten in
der unbestimmten Form als >Tante< und nicht von >der Tante<? Nach allem, was er
bisher gesagt hat, ist er in keiner Weise verwandt mit ihr, er hat nur das Manuskript
ihres Neffen gelesen. Es gibt tatsichlich nur eine Person im Text, die so von der
Tante sprechen konnte — niamlich den Studenten selbst. Und dann wiren der
Erzahler der Rahmenhandlung und der Student ein- und dieselbe Person."” Das hat
einige dramatische Konsequenzen. Der Pessimismus — oder sogar der Nihilismus -,
der in den Worten des Erzihlers zum Ausdruck kommt (»Alt gaaer i Botten«!),
miisste eigentlich einer Euphorie weichen, denn der Student lebt und ist wohlauf. Ja,
er ist sogar als Autor eines doppelschichtigen Werks aktiv. Die zweite Lesart der
Passage trigt eher zur Verunsicherung der Leser bei. Denn durch die mégliche (und
eben nur >mégliche< und deshalb letztendlich unlosbare) Durchdringung der
narratvien Ebenen wird das Verhiltnis von Rahmen und gerahmtem Inhalt vollig
destabilisiert. Wihrend wir am Anfang der Geschichte seltsamerweise mit zwei
Stimmen statt mit einer konfrontiert waren, so konnen wir nun nicht einmal mehr
auseinanderhalten, was wir fiir zwei verschiedene Stimmen gehalten haben. So lisst
uns die Geschichte am Ende mit der Frage im Regen stehen, wer uns eigentlich was
erzahlt hat.

Ich hoffe, dass ich zeigen konnte, dass Andersens Erzahlungen tatsichlich so kom-

plex und faszinierend sind, wie ich am Anfang gesagt habe und dass jede seriose
Lektiire von dieser Tatsache ausgehen muss.

Aus dem Englischen iibersetzt von Miriam Bertschi und Klaus Miiller-Wille

19

Darauf hat schon Finn Barlby hingewiesen. Vgl den Abschnitt zu Tante Tandpine in Finn
Barlby: Det hemmelige liv. Kopenhagen 1997, S. 101.



214 Jacob Boggild, Arhus

Literatur

Primarliteratur

H.C. Andersens samlede varker. Hg. von Klaus P. Mortensen. Bd. 1-3. Eventyr og Historier
I-III. Hg. von Laurids Kristian Fahl. Kopenhagen 2003.

Hans Christian Andersen. Simtliche Mirchen in zwei Binden. Ubersetzt von Thyra
Dorenburg, herausgegeben von Erling Nielsen. Darmstadt 1974.

Sekundarliteratur

Aristoteles: Poetik. Hg. von Manfred Fuhrmann. Stuttgart 1982.

Baggesen, Seren: En rendestensunges dannelse. H.C. Andersen. In: Peter Holst (Hg):
Dansk litteraturhistorie. Bd. 5. Borgerlig enhedskultur 1807-48. Kopenhagen 1984,
S. 124-1S8.

Barlby, Finn: Det hemmelige liv. Kopenhagen 1997.

Boggild, Jacob: Fortallingens arabeske allegori: >Sneedronningen<. In: Finn Barlby (Hg):
Det (h)vide Spejl. Analyser af H.C. Andersens >Sneedronningen<. Kopenhagen 2000,
S. 137-164.

Boggild, Jacob: Arabesque and Allegory in H.C. Andersen’s >The Snow Queenx. In: Per
Krogh Hansen, Marianne Wolff Lundholdt (Hg.): When We Get to the End ... Towards
a Narratology of the Fairy Tales of Hans Christian Andersen. Odense 2005, S. 267-282.

Brandes, Georg: H.C. Andersen som ZAventyrdigter (Juli 1869). In: Ders.: Samlede Skrifter.
Bd. 2, Kopenhagen 1899, S. 91-132.

Brooks, Peter: Reading for the plot. Design and Intention in Narrative. New York 1984.

Greimas, Algirdas J.: Strukturale Semantik. Methodologische Untersuchungen.
Braunschweig 1971.

Propp, Vladimir: Morphologie des Mirchens. Miinchen 1972.

Todorov, Tzvetan: The Fantastic. A Structural Approach to a Literary Genre. New York
1975.



	Genre- und Stimmenvielfalt in den Erzählungen von Hans Christian Andersen

