
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 46 (2009)

Artikel: "Allt gaaer i Bøtten" : zur Poetologie von Schmerz und Schreiben in
Tante Tandpine

Autor: Müller-Wille, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858128

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858128
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


»Allt gaaer i B0tten«
Zur Poetologie von Schmerz und Schreiben in Tante Tandpine

Klaus Müller-Wille, Zürich

Hinter der trockenen und lakonischen Art, mit der Andersen in seinen Bemcerkninger
til Eventyr og historier (1874; Bemerkungen zu den Eventyr og historier) auf das Märchen

Tante Tandpine (1872; Tante Zahnschmerz) eingeht, verbirgt sich eine kaum
verhohlene rhetorische Strategie:

Historien om >Kr0blingen<, der er en af de allersidste jeg har skrevet og maaske skriver,
troer jeg at höre til en af de heldigste jeg har givet, og som et Slags Forherligelse af

Eventyrdigtning künde den maaske passende slutte den hele Sämling.
Eventyret >Tante Tandpine< er imidlertid det senest digtede og nedskrevne. (EoH III,
400)1

Geschichte über den >Krüppel<, die eine der allerletzten ist, die ich geschrieben habe

und vielleicht schreiben werde, gehört zu dem glücklichsten, das ich geschafft habe,
und könnte als eine Verherrlichung der Märchendichtung vielleicht gut passen, um die

ganze Sammlung zu beenden.
Das Märchen >Tante Tandpine< ist indessen das zuletzt gedichtete und niedergeschriebene.2

Andersen versucht Tante Tandpine offensichtlich bewusst eine markante
Sonderstellung innerhalb seines Oeuvres zuzuschreiben (die Tatsache, dass in Wirklichkeit
andere Märchen den Status des Letztwerkes in Anspruch nehmen könnten,
unterstreicht nur die Bedeutung dieser Aussage). Nicht die vom Autor angekündigte
Verherrlichung der Märchendichtung in Kroblingen (1872; Der Krüppel), sondern die
tatsächlich am Ende der Sammlungen stehende Reflexion über den Zahnschmerz
soll es erlauben, die Poetologie der gesammelten Märchen neu zu reflektieren. Wendet

man sich - geleitet von diesem auktorialen Versprechen - dem so ausgezeichneten

Märchen zu, so wird man nicht enttäuscht. Schon der Beginn von Tante Tandpine

macht mit Nachdruck auf den poetologischen Gehalt des Märchens aufmerksam.

Der Text setzt mit einer Rahmenerzählung ein, in der uns ein anonym bleibender
Ich-Erzähler (ganz in romantischer Manier) von einem skurrilen Manuskriptfund
berichtet. Ausgerechnet in der obskuren Sammlung eines Gewürzhändler-Gesellen
stößt der Erzähler auf »ein paar Blätter eines größeren Schreibheftes, dessen be-

1 Zitiert wird unter der Sigle EoH nach H.C. Andersens samlede vaerker. Hg. von Klaus P.

Mortensen. Bd. 1-3. Eventyr og historier I-III. Hg. von Laurids Kristian Fahl u.a. Kopenhagen
2003.

2 Sofern nicht anders vermerkt stammen die Übersetzungen von mir, KMW.



162 Klaus Müller-Wille, Zürich

sonders schöne und deutliche Handschrift sofort seine Aufmerksamkeit auf sich
zieht«.3 Der besagte Geselle hat es sich zu Eigen gemacht, »wichtige Aktenstücke
aus dem Papierkorb des einen oder anderen allzu beschäftigten zerstreuten Beamten,

Briefe von Freundin zu Freundin: Skandal-Noten, die nicht weitergereicht,
nicht von einem Menschen erwähnt werden dürfen,«4 aus dem reichhaltigen
Papierbestand zu retten, der im Krämerladen seines Vaters als Verpackungsmaterial re-
cycelt wird. Mit der Frage, welche Texte in gebundenen Ausgaben kanonisiert und
als teure Waren vertrieben werden und welche es lediglich zu einer schnöden Karriere

zwischen Butter, Hering und grüner Seife bringen, steuert der Erzähler des

Rahmens nicht nur direkt auf die heikle Frage literarischer Wertungsmaßstäbe zu,
sondern er verbindet diese Frage in einer durchaus aktuellen Wendung mit Überlegungen

zur textuellen Materialität, die Grundlage dieser Wertungen bilden.
Das schön geschriebene Heft wird als Rest einer umfangreicheren Hinterlassenschaft

eines Studenten tituliert, der an Zahnschmerzen gestorben sei. Auch sein

Manuskript, das im Folgenden unter dem Titel »Tante Tandpine« im gleichnamigen

Märchen eingefügt ward, beginnt mit der Frage nach dem Wesen ästhetischer

Qualität.
Im ersten der vier Abschnitte, die den abgedruckten Manuskripttext untergliedern,

führt sich der Ich-Erzähler als Student mit bescheidenen dichterischen
Ambitionen ein. Diese werden insbesondere durch seine Tante Mille unterstützt, die
ihm in der Kindheit mit Süßigkeiten die Zähne und nun mit übertriebenem Lob den
Realitätssinn zu verderben droht. Der zweite Abschnitt, der in die Kindheit des

Protagonisten führt, verstärkt die zwiespältige Wahrnehmung der Tante. Während die
Kinder sie als freigiebige, alterslose Schönheit mit blendend weißen Zähnen
wahrnehmen, lüftet ausgerechnet der Brauer Rasmussen, dessen von wenigen schwarzen

Stumpen besetzter Mund deutlich von dem Gebiss der Tante absticht, das Geheimnis

ihrer Schönheit. Dieses bestehe schlicht darin, »dass sie ihre Zähne schone, in
der Nacht nicht mit ihnen schlafe«.5 Der Tod des sarkastischen Brauers - der sich
als verschmähterJugendgalan der Tante entpuppt - bildet den Auftakt eines innigen
Spiegelverhältnisses zwischen der von Rasmussen als »Tante Zahnschmerz«
entlarvten Muse und dem Ich-Erzähler, das im vierten Abschnitt einen wiederum
zwiespältigen Höhepunkt findet. Aufgrund eines Schneesturms ist die Tante gezwungen,
eine Nacht in der Wohnung des Studenten zu verbringen. In der Nacht wird er von
einer weiblichen Erscheinung heimgesucht, die er als »Fru Tandpine« oder
»Satania infernalis« bezeichnet. Es handelt sich um eine groteske Verkörperung des

Zahnschmerzes selbst, die den Studenten indirekt zur Entscheidung drängt, entwe-

3 »Der laae et Par Blade af en storre Skriverbog; den saerdeles smukke og tydelige Haandskrift
tildrog sig strax min Opmaerksomhed.« (EoH III, 343).

4 » [V] igtige Actstykker fra En og Anden altfor beskaeftiget tankespredt Embedsmands
Papirskurv; eet og andet fortroligt Brev fra Veninde til Veninde: Scandal-Meddelelser, som
ikke maatte gaae videre, ikke omtales af noget Menneske.« (EoH III, 343).

5 »Hun sparede ogsaa paa dem, sov ikke med dem om Natten! sagde Brygger Rasmussen.«
(EoH III, 345).



Zur Poetologie von Schmerz und Schreiben in Tante Tandpine 163

der ein großer Dichter zu werden und große Schmerzen zu erleiden oder gar nicht
mehr zu schreiben:

>Jeg skal here Dig Versemaal!< sagde hun. >Stor Digter skal have stor Tandpine, lille
Digter lille Tandpine <

>0 lad mig vsere lille!< bad jeg. >Lad mig slet ikke vaere! og jeg er ikke Poet, jeg har kun
Anfald af at digte, Anfald, som af Tandpine! far hen! far hen!< (EoH III, 350)

>Ich werde dich das Versmaß lehren!< sagte sie, >Großer Dichter soll großes Zahnweh
haben, kleiner Dichter kleines Zahnweh !<

>0 lass mich klein sein!< bat ich. >Lass mich gar nicht sein! Ich bin kein Poet, ich habe

nur Anfälle im Dichten, Anfälle wie von Zahnweh! Fahre hin! Fahre hin!< (TZ, 336)6

Der vermeintliche Dichter entsagt also sofort und ungefragt seinem Ruf.

Der Rest des Manuskriptes ist von Reflexionen des Studenten über den Status
der Erscheinung geprägt, wobei er einerseits über das ambivalente Verhältnis von
Traum und Wirklichkeit sinniert und andererseits dem Doppelgängerverhältnis
zwischen »Tante Mille« und »Tante/Fru Tandpine« auf den Grund zu kommen
versucht.

Den Schlusspunkt des Märchens bildet der folgende, kurze und drastische Epilog
des Rahmenerzählers:

Ja her holdt Manuskriptet op.
Min unge Ven, den vordende Urtekaemmersvend, künde ikke opdrive det Manglende,
der var gaaet ud i Verden, som Papir om Spegesild, Smor og gron Ssebe; det havde

opfyldt sin Bestemmelse.

Bryggeren er dod, Tante er dod, Studenten er dod, ham fra hvem Tankegnisterne gik i
Botten.
Alt gaaer i Botten.
Det er Enden paa Historien, - Historien om Tante Tandpine. (EoH III, 352f.)

Ja, hier hörte das Manuskript auf.

Mein junger Freund, der angehende Krämergehilfe, konnte das Fehlende nicht
auftreiben, es war in die Welt hinausgewandert, als Einwickelpapier für Salzhering und
Schmierseife - es hatte seine Bestimmung erfüllt.
Der Brauer ist tot, [die] Tante ist tot, der Student ist tot, und seine Gedankenfunken

waren im Eimer.
Alles ist einmal im Eimer.
Das ist das Ende der Geschichte - der Geschichte von Tante Zahnweh. (TZ, 340)

In der Forschung wurde das Märchen lange Zeit als Ausdruck einer resignierenden
ästhetischen Haltung des alternden (von Zahnschmerzen geplagten) Andersen

interpretiert, der die idealisierende und wirklichkeitsmodifizerende Macht der

6 Die Sigle TZ verweist auf die deutsche Übersetzung von Gisela Perlet. Hans Christian
Andersen: Tante Zahnweh. In: Ders.: Peer im Glück. Fußreise. Tante Zahnweh. Übersetzt
von Renate Bleibtreu und Gisela Perlet. Zürich 2005, S. 319-340.



164 Klaus Müller-Wille, Zürich

Kunst - im markanten Gegensatz zu dem in Küblingen vertretenen
Märchenprogramm - offensichtlich selbst schon in Frage stelle.

Sowohl Ib Johansen als auch Niels Kofoed versuchen die Kontinuität einer
wahlweise als grotesk, arabesk oder phantastisch bezeichneten Schreibweise im Werk
Andersens zu illustrieren, mit der dieser die harmonisierende Ästhetik des Biedermeier

im Rückgriff auf selbstreferentielle Schreibweisen und Formexperimente
Sternes oder Baggesens satirisch unterlaufe.7 Interessanterweise stützen sich beide
Forscher dabei auf einen Vergleich zwischen Tante Tandpine und Andersens Debütroman

Fodreisen fra Holmens Canal til 0stpynten af Amager i Aarene 1828 og 1829

(1829; Fußreise von Holmens Kanal zur Ostspitze von Amager in den Jahren 1828 und

1829) ab. Der engen Bezug zu Fodreisen lässt sich nach Ansicht von Johansen und
Kofoed an zwei Szenen festmachen. Zum einen werde das Verhältnis zwischen Tante
Mille und dem Studenten in der Fußreise durch einen metapoetischen Dialog
vorweggenommen, in dem sich ein junger Dichter - in diesem Fall in der Gestalt eines

Katers - mit seiner Tante über seine Zukunft austauscht. Zum anderen werde die

Doppelgestalt von Tante Mille und Satania infernalis durch eine ähnliche

Oppositionsbeziehung zwischen zwei weiblichen Figuren in der Fußreise präfiguriert. Dort
wird der Erzähler nämlich vor die Wahl zwischen einer gediegenen Frau aus Amager
und einer sterbenden Heloise gestellt, die er schnell als Allegorien für eine
klassizistisch überformte Biedermeierästhetik und einem phantastischen Romantizismus à

la Hoffmann zu interpretieren weiß. Obwohl ihn die Amagerkone mit Süßigkeiten
locken will, widersteht er ihr, woraufhin sie sich in eine Furie verwandelt und
ausbricht: »man wird Dein Buch wegwerfen, wenn man anderthalb Seiten gelesen hat;
bald wird der Krämer, wie Prometheus Geier, sein Inneres zerreißen, und es um
Zucker und Seife gewickelt in die große Stadt versenden.«8 Die Pointe des Vergleichs
läuft auf die Vermutung hinaus, dass Andersen mit Tante Mille und Satania infernalis

erneut versuche, den Gegensatz zwischen einer affirmativen und eskapistischen
Illusionskunst und einem desillusionierenden schwarzen Romantizismus, zwischen
biedermeierlichem Harmonie- und Traditionsstreben und modernistischer Zerrissenheit

allegorisch abzubilden.
Es ist vor allem Finn Barlby zu verdanken, dass die Interpretationen von Tante

Tandpine nicht bei diesen abstrakten Dichotomien stehen geblieben sind.9 Auch

7 Vgl. Ib Johansen: H.C. Andersen og det fantastiske - fra >Fodreise< tili >Tante Tandpine«
In: Johan de Mylius u.a. (Hg.): Andersen og verden. Indlaeg fra den Forste Internationale
H.C. Andersen-Konference 25.-31. august 1991. Odense 1993, S. 453-463; und Niels
Kofoed: The Arabesque and the Grotesque - Hans Christian Andersen Decomposing the
World of Poetry. In: Ebd. S. 461-470.

8 »[...] käste den bort, naar man har laest halvandet Blad; snart vil Hokeren som Prometheus'
Grib, sonderrive dens Indre, og om Sukker og Saebe sende den ud i den store By.« Zitiert
nach H.C. Andersen: Fodreise fra Holmens Canal til 0stpynten af Amager i Aarene 1828 og
1829. In: H.C. Andersens samlede vaerker. Hg. von Klaus P. Mortensen. Bd. 9. Blandinger.
Hg. von Laurids Kristian Fahl u.a. Kopenhagen 2005, S. 165- 260, hier S. 170.

9 Vgl. Finn Barlby: Satania infernalis - eller forforelsens arabesk - om >Sneedronningen<, >Isjom-
fruen< og >Tante Tandpine« In: de Mylius u.a. (Hg.): Andersen og verden (Anm. 7) S. 276-288.



Zur Poetologie von Schmerz und Schreiben in Tante Tandpine 165

Barlby liest Tante Mille und Tante Tandpine als Kunstallegorien, die er in eine
Reihe mit anderen verführenden Frauengestalten in Andersens Märchen stellt. Die
männlichen Protagonisten dieser Märchen werden von diesen Frauengestalten aus

einem Status einer naiven Unmittelbarkeit geführt und erleben eine fundamentale
Heteronomie ihrer eigenen Körperlichkeit. In Tante Tandpine werden diese

Verführerfiguren durch die nächtliche Erscheinung der Satania infernalis repräsentiert, die
selbst auf den Sündenfall verweist und die sich explizit als Verkörperung der

Schlange Edens bezeichnet. Satania infernalis stehe - so Finn Barlby - für eine
Konfrontation mit dem Anderen im Eigenen, die im Text deutlich durch die Phänomene

Tod, Schmerz, Traum sowie Erotik und Inzest unterstrichen wird. Tante Mille
dagegen stehe für den ästhetischen Versuch des Biedermeiers, diese Heteronomien
durch süßlich-harmonisierende Phantasmen zu überblenden. Die >freudianische<
Pointe des Textes bestehe schließlich darin, dass Fru Tandpine deutlich als

verdrängte Kehrseite von Tante Mille dargestellt werde. Das strahlende Gebiss des
Biedermeier ist strukturell mit unterdrückter Höllenpein verknüpft.

verbindet diese inhaltlichen Beobachtungen mit formalen Analysen, um seine
Thesen zu unterstreichen beziehungsweise auszuweiten. Kernpunkt seiner Analyse
bildet der letzte Satz des zitierten Epilogs des Märchens (s.o.). Die Verwendung der
unbestimmten Form von Tante im Satz »Bryggeren er dod, Tante [sie!] er dod,
Studenten er dod« wird von Barlby als Hinweis darauf gedeutet, dass der Ich-Erzähler

der Binnengeschichte mit dem Ich-Erzähler der Rahmengeschichte identisch
ist (es handelt sich nicht um »die Tante«, sondern um »Tante«, ergo um >seine

eigene Tante<). In diesem Sinne hat der Student keineswegs vor der Erscheinung
der Satania infernalis kapituliert. Gestorben ist lediglich der Student als unschuldiger
Biedermeierautor, der seiner Tante zu gefallen versuchte. Als Jünger der Fru Tandpine

lernt der Student den Sündenfall aus der naiven Unmittelbarkeit zu bejahen
und liefert als satanisch-verführender Autor ausgerechnet mit dem in jeder Hinsicht
zwiespältigen Märchen Tante Tandpine sein Gesellenstück.

Zwei aktuelle Interpretationen haben diese Lesart vertieft. Jacob Boggild konnte
in einem wunderbaren close reading auf zahlreiche Inkonsistenzen in der Erzählerrede

des Rahmens und der Binnengeschichte hinweisen, die deutlich machen, dass

wir es hier mit zwei oder eben mit einem extrem unzuverlässigen Erzähler zu tun
haben.10 Wie Nathaniel Kramer liest er Tante Tandpine als Auseinandersetzung mit
einer auf Repräsentation fixierten Kunst, die im Märchen in eine Repräsentation der

Repräsentation selbst münde.11 Diese Repräsentation der Repräsentation äußere
sich vor allen Dingen in einem extrem bewussten Umgang mit rhetorischen Figuren

10 Vgl. Jacob Boggild: Det er ikke ramme alvor med den ramme. H.C. Andersens >Tante
Tandpine« In: CarstenMadsen, RolfReitan (Hg.): Ekbâtana. Festskrift tili PeerE. Sorensen.
Ärhus 2000, S. 179-202.

11 Vgl. Nathaniel Kramer: H.C. Andersen's >Tante Tandpine< and the Crisis of Representation.
In: Steven P. Sondrup (Hg.): H.C. Andersen. Old problems and new readings. Papers from
the Third International Hans Christian Andersen Conference. Odense 2004, S. 7-32.



166 Klaus Müller-Wille, Zürich

oder Sprachkleidern, die das metaphorische Spiel von Zahnschmerz und
Dichterschmerz und den zahlreichen Zahnallegorien im Text präge.

Meine eigene Interpretation, die auf diesen Forschungspositionen aufbauen

wird, nimmt ihren Ausgang in einer leichten Irritation. Wenn die bisherigen
Interpreten die Modernität des Textes zu unterstreichen versuchen, so tun sie dies

paradoxerweise im Rückgriff auf frühe Schriften Andersens beziehungsweise - wie
im Fall von Nathaniel Kramer - im expliziten Rückgriff aufklassische Positionen der

Jenaer Romantik. Folgen wir den Interpreten und gehen von der Vorstellung einer
Kontinuität >arabesker< oder genuin >romantischer< Schreibweisen im Werk
Andersens aus, dann stellt sich automatisch die Frage, in welchem Verhältnis diese

Kontinuität zu seinem Bemühen um eine >modernistische< Poetologie steht, auf die
Heinrich Detering (zum Teil zusammen mit Heike Depenbrook) in mehreren
Artikeln aufmerksam gemacht hat.12

Ich werde versuchen, diese Frage über einen langen Umweg zu beantworten,
indem ich auf zwei Aspekte des Märchens eingehe, die mir bislang vernachlässigt
worden zu sein scheinen. Der erste Aspekt betrifft die Aufmerksamkeit für den
Schmerz selbst. Der zweite Aspekt betrifft die Aufmerksamkeit für unterschiedliche
Artefakte, das heisst für Werkzeuge, Dinge und Waren, die schon durch das Setting
des Rahmens im Krämerladen vorweggenommen wird. Ich werde im Folgenden
deutlich zu machen versuchen, inwiefern diese beiden Aspekte strukturell miteinander

verknüpft sind und inwiefern sie dazu beitragen könnten, die spezifische Modernität

des Textes offenzulegen.

1. Schmerz in Tante Tandpine

Schon ein kurzer Blick in die dänische Literaturgeschichte zeigt, dass die Vorstellung
des produktiven Dichterschmerzes, mit der Andersen im Märchen spielt, auf einer
langen Tradition beruht.13 Während die besondere Schmerzempfindlichkeit
barocker Poeten noch an die Vorstellung einer imitatio Christi gebunden ist, verschiebt
sich die Perspektive im Verlaufe des 18. und frühen 19. Jahrhunderts zusehends

zu einer Thematisierung von subjektiv empfundenen seelischen Leiden, die
letztendlich in den Kitsch einer >Herz-Schmerz<-Poesie münden. Mit der expliziten
Gleichsetzung von »Digterpine« und »Tandpine« (»Dichterschmerzen« und pro-

12 Vgl. Heinrich Detering: The Phoenix Principle. Some Remarks on H.C. Andersen's Poe-
tological Writings. In: Johan de Mylius u.a. (Hg.): Hans Christian Andersen. A Poet in Time.
Papers from the second international Hans Christian Andersen Conference. 29 July to 2
August 1996. Odense 1999, S. 51-66.

13 Meine eigenen Überlegungen zum Verhältnis zwischen Schmerz und Literatur sind maßgeblich
durch neuere Studien der Germanistik angeregt, wenn hier auch nicht der diskurshistorische
Zugang verfolgt wird, der insbesondere die Arbeiten von Roland Borgards prägt. Vgl. knapp
Roland Borgards: Das Leben ein Schmerz. Die Geschichte einer Denkfigur in Literatur und
Medizin. In: Maximilian Bergengruen u.a. (Hg.): Die Grenze des Menschen. Anthropologie
und Ästhetik um 1800. Würzburg 2001, S. 135-158; ausführlich Roland Borgards: Poetik des

Schmerzes. Physiologie und Literatur von Brockes bis Büchner. Paderborn 2007.



Zur Poetologie von Schmerz und Schreiben in Tante Tandpine 167

saischen »Zahnschmerzen«) macht sich Andersen satirisch über die Auswüchse einer
solchen Befindlichkeitspoesie lustig. Es ist kaum verwunderlich, dass er dabei auf eine
satirischen Tradition des 18. Jahrhunderts (unter anderem Baggesen und Wessel)

zurückgreifen konnte, die mit der empfindsamen Poesie abrechnet. Doch hinter dem

Rückgriff auf die Darstellung körperlicher Leiden verbirgt sich meines Erachtens mehr
als nur Satire. Im Gegensatz zur literarischen Tradition versucht der Text nicht, den
Schmerz religiös oder ästhetisch zu funktionalisieren, sondern macht ihn als das

unfassbare körperliche Phänomen, das er ist, zu seinem eigentlichen Thema.

Mit Nathaniel Kramer ließe sich eine solche Darstellung von >Schmerz selbst<

zunächst in Einklang mit der repräsentationstheoretischen Thematik des Märchens

bringen: »Pain marks the impossibility of adequate representation, the intrusion of
absence, and the attendant rupture of the whole.«14 Tatsächlich wird die Undar-
stellbarkeit von Schmerz im Märchen selbst thematisiert. Ausgerechnet die Allegorie
des Schmerzes, Fru Tandpine oder Satania infernalis, macht auf die Vergeblichkeit
des Versuchs aufmerksam, den Schmerz in diversen Zeichensprachen zu bannen:

»Erkjender Du da, at jeg er maegtigere end Poesien, Philosophien, Mathematiken og
hele Musiken !< sagde hun. »Maegtigere end alle disse afmalede og i Marmor hugne
Fornemmelser!< (EoH III, 350)

»Erkennst du jetzt, dass ich mächtiger bin als die Poesie, die Philosophie, die
Mathematik und die ganze Musik?< sagte sie. »Mächtiger als all diese abgemalten und
in Marmor gehauenen Gefühle?< (TZ, 336f.)

Die Anspielungen auf die Diskurse von Mathematik und Philosophie scheinen im
Kontext der Schmerzthematik keineswegs zufällig gewählt zu sein. Physischer
Schmerz lässt sich weder qualitativ über eine wie auch immer geartete Form von
Wesen erfassen noch mit rein quantifizierenden Verfahren messen. Schmerz verkörpert

- und Fru Tandpines Äußerung ließe sich hier mit modernen Schmerz-Theorien
in Einklang bringen - eine singuläre, exzeptionelle Position in der Erlebniswelt des

Menschen. Im Gegensatz zu anderen emotionalen, perzeptiven und somatischen
Zuständen ist Schmerz mit keinem Objekt in der äußeren Welt verknüpft (dagegen liebt

man ein X; hungert nach einem Y; sieht ein Z; hasst ein A; begehrt ein B, etc.).15 Aus
dieser Objektlosigkeit des Schmerzes, aus diesem Fehlen jeglichen referentiellen
Gehalts (wir können Schmerz noch nicht einmal mit einer Röntgenaufnahme sichtbar
machen), resultiert die Schwierigkeit, ihn in einem symbolischen Medium
auszudrücken und zu kommunizieren. Der Schmerz des Anderen bleibt für uns verschlossen,

der eigene Schmerz lässt sich nicht adäquat ausdrücken. Ja mehr noch, Schmerz
liefert uns der Erfahrung einer radikalen Subjektivität aus, die sich gegen vorstrukturierte

kollektive Sinnzusammenhänge zu wenden droht. Die heftige Erfahrung von

14 Kramer: H.C.Andersen's »Tante Tandpine< (Anm. Il) S. 22.
15 Ich stütze mich im Folgenden vor allen Dingen auf Ausführungen Elaine Scarrys. Vgl. Elaine

Scarry: Der Körper im Schmerz. Die Chiffren der Verletzlichkeit und die Erfindung der
Kultur. Frankfurt a.M. 1992.



168 Klaus Müller-Wille, Zürich

Schmerz droht Sprache zu zerstören, Wahrnehmungen zu zerrütten und Bewusstseins-

inhalte zu desintegrieren: »Der körperliche Schmerz ist nicht nur resistent gegen
Sprache, er zerstört sie; er versetzt uns in einen Zustand zurück, in dem Laute und
Schreie vorherrschen, derer wir uns bedienten, bevor wir sprechen lernten.«16

Mit der Erwähnung der vier Kunstgattungen - Poesie, Musik, Malerei und Skulptur

- scheint Fru Tandpine darüber hinaus bewusst auf den prominentesten
ästhetischen Diskurs über den Schmerz zu rekurrieren - Lessings Laokoon. Martin von
Koppenfels zeigt in deutlicher Anlehnung an Elaine Scarry, wie sich Lessing im
Laokoon darum bemüht, den Schmerz als das >anästhetische Phänomen schlechthin

(das heisst als das Wahrnehmung überschreitende und zerrüttende Phänomen)

konsequent aus der Ästhetik auszugrenzen. Ich zitiere sein diesbezügliches
Resümee:

[Schmerz] provoziert die Ästhetik, weil er eines ihrer grundlegenden Paradigmen von
innen heraus sprengt: den Begriff des Ausdrucks - Verstanden als Objektivierung der

Innensphäre eines Subjekts. Als schlechthin evidente Wahrnehmung aus dieser

Innensphäre gilt der Schmerz; er bezeichnet allerdings einen Punkt, an dem sich

Subjektivität nicht im freien Schweifen durch einen ins Unendliche fluchtenden
Innenraum erfährt, sondern im harten Schlag gegen die Wand der Physiologie.17

Umgekehrt kann von Koppenfels nachweisen, inwiefern Lessing versucht, den
physischen Schmerz als Grenzphänomen des Ästhetischen wieder in die Ästhetik zu

reintegrieren. Dabei lassen sich zwei Verfahren unterscheiden: 1. Das Laokoon-

Paradigma des >unterdrückten Schreis<, in dem versucht wird, Schmerz mimetisch
so abzubilden, dass nicht Unlust, sondern (so Lessing) >das süße Gefühl des Mit-
leids< erregt wird. Das heißt, dass der Schmerz auf eine Art und Weise verkörpert
wird, die das klassizistische Ideal des geschlossenen Körpers (und das spätaufklärerische

Ideal des ganzen Menschen) nicht gefährdet. 2. Das Philoktet-Paradigma, in
dem der Schmerz durch eine einschließende ausschließende Geste in einen
distanzierten epischen Kontext integriert und narrativ aufgehoben wird:

Die Sonderrolle Philoktets und des Philoktet wirkt wie ein Emblem für die Position des

Schmerzes im Feld der klassischen Ästhetik, eine Position, die durch eine einfache aus-
oder einschließende Geste nicht bestimmt werden kann. Philoktets periodisch
aufbrechende Wunde verletzt im Gegensatz zu Laokoons Schmerzmimik das klassizistische
Ideal des geschlossenen Körpers, vor allem aber verunsichert sie die Grenze zwischen

innen und außen, indem sie ein neues Außen im Innen öffnet. Dies ist die Topik der

Wunde, bei Sophokles metaphorisch verdoppelt durch die Topik des Kraters auf der

16 Ebd. S. 13.
17 Martin von Koppenfels: SCHMERZ. Lessing, Duras und die Grenzen der Empathie. In:

Robert Stockhammer (Hg.): Grenzwerte des Ästhetischen. Frankfurt a.M. 2002, S. 118-145,
hier S. 126.



Zur Poetologie von Schmerz und Schreiben in Tante Tandpine 169

vulkanischen Insel. Übertragen auf das Verhältnis von Schmerz und Ästhetik ergibt sie

am ehesten das Bild eines Ausgeschlossenen im Inneren, eines zystischen Einschlusses.18

Martin von Koppenfels' Ausführungen helfen erneut, die anti-klassizistische Tendenz

in Andersens Text zu unterstreichen. Denn dem Bemühen, den Schmerz als

Grenzwert des Ästhetischen symbolisch zu verkörpern oder einschließend
auszuschließen, steht bei Andersen eine kalte Allegorisierung gegenüber, welche die
fundamentale Heteronomie des Schmerzes (seinen ex-zentrischen Status als Äußeres

im Inneren) eher unterstreicht als ästhetisch oder narrativ bewältigt. Schon in
seinem Umgang mit Bildfiguren bestätigt der Text den Riss beziehungsweise die

Wunde, welche der physische Schmerz in die Topik einer klassizitischen
Körperwahrnehmung zu schlagen vermag. Der Bezug zu Lessings Laokoon ließe sich an der

Darstellung von offenen Mündern im Märchen vertiefen. Da ich jedoch bezweifle,
dass eine solche Motivstudie wirklich zu neue Einsichten führt, möchte ich meine
Perspektive auf die Schmerzthematik im Text leicht verschieben.

Mit Blick auf jüngere kulturtheoretische Studien zur Geschichte des Schmerzes19

könnte man behaupten, dass Andersen in Tante Tandpine nicht nur der Undarstell-
barkeit des Schmerzes nachgeht, sondern die Konsequenzen zu untersuchen
versucht, die aus dieser Undarstellbarkeit resultieren. Der Text widmet sich meines
Erachtens einer Beobachtung der diskursiven Verarbeitungsstrategien von Schmerzen

oder mit anderen Worten einer Poetologie des Schmerzes. Ich möchte diese

These zunächst an einem Vergleich zu einem frühen Tagebucheintrag Andersens
illustrieren. Schon auf seiner Deutschlandreise im Jahr 1831 klagt Andersen über
heftige Zahnschmerzen:

Jeg havde igien en utaalelig Tandpine. - Auditor Aal og jeg havde et Vaereise med en
deilig Udsigt over Alsteren. Mine Taender smerte mig uhyre; Naerverne ere i Gründen
fine Tangenter, som det umaerkelige Lufttryk spiller paa, og derfor spiller det i Taender-

ne, snart piano, snart crescendo, alle Smertens Melodier af Forandringen i Veirskjif-
tiget.20

Ich hatte wieder unerträgliche Zahnschmerzen - Der Richter Aal und ich hatten ein
Zimmer mit einer schönen Aussicht über die Alster. Meine Zähne schmerzten

ungeheuerlich; die Nerven sind im Grunde genommen feine Tangenten, auf denen der
Luftdruck spielt, und deshalb spielt es in den Zähnen, bald piano, bald crescendo, alle
Melodien des Schmerzes ausgelöst durch die Veränderung im Wetterwechsel.

Das Tagebuchschreiben übernimmt offensichtlich eine vielbeschriebene therapeutische

Funktion: Der objektlose innere Schmerzzustand wird externalisiert und über
die metaphorische Beschreibung, die Analogie zu einem Musikinstrument objekti-

18 Ebd. S. 128.
19 Vgl. David B. Morris: Geschichte des Schmerzes. Frankfurt a.M. 1996 und vor allem den

instruktiven Aufsatz von Jakob Tanner: Körpererfahrung, Schmerz und die Konstruktion des
Kulturellen. In: Historische Anthropologie 2 (1994), S. 489-502.

20 Hans Christian Andersen: Dagboger 1825-1875. Hg. von Kâre Olsen und H. Topsoe-Jensen.
Bd. 1. 1825-1834. Hg. von Helga Vang Lauridsen. Kopenhagen 1971, S. 60.



170 Klaus Müller-Wille, Zürich

viert und dadurch in Ansätzen regulierbar gemacht. Andersens frühe Beschreibung
einer Nervenorgel findet direkten Eingang in das späte Märchen. Hier ist es

allerdings nicht mehr der Wind, sondern natürlich Fru Tandpine, die auf der

Nervenorgel spielt:

>Naa, saa Du er Digter!< sagde hun, >ja jeg skal digte Dig op i alle Pinens Versemaal!

jeg skal give Digjern og Staal i Kröppen, faae Traad i alle dine NervetraadeU
Det var som gik der en gloende Syl ind i Kindbenet; jeg vred og vendte mig.
>Et utmaerket Tandvaerk!< sagde hun, >et Orgel at spille paa. Mundharpe-Concert,
storartet, med Pauker og Trompeter, Floite piccolo, Basun i Viisdomstanden. Stor Poet,
stor Musik.< (EoH 111,350)

>So, na, du bist Dichter!< sagte sie. >Ja, ich werde dich durch alle Versmaße des

Schmerzes dichten! Ich werde deinem Körper Eisen und Stahl, all deinen Nervenfäden
Draht einziehen !<

Das war, als bohrte sich eine glühende Ahle in meinen Backenknochen; ich wand und
krümmte mich.
>Ein vorzügliches Zahnweh!< sagte sie, >eine Orgel zum Spielen! Maultrommel-Kon-
zert, großartig, mit Pauken und Trompeten, Pikkoloflöte, Posaune im Weisheitszahn.
Großer Poet, große Musik! < (TZ, 336)

Auch wenn sich die beiden Zitate ähneln, übernehmen sie im jeweiligen Kontext
eine völlig andere Funktion. Im Rahmen eines Märchens, das dem Werdegang eines

jungen Dichters gewidmet ist, achtet man automatisch eher auf die Machart der

Metaphern als auf den zum Ausdruck gebrachten Inhalt. In der Tat meint Tante
Mille das dichterische Talent des Studenten vor allen Dingen an dessen Bildgebrauch

festmachen zu können, etwa wenn dieser die Strassen einer Stadt mit einer
großen Bibliothek vergleicht, in der die Häuser die Regale sind und jede Etage ein

Regalbrett mit Büchern. Der Leser wird hier vo vornherein darauf getrimmt, auf den

Bildgebrauch des Ich-Erzählers zu achten und somit auch die poetische
Inszenierung des eigenen Zahnschmerzes zu würdigen.

Im Hinblick auf diese implizite Leserlenkung demonstriert das Märchen weniger
die musikalischen Fähigkeiten der Fru Tandpine als die poetische Virtuosität des

Studenten, die er im weiteren Verlauf der Szene durch einen artistischen Wechsel im
verwendeten Bildprogramm demonstriert. Nachdem er von der allegorischen oder

personifizierenden Abbildung des Schmerzes zu einer metaphorischen Umschreibung

>pfeifender< oder >trommelnder< Schmerzen übergewechselt ist, greift er in
der folgenden Passage wieder auf die rhetorische Figur der Personifikation zurück.
Dabei wird der personifizierte Schmerz in diesem Fall in Form einer Metonymie -
hier die agierende eiskalte Hand der Satania infernalis - repräsentiert, wobei die
einzelnen Bestandteile der Metonymie - also die einzenen Finger - nicht nur als

Metonymien der Metonymie fungieren, sonder ihrerseits indexikalisch auf den
Schmerz verweisen. Schmerz wird hier nämlich über die unterschiedlichen Werkzeuge

repräsentiert, die Schmerzen hervorrufen können:



Zur Poetologie von Schmerz und Schreiben in Tante Tandpine 171

Jo hun spillede op og forfaerdelig saae hun ud, selv om man ikke saae mere af hende
end Haanden, den skyggegraa, iiskolde Haand med de lange syletynde Fingre; hver af
dem var et Piinsels-Redskab: Tommeltot og Slikkepot havde Knivtang og Skrue,

Langemand endte i en spids Syl, Guldbrand var Vridbor og Lillefinger Sproite med

Myggegift. (EoH III, 350)

Ja sie spielte auf, und ihr Anblick war gräßlich, obwohl von ihr nichts als die Hand zu
sehen war, die schattengraue, eiskalte Hand, mit den langen, ahlendünnen Fingern.
Jeder davon war ein Folterwerkzeug: Daumen und Zeigefinger hielten Kneifzange
und Schraube, der Mittelfinger endete in einer spitzen Ahle, der Ringfinger diente
als Handbohrer und der kleine Finger als Spritze mit Mückengift. (TZ, 336)

Auch wenn die Abbildung des Schmerzes über dessen Agenten oder Verursacher in
die Alltagssprache Eingang gefunden hat und wohl zu den üblichsten Formen
gehört, mit denen wir Schmerz zu beschreiben versuchen (hämmernde Schmerzen,
schneidende Schmerzen, ein Kneifen im Bauch etc.), vermag allein die Vorstellung,
dass Andersen hier reale Instrumente damaliger Zahnarztpraxen beschreibt, zu einer
affektiven Schmerzübertragung führen. Auch der Text deutet meines Erachtens an,
dass der Student Opfer seiner eigenen Imagination - Opfer seiner eigenen gesteigerten

Rhetorik - wird. Der poetische, schöpferische Prozess der Schmerzerzeugung
wird nämlich im Verlauf der Märchenhandlung explizit abgebildet. So wird die

Allegorie des Schmerzes, die als Agentin der Orgel wie der Folterwerkzeuge fungiert,
selbst als Produkt eines künstlerischen Prozesses in den Text eingeführt:

Paa Gulvet sad en Skikkelse, tynd og lang, som naar et Barn tegner med Griffel paa
Tavlen Noget, der skal ligne et Menneske; en eneste tynd Streg er Legemet; en Streg

og een til ere Armene; Benene ere ogsaa hver kun en Streg, Hovedet en Mangekant.
(EoH III, 349)

Auf dem Fußboden saß eine Gestalt, lang und dünn, als ob ein Kind mit dem Griffel
etwas auf die Schiefertafel gezeichnet hätte, was einem Menschen gleichen sollte: Ein
einziger dünner Strich ist der Körper, ein Strich und noch ein Strich sind die Arme,
auch die Beine sind je nur ein Strich, der Kopf ist ein Vieleck. (TZ, 334f.)

Die Offenlegung der Allegorie als zweidimensionales Schriftprodukt untermauert
nochmals die These, dass es Andersen hier darum geht, die Undarstellbarkeit des

>Schmerzes< darzustellen.21 Die virtuosen Sprachbilder, mit denen er das Undarstellbare

darstellt, werden ebenso virtuos als reine zweidimensionale Kunstprodukte
dekonsturiert und somit ad absurdum geführt. Ohne die Implikationen dieser

Interpretation in Frage stellen zu wollen, scheint sie mir doch zu kurz zu greifen. Denn
der Text demonstriert nicht nur, dass der Schmerz undarstellbar ist, er demonstriert
auch, inwiefern sich Schmerz mit Hilfe von Griffel und Schiefertafel - das heisst über

21 Dies ist meines Erachtens die Pointe von Kramers Lektüre. Vgl. Kramer: H.C. Andersen's
>TanteTandpine< (Anm. Ii).



172 Klaus Müller-Wille, Zürich

Sprache und Schrift - fortlaufend neu produzieren lässt. Der Text zeigt mit anderen

Worten, dass nicht nur Waffen und Werkzeuge einer gegebenen technisch-apparativen

Umwelt verwendet werden können, um Schmerzen zu projizieren und zu

objektivieren, sondern dass auch die Werkzeuge, die an der Herstellung symbolischer
Ordnungen beteiligt sind, in die Schmerzproduktion eingehen. Gerade im
Zusammenhang mit der Rahmenerzählung, die den Text ganz deutlich als handwerkliches
Produkt eines Schönschreibprozesses ausstellt, erscheinen mir diese Beobachtungen
wichtig zu sein. Schließlich geht auch Fru Tandpine in ihrer Drohung an den
Studenten explizit aufden Gebrauch von Schreibmaterialien ein:

Ja, vil Du opgive at vaere Digter, aldrig saette Vers paa Papir, Tavle eller noget Slags

Skrivemateriale, saa skal jeg slippe Dig, men jeg kommer igjen, digter Du! (EoH III, 350)

Ja, gibst du es auf, Dichter zu sein, bringst du nie wieder Verse auf Papier, Tafel oder
irgendeine Art Schreibmaterial, dann will ich dich loslassen, aber ich komme wieder,
wenn du dichtest. (TZ, 337)

Meine besondere Aufmerksamkeit für das Wechselverhältnis zwischen Werkzeug
und Schmerz schuldet sich wieder der methodischen Vorlage von Elaine Scarry. Ihre
Studie über den Körper im Schmerz nimmt in einer Untersuchung von
Folterpraktiken ihren Ausgang, die sie als Sprache, Wahrnehmung und Bewusstsein
vernichtende - kurz als >Welt auflösende< - Praktiken interpretiert. Im zweiten (eher
spekulativen) Teil ihrer Arbeit versucht sie ausgehend von diesen Beobachtungen
nichts anderes als die Erfindung der Kultur nachzuzeichnen, die sie umgekehrt als

Erzeugung von Welt aus dem körperlichen Gefühl des Schmerzes definiert.
Die entsprechenden Überlegungen nehmen ihren Ausgang in dem chiastischen

Verhältnis von Vorstellung und Schmerz:

Physischer Schmerz ist ein intentionaler Zustand ohne intentionales Objekt;
Vorstellung dagegen ist ein intentionales Objekt ohne erfahrbaren intentionalen
Zustand. Vielleicht ist deshalb die Annahme nicht verquer, dass der Schmerz den
intentionalen Zustand des Vorstellungsvermögens und die Vorstellung das intentionale
Objekt des Schmerzes bilde. Gewiss ist es nicht korrekt, einen objektlosen Zustand als

>intentionalen Zustand ohne Objekt< zu bezeichnen, denn nur insofern er ein Objekt
hat, existiert er als intentionaler Zustand. Isoliert betrachtet, >intendiert< Schmerz

überhaupt nichts; er ist etwas Passives; er wird erlitten und nicht gewollt oder gelenkt.
Präziser ist es wohl zu sagen, der Schmerz wird zu einem intentionalen Zustand, sobald

er in Beziehung zur objektivierenden Kraft der Vorstellung gebracht wird. Erst durch
diese Beziehung verwandelt sich der Schmerz aus einem passiven und hilflosen
Geschehen in eines, das sich selbst verändert, und im besten Fall, selbst eliminiert.22

Im Gegensatz zu einfachen intentionalen Akten wie >eine Stimme hören < oder >

eine Fensterscheibe berühren< bezeichnet das Wechselverhältnis zwischen Schmerz

22 Scarry: Der Körper im Schmerz (Anm. 15) S. 246.



Zur Poetologie von Schmerz und Schreiben in Tante Tandpine 173

und Vorstellung kein Akt-Objekt-Paar, sondern den Rahmen innerhalb dessen solche

intentionale Akte überhaupt vollzogen werden können:

Es kann nämlich sein, dass >Schmerz< und >Vorstellung< die beiden Grenzfälle von
Intentionalität als Zustand einerseits und Intentionalität als Selbstobjektivierung
andererseits sind und dass zwischen diesen beiden Grenzfällen alle sonstigen und
vertrauten Akt-Objekt-Paare angesiedelt sind. Das heißt Schmerz und Vorstellung
bilden gleichsam den Rahmen, in den sich alles perzeptive, somatische und emotionale
Geschehen einfügt. Zwischen diesen beiden Grenzfällen ließe sich dann das gesamte
Terrain der menschlichen Psyche aufzeichnen.23

Die Erfindung der Kultur, die Scarry ausgehend von dieser Rahmenkonstellation
nachzuzeichnen versucht, nimmt ihren Ausgang im Begriff der Arbeit:

Weit mehr als irgendein anderer intentionaler Zustand nähert sich die Arbeit den
beiden Polen des Schmerzes und der Vorstellung an, denn sie besteht sowohl aus

einem extrem körperlichen, physischen Akt [...] als auch aus einem Objekt, das zuvor
nicht in der Welt war, [...] Arbeit und ihr >Werk< (oder Arbeit und ihr Objekt, ihr
Artefakt) - das sind die Namen, die Schmerz und Vorstellung tragen, wenn sie nicht
länger eine in sich geschlossene Schleife innerhalb des Körpers bleiben, sondern aus
dem Körper heraustreten und zu einer in die Außenwelt projizierten Schleife werden.
Durch diese Bewegung aus dem Körper heraus und in die Welt hinein beginnt die

extreme Privatheit des Geschehens (sowohl der Schmerz als auch die Vorstellung sind
für jeden außerhalb des eigenen Körpers unsichtbar) für andere zugänglich zu werden,
wird Empfindung sozial und gewinnt damit ihre spezifische Gestalt.24

Kulturelle Interaktion bedeutet Überschreiten des Körpers beziehungsweise Exter-

nalisierung des Körperinneren: Vermittels materieller Artefakte - und darunter
versteht Scarry explizit auch textuelle Produkte - schaffen sich Menschen soziale

Institutionen und damit Gesellschaft. Als Schlüsselbegriffe für diesen Vorgang der

Ausstellung eines Körperinneren wählt Scarry die Bezeichnungen »Projektion«
und »Objektivierung«. Objektivierung macht nicht nur das »gänzlich abwesende«
(die fehlenden Objekte im Empfindungszustand reiner Objektlosigkeit) anwesend,
und (im besten Fall) die Anwesenheit des Schmerzes abwesend, sondern sie nimmt
der Außenwelt durch die Übertragung des Schmerzes ihre Immunität, Bewusst-

losigkeit und Gleichgültigkeit.25 Der Begriff wird zunächst über Freuds Ausführungen

zu »projizierten Materialisierungen« in Das Unbehagen und die Kultur
erläutert.26 Schon Freud macht darauf aufmerksam, dass zahlreiche Körperteile über
Äquivalente in der Außenwelt produzierter Dinge verfugen: Brillen, Mikroskope,
Fernrohre und Kameras ließen sich in diesem Sinne als projizierte Materialisierungen

der Linse des Auges verstehen. Entsprechendes weist Freud bekanntlich
an allerhand phallischen Objekten nach. Scarry erweitert die Begriffe der Objekti-

23 Ebd.
24 Ebd. S. 255.
25 Ebd. S. 415.
26 Ebd. S. 411.



174 Klaus Müller-Wille, Zürich

vierung und Projektion gezielt um die Externalisierung eines Innenlebens, das heisst

einer Externalisierung der Fähigkeiten und Bedürfnisse des Körpers:

Zur Vertauschung von Innen- und Außenseite ist es nicht erforderlich, daß der Körper
buchstäblich umgestülpt wird; notwendig ist lediglich, daß etwas Inneres und Privates
nach außen treten und von anderen geteilt werden, und daß dieses nun Äußere und

von anderen Geteilte wieder in die Intimität des individuellen Bewusstseins
aufgenommen werden kann.27

Da das Wechselspiel von Externalisierung eines Körperinneren und nachfolgender
Re-Internalisierung asymmetrisch verläuft - die Rückwirkung übertrifft die Projektion

- entfaltet es eine Dynamik, die (so Scarry) den Kern des selbstreferentiellen

Schöpfungsprozesses der Gesellschaft bildet. In ihrer Aufmerksamkeit für die Rück-

kopplungseffekte von »Machen und Gemachtwerden«, »Prägen und
Geprägtwerden«, »Strukturieren und Strukturiertwerden« ist Scarry - wie dies Jacob Tanner

in einer konzisen Zusammenfassung ihrer Theorie auf den Punkt gebracht hat -
einem fundamentalen »Außer-Sich-Sein« beziehungsweise der »exzentrischen
Positionalität«28 des Prothesengottes Mensch auf der Spur.

Als Ort dieser Rückkopplungseffekte bestimmt Scarry das Artefakt, das sie als

»Hebel« oder noch besser als »Drehpunkt« eines komplexen Gesamtgeschehens
bezeichnet. Artefakt in diesem Sinne bezeichnet nicht nur ein durch einen
Schöpfungsakt erzeugtes Objekt, sondern - und dies ist der zentrale Punkt ihrer
Argumentation - auch die Umgestaltung des Menschen durch dieses Objekt.

Im Schmerz als Nullpunkt der körperlichen Existenz, im Schmerz als eines
fundamentalen >Außen im Innen< ist die Empfindung einer fundamentalen
NichtIdentität des Subjektes angelegt, die fortdauernd neue kulturelle Schöpfungs- und
Gestaltungskräfte freizusetzen vermag. Genau diese Heteronomie, die der Schmerz

verkörpert, lebt als quasi körperliche Eigendynamik auch in den über Projektion und

Objektivierung erzeugten Werkzeugen und Artefakten fort, die uns umgeben und
uns beeinflussen. Scarrys Analyse der spezifischen Dynamik des Artefakts steuert auf
diese Weise der Vorstellung eines Eigenlebens der uns umgebenden Objektwelt zu,
wobei sie so etwas wie einen körpertheoretisch fundierten Begriff von Animismus
und Fetischismus zu entwickeln versucht.

Selbstverständlich liesse sich dieses fundamentale anthropologische Konzept,
das Scarry aus dem Begriff des Schmerzes zu entwickeln versucht, kritisch beleuchten.

Die Genealogie ihrer eigenen Argumentation führt meines Erachtens über die

Phänomenologie (Husserl, Sartre und andere) zu Schmerzkonzepten des 19.

Jahrhunderts zurück, in denen der Schmerz noch synonym mit Leben verwendet wird.
Unabhängig jedoch davon, wie man sich zu dem allgemeinen theoretischen
Anspruch von Scarrys Monografie stellen mag, halte ich das Buch für eine gute
Interpretationshilfe von Andersens Tante Tandpine. Dies gilt nicht nur, weil Andersen

in dem Märchen dem chiastischen Verhältnis von Phantasie und Schmerz nach-

27 Ebd. S. 415.
28 Vgl. Tanner: Körpererfahrung (Anm. 19) S. 501.



Zur Poetologie von Schmerz und Schreiben in Tante Tandpine 175

geht, das im Zentrum von Scarrys Argumentation steht, sondern auch, weil er diese

Reflexion mit Beobachtungen über die Welt der Artefakte (hier im Sinne Scarrys)
verbindet. Der Text - und dies ist die Hauptthese meines Aufsatzes - geht dem

körperlichen Phänomen Schmerz nicht nur in einer kritischen Reflexion sprachlicher

Repräsentationsformen, das heißt einer kritischen Reflexion symbolischer
Objektivationen nach, sondern ist darüber hinaus den Rückkopplungseffekten
zwischen Körpern und Dingen gewidmet. Nicht nur Sprache konstituiert unsere

Körperlichkeit, sondern auch die Welt der materiellen oder körperlichen Artefakte.
So liefert der Text selbst ein wunderbares Beispiel für die Dynamik von

Projektion und Rückwirkung, die Scarry mit dem Begriff des Artefakts zu fassen
versucht. Im dritten Kapitel des Manuskriptes, auf das ich in meiner Zusammenfassung
des Textes nicht eingegangen bin, liefert der Ich-Erzähler eine Beschreibung seiner

neuen Wohnumgebung:

Jeg var flyttet ind i en ny Huusleilighed og havde boet der en Maaned. Herom talte jeg
med Tante.
>Jeg boer hos en stille Familie; den taenker ikke paa mig, selv om jeg ringer tre Gange.
Forresten er det et sandt Spectakel-Huus med Lyd og Larm af Veir og Vind og Men-
neske. Jeg boer lige over Porten; hver Vogn, som kjorer ud eller ind, faaer Skilderierne

paa Vaeggen til at bevaege sig. Porten smaelder og rusker i Huset, som var det en Jord-
rystelse. Ligger jeg i Sengen, gaae Stodene gjennem alle mine Lemmer; men det skal

vaere nervestyrkende. Blaeser det, og blaese gjor det alltid her til Lands, saa dingle de

lange Vindues-Kramper udenfor frem og tilbage og slaae mod Muren. Naboens
Portklokke til Gaarden ringer ved hvert Vindstot. [...]
Dobbelte Vinduer er der ikke, men der er en knaekket Rude, den har Vertinde klistret
Papir over, Vinden blaeser alligevel ind gjennem Spraekken og frembringer en Lyd som
af en summende Bremse.< (EoH III, 347)

Ich war in eine neue Wohnung umgezogen und hatte einen Monat dort verbracht.
Darüber unterhielt ich mich mit meiner Tante.
>Ich wohne bei einer stillen Familie; sie denkt nicht an mich, und wenn ich dreimal
läute. Ansonsten ist es ein wahres Spektakel-Haus mit Geräuschen und Lärm von
Wetter und Wind und Menschen. Ich wohne direkt über dem Tor; jeder Wagen, der

aus- oder einfährt, versetzt die Bilder an der Wand in Bewegung. Wenn das Tor
zuschlägt, wird das Haus wie von einem Erdbeben erschüttert. Liege ich im Bett, dann

gehen mir die Stöße durch alle Glieder; aber das soll die Nerven stärken. Wenn der

Wind weht, und das tut er hierzulande immer, dann baumeln draußen die langen
Fensterkrampen und schlagen gegen die Mauer. Die Glocke am Tor des Nachbarhofs
läutet bei jedem Windstoß. [...]
Doppelfenster gibt es nicht, dafür eine zersprungene Scheibe; die Wirtin hat zwar
Papier darüber geklebt, aber der Wind weht trotzdem hindurch und erzeugt ein
Geräusch wie eine sirrende Bremse.< (TZ, 328f.)

Häuser sind ein gutes Beispiel für das Phänomen körperlicher Objektivation. Die

Vorstellung eines Außen- und Innenraums des Körpers wird materialisiert und wirkt
umgekehrt auf das Körperverständnis zurück. Das hier beschriebene Haus allerdings



176 Klaus Müller-Wille, Zürich

ist so unheimlich, weil es genau diese projizierte Topologie von Außen und Innen in
Frage stellt. Es verfugt über eine Eigendynamik, die direkt auf die Körperlichkeit des

Protagonisten zurückwirkt - wobei das Bild der pfeifenden Fenster schon die

Schmerz-Metaphern des folgenden Kapitels vorwegnimmt.
Das Beispiel allein wird kaum reichen, um meine These ausreichend zu stützen.

Noch deutlicher wird sie, wenn man das Märchen - wie von Andersen selbst
angedeutet - im Kontext der Gesammelten Märchen verortet.

3. Konklusion - Andersen und die Artefakte

Tante Tandpine läßt sich in vielfacher Hinsicht als Umschrift eines schon 1853

publizierten Märchens - Nissen hos Spekhokeren (Der Nisse beim Speckhöcker) -
lesen. Hier finden wir nicht nur den Ort des Krämerladens, sondern auch das Motiv
des in der Tonne gefundenen Manuskriptes sowie den verarmten Studenten mit
poetischer Ader wieder. Dieses Märchen hat allerdings nicht aufgrund seiner inter-
textuellen Relation zu Tante Tandpine Beachtung gefunden, sondern aufgrund eines

Motivs, das direkt mit Andersens Konzeption der so genannten Dingmärchen
verknüpft ist. Der Nisse verfügt nämlich über ein Mundleder (ein figurativer
dänischer Ausdruck für Maulwerk), das er über die Dinge des Krämerladens streichen

kann, um sie zum Reden zu bringen. Als besonders gesprächiger Zeitgenosse

entpuppt sich ein Bottich oder Eimer (dän. »Botte«). Bekanntermaßen greift
Andersen selbst häufig auf dieses Mundleder zurück, hinter dem sich nichts anders als

die rhetorische Figur der Prosopopoia verbirgt. Schon in den vielen Dingmärchen,
in denen er Stopfnadeln, Flaschenhälsen, Geld oder Teekannnen eine Stimme
verleiht, geht er einem verwirrenden Eigenleben der Artefakte nach. Im Kontext meiner

Argumentation erscheint mir insbesondere der Bezug zu dem 1860 erschienenen
Märchen Pen og Blœkhuus (Feder und Tintenfass) sowie zu dem 1850 publizierten
Horren (Flachs) wichtig zu sein, die direkt auf die Eigendynamik der in den Schreibakt

involvierten Materialien verweisen.29

Die Besonderheit von Tante Tandpine besteht nun darin, dass die in diesen

Märchen angedeuteten Reflexionen über die Heteronomie der in den Schreibakt
involvierten Instrumente direkt auf die Konzeption von Körperlichkeit zurückproji-
ziert wird.

Meine Argumentation nahm ihren Ausgang in der literaturhistorischen Frage nach

dem Verhältnis zwischen den frühen und späten Arabesken Andersens. Diese Frage
liesse sich möglicherweise wie folgt beantworten: Es spricht viel dafür, dass die

spezifische Form der Ex-Zentrik, die der Text untersucht, also das doppelt ex-zen-
trische Verhältnis zwischen Körpern und Artefakten, direkt aufAndersens
Auseinandersetzung mit Phänomenen der technischen Moderne zurükgeht. In Tante Tandpine

beginnt Andersen zumindest sehr gezielt über die Rückwirkung von techni-

29 Vgl. meinen Beitrag zu Andersen und den Dingen in diesem Band.



Zur Poetologie von Schmerz und Schreiben in Tante Tandpine 177

sehen Artefakten auf unser Körper- und Subjektverständnis zu spekulieren. Mit dieser

Reflexion über die Dinghaftigkeit des Körpers, die ihren Ausgang in der
Reflexion über die Dinghaftigkeit des Schmerzes nimmt, lässt er das Menschenbild

von Romantik und Idealismus weit hinter sich.



178 Klaus Müller-Wille, Zürich

Literatur

Primärliteratur

H.C. Andersens Dagboger 1825-1875. Hg. von Kâre Olsen und H. Topsoe-Jensen. Bd. 1.

1825-1834. Hg. von Helga Vang Lauridsen. Kopenhagen 1971.
H.C. Andersens samlede vaerker Hg. v. Klaus P. Mortensen. Hans Christian Andersen: Eventyr

og Historier III. Hg. von Laurids Kristian Fahl u.a. Kopenhagen 2003. EoH III)
Hans Christian Andersen: Fodreise fra Holmens Canal til Ostpynten afAmager i Aarene

1828 og 1829. In: H.C. Andersens samlede vaerker. Hg. von Klaus P. Mortensen. Bd. 9.

Blandinger. Hg. von Laurids Kristian Fahl u.a. Kopenhagen, S. 165- 260.

Hans Christian Andersen: Peer im Glück. Fußreise. Tante Zahnweh. Übersetzt von Renate
Bleibtreu und Gisela Perlet. Zürich 2005. (- TZ)

Sekundärliteratur

Barlby, Finn: Satania infernalis - eller forforelsens arabesk - om >Sneedronningen<,
>Isjomfruen< og >Tante Tandpine<. In: Johan de Mylius u.a. (Hg.): Andersen og verden.

Indlaegfra den Forste Internationale H.C. Andersen-Konference 25.-31. August 1991.
Odense 1993, S. 276-288.

Borgards, Roland: Das Leben ein Schmerz. Die Geschichte einer Denkfigur in Literatur und
Medizin. In: Maximilian Bergengruen u.a. (Hg.): Die Grenze des Menschen.

Anthropologie und Ästhetik um 1800. Würzburg 2001, S. 135-158.

Borgards, Roland: Poetik des Schmerzes. Physiologie und Literatur von Brockes bis
Büchner. Paderborn 2007.

Boggild, Jacob: Det er ikke ramme alvor med den ramme. H.C. Andersens Tante Tandpine.
In: Carsten Madsen, Rolf Reitan (Hg.): Ekbâtana. Festskrift till Peer E. Sorensen. Arhus
2000, S. 179-202.

Detering, Heinrich: The Phoenix Principle. Some Remarks on H.C. Andersen's Poetological
Writings. In: Johan de Mylius u.a. (Hg.): Hans Christian Andersen. A Poet in Time.
Papers from the second international Hans Christian Andersen Conference. 29 July to
2 August 1996. Odense 1999, S. 51-66.

Johansen, lb: H.C. Andersen og det fantastiske - fra >Fodreise< till >Tante Tandpine<. In:
Johan de Mylius u.a. (Hg.): Andersen og verden, S. 453-463.

Kofoed, Niels: The Arabesque and the Grotesque - Hans Christian Andersen Decomposing
the World of Poetry. In: Johan de Mylius u.a. (Hg.): Hans Christian Andersen. A Poet in
Time, S. 461-470.

Koppenfels, Martin von: SCHMERZ. Lessing, Duras und die Grenzen der Empathie. In:
Robert Stockhammer (Hg.): Grenzwerte des Ästhetischen. Frankfurt a.M. 2002,
S. 118-145.

Kramer, Nathaniel: H.C. Andersen's >Tante Tandpine< and the Crisis ofRepresentation. In:
Steven P. Sondrup (Hg.) : H.C. Andersen. Old problems and new readings. Papers from
the Third International Hans Christian Andersen Conference. Odense 2004, S. 7-32.

Morris, David B.: Geschichte des Schmerzes. Frankfurt a.M. 1996.

Scarry, Elaine: Der Körper im Schmerz. Die Chiffren der Verletzlichkeit und die Erfindung
der Kultur. Frankfurt a.M. 1992.

Tanner, Jakob: Körpererfahrung, Schmerz und die Konstruktion des Kulturellen. In:
Historische Anthropologie 2 (1994), S. 489-502.


	"Allt gaaer i Bøtten" : zur Poetologie von Schmerz und Schreiben in Tante Tandpine

