Zeitschrift: Beitrage zur nordischen Philologie
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Skandinavische Studien
Band: 46 (2009)

Artikel: "Allt gaaer i Bgtten" : zur Poetologie von Schmerz und Schreiben in
Tante Tandpine

Autor: Muller-Wille, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858128

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858128
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

»Allt gaaer 1 Botten«
Zur Poetologie von Schmerz und Schreiben in Tante Tandpine

KLAUS MULLER-WILLE, ZURICH

Hinter der trockenen und lakonischen Art, mit der Andersen in seinen Bemaerkninger
til Eventyr og historier (1874; Bemerkungen zu den Eventyr og historier) auf das Mar-
chen Tante Tandpine (1872; Tante Zahnschmerz) eingeht, verbirgt sich eine kaum
verhohlene rhetorische Strategie:

Historien om >Kroeblingen<, der er en af de allersidste jeg har skrevet og maaske skriver,
troer jeg at hore til en af de heldigste jeg har givet, og som et Slags Forherligelse af
Eventyrdigtning kunde den maaske passende slutte den hele Samling.

Eventyret >Tante Tandpine< er imidlertid det senest digtede og nedskrevne. (EoH IIJ,
400)"

Geschichte uber den >Kriippel<, die eine der allerletzten ist, die ich geschrieben habe
und vielleicht schreiben werde, gehort zu dem gliicklichsten, das ich geschafft habe,
und konnte als eine Verherrlichung der Miarchendichtung vielleicht gut passen, um die
ganze Sammlung zu beenden.

Das Mirchen >Tante Tandpine< ist indessen das zuletzt gedichtete und niedergeschrie-
bene.?

Andersen versucht Tante Tandpine offensichtlich bewusst eine markante Sonder-
stellung innerhalb seines Oeuvres zuzuschreiben (die Tatsache, dass in Wirklichkeit
andere Mirchen den Status des Letztwerkes in Anspruch nehmen kénnten, unter-
streicht nur die Bedeutung dieser Aussage). Nicht die vom Autor angekiindigte Ver-
herrlichung der Mirchendichtung in Kroblingen (1872; Der Kriippel), sondern die
tatsichlich am Ende der Sammlungen stehende Reflexion iiber den Zahnschmerz
soll es erlauben, die Poetologie der gesammelten Miarchen neu zu reflektieren. Wen-
det man sich — geleitet von diesem auktorialen Versprechen — dem so ausgezeichne-
ten Marchen zu, so wird man nicht enttiduscht. Schon der Beginn von Tante Tand-
pine macht mit Nachdruck auf den poetologischen Gehalt des Mirchens aufmerk-
sam.

Der Text setzt mit einer Rahmenerzahlung ein, in der uns ein anonym bleibender
Ich-Erzihler (ganz in romantischer Manier) von einem skurrilen Manuskriptfund
berichtet. Ausgerechnet in der obskuren Sammlung eines Gewiirzhindler-Gesellen
sto3t der Erzihler auf »ein paar Blitter eines grofleren Schreibheftes, dessen be-

! Zitiert wird unter der Sigle EoH nach H.C. Andersens samlede varker. Hg. von Klaus P.
Mortensen. Bd. 1-3. Eventyr og historier I-IIl. Hg. von Laurids Kristian Fahl u.a. Kopenhagen
2003.

Sofern nicht anders vermerkt stammen die Ubersetzungen von mir, KMW.



162 Klaus Miiller-Wille, Ziirich

sonders schone und deutliche Handschrift sofort seine Aufmerksamkeit auf sich
zieht«.? Der besagte Geselle hat es sich zu Eigen gemacht, »wichtige Aktenstiicke
aus dem Papierkorb des einen oder anderen allzu beschiftigten zerstreuten Beam-
ten, Briefe von Freundin zu Freundin: Skandal-Noten, die nicht weitergereicht,
nicht von einem Menschen erwahnt werden diirfen,«* aus dem reichhaltigen Papier-
bestand zu retten, der im Krimerladen seines Vaters als Verpackungsmaterial re-
cycelt wird. Mit der Frage, welche Texte in gebundenen Ausgaben kanonisiert und
als teure Waren vertrieben werden und welche es lediglich zu einer schnoden Karrie-
re zwischen Butter, Hering und griiner Seife bringen, steuert der Erzihler des Rah-
mens nicht nur direkt auf die heikle Frage literarischer Wertungsmafistibe zu,
sondern er verbindet diese Frage in einer durchaus aktuellen Wendung mit Uberle-
gungen zur textuellen Materialitit, die Grundlage dieser Wertungen bilden.

Das schon geschriebene Heft wird als Rest einer umfangreicheren Hinterlas-
senschaft eines Studenten tituliert, der an Zahnschmerzen gestorben sei. Auch sein
Manuskript, das im Folgenden unter dem Titel »Tante Tandpine« im gleichna-
migen Marchen eingefiigt wird, beginnt mit der Frage nach dem Wesen dsthetischer
Qualitit.

Im ersten der vier Abschnitte, die den abgedruckten Manuskripttext unterglie-
dern, fiihrt sich der Ich-Erzihler als Student mit bescheidenen dichterischen Am-
bitionen ein. Diese werden insbesondere durch seine Tante Mille unterstiitzt, die
ihm in der Kindheit mit Siifligkeiten die Zahne und nun mit iibertriebenem Lob den
Realitatssinn zu verderben droht. Der zweite Abschnitt, der in die Kindheit des Pro-
tagonisten fithrt, verstarkt die zwiespaltige Wahrnehmung der Tante. Wahrend die
Kinder sie als freigiebige, alterslose Schonheit mit blendend weiflen Zihnen wahr-
nehmen, liiftet ausgerechnet der Brauer Rasmussen, dessen von wenigen schwarzen
Stumpen besetzter Mund deutlich von dem Gebiss der Tante absticht, das Geheim-
nis ihrer Schonheit. Dieses bestehe schlicht darin, »dass sie ihre Zahne schone, in
der Nacht nicht mit ihnen schlafe«.’ Der Tod des sarkastischen Brauers — der sich
als verschmahter Jugendgalan der Tante entpuppt - bildet den Auftakt eines innigen
Spiegelverhiltnisses zwischen der von Rasmussen als »Tante Zahnschmerz« ent-
larvten Muse und dem Ich-Erzahler, das im vierten Abschnitt einen wiederum zwie-
spiltigen Hohepunkt findet. Aufgrund eines Schneesturms ist die Tante gezwungen,
eine Nacht in der Wohnung des Studenten zu verbringen. In der Nacht wird er von
einer weiblichen Erscheinung heimgesucht, die er als »Fru Tandpine« oder
»Satania infernalis« bezeichnet. Es handelt sich um eine groteske Verkorperung des
Zahnschmerzes selbst, die den Studenten indirekt zur Entscheidung dringt, entwe-

*  »Der laae et Par Blade af en storre Skriverbog; den sardeles smukke og tydelige Haandskrift
tildrog sig strax min Opmarksomhed.« (EoH 111, 343).

* »[Vligtige Actstykker fra En og Anden altfor beskeftiget tankespredt Embedsmands

Papirskurv; eet og andet fortroligt Brev fra Veninde til Veninde: Scandal-Meddelelser, som

ikke maatte gaae videre, ikke omtales af noget Menneske.« (EoH 111, 343).

»Hun sparede ogsaa paa dem, sov ikke med dem om Natten! sagde Brygger Rasmussen.«

(EoH 111, 345).



Zur Poetologie von Schmerz und Schreiben in Tante Tandpine 163

der ein grofler Dichter zu werden und grofie Schmerzen zu erleiden oder gar nicht
mehr zu schreiben:

>Jeg skal leere Dig Versemaal!< sagde hun. >Stor Digter skal have stor Tandpine, lille
Digter lille Tandpine!<

>0 lad mig veere lille!< bad jeg. >Lad mig slet ikke vere! og jeg er ikke Poet, jeg har kun
Anfald af at digte, Anfald, som af Tandpine! far hen! far hen!< (EoH I1I, 350)

>Ich werde dich das Versmaf lehren!< sagte sie, >Grofler Dichter soll grofles Zahnweh
haben, kleiner Dichter kleines Zahnweh!<

>0 lass mich klein sein!< bat ich. >Lass mich gar nicht sein! Ich bin kein Poet, ich habe
nur Anfille im Dichten, Anfille wie von Zahnweh! Fahre hin! Fahre hin!< (TZ, 336)°

Der vermeintliche Dichter entsagt also sofort und ungefragt seinem Ruf.

Der Rest des Manuskriptes ist von Reflexionen des Studenten iiber den Status
der Erscheinung geprigt, wobei er einerseits {iber das ambivalente Verhiltnis von
Traum und Wirklichkeit sinniert und andererseits dem Doppelgingerverhaltnis zwi-
schen »Tante Mille« und »Tante/Fru Tandpine« auf den Grund zu kommen ver-
sucht.

Den Schlusspunkt des Miarchens bildet der folgende, kurze und drastische Epilog
des Rahmenerzihlers:

Ja her holdt Manuskriptet op.

Min unge Ven, den vordende Urtekeemmersvend, kunde ikke opdrive det Manglende,
der var gaaet ud i Verden, som Papir om Spegesild, Smor og gron Szbe; det havde
opfyldt sin Bestemmelse.

Bryggeren er ded, Tante er dod, Studenten er dod, ham fra hvem Tankegnisterne gik i
Botten.

Alt gaaer i Botten.

Det er Enden paa Historien, — Historien om Tante Tandpine. (EoH 111, 352f.)

Ja, hier horte das Manuskript auf.

Mein junger Freund, der angehende Krimergehilfe, konnte das Fehlende nicht auf-
treiben, es war in die Welt hinausgewandert, als Einwickelpapier fiir Salzhering und
Schmierseife — es hatte seine Bestimmung erfiillt.

Der Brauer ist tot, [die] Tante ist tot, der Student ist tot, und seine Gedankenfunken
waren im Eimer.

Alles ist einmal im Eimer.

Das ist das Ende der Geschichte — der Geschichte von Tante Zahnweh. (TZ, 340)

In der Forschung wurde das Mirchen lange Zeit als Ausdruck einer resignierenden
asthetischen Haltung des alternden (von Zahnschmerzen geplagten) Andersen
interpretiert, der die idealisierende und wirklichkeitsmodifizerende Macht der

¢ Die Sigle TZ verweist auf die deutsche Ubersetzung von Gisela Perlet. Hans Christian

Andersen: Tante Zahnweh. In: Ders.: Peer im Gliick. Fufireise. Tante Zahnweh. Ubersetzt
von Renate Bleibtreu und Gisela Perlet. Ziirich 2005, S. 319-340.



164 Klaus Miiller-Wille, Ziirich

Kunst — im markanten Gegensatz zu dem in Kroblingen vertretenen Mirchen-
programm - offensichtlich selbst schon in Frage stelle.

Sowohl Ib Johansen als auch Niels Kofoed versuchen die Kontinuitit einer
wahlweise als grotesk, arabesk oder phantastisch bezeichneten Schreibweise im Werk
Andersens zu illustrieren, mit der dieser die harmonisierende Asthetik des Bieder-
meier im Riickgriff auf selbstreferentielle Schreibweisen und Formexperimente
Sternes oder Baggesens satirisch unterlaufe.” Interessanterweise stiitzen sich beide
Forscher dabei auf einen Vergleich zwischen Tante Tandpine und Andersens Debiit-
roman Fodreisen fra Holmens Canal til Qstpynten af Amager i Aarene 1828 og 1829
(1829; Fufireise von Holmens Kanal zur Ostspitze von Amager in den Jahren 1828 und
1829) ab. Der engen Bezug zu Fodreisen lasst sich nach Ansicht von Johansen und
Kofoed an zwei Szenen festmachen. Zum einen werde das Verhiltnis zwischen Tante
Mille und dem Studenten in der Fuffreise durch einen metapoetischen Dialog vor-
weggenommen, in dem sich ein junger Dichter — in diesem Fall in der Gestalt eines
Katers — mit seiner Tante iber seine Zukunft austauscht. Zum anderen werde die
Doppelgestalt von Tante Mille und Satania infernalis durch eine dhnliche Opposi-
tionsbeziehung zwischen zwei weiblichen Figuren in der Fufreise prifiguriert. Dort
wird der Erzdhler nimlich vor die Wahl zwischen einer gediegenen Frau aus Amager
und einer sterbenden Heloise gestellt, die er schnell als Allegorien fiir eine klassi-
zistisch iiberformte Biedermeierasthetik und einem phantastischen Romantizismus a
la Hoffmann zu interpretieren weif3. Obwohl ihn die Amagerkone mit Stifligkeiten
locken will, widersteht er ihr, woraufhin sie sich in eine Furie verwandelt und aus-
bricht: »man wird Dein Buch wegwerfen, wenn man anderthalb Seiten gelesen hat;
bald wird der Krimer, wie Prometheus Geier, sein Inneres zerreifflen, und es um
Zucker und Seife gewickelt in die grofe Stadt versenden.«® Die Pointe des Vergleichs
lauft auf die Vermutung hinaus, dass Andersen mit Tante Mille und Satania infernalis
erneut versuche, den Gegensatz zwischen einer affirmativen und eskapistischen
Ilusionskunst und einem desillusionierenden schwarzen Romantizismus, zwischen
biedermeierlichem Harmonie- und Traditionsstreben und modernistischer Zerrissen-
heit allegorisch abzubilden.

Es ist vor allem Finn Barlby zu verdanken, dass die Interpretationen von Tante
Tandpine nicht bei diesen abstrakten Dichotomien stehen geblieben sind.” Auch

7 Vgl. Ib Johansen: H.C. Andersen og det fantastiske — fra >Fodreise< till >Tante Tandpinex<.
In: Johan de Mylius u.a. (Hg.): Andersen og verden. Indleg fra den Forste Internationale
H.C. Andersen-Konference 25.-31. august 1991. Odense 1993, S. 453-463; und Niels Ko-
foed: The Arabesque and the Grotesque — Hans Christian Andersen Decomposing the
World of Poetry. In: Ebd. S. 461-470.

>»[...] kaste den bort, naar man har last halvandet Blad; snart vil Hokeren som Prometheus’
Grib, senderrive dens Indre, og om Sukker og Szbe sende den ud i den store By.« Zitiert
nach H.C. Andersen: Fodreise fra Holmens Canal til @stpynten af Amager i Aarene 1828 og
1829. In: H.C. Andersens samlede varker. Hg. von Klaus P. Mortensen. Bd. 9. Blandinger.
Hg. von Laurids Kristian Fahl u.a. Kopenhagen 2005, S. 165- 260, hier S. 170.

Vgl. Finn Barlby: Satania infernalis — eller forferelsens arabesk — om >Sneedronningens, >Isjom-
fruen< og >Tante Tandpine<. In: de Mylius u.a. (Hg.): Andersen og verden (Anm. 7) S. 276-288.



Zur Poetologie von Schmerz und Schreiben in Tante Tandpine 165

Barlby liest Tante Mille und Tante Tandpine als Kunstallegorien, die er in eine
Reihe mit anderen verfithrenden Frauengestalten in Andersens Mirchen stellt. Die
minnlichen Protagonisten dieser Marchen werden von diesen Frauengestalten aus
einem Status einer naiven Unmittelbarkeit gefiihrt und erleben eine fundamentale
Heteronomie ihrer eigenen Korperlichkeit. In Tante Tandpine werden diese Vertiih-
rerfiguren durch die nichtliche Erscheinung der Satania infernalis reprasentiert, die
selbst auf den Siindenfall verweist und die sich explizit als Verkorperung der
Schlange Edens bezeichnet. Satania infernalis stehe — so Finn Barlby - fiir eine Kon-
frontation mit dem Anderen im Eigenen, die im Text deutlich durch die Phinomene
Tod, Schmerz, Traum sowie Erotik und Inzest unterstrichen wird. Tante Mille
dagegen stehe fiir den dsthetischen Versuch des Biedermeiers, diese Heteronomien
durch siifllich-harmonisierende Phantasmen zu iiberblenden. Die >freudianische<
Pointe des Textes bestehe schliellich darin, dass Fru Tandpine deutlich als ver-
dringte Kehrseite von Tante Mille dargestellt werde. Das strahlende Gebiss des Bie-
dermeier ist strukturell mit unterdriickter Hollenpein verkniipft.

verbindet diese inhaltlichen Beobachtungen mit formalen Analysen, um seine
Thesen zu unterstreichen beziehungsweise auszuweiten. Kernpunkt seiner Analyse
bildet der letzte Satz des zitierten Epilogs des Mirchens (s.o0.). Die Verwendung der
unbestimmten Form von Tante im Satz »Bryggeren er dod, Tante [sic!] er dod,
Studenten er ded« wird von Barlby als Hinweis darauf gedeutet, dass der Ich-Er-
zihler der Binnengeschichte mit dem Ich-Erzihler der Rahmengeschichte identisch
ist (es handelt sich nicht um »die Tante«, sondern um »Tante«, ergo um >seine
eigene Tante<). In diesem Sinne hat der Student keineswegs vor der Erscheinung
der Satania infernalis kapituliert. Gestorben ist lediglich der Student als unschuldiger
Biedermeierautor, der seiner Tante zu gefallen versuchte. Als Jinger der Fru Tand-
pine lernt der Student den Siindenfall aus der naiven Unmittelbarkeit zu bejahen
und liefert als satanisch-verfithrender Autor ausgerechnet mit dem in jeder Hinsicht
zwiespaltigen Marchen Tante Tandpine sein Gesellenstiick.

Zwei aktuelle Interpretationen haben diese Lesart vertieft. Jacob Beggild konnte
in einem wunderbaren close reading auf zahlreiche Inkonsistenzen in der Erzihler-
rede des Rahmens und der Binnengeschichte hinweisen, die deutlich machen, dass
wir es hier mit zwei oder eben mit einem extrem unzuverlassigen Erzihler zu tun
haben.'® Wie Nathaniel Kramer liest er Tante Tandpine als Auseinandersetzung mit
einer auf Reprisentation fixierten Kunst, die im Marchen in eine Reprisentation der
Reprisentation selbst miinde.'"" Diese Reprasentation der Reprisentation auflere
sich vor allen Dingen in einem extrem bewussten Umgang mit rhetorischen Figuren

Vgl. Jacob Beggild: Det er ikke ramme alvor med den ramme. H.C. Andersens >Tante
Tandpine<. In: Carsten Madsen, Rolf Reitan (Hg.): Ekbatana. Festskrift till Peer E. Sorensen.
Arhus 2000, S. 179-202.

Vgl. Nathaniel Kramer: H.C. Andersen’s >Tante Tandpine< and the Crisis of Representation.
In: Steven P. Sondrup (Hg.): H.C. Andersen. Old problems and new readings. Papers from
the Third International Hans Christian Andersen Conference. Odense 2004, S. 7-32.



166 Klaus Miiller-Wille, Ziirich

oder Sprachkleidern, die das metaphorische Spiel von Zahnschmerz und Dichter-
schmerz und den zahlreichen Zahnallegorien im Text prige.

Meine eigene Interpretation, die auf diesen Forschungspositionen aufbauen
wird, nimmt ihren Ausgang in einer leichten Irritation. Wenn die bisherigen Inter-
preten die Modernitit des Textes zu unterstreichen versuchen, so tun sie dies
paradoxerweise im Riickgriff auf frithe Schriften Andersens beziehungsweise — wie
im Fall von Nathaniel Kramer - im expliziten Riickgriff auf klassische Positionen der
Jenaer Romantik. Folgen wir den Interpreten und gehen von der Vorstellung einer
Kontinuitit >arabesker< oder genuin >romantischer< Schreibweisen im Werk An-
dersens aus, dann stellt sich automatisch die Frage, in welchem Verhiltnis diese
Kontinuitit zu seinem Bemiihen um eine >modernistische< Poetologie steht, auf die
Heinrich Detering (zum Teil zusammen mit Heike Depenbrook) in mehreren
Artikeln aufmerksam gemacht hat."?

Ich werde versuchen, diese Frage iiber einen langen Umweg zu beantworten,
indem ich auf zwei Aspekte des Mirchens eingehe, die mir bislang vernachlissigt
worden zu sein scheinen. Der erste Aspekt betrifft die Aufmerksamkeit fiir den
Schmerz selbst. Der zweite Aspekt betrifft die Aufmerksamkeit fiir unterschiedliche
Artefakte, das heisst fiir Werkzeuge, Dinge und Waren, die schon durch das Setting
des Rahmens im Krimerladen vorweggenommen wird. Ich werde im Folgenden
deutlich zu machen versuchen, inwiefern diese beiden Aspekte strukturell miteinan-
der verkniipft sind und inwiefern sie dazu beitragen kénnten, die spezifische Moder-
nitat des Textes offenzulegen.

1. Schmerz in Tante Tandpine

Schon ein kurzer Blick in die ddnische Literaturgeschichte zeigt, dass die Vorstellung
des produktiven Dichterschmerzes, mit der Andersen im Mirchen spielt, auf einer
langen Tradition beruht.'* Wihrend die besondere Schmerzempfindlichkeit ba-
rocker Poeten noch an die Vorstellung einer imitatio Christi gebunden ist, verschiebt
sich die Perspektive im Verlaufe des 18. und frithen 19. Jahrhunderts zusehends
zu einer Thematisierung von subjektiv empfundenen seelischen Leiden, die letzt-
endlich in den Kitsch einer >Herz-Schmerz<-Poesie miinden. Mit der expliziten
Gleichsetzung von »Digterpine« und »Tandpine« (»Dichterschmerzen« und pro-

12

Vgl. Heinrich Detering: The Phoenix Principle. Some Remarks on H.C. Andersen’s Poe-
tological Writings. In: Johan de Mylius u.a. (Hg.): Hans Christian Andersen. A Poet in Time.
Papers from the second international Hans Christian Andersen Conference. 29 July to 2 Au-
gust 1996. Odense 1999, S. 51-66.

Meine eigenen Uberlegungen zum Verhaltnis zwischen Schmerz und Literatur sind maf3geblich
durch neuere Studien der Germanistik angeregt, wenn hier auch nicht der diskurshistorische
Zugang verfolgt wird, der insbesondere die Arbeiten von Roland Borgards pragt. Vgl. knapp
Roland Borgards: Das Leben ein Schmerz. Die Geschichte einer Denkfigur in Literatur und
Medizin. In: Maximilian Bergengruen u.a. (Hg.): Die Grenze des Menschen. Anthropologie
und Asthetik um 1800. Wiirzburg 2001, S. 135-158; ausfiihrlich Roland Borgards: Poetik des
Schmerzes. Physiologie und Literatur von Brockes bis Biichner. Paderborn 2007.

13



Zur Poetologie von Schmerz und Schreiben in Tante Tandpine 167

saischen »Zahnschmerzen« ) macht sich Andersen satirisch iiber die Auswiichse einer
solchen Befindlichkeitspoesie lustig. Es ist kaum verwunderlich, dass er dabei auf eine
satirischen Tradition des 18. Jahrhunderts (unter anderem Baggesen und Wessel)
zuriickgreifen konnte, die mit der empfindsamen Poesie abrechnet. Doch hinter dem
Riickgriff auf die Darstellung korperlicher Leiden verbirgt sich meines Erachtens mehr
als nur Satire. Im Gegensatz zur literarischen Tradition versucht der Text nicht, den
Schmerz religios oder dsthetisch zu funktionalisieren, sondern macht ihn als das
unfassbare korperliche Phanomen, das er ist, zu seinem eigentlichen Thema.

Mit Nathaniel Kramer liefe sich eine solche Darstellung von >Schmerz selbst<
zunichst in Einklang mit der reprisentationstheoretischen Thematik des Marchens
bringen: »Pain marks the impossibility of adequate representation, the intrusion of
absence, and the attendant rupture of the whole.«'* Tatsichlich wird die Undar-
stellbarkeit von Schmerz im Mirchen selbst thematisiert. Ausgerechnet die Allegorie
des Schmerzes, Fru Tandpine oder Satania infernalis, macht auf die Vergeblichkeit
des Versuchs aufmerksam, den Schmerz in diversen Zeichensprachen zu bannen:

>Erkjender Du da, at jeg er magtigere end Poesien, Philosophien, Mathematiken og
hele Musiken!< sagde hun. >Mgtigere end alle disse afmalede og i Marmor hugne
Fornemmelser!< (EoH 111, 350)

>Erkennst du jetzt, dass ich michtiger bin als die Poesie, die Philosophie, die
Mathematik und die ganze Musik?< sagte sie. >Michtiger als all diese abgemalten und
in Marmor gehauenen Gefiihle?< (TZ, 336f.)

Die Anspielungen auf die Diskurse von Mathematik und Philosophie scheinen im
Kontext der Schmerzthematik keineswegs zufillig gewihlt zu sein. Physischer
Schmerz lisst sich weder qualitativ iiber eine wie auch immer geartete Form von
Wesen erfassen noch mit rein quantifizierenden Verfahren messen. Schmerz verkor-
pert — und Fru Tandpines Au8erung lie8e sich hier mit modernen Schmerz-Theorien
in Einklang bringen — eine singulire, exzeptionelle Position in der Erlebniswelt des
Menschen. Im Gegensatz zu anderen emotionalen, perzeptiven und somatischen Zu-
stinden ist Schmerz mit keinem Objekt in der duferen Welt verkniipft (dagegen liebt
man ein X; hungert nach einem Y; sieht ein Z; hasst ein A; begehrt ein B, etc.).” Aus
dieser Objektlosigkeit des Schmerzes, aus diesem Fehlen jeglichen referentiellen
Gehalts (wir kénnen Schmerz noch nicht einmal mit einer Réntgenaufnahme sichtbar
machen), resultiert die Schwierigkeit, ihn in einem symbolischen Medium auszu-
driicken und zu kommunizieren. Der Schmerz des Anderen bleibt fiir uns verschlos-
sen, der eigene Schmerz lisst sich nicht addquat ausdriicken. Ja mehr noch, Schmerz
liefert uns der Erfahrung einer radikalen Subjektivitit aus, die sich gegen vorstruk-
turierte kollektive Sinnzusammenhinge zu wenden droht. Die heftige Erfahrung von

!4 Kramer: H.C. Andersen’s >Tante Tandpine< (Anm. 11) S. 22.

Ich stiitze mich im Folgenden vor allen Dingen auf Ausfithrungen Elaine Scarrys. Vgl. Elaine
Scarry: Der Korper im Schmerz. Die Chiffren der Verletzlichkeit und die Erfindung der
Kultur. Frankfurt a.M. 1992.



168 Klaus Miiller-Wille, Ziirich

Schmerz droht Sprache zu zerstoren, Wahrnehmungen zu zerriitten und Bewusstseins-
inhalte zu desintegrieren: »Der korperliche Schmerz ist nicht nur resistent gegen
Sprache, er zerstort sie; er versetzt uns in einen Zustand zuriick, in dem Laute und
Schreie vorherrschen, derer wir uns bedienten, bevor wir sprechen lernten. «'¢

Mit der Erwahnung der vier Kunstgattungen — Poesie, Musik, Malerei und Skulp-
tur — scheint Fru Tandpine dartiber hinaus bewusst auf den prominentesten asthe-
tischen Diskurs iiber den Schmerz zu rekurrieren — Lessings Laokoon. Martin von
Koppenfels zeigt in deutlicher Anlehnung an Elaine Scarry, wie sich Lessing im
Laokoon darum bemiiht, den Schmerz als das >anasthetische Phinomen schlecht-
hin< (das heisst als das Wahrnehmung iiberschreitende und zerriittende Phéno-
men) konsequent aus der Asthetik auszugrenzen. Ich zitiere sein diesbeziigliches Re-
stimee:

[Schmerz] provoziert die Asthetik, weil er eines ihrer grundlegenden Paradigmen von
innen heraus sprengt: den Begriff des Ausdrucks — Verstanden als Objektivierung der
Innensphire eines Subjekts. Als schlechthin evidente Wahrnehmung aus dieser
Innensphire gilt der Schmerz; er bezeichnet allerdings einen Punkt, an dem sich
Subjektivitit nicht im freien Schweifen durch einen ins Unendliche fluchtenden
Innenraum erfihrt, sondern im harten Schlag gegen die Wand der Physiologie."”

Umgekehrt kann von Koppenfels nachweisen, inwiefern Lessing versucht, den phy-
sischen Schmerz als Grenzphinomen des Asthetischen wieder in die Asthetik zu
reintegrieren. Dabei lassen sich zwei Verfahren unterscheiden: 1. Das Laokoon-
Paradigma des >unterdriickten Schreis<, in dem versucht wird, Schmerz mimetisch
so abzubilden, dass nicht Unlust, sondern (so Lessing) >das siifle Gefiihl des Mit-
leids< erregt wird. Das heifit, dass der Schmerz auf eine Art und Weise verkorpert
wird, die das klassizistische Ideal des geschlossenen Kérpers (und das spataufklareri-
sche Ideal des ganzen Menschen) nicht gefihrdet. 2. Das Philoktet-Paradigma, in
dem der Schmerz durch eine einschliefende ausschliefende Geste in einen
distanzierten epischen Kontext integriert und narrativ aufgehoben wird:

Die Sonderrolle Philoktets und des Philoktet wirkt wie ein Emblem fiir die Position des
Schmerzes im Feld der klassischen Asthetik, eine Position, die durch eine einfache aus-
oder einschlieSende Geste nicht bestimmt werden kann. Philoktets periodisch aufbre-
chende Wunde verletzt im Gegensatz zu Laokoons Schmerzmimik das klassizistische
Ideal des geschlossenen Korpers, vor allem aber verunsichert sie die Grenze zwischen
innen und auflen, indem sie ein neues Auflen im Innen 6ffnet. Dies ist die Topik der
Wunde, bei Sophokles metaphorisch verdoppelt durch die Topik des Kraters auf der

16 Ebd.S. 13.

7" Martin von Koppenfels: SCHMERZ. Lessing, Duras und die Grenzen der Empathie. In:
Robert Stockhammer (Hg.): Grenzwerte des Asthetischen. Frankfurt a.M. 2002, S. 118-145,
hier S. 126.



Zur Poetologie von Schmerz und Schreiben in Tante Tandpine 169

vulkanischen Insel. Ubertragen auf das Verhiltnis von Schmerz und Asthetik ergibt sie
am ehesten das Bild eines Ausgeschlossenen im Inneren, eines zystischen Einschlusses.'®

Martin von Koppenfels’ Ausfithrungen helfen erneut, die anti-klassizistische Ten-
denz in Andersens Text zu unterstreichen. Denn dem Bemiihen, den Schmerz als
Grenzwert des Asthetischen symbolisch zu verkérpern oder einschliefend auszu-
schlieffen, steht bei Andersen eine kalte Allegorisierung gegeniiber, welche die
fundamentale Heteronomie des Schmerzes (seinen ex-zentrischen Status als Aufle-
res im Inneren) eher unterstreicht als isthetisch oder narrativ bewiltigt. Schon in
seinem Umgang mit Bildfiguren bestitigt der Text den Riss beziehungsweise die
Wunde, welche der physische Schmerz in die Topik einer klassizitischen Korper-
wahrnehmung zu schlagen vermag. Der Bezug zu Lessings Laokoon lief3e sich an der
Darstellung von offenen Miindern im Mirchen vertiefen. Da ich jedoch bezweifle,
dass eine solche Motivstudie wirklich zu neue Einsichten fiihrt, mdchte ich meine
Perspektive auf die Schmerzthematik im Text leicht verschieben.

Mit Blick auf jiingere kulturtheoretische Studien zur Geschichte des Schmerzes'”
konnte man behaupten, dass Andersen in Tante Tandpine nicht nur der Undarstell-
barkeit des Schmerzes nachgeht, sondern die Konsequenzen zu untersuchen
versucht, die aus dieser Undarstellbarkeit resultieren. Der Text widmet sich meines
Erachtens einer Beobachtung der diskursiven Verarbeitungsstrategien von Schmer-
zen oder mit anderen Worten einer Poetologie des Schmerzes. Ich méchte diese
These zunichst an einem Vergleich zu einem frithen Tagebucheintrag Andersens
illustrieren. Schon auf seiner Deutschlandreise im Jahr 1831 klagt Andersen iuber
heftige Zahnschmerzen:

Jeg havde igien en utaalelig Tandpine. — Auditer Aal og jeg havde et Verelse med en
deilig Udsigt over Alsteren. Mine Ta@nder smerte mig uhyre; Nearverne ere i Grunden
fine Tangenter, som det umarkelige Lufttryk spiller paa, og derfor spiller det i Teender-
ne, snart piano, snart crescendo, alle Smertens Melodier af Forandringen i Veirskjif-
tiget.*?

Ich hatte wieder unertrigliche Zahnschmerzen — Der Richter Aal und ich hatten ein
Zimmer mit einer schonen Aussicht iiber die Alster. Meine Zihne schmerzten
ungeheuerlich; die Nerven sind im Grunde genommen feine Tangenten, auf denen der
Luftdruck spielt, und deshalb spielt es in den Zihnen, bald piano, bald crescendo, alle
Melodien des Schmerzes ausgelost durch die Verinderung im Wetterwechsel.

Das Tagebuchschreiben iibernimmt offensichtlich eine vielbeschriebene therapeu-
tische Funktion: Der objektlose innere Schmerzzustand wird externalisiert und tiber
die metaphorische Beschreibung, die Analogie zu einem Musikinstrument objekti-

'* Ebd.S.128.

' Vgl. David B. Morris: Geschichte des Schmerzes. Frankfurt a.M. 1996 und vor allem den
instruktiven Aufsatz von Jakob Tanner: Korpererfahrung, Schmerz und die Konstruktion des
Kulturellen. In: Historische Anthropologie 2 (1994), S. 489-502.

" Hans Christian Andersen: Dagbeger 1825-1875. Hg. von Kare Olsen und H. Topsee-Jensen.
Bd. 1. 1825-1834. Hg. von Helga Vang Lauridsen. Kopenhagen 1971, S. 60.



170 Klaus Miiller-Wille, Ziirich

viert und dadurch in Ansitzen regulierbar gemacht. Andersens frithe Beschreibung
einer Nervenorgel findet direkten Eingang in das spite Mirchen. Hier ist es aller-
dings nicht mehr der Wind, sondern natirlich Fru Tandpine, die auf der
Nervenorgel spielt:

>Naa, saa Du er Digter!< sagde hun, >ja jeg skal digte Dig op i alle Pinens Versemaal!
jeg skal give Dig Jern og Staal i Kroppen, faae Traad i alle dine Nervetraade!<

Det var som gik der en gloende Syl ind i Kindbenet; jeg vred og vendte mig,

>Et utmarket Tandvaerk!< sagde hun, >et Orgel at spille paa. Mundharpe-Concert,
storartet, med Pauker og Trompeter, Floite piccolo, Basun i Viisdomstanden. Stor Poet,
stor Musik.< (EoH III, 350)

>So, na, du bist Dichter!< sagte sie. >Ja, ich werde dich durch alle Versmafle des
Schmerzes dichten! Ich werde deinem Korper Eisen und Stahl, all deinen Nervenfiden
Draht einziehen!<

Das war, als bohrte sich eine glithende Ahle in meinen Backenknochen; ich wand und
kriitmmte mich.

>Ein vorziigliches Zahnweh!< sagte sie, >eine Orgel zum Spielen! Maultrommel-Kon-
zert, grofBartig, mit Pauken und Trompeten, Pikkolofl6te, Posaune im Weisheitszahn.
Grof3er Poet, grofie Musik!< (TZ, 336)

Auch wenn sich die beiden Zitate dhneln, iibernehmen sie im jeweiligen Kontext
eine vollig andere Funktion. Im Rahmen eines Mirchens, das dem Werdegang eines
jungen Dichters gewidmet ist, achtet man automatisch eher auf die Machart der
Metaphern als auf den zum Ausdruck gebrachten Inhalt. In der Tat meint Tante
Mille das dichterische Talent des Studenten vor allen Dingen an dessen Bildge-
brauch festmachen zu konnen, etwa wenn dieser die Strassen einer Stadt mit einer
groflen Bibliothek vergleicht, in der die Hiuser die Regale sind und jede Etage ein
Regalbrett mit Biichern. Der Leser wird hier vo vornherein darauf getrimmt, auf den
Bildgebrauch des Ich-Erzdhlers zu achten und somit auch die poetische Insze-
nierung des eigenen Zahnschmerzes zu wiirdigen.

Im Hinblick auf diese implizite Leserlenkung demonstriert das Miarchen weniger
die musikalischen Fihigkeiten der Fru Tandpine als die poetische Virtuositit des
Studenten, die er im weiteren Verlauf der Szene durch einen artistischen Wechsel im
verwendeten Bildprogramm demonstriert. Nachdem er von der allegorischen oder
personifizierenden Abbildung des Schmerzes zu einer metaphorischen Umschrei-
bung >pfeifender< oder >trommelnder< Schmerzen iibergewechselt ist, greift er in
der folgenden Passage wieder auf die rhetorische Figur der Personifikation zuriick.
Dabei wird der personifizierte Schmerz in diesem Fall in Form einer Metonymie —
hier die agierende eiskalte Hand der Satania infernalis — reprasentiert, wobei die
einzelnen Bestandteile der Metonymie — also die einzenen Finger — nicht nur als
Metonymien der Metonymie fungieren, sonder ihrerseits indexikalisch auf den
Schmerz verweisen. Schmerz wird hier niamlich iiber die unterschiedlichen Werk-
zeuge reprasentiert, die Schmerzen hervorrufen kénnen:



Zur Poetologie von Schmerz und Schreiben in Tante Tandpine 171

Jo hun spillede op og forferdelig saae hun ud, selv om man ikke saae mere af hende
end Haanden, den skyggegraa, iiskolde Haand med de lange syletynde Fingre; hver af
dem var et Piinsels-Redskab: Tommeltot og Slikkepot havde Knivtang og Skrue,
Langemand endte i en spids Syl, Guldbrand var Vridbor og Lillefinger Sproite med
Myggegift. (EoH 111, 350)

Ja sie spielte auf, und ihr Anblick war griflich, obwohl von ihr nichts als die Hand zu
sehen war, die schattengraue, eiskalte Hand, mit den langen, ahlendiinnen Fingern.
Jeder davon war ein Folterwerkzeug: Daumen und Zeigefinger hielten Kneifzange
und Schraube, der Mittelfinger endete in einer spitzen Ahle, der Ringfinger diente
als Handbohrer und der kleine Finger als Spritze mit Miickengift. (TZ, 336)

Auch wenn die Abbildung des Schmerzes iiber dessen Agenten oder Verursacher in
die Alltagssprache Eingang gefunden hat und wohl zu den iiblichsten Formen
gehort, mit denen wir Schmerz zu beschreiben versuchen (himmernde Schmerzen,
schneidende Schmerzen, ein Kneifen im Bauch etc.), vermag allein die Vorstellung,
dass Andersen hier reale Instrumente damaliger Zahnarztpraxen beschreibt, zu einer
affektiven Schmerziibertragung fithren. Auch der Text deutet meines Erachtens an,
dass der Student Opfer seiner eigenen Imagination — Opfer seiner eigenen gesteiger-
ten Rhetorik — wird. Der poetische, schopferische Prozess der Schmerzerzeugung
wird nidmlich im Verlauf der Marchenhandlung explizit abgebildet. So wird die
Allegorie des Schmerzes, die als Agentin der Orgel wie der Folterwerkzeuge fungiert,
selbst als Produkt eines kiinstlerischen Prozesses in den Text eingefiihrt:

Paa Gulvet sad en Skikkelse, tynd og lang, som naar et Barn tegner med Geriffel paa
Tavlen Noget, der skal ligne et Menneske; en eneste tynd Streg er Legemet; en Streg
og een til ere Armene; Benene ere ogsaa hver kun en Streg, Hovedet en Mangekant.
(EoH 111, 349)

Auf dem Fuflboden saf3 eine Gestalt, lang und diinn, als ob ein Kind mit dem Griffel
etwas auf die Schiefertafel gezeichnet hitte, was einem Menschen gleichen sollte: Ein
einziger diinner Strich ist der Korper, ein Strich und noch ein Strich sind die Arme,
auch die Beine sind je nur ein Strich, der Kopfist ein Vieleck. (TZ, 334f.)

Die Offenlegung der Allegorie als zweidimensionales Schriftprodukt untermauert
nochmals die These, dass es Andersen hier darum geht, die Undarstellbarkeit des
>Schmerzes< darzustellen.”! Die virtuosen Sprachbilder, mit denen er das Undarstell-
bare darstellt, werden ebenso virtuos als reine zweidimensionale Kunstprodukte
dekonsturiert und somit ad absurdum gefithrt. Ohne die Implikationen dieser
Interpretation in Frage stellen zu wollen, scheint sie mir doch zu kurz zu greifen. Denn
der Text demonstriert nicht nur, dass der Schmerz undarstellbar ist, er demonstriert
auch, inwiefern sich Schmerz mit Hilfe von Griffel und Schiefertafel — das heisst iiber

21 Dies ist meines Erachtens die Pointe von Kramers Lektiire. Vgl. Kramer: H.C. Andersen’s

>Tante Tandpine< (Anm. 11).



172 Klaus Miiller-Wille, Ziirich

Sprache und Schrift — fortlaufend neu produzieren lasst. Der Text zeigt mit anderen
Worten, dass nicht nur Waffen und Werkzeuge einer gegebenen technisch-appara-
tiven Umwelt verwendet werden konnen, um Schmerzen zu projizieren und zu
objektivieren, sondern dass auch die Werkzeuge, die an der Herstellung symbolischer
Ordnungen beteiligt sind, in die Schmerzproduktion eingehen. Gerade im Zusam-
menhang mit der Rahmenerzihlung, die den Text ganz deutlich als handwerkliches
Produkt eines Schonschreibprozesses ausstellt, erscheinen mir diese Beobachtungen
wichtig zu sein. Schlieffllich geht auch Fru Tandpine in ihrer Drohung an den Stu-
denten explizit auf den Gebrauch von Schreibmaterialien ein:

Ja, vil Du opgive at vare Digter, aldrig sette Vers paa Papir, Tavle eller noget Slags
Skrivemateriale, saa skal jeg slippe Dig, men jeg kommer igjen, digter Du! (EoH 111, 350)

Ja, gibst du es auf, Dichter zu sein, bringst du nie wieder Verse auf Papier, Tafel oder
irgendeine Art Schreibmaterial, dann will ich dich loslassen, aber ich komme wieder,
wenn du dichtest. (TZ, 337)

Meine besondere Aufmerksamkeit fir das Wechselverhiltnis zwischen Werkzeug
und Schmerz schuldet sich wieder der methodischen Vorlage von Elaine Scarry. Ihre
Studie iiber den Korper im Schmerz nimmt in einer Untersuchung von Folter-
praktiken ihren Ausgang, die sie als Sprache, Wahrnehmung und Bewusstsein ver-
nichtende — kurz als >Welt auflésende< — Praktiken interpretiert. Im zweiten (eher
spekulativen) Teil ihrer Arbeit versucht sie ausgehend von diesen Beobachtungen
nichts anderes als die Erfindung der Kultur nachzuzeichnen, die sie umgekehrt als
Erzeugung von Welt aus dem korperlichen Gefiihl des Schmerzes definiert.

Die entsprechenden Uberlegungen nehmen ihren Ausgang in dem chiastischen
Verhiltnis von Vorstellung und Schmerz:

Physischer Schmerz ist ein intentionaler Zustand ohne intentionales Objekt;
Vorstellung dagegen ist ein intentionales Objekt ohne erfahrbaren intentionalen Zu-
stand. Vielleicht ist deshalb die Annahme nicht verquer, dass der Schmerz den inten-
tionalen Zustand des Vorstellungsvermogens und die Vorstellung das intentionale
Objekt des Schmerzes bilde. Gewiss ist es nicht korrekt, einen objektlosen Zustand als
>intentionalen Zustand ohne Objekt< zu bezeichnen, denn nur insofern er ein Objekt
hat, existiert er als intentionaler Zustand. Isoliert betrachtet, >intendiert< Schmerz
tiberhaupt nichts; er ist etwas Passives; er wird erlitten und nicht gewollt oder gelenkt.
Priziser ist es wohl zu sagen, der Schmerz wird zu einem intentionalen Zustand, sobald
er in Beziehung zur objektivierenden Kraft der Vorstellung gebracht wird. Erst durch
diese Beziehung verwandelt sich der Schmerz aus einem passiven und hilflosen
Geschehen in eines, das sich selbst verindert, und im besten Fall, selbst eliminiert.??

Im Gegensatz zu einfachen intentionalen Akten wie >eine Stimme héren< oder >ei-
ne Fensterscheibe berithren< bezeichnet das Wechselverhaltnis zwischen Schmerz

2 Scarry: Der Kérper im Schmerz (Anm. 15) S. 246.



Zur Poetologie von Schmerz und Schreiben in Tante Tandpine 173

und Vorstellung kein Akt-Objekt-Paar, sondern den Rahmen innerhalb dessen sol-
che intentionale Akte iiberhaupt vollzogen werden konnen:

Es kann namlich sein, dass >Schmerz< und >Vorstellung< die beiden Grenzfille von
Intentionalitit als Zustand einerseits und Intentionalitit als Selbstobjektivierung
andererseits sind und dass zwischen diesen beiden Grenzfillen alle sonstigen und
vertrauten Akt-Objekt-Paare angesiedelt sind. Das heifit Schmerz und Vorstellung
bilden gleichsam den Rahmen, in den sich alles perzeptive, somatische und emotionale
Geschehen einfiigt. Zwischen diesen beiden Grenzfillen liefe sich dann das gesamte
Terrain der menschlichen Psyche aufzeichnen.”

Die Erfindung der Kultur, die Scarry ausgehend von dieser Rahmenkonstellation
nachzuzeichnen versucht, nimmt ihren Ausgang im Begriff der Arbeit:

Weit mehr als irgendein anderer intentionaler Zustand nahert sich die Arbeit den
beiden Polen des Schmerzes und der Vorstellung an, denn sie besteht sowohl aus
einem extrem korperlichen, physischen Akt [...] als auch aus einem Objekt, das zuvor
nicht in der Welt war, [...] Arbeit und ihr >Werk< (oder Arbeit und ihr Objekt, ihr
Artefakt) — das sind die Namen, die Schmerz und Vorstellung tragen, wenn sie nicht
linger eine in sich geschlossene Schleife innerhalb des Korpers bleiben, sondern aus
dem Korper heraustreten und zu einer in die Auflenwelt projizierten Schleife werden.
Durch diese Bewegung aus dem Korper heraus und in die Welt hinein beginnt die
extreme Privatheit des Geschehens (sowohl der Schmerz als auch die Vorstellung sind
fiir jeden auBerhalb des eigenen Kérpers unsichtbar) fiir andere zuginglich zu werden,
wird Empfindung sozial und gewinnt damit ihre spezifische Gestalt.**

Kulturelle Interaktion bedeutet Uberschreiten des Korpers beziehungsweise Exter-
nalisierung des Korperinneren: Vermittels materieller Artefakte — und darunter
versteht Scarry explizit auch textuelle Produkte — schaffen sich Menschen soziale
Institutionen und damit Gesellschaft. Als Schliisselbegriffe fiir diesen Vorgang der
Ausstellung eines Korperinneren wiahlt Scarry die Bezeichnungen »Projektion«
und »Objektivierung«. Objektivierung macht nicht nur das »ginzlich abwesende«
(die fehlenden Objekte im Empfindungszustand reiner Objektlosigkeit) anwesend,
und (im besten Fall) die Anwesenheit des Schmerzes abwesend, sondern sie nimmt
der Auflenwelt durch die Ubertragung des Schmerzes ihre Immunitit, Bewusst-
losigkeit und Gleichgiiltigkeit.25 Der Begriff wird zunichst tiber Freuds Ausfiih-
rungen zu »projizierten Materialisierungen« in Das Unbehagen und die Kultur erlau-
tert.”® Schon Freud macht darauf aufmerksam, dass zahlreiche Korperteile uiber
Aquivalente in der Auflenwelt produzierter Dinge verfiigen: Brillen, Mikroskope,
Fernrohre und Kameras liefen sich in diesem Sinne als projizierte Materiali-
sierungen der Linse des Auges verstehen. Entsprechendes weist Freud bekanntlich
an allerhand phallischen Objekten nach. Scarry erweitert die Begriffe der Objekti-

2 Ebd.

> Ebd. S. 255.
»  Ebd.S.415.
* Ebd.S.411.



174 Klaus Miiller-Wille, Zirich

vierung und Projektion gezielt um die Externalisierung eines Innenlebens, das heisst
einer Externalisierung der Fahigkeiten und Bediirfnisse des Korpers:

Zur Vertauschung von Innen- und Auf3enseite ist es nicht erforderlich, daf} der Korper
buchstiblich umgestiilpt wird; notwendig ist lediglich, daf} etwas Inneres und Privates
nach auflen treten und von anderen geteilt werden, und daf8 dieses nun Auflere und
von anderen Geteilte wieder in die Intimitit des individuellen Bewusstseins aufge-
nommen werden kann.?’

Da das Wechselspiel von Externalisierung eines Korperinneren und nachfolgender
Re-Internalisierung asymmetrisch verlauft — die Riickwirkung iibertrifft die Projek-
tion — entfaltet es eine Dynamik, die (so Scarry) den Kern des selbstreferentiellen
Schopfungsprozesses der Gesellschaft bildet. In ihrer Aufmerksamkeit fiir die Riick-
kopplungseffekte von »Machen und Gemachtwerden«, »Prigen und Geprigt-
werden<, » Strukturieren und Strukturiertwerden« ist Scarry — wie dies Jacob Tan-
ner in einer konzisen Zusammenfassung ihrer Theorie auf den Punkt gebracht hat —
einem fundamentalen »Aufler-Sich-Sein« beziehungsweise der >exzentrischen
Positionalitit«*® des Prothesengottes Mensch auf der Spur.

Als Ort dieser Riickkopplungseffekte bestimmt Scarry das Artefakt, das sie als
»Hebel« oder noch besser als »Drehpunkt« eines komplexen Gesamtgeschehens
bezeichnet. Artefakt in diesem Sinne bezeichnet nicht nur ein durch einen Schop-
fungsakt erzeugtes Objekt, sondern — und dies ist der zentrale Punkt ihrer Argu-
mentation — auch die Umgestaltung des Menschen durch dieses Objekt.

Im Schmerz als Nullpunkt der korperlichen Existenz, im Schmerz als eines fun-
damentalen >Auflen im Innen< ist die Empfindung einer fundamentalen Nicht-
Identitit des Subjektes angelegt, die fortdauernd neue kulturelle Schopfungs- und
Gestaltungskrifte freizusetzen vermag. Genau diese Heteronomie, die der Schmerz
verkorpert, lebt als quasi korperliche Eigendynamik auch in den iiber Projektion und
Objektivierung erzeugten Werkzeugen und Artefakten fort, die uns umgeben und
uns beeinflussen. Scarrys Analyse der spezifischen Dynamik des Artefakts steuert auf
diese Weise der Vorstellung eines Eigenlebens der uns umgebenden Objektwelt zu,
wobei sie so etwas wie einen korpertheoretisch fundierten Begriff von Animismus
und Fetischismus zu entwickeln versucht.

Selbstverstindlich liesse sich dieses fundamentale anthropologische Konzept,
das Scarry aus dem Begriff des Schmerzes zu entwickeln versucht, kritisch beleuch-
ten. Die Genealogie ihrer eigenen Argumentation fithrt meines Erachtens iiber die
Phinomenologie (Husserl, Sartre und andere) zu Schmerzkonzepten des 19. Jahr-
hunderts zurtick, in denen der Schmerz noch synonym mit Leben verwendet wird.
Unabhingig jedoch davon, wie man sich zu dem allgemeinen theoretischen An-
spruch von Scarrys Monografie stellen mag, halte ich das Buch fiir eine gute
Interpretationshilfe von Andersens Tante Tandpine. Dies gilt nicht nur, weil Ander-
sen in dem Marchen dem chiastischen Verhiltnis von Phantasie und Schmerz nach-

7 Ebd. S.4185.
8 Vgl. Tanner: Kérpererfahrung (Anm. 19) S. 501.



Zur Poetologie von Schmerz und Schreiben in Tante Tandpine 175

geht, das im Zentrum von Scarrys Argumentation steht, sondern auch, weil er diese
Reflexion mit Beobachtungen iiber die Welt der Artefakte (hier im Sinne Scarrys)
verbindet. Der Text — und dies ist die Hauptthese meines Aufsatzes — geht dem
korperlichen Phinomen Schmerz nicht nur in einer kritischen Reflexion sprach-
licher Reprisentationsformen, das heiflt einer kritischen Reflexion symbolischer
Objektivationen nach, sondern ist dariiber hinaus den Riickkopplungseffekten
zwischen Korpern und Dingen gewidmet. Nicht nur Sprache konstituiert unsere
Korperlichkeit, sondern auch die Welt der materiellen oder korperlichen Artefakte.

So liefert der Text selbst ein wunderbares Beispiel fir die Dynamik von Pro-
jektion und Riickwirkung, die Scarry mit dem Begriff des Artefakts zu fassen ver-
sucht. Im dritten Kapitel des Manuskriptes, auf das ich in meiner Zusammenfassung
des Textes nicht eingegangen bin, liefert der Ich-Erzahler eine Beschreibung seiner
neuen Wohnumgebung:

Jeg var flyttet ind i en ny Huusleilighed og havde boet der en Maaned. Herom talte jeg
med Tante.

>Jeg boer hos en stille Familie; den teenker ikke paa mig, selv om jeg ringer tre Gange.
Forresten er det et sandt Spectakel-Huus med Lyd og Larm af Veir og Vind og Men-
neske. Jeg boer lige over Porten; hver Vogn, som kjorer ud eller ind, faaer Skilderierne
paa Veggen til at bevege sig. Porten smalder og rusker i Huset, som var det en Jord-
rystelse. Ligger jeg i Sengen, gaae Stodene gjennem alle mine Lemmer; men det skal
vare nervestyrkende. Bleser det, og blese gjor det alltid her til Lands, saa dingle de
lange Vindues-Kramper udenfor frem og tilbage og slaae mod Muren. Naboens
Portklokke til Gaarden ringer ved hvert Vindstet. |...]

Dobbelte Vinduer er der ikke, men der er en knzkket Rude, den har Vertinde klistret
Papir over, Vinden bleser alligevel ind gjennem Sprakken og frembringer en Lyd som
af en summende Bremse.< (EoH III, 347)

Ich war in eine neue Wohnung umgezogen und hatte einen Monat dort verbracht.
Dariiber unterhielt ich mich mit meiner Tante.

>Ich wohne bei einer stillen Familie; sie denkt nicht an mich, und wenn ich dreimal
ldute. Ansonsten ist es ein wahres Spektakel-Haus mit Gerduschen und Lirm von
Wetter und Wind und Menschen. Ich wohne direkt iiber dem Tor; jeder Wagen, der
aus- oder einfahrt, versetzt die Bilder an der Wand in Bewegung. Wenn das Tor
zuschligt, wird das Haus wie von einem Erdbeben erschiittert. Liege ich im Bett, dann
gehen mir die Stole durch alle Glieder; aber das soll die Nerven stirken. Wenn der
Wind weht, und das tut er hierzulande immer, dann baumeln drauflen die langen
Fensterkrampen und schlagen gegen die Mauer. Die Glocke am Tor des Nachbarhofs
lautet bei jedem Windstog. [...]

Doppelfenster gibt es nicht, dafiir eine zersprungene Scheibe; die Wirtin hat zwar
Papier dariiber geklebt, aber der Wind weht trotzdem hindurch und erzeugt ein
Geriusch wie eine sirrende Bremse.< (TZ, 328f.)

Hiuser sind ein gutes Beispiel fiir das Phinomen korperlicher Objektivation. Die
Vorstellung eines Auflen- und Innenraums des Korpers wird materialisiert und wirkt
umgekehrt auf das Korperverstindnis zuriick. Das hier beschriebene Haus allerdings



176 Klaus Miiller-Wille, Ziirich

ist so unheimlich, weil es genau diese projizierte Topologie von Auflen und Innen in
Frage stellt. Es verfugt iiber eine Eigendynamik, die direkt auf die Kérperlichkeit des
Protagonisten zuriickwirkt — wobei das Bild der pfeifenden Fenster schon die
Schmerz-Metaphern des folgenden Kapitels vorwegnimmt.

Das Beispiel allein wird kaum reichen, um meine These ausreichend zu stiitzen.
Noch deutlicher wird sie, wenn man das Marchen — wie von Andersen selbst ange-
deutet — im Kontext der Gesammelten Marchen verortet.

3. Konklusion — Andersen und die Artefakte

Tante Tandpine 1af3t sich in vielfacher Hinsicht als Umschrift eines schon 1853
publizierten Mirchens — Nissen hos Spekhokeren (Der Nisse beim Speckhicker) —
lesen. Hier finden wir nicht nur den Ort des Kramerladens, sondern auch das Motiv
des in der Tonne gefundenen Manuskriptes sowie den verarmten Studenten mit
poetischer Ader wieder. Dieses Marchen hat allerdings nicht aufgrund seiner inter-
textuellen Relation zu Tante Tandpine Beachtung gefunden, sondern aufgrund eines
Motivs, das direkt mit Andersens Konzeption der so genannten Dingmirchen
verkniipft ist. Der Nisse verfiigt nimlich iiber ein Mundleder (ein figurativer dani-
scher Ausdruck fiir Maulwerk), das er iiber die Dinge des Kramerladens streichen
kann, um sie zum Reden zu bringen. Als besonders gesprichiger Zeitgenosse
entpuppt sich ein Bottich oder Eimer (din. »Bette«). Bekanntermaflen greift An-
dersen selbst hiufig auf dieses Mundleder zuriick, hinter dem sich nichts anders als
die rhetorische Figur der Prosopopoia verbirgt. Schon in den vielen Dingmarchen,
in denen er Stopfnadeln, Flaschenhilsen, Geld oder Teekannnen eine Stimme ver-
leiht, geht er einem verwirrenden Eigenleben der Artefakte nach. Im Kontext meiner
Argumentation erscheint mir insbesondere der Bezug zu dem 1860 erschienenen
Mirchen Pen og Blekhuus (Feder und Tintenfass) sowie zu dem 1850 publizierten
Horren (Flachs) wichtig zu sein, die direkt auf die Eigendynamik der in den Schreib-
akt involvierten Materialien verweisen.”

Die Besonderheit von Tante Tandpine besteht nun darin, dass die in diesen
Mirchen angedeuteten Reflexionen iiber die Heteronomie der in den Schreibakt
involvierten Instrumente direkt auf die Konzeption von Korperlichkeit zuriickproji-
ziert wird.

Meine Argumentation nahm ihren Ausgang in der literaturhistorischen Frage nach
dem Verhaltnis zwischen den frithen und spiten Arabesken Andersens. Diese Frage
liesse sich moglicherweise wie folgt beantworten: Es spricht viel dafiir, dass die
spezifische Form der Ex-Zentrik, die der Text untersucht, also das doppelt ex-zen-
trische Verhiltnis zwischen Korpern und Artefakten, direkt auf Andersens Auseinan-
dersetzung mit Phinomenen der technischen Moderne zuriikgeht. In Tante Tand-
pine beginnt Andersen zumindest sehr gezielt iber die Riickwirkung von techni-

» Vgl meinen Beitrag zu Andersen und den Dingen in diesem Band.



Zur Poetologie von Schmerz und Schreiben in Tante Tandpine 177

schen Artefakten auf unser Korper- und Subjektverstandnis zu spekulieren. Mit die-
ser Reflexion iiber die Dinghaftigkeit des Korpers, die ihren Ausgang in der
Reflexion iiber die Dinghaftigkeit des Schmerzes nimmt, ldsst er das Menschenbild
von Romantik und Idealismus weit hinter sich.



178 Klaus Miiller-Wille, Ziirich

Literatur

Primarliteratur

H.C. Andersens Dagboger 1825-1875. Hg. von Kare Olsen und H. Topsee-Jensen. Bd. 1.
1825-1834. Hg. von Helga Vang Lauridsen. Kopenhagen 1971.

H.C. Andersens samlede varker Hg. v. Klaus P. Mortensen. Hans Christian Andersen: Eventyr
og Historier I11. Hg. von Laurids Kristian Fahl u.a. Kopenhagen 2003. (= EoH III)

Hans Christian Andersen: Fodreise fra Holmens Canal til @stpynten af Amager i Aarene
1828 og 1829. In: H.C. Andersens samlede varker. Hg. von Klaus P. Mortensen. Bd. 9.
Blandinger. Hg. von Laurids Kristian Fahl u.a. Kopenhagen, S. 165- 260.

Hans Christian Andersen: Peer im Gliick. Fuf3reise. Tante Zahnweh. Ubersetzt von Renate
Bleibtreu und Gisela Perlet. Ziirich 2005. (= TZ)

Sekundarliteratur

Barlby, Finn: Satania infernalis — eller forforelsens arabesk — om >Sneedronningenc,
>Isjomfruen< og >Tante Tandpine<. In: Johan de Mylius u.a. (Hg.): Andersen og verden.
Indleg fra den Forste Internationale H.C. Andersen-Konference 25.-31. August 1991.
Odense 1993, S. 276-288.

Borgards, Roland: Das Leben ein Schmerz. Die Geschichte einer Denkfigur in Literatur und
Medizin. In: Maximilian Bergengruen u.a. (Hg.): Die Grenze des Menschen.
Anthropologie und Asthetik um 1800. Wiirzburg 2001, S. 135-158.

Borgards, Roland: Poetik des Schmerzes. Physiologie und Literatur von Brockes bis
Biichner. Paderborn 2007.

Boggild, Jacob: Det er ikke ramme alvor med den ramme. H.C. Andersens Tante Tandpine.
In: Carsten Madsen, Rolf Reitan (Hg.): Ekbatana. Festskrift till Peer E. Sorensen. Arhus
2000, S. 179-202.

Detering, Heinrich: The Phoenix Principle. Some Remarks on H.C. Andersen’s Poetological
Writings. In: Johan de Mylius u.a. (Hg.): Hans Christian Andersen. A Poet in Time.
Papers from the second international Hans Christian Andersen Conference. 29 July to
2 August 1996. Odense 1999, S. 51-66.

Johansen, Ib: H.C. Andersen og det fantastiske - fra >Fodreise«< till >Tante Tandpine<. In:
Johan de Mylius u.a. (Hg.): Andersen og verden, S. 453-463.

Kofoed, Niels: The Arabesque and the Grotesque — Hans Christian Andersen Decomposing
the World of Poetry. In: Johan de Mylius u.a. (Hg.): Hans Christian Andersen. A Poet in
Time, S. 461-470.

Koppenfels, Martin von: SCHMERZ. Lessing, Duras und die Grenzen der Empathie. In:
Robert Stockhammer (Hg.): Grenzwerte des Asthetischen. Frankfurt a.M. 2002,
S.118-14S.

Kramer, Nathaniel: H.C. Andersen’s >Tante Tandpine< and the Crisis of Representation. In:
Steven P. Sondrup (Hg.): H.C. Andersen. Old problems and new readings. Papers from
the Third International Hans Christian Andersen Conference. Odense 2004, S. 7-32.

Morris, David B.: Geschichte des Schmerzes. Frankfurt a.M. 1996.

Scarry, Elaine: Der Korper im Schmerz. Die Chiffren der Verletzlichkeit und die Erfindung
der Kultur. Frankfurt a.M. 1992.

Tanner, Jakob: Korpererfahrung, Schmerz und die Konstruktion des Kulturellen. In:
Historische Anthropologie 2 (1994), S. 489-502.



	"Allt gaaer i Bøtten" : zur Poetologie von Schmerz und Schreiben in Tante Tandpine

