Zeitschrift: Beitrage zur nordischen Philologie
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Skandinavische Studien
Band: 46 (2009)

Artikel: Hans Christian Andersen und die Dinge
Autor: Muller-Wille, Klaus
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858127

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858127
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hans Christian Andersen und die Dinge

KLAUS MULLER-WILLE, ZURICH

Da det blev ud paa Aftenen, kom alle de andre Tinsoldater i deres Aske og Folkene i
Huset gik til Sengs. Nu begyndte Legetoiet at lege, baade at komme Fremmede, fore
Krig og holde Bal; Tinsoldaterne raslede i Zsken, for de vilde veere med, men de kunde
ikke faae Laaget af. Noddeknazkkeren slog Kaalbetter, og Griffelen gjorde Commers
paa Tavlen; det var et Spektakel saa Kanarifuglen vaagnede, og begyndte at snakke
med, og det paa Vers. (EoH 1, 189) :

Als es Abend wurde, kamen alle andern Zinnsoldaten in ihre Schachtel und die Leute
im Haus gingen ins Bett. Nun fing das Spielzeug zu spielen an, sowohl >Auf Besuch
kommenc«< als auch >Krieg filhren< und >Ball geben<. Die Zinnsoldaten rasselten in der
Schachtel, denn sie wollten dabei sein, aber sie konnten den Deckel nicht
hochstemmen. Der Nussknacker schlug Purzelbdume und der Griffel trieb auf der
Tafel Unsinn; es war ein solcher Spektakel, dass der Kanarienvogel erwachte und
anfing mitzusprechen, und zwar in Versen.”

Den standhaftige Tinsoldat (1838; Der standhafte Zinnsoldat) gehért zu einer ganzen
Reihe von Mirchen, in denen Andersen neben Zinnsoldaten, Nussknackern und
Griffeln auch Stopfnadeln, Teekannen, Kragen oder Flaschenhilse zum Sprechen
bringt, um uns mit ihren erstaunlichen Abenteuern, Gebrechen und Eitelkeiten zu
konfrontieren.” Diese von der Forschung als Dingmirchen (dén. >tingseventyr<)*
klassifizierten Texte sind schon frith zum Anlass genommen worden, um den
danischen Dichter zu einem Biedermeierautoren mit kindlichem Gemiit zu stili-
sieren, der wie die Kinder eben jene Dinge beseele, die sich in den Biirger- und Kin-
derstuben des zeitgendssischen Kopenhagens tummelten. Der bekannte dinische
Kritiker der Jahrhundertwende Georg Brandes gehort zu den ersten Literatur-

Hinweise unter der Sigle EoH verweisen auf Band und Seitenzahl der neuesten Ausgabe der
Eventyr von Klaus P. Mortensen.

Ubersetzungen aus dem Dinischen stammen von mir, KMW.

Dieser Aufsatz ist die schriftliche Fassung meiner Antrittsvorlesung vom 16. Miarz 2009 an
der Universitat Zirich.

Natiirlich finden sich schon vor Andersen beseelte und sprechende Dinge im Mirchen. Die
Besonderheit von Andersens Dingmirchen besteht allerdings darin, dass die Dinge
Hauptfiguren und alleinige Aktanten der Handlung sind. Auch hier konnte Andersen auf
Vorbilder aus Fabeln und Kunstmirchen des spiten 18. Jahrhunderts sowie des frithen 19.
Jahrhunderts zuriickgreifen. Die Gattungsbezeichnung >tingseventyr< hat sich in der
Andersen-Forschung sowie im déanischen Schulunterricht fest etabliert. Sie geht wohl auf
frithe Versuche zuriick, die Marchen Andersens nach Einzelgattungen zu klassifizieren. Schon
in seinem Klassiker zu Andersens Mirchendichtung differenziert Paul Rubow eine
Untergattung von Mirchen, die alleine von Gegenstinden handeln, wobei er auf Barthélemy
Imbert und E.T.A. Hoffmann als wichtigste Vorbilder fiir die Ausgestaltung dieses Genres
verweist. Vgl. Paul V. Rubow: H.C. Andersens Eventyr [ 1927]. Kopenhagen 1967, S. 141f..



Hans Christian Andersen und die Dinge 133

wissenschaftlern, welche diese These entwickelt haben, fiir die sich noch heute
zahlreiche Belege aus dem populidren Schrifttum tiber Andersen finden:

Nerven i denne Konst er Barnets Indbildningskraft, der besjaler og personliggjor Alt;
derved levendegjor den et Stykke Bohave saavelsom en Plante, en Blomst saavelsom en
Fugl eller Kat, og Dyret ligesaa fuldt som Dukken, som Portraitet, som Skyerne, Solstraa-
lerne, Vindene og Aarets Tider. Selv en Springgaas bliver da for Barnet et levende Hele,
et tenkende, villende Vesen. Forebilledet for en saadan Poesi er Barnets Drom [...].°

Der Nerv dieser Kunst ist die Einbildungskraft des Kindes, die alles beseelt und
individualisiert, mit dieser Gabe macht es ein Stiick Hausgerit genauso lebendig wie
eine Pflanze, eine Bliite genauso wie einen Vogel oder eine Katze, und das Tier
genauso wie die Puppe, wie das Portrait, wie die Wolken, Sonnenstrahlen, Winde und
die Jahreszeiten. Selbst der Springbock [Spielzeug] wird fiir das Kind zu einem
lebendigen Ganzen, zu einem denkenden, wollenden Wesen. Das Vorbild fiir eine
solche Poesie ist der Traum des Kindes [...].

Immerhin ist Brandes der erste, der die spezifische Rhetorik und Komposition der
Andersenschen Mirchen als Ausdruck einer dsthetischen Kalkulation zu wiirdigen
versteht. Andersen wird in diesem Sinne durchaus als ernstzunehmender Kiinstler
vorgestellt, der eine ganze Asthetik aus der kindlichen Einbildungskraft ableite.
Dennoch stellt sich die Frage, ob die kindliche Phantasie, die Brandes Andersen
unterstellt, nicht genau seinen eigenen Blick auf dessen Mirchen prigt. Immerhin
tragt er mit seinem Rekurs auf die Urszene der Subjektivitit, die sich projizierend in
den Dingen des alltiglich Lebens wiedererkennt, seinerseits dazu bei, die Texte
Andersens auf eine Weise zu beseelen, dass sie als »lebendiges Ganzes« erscheinen
und als Ausdruck der »Einbildungskraft des Kindes« in Anspruch genommen
werden konnen. Schon das erste Zitat mag illustrieren, wie unangemessen Brandes’
Charakterisierung aus heutiger Sicht wirkt. Mit der iiberraschenden Konstellation
von Nussknacker, Griffel, Zinnsoldat und Kanarienvogel, die aus ihren alltiglichen
Kontexten entbunden und neu korreliert werden, wird ein Tohuwabohu fremd
wirkender Dinge inszeniert, das eher an Lautreamonts spannungsreiche Begegnung
von Nihmaschine und Regenschirm auf dem Operationstisch erinnert als an die
»lebendige Ganzheit« biedermeierlicher Interieurs.’

Nun habe ich Brandes inzwischen selbst weit iiber 100 Jahre alte Feststellung na-
tiirlich nicht an den Anfang dieses Aufsatzes gestellt, um im Folgenden triumphie-
rend dagegen zu polemisieren. Das Zitat ist hier allein deshalb von Interesse, da es
genau jenes Verhaltnis zwischen dem Subjekt und den Dingen beschreibt, das
Andersen in seinen Dingmérchen meines Erachtens kritisch beleuchtet. Ich werde

*  Georg Brandes: H.C. Andersen som Eventyrdigter. In: Ders.: Danske digterportretter. Hg. v.
Sven Moller Kristensen. Kopenhagen 1964, S. 192-236, hier S. 195-196 | der Artikel erschien
urspriinglich unter dem Titel »Andersens Eventyr« in Illustreret Tidende im Juli 1869].
Schon Jette Lundbo-Levy nimmt Andersen als Vorlaufer der &sthetischen Moderne in
Anspruch, in dem sie dessen Dingmirchen (in einer vagen Andeutung) mit dem
surrealistischen Konzept des 'objet trouvé in Verbindung setzt. Vigl. Jette Lundbo Levy: Om ting
der ga i stykker — Gunnar Ekelof og H.C. Andersen. In: Edda 1998:3, S. 259-267, hier S. 259.



134 Klaus Miiller-Wille, Ziirich

also versuchen zu zeigen, dass die Dingmarchen nicht als Ausdruck einer subjektiven
Projektion zu verstehen sind, sondern als Versuch, mit dem Rekurs auf die Welt der
Dinge genau die Grenzen dieser Projektion und damit auch die Grenzen des
Subjekt- und Textverstindnisses zu umreiflen, das fiir Brandes noch Giiltigkeit
besitzt. Auf diese Weise nehmen die Dingmirchen eine zentrale Stellung in
Andersens Bemiihen um eine moderne Poesie beziehungsweise um eine Poesie im
Zeichen der Moderne ein.

Als Ausgangspunkt meiner Ausfithrungen, mit denen ich diese Thesen zu
untermauern versuchen werde, dienen zwei ganz unterschiedliche Impulse aus der
jingeren Andersen-Forschung.

Zunichst habe ich mich an Studien aus den 1980er Jahren orientiert, in denen
man beginnt, sich mit Andersens Interesse fiir die Moderne zu beschiftigen. Dieses
Interesse schligt sich etwa in seinen wahrnehmungstheoretisch fundierten Be-
obachtungen technischer oder technisch-medialer Entwicklungen - seien es Eisen-
bahnen, Dampfschiffe, Telegrafen, Fotoapparate oder Mikroskope — nieder. Ent-
scheidend dabei ist — wie dies insbesondere Heike Depenbrock und Heinrich De-
tering in mehreren Aufsitzen nachgewiesen haben — dass Andersen gerade die
Gattung der Mirchen verwendet, um iiber die Notwendigkeit einer modernen
Poetologie zu reflektieren, die adiquat auf die Herausforderung des Zeitalters und
die rasante Umwandlung aller Lebensverhiltnisse reagiert.” Dabei werden die Mir-
chen nicht nur als Ort der Reflexion iiber solche kunsttheoretische Fragen genutzt,
sondern auch als Experimentierfeld addquater literarischer Ausdrucksformen und
Verfahren.

In eine vollig andere Richtung weist eine Sammlung von Essays zu Keiserens nye
Kleder (1837; Des Kaisers neue Kleider), die im Rahmen des von Albrecht Koschorke
geleiteten Projektes >Poetologie der Korperschaften< am Zentrum fiir Literaturfor-
schung in Berlin entstanden sind.® Hier wird Andersen als Theoretiker des
politischen Imaginiren prisentiert, der sich auf subtile Weise mit den Effekten von
intersubjektiven Projektionen auseinander gesetzt habe.” Das Mirchen zeige auf,

7 Vgl. Heike Depenbrock und Heinrich Detering: Die Sprache der Dampfmaschine. H.C.
Andersens >Et Stykke Perlesnor<. In: Norrena 8 (1988), S. 6-16; Heike Depenbrock und
Heinrich Detering: Der Tod der Dryade und die Geburt der Neuen Muse. In: Kurt
Braunmiiller und Mogens Brendsted (Hg.): Deutsch-nordische Begegnungen. 9.
Arbeitstagung der Skandinavisten des deutschen Sprachgebiets 1989 in Svendborg. Odense
1991, S. 366-90; Heike Depenbrock und Heinrich Detering: Poesie und industrielles
Zeitalter in I Sverrig. In: Johan de Mylius (Hg.): Andersen og Verden. Indleg fra den forste
internationale H.C. Andersen-konference. 25.-31. August 1991. Odense 1993, S. 31-51;
Heinrich Detering: Andersen dans les Passages parisiens. La dryade entre Baudelaire, Rilke et
Benjamin. In: Etudes germaniques 58 (2003), S. 711-733.

8  Thomas Frank, Albrecht Koschorke, Susanne Liidemann, Ethel Matala de Mazza: Des

Kaisers neue Kleider. Uber das Imaginire politischer Herrschaft. Texte — Bilder — Lektiiren.

Frankfurt a.M. 2002.

Zum Begriff des >politischen Imaginirens, der wesentliche Anregungen fiir die Neulektiire

von Keiserens nye Kleder geliefert hat, vgl. Cornelius Castoriadis: Gesellschaft als imaginire

Institution. Entwurf einer politischen Philosophie [1975]. Frankfurt a.M. 1990.



Hans Christian Andersen und die Dinge 135

wie politische Realitit — in diesem Fall die Existenz des kaiserlichen Gewandes - als
Effekt des Glaubens an diese Realitit iberhaupt erst erzeugt werde.

Meines Erachtens filhrt Andersen die Reflexion iiber das Imaginire politischer
Herrschaft in den Dingmirchen weiter, wobei er sich nun allerdings - seinem
grundlegenden Interesse fiir die Welt der Moderne gemifl — fiir die Effekte einer,
wenn man so will, 6konomischen Imagination interessiert, '’ die sich an der Welt der
alltaglichen Dinge orientiert. Das Interesse verschiebt sich dabei von den Kleidern
des Kaisers zu den nicht minder komplexen Beziehungsgeflechten, mit denen Sub-
jekte und Dinge respektive Subjekte und Waren auf subtile Weise ineinander
verwoben sind.

Um diese Thesen zu entfalten, werde ich im niachsten Abschnitt zunachst ganz
kurz auf den Begriff des Dings eingehen. Im darauf folgenden Abschnitt méchte ich
nachweisen, inwiefern Hans Christian Andersen seine Mirchen nutzt, um zumin-
dest Ansitze zu einer Theorie der Dinge zu entwickeln. Schliefllich mochte ich in
einem abschliefenden Abschnitt auf die weitreichenden poetologischen Konse-
quenzen zu sprechen kommen, die Andersen aus dem Rekurs auf die Dinge zieht.

1. Wasist ein Ding?

Schon die Frage >Was ist ein Ding?<, mit der etwa Bill Brown oder Hartmut Béhme
ihre Studien zum Phinomen des Dings einleiten, verrit etwas iiber die Intention der
entsprechenden Theorien, die nicht nur darin besteht, die Bedeutung des Wortes
>Ding<, sondern auch den selbstverstindlichen Umgang mit den Dingen selbst in
Frage zu stellen. Grundlegend fiir ihre Ausfilhrungen ist die Unterscheidung
zwischen >Dingen< und >Objekten<.'' Wenn wir eine Sache als Ding und nicht mit
einer konkreten Bezeichnung etwa als >Schachtel<, >Nussknacker< oder >Griffel<
bezeichnen, so bringen wir damit zunichst zum Ausdruck, dass wir keinen
angemessenen Begriff fiir den Gegenstand zur Hand haben. Dies mag daran liegen,
dass uns der Gegenstand schlicht fremd und unbekannt ist oder dass der
gewohnliche Umgang mit dem Gegenstand aufgrund eines Defektes gestort ist.
Dinge sind offensichtlich Gegenstinde, bei denen die normale Relation zwischen
erkennendem und handelndem Subjekt und erkanntem und behandeltem Objekt
aufler Kraft gesetzt ist. Ich zitiere aus dem Aufsatz »Thing theory« von Bill Brown:

We begin to confront the thingness of objects when they stop working for us: when the
drill breaks, when the car stalls, when the windows get filthy, when their flow within
the circuits of production and distribution, consumption and exhibition, has been ar-
rested, however momentarily. The story of objects asserting themselves as things, then,

Anregungen zu einem entsprechenden Konzept eines an den Dingen orientierten
gesellschaftlichen Imaginiren liefert das Kapitel iiber die Ding-Beziehung in Castoriadis:
Gesellschaft (Anm. 9) S. 455-558.

""" Vgl. Bill Brown: Thing Theory. In: Critical Inquiry 28:1 (2001), S. 1-22; Hartmut Bohme:
Fetischismus und Kultur. Eine andere Theorie der Moderne. Hamburg 2006.



136 Klaus Miiller-Wille, Ziirich

is the story of a changed relation to the human subject and thus the story of how the
thing really names less an object than a particular subject-object relation."”

Wenn Dinge die Differenz zwischen Subjekten und Objekten autheben und statt-
dessen komplexe Subjekt-Objekt-Relationen bezeichnen, dann wird die Tragweite
der Ding-Theorien deutlich. Sie rechnen in erster Linie mit einer auf das Subjekt
konzentrierten Erkenntnistheorie ab und greifen den schon in der Phinomenologie
entwickelten Gedanken auf, dass das Subjekt nicht als unabhingiges Erkennt-
niszentrum bezeichnet werden kann, sondern selbst Produkt der Lebenswelt ist, mit
der es sich auseinander setzt. Dinge liefen sich somit — in Anlehnung an eine frithe
Studie Giorgio Agambens — als eine dritte Zone bezeichnen, in der sich nicht nur
Subjekte und Objekte in Relation zueinander setzen, sondern in der sich sogar der
Raum, auf dem diese Relation griindet, selbst konstituiert:

Die Dinge liegen nicht auflerhalb von uns, im dufleren mefbaren Raum, wie neutrale
Gebrauchs- und Tauschobjekte (ob-jecta), vielmehr sind sie selbst es, die uns den
urspriinglichen Ort erschlieffen, von dem aus die Erfahrung des dufleren, messbaren
Raums allein méglich wird; d.h. sie selbst sind von Anfang an vom topos outopos, in
dem sich unsere Erfahrung des In-der-Welt-Seins abspielt, ergriffen und be-griffen. Die
Frage Wo ist das Ding? ist von der Frage Wo ist der Mensch? nicht zu trennen. Wie der
Fetisch, wie das Spielzeug, sind die Dinge eigentlich nirgendwo, denn ihr Ort liegt
diesseits von den Objekten und jenseits vom Menschen, in einer Zone, die nicht mehr
objektiv oder subjektiv, weder persénlich noch unpersénlich, weder gegenstindlich
noch ungegenstindlich ist, in der uns vielmehr mit einem Schlag dieses scheinbar so
einfache x gegeniibersteht: der Mensch, das Ding.13

Die phinomenologische Vorstellung einer solchen dritten Zone ist nicht von unge-
fihr in der Wissenschaftstheorie und Wissenschaftsgeschichte zum Ausgangspunkt
von historischen Studien genommen worden, welche aufgezeigt haben, wie eng
wissenschaftliche Erkenntnis und philosophische Theoriebildung an die Eigendy-
namik unterschiedlicher technischer Apparaturen gebunden waren und sind.'

2" Brown: Thing Theory (Anm. 11) S. 4. Dass sich diese Ding-Definiton durchaus auf den di-
nischen Ausdruck >ting< beziehen lasst, zeigt ein Blick in das Ordbog over det danske sprog, wo
>ting< unter anderem als erkennbares, sichtbares und vorstellbares Einzelphinomen iiber
den entscheidenden Zusatz »ofte om hvad man ikke kan ell. vil angive nermere, ogs.
undertiden som en spog. ell. let nedset. betegnelse for noget« (>oft, was man nicht niher
angeben kann oder will, inzwischen auch als Witz oder leicht abwertende Bezeichnung fiir
etwas« ) beschrieben wird.

B Giorgio Agamben: Stanzen. Das Wort und das Phantasma in der abendlindischen Kultur [1977].

Zirch/Berlin 2005, S. 105. Ich habe in diesem Zusammenhang bewusst auf ein Zitat aus

Agambens Stanzen zuriickgegriffen, da Agamben den widerspriichlichen Charakter der Ware in

diesem Buch unter anderem mit Riickgriff auf die unheimliche Welt der Spielzeuge erlautert,

deren beunruhigende Faszination gerade in der Tatsache besteht, dass sie sich als reine Objekte
der Begierde jeder Gebrauchsregel entziehen und dadurch das gespenstische Wesen des Fetischs
als Zeichen von Etwas und dessen Abwesenheit besonders deutlich verkorpern.

Ausfiihrlich zu den dingtheoretischen Arbeiten Bruno Latours und Lorraine Dastons vgl.

Bohme: Fetischismus und Kultur (Anm. 11) S. 72-94.

14



Hans Christian Andersen und die Dinge 137

Die Vorgaben aus der Wissenschaftsgeschichte sind schlieflich wieder in den
Geistes- und auch in den Literaturwissenschaften aufgegriffen worden, um iiber den
Status von Dingen — und das heifit im definierten Sinne iiber den Status von kom-
plexen Subjekt-Objekt-Relationen - in literarischen Texten zu reflektieren. Hartmut
Bohme hat sogar versucht, aus den Vorgaben der Ding-Theorien eine andere Theo-
rie der Moderne zu entwickeln."” Dabei nimmt er unterschiedliche historische
Diskurse tiber animistische Praktiken vermeintlich primitiver Gemeinschaften zum
Ausgangspunkt, um tiber den verdrangten Fetischismus der modernen Gesellschaft
zu reflektieren. Hinter der fortlaufenden wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit
dem primitiven Fetischismus, die in der Aufkliarung einsetzt, verberge sich — so
Bohme - eine Reaktion auf den latenten und geleugneten Einfluss, welche die Dinge
in Form der fetischisierten Warenwelt in der europédischen Moderne entfalten. Na-
tirlich kann sich Bohme mit dieser kulturgeschichtlichen Konstruktion auf eine
lange Tradition marxistisch inspirierter Theorien tiber den Warenfetisch abstiitzen,
die auch ich zunichst zum Anlass nehmen mochte, um Andersens Ausein-
andersetzung mit den Dingen historisch zu rahmen.

2.  Andersen als Ding-Theoretiker

Zunichst liefe sich fragen, ob Andersens Mirchen tatsichlich von Dingen und nicht
eher von Objekten handeln. Immerhin werden die Gegenstinde bei Andersen kon-
kret als >Stopfnadelx, als >Flasche< oder als >Zinnsoldat< bezeichnet und firmieren
nur in der nachtraglichen und kiinstlichen Gattungsbezeichnung >Dingmairchenc< als
Dinge. Ganz unsinnig scheint diese Bezeichnung aber nicht zu sein, denn Andersens
Darstellung der durchweg belebten Gegenstinde tragt immerhin dazu bei, die tradi-
tionelle Gegeniiberstellung von Subjekten und Objekten in Frage zu stellen. Doch
mit dieser Feststellung sind wir lediglich bei der These von Andersens vermeintlich
kindlichem Animismus gelandet, die ich zu Beginn meiner Ausfithrungen vorgestellt
habe. Die Mirchen selbst laden dazu ein, viel subtiler iiber das Wesen der Dinge und
das heif3t wie gesagt iiber die wechselseitige Verflechtung von Subjekten und Objek-
ten zu reflektieren.

Ein Hinweis auf entsprechende Reflexionen bietet etwa das 1859 in der vierten
Sammlung der Nye Eventyr og Historier publizierte Marchen Pen og Blaekhuus (Feder
und Tintenfass), in dem sich die beiden Schreibinstrumente in einen Streit dariiber
verwickeln, wer denn eigentlich fiir die Entstehung von literarischen Kunstwerken
verantwortlich sei:

>Een Draabe af mig, [sagde Blekhuset,] den er nok til en halv Side Papir, og hvad kan
der ikke staae paa den. Jeg er noget ganske markeligt! fra mig udgaaer alle Digterens
Vearker! disse levende Mennesker, som Folk troe at kjende, disse inderlige Folelser,
dette gode Humeur, disse yndige Skildringer af Naturen; — jeg begriber det ikke selv,
for jeg kjender ikke Naturen, men det er nu engang i mig!< (EoH II, 288)

' Vgl. ebd.



138 Klaus Miiller-Wille, Ziirich

>Ein Tropfen von mir, [sagte das Tintenfass,] der reicht fiir eine halbe Seite Papier,
und was kann nicht alles auf ihm stehen. Ich bin etwas wirklich Merkwiirdiges! Von
mir gehen alle Werke des Dichters aus! Diese lebendige Menschen, die die Leute
wiederzuerkennen glauben, diese innerlichen Gefiihle, diese gute Laune, diese
bezaubernden Schilderungen der Natur; — ich verstehe das selber nicht, da ich die
Natur nicht kenne, aber es ist nun einmal in mir!<

Diese Meinung lasst die Schreibfeder nicht gelten. Mit Riickgriff auf die Differenz
zwischen Innen und Auflen und einem traditionellen Genderverhaltnis versucht sie
oder in der dinischen Erzihlung versucht er,'® das Verhiltnis zwischen Feder und
Tinte als Subjekt-Objekt-Verhaltnis abzubilden: »>De giver Vade, saa at jeg kan
udtale og synlig%;'ore paa Papiret det jeg har i mig, det jeg skriver ned. Pennen er det
som skriver!<« ' (EoH II, 288) — Wihrend dieser Streit unentschieden bleibt,
wohnt der erwahnte Dichter einem Violinen-Konzert bei, bei dem er den Eindruck
hat, dass die Violine selber spiele, der Bogen von selber spiele. Zu Hause angekom-
men schreibt er ob dieses Eindrucks folgende Gedanken auf:

>Hvor taabeligt, om Buen og Violinen vilde hovmode sig over deres Gjerning! og det
gjor dog saa tidt vi Mennesker, Digteren, Kunstneren, Opfinderen i Videnskaben,
Feltherren; vi hovmode os, — og Alle ere vi dog kun Instrumenterne Vor Herre spiller
paa; ham alene Zren! vi have Intet at hovmode os over!< (EoH 11, 289)

>Wie toricht, wenn Bogen und Violine iiber ihre Leistungen hochmiitig wiren! Und
genau dies tun doch wir so haufig, wir Menschen, Dichter, Kiinstler, Erfinder in der
Wissenschaft, Feldherren; wir sind hochmiitig, — und alle sind wir doch nur
Instrumente, auf denen Unser Herr spielt; ihm allein Ehre! Wir haben nichts, woriiber
wir hochmiitig sein kénnten.<

Im Text wird dies mit dem folgenden entscheidenden Zusatz kommentiert: »Ja, det
skrev Digteren ned, skrev det som en Parabel og kaldte den >Mesteren og Instrumen-
terne<.« © (EoH I1,289).

Die offensichtlich beunruhigende Reflexion iiber das Verhiltnis zwischen Sub-
jekten und Objekten wird iiber den Rekurs auf eine Fiktion gelost. Doch im Gegen-
satz zu der im Text erwdhnten Parabel Mesteren og Instrumenterne zeichnet sich der
unter der Gattungsbezeichnung >eventyr< oder >historie< publizierte Text Pen og
Blekhuus dadurch aus, dass er nicht von einem gegebenen Verhiltnis zwischen Men-
schen und Werkzeugen ausgeht, um daraus Aussagen iiber das Verhiltnis zwischen

Im folgenden Streit werden die Geschlechtszuschreibungen noch deutlicher gemacht, denn
die Schreibfeder wird das Tintenfass mit »Madame« anreden, worauf sie mit einem
minnlichen Schimpfwort antwortet (EoH 11, 289). Ausfiihrlich zu den gendertheoretischen
Implikationen von Pen og Blekhuus vgl. Lundbo Levy: Om ting (Anm. 6) S. 265.

»>Sie geben nur die Feuchtigkeit, damit ich auf dem Papier das ausdriicken und veranschau-
lichen kann, was in mir ist, was ich niederschreibe. Die Schreibfeder ist das, was schreibt.<«

'8 »Ja, dies schrieb der Dichter nieder, schrieb es als eine Parabel und nannte sie >Der Meister
und die Instrumente<.«



Hans Christian Andersen und die Dinge 139

Gott und den Menschen abzuleiten.” Vielmehr steht der Akt des Schreibens der
Parabel im Zentrum des Mirchens, das auf diese Weise die rhetorischen Strategien
und Metaphern vorfithrt, mit denen das Verhiltnis zwischen Subjekten und
Objekten als solches iiberhaupt erst vom Dichter etabliert wird. In diesem Sinne
macht sich der Text nicht iiber die Instrumente lustig, die sich unverschaimter Weise
anmaflen als eigenstindige Subjekte agieren zu kénnen, sondern im Gegenteil iiber
den Dichter, welcher der beunruhigenden Erfahrung einer subjektgefihrdenden
Autonomie der Dinge kurioserweise mit Hilfe seiner Schreibinstrumente Herr zu
werden versucht.

In diesem Fall lisst sich der kritische Hinweis auf die im Text geschriebene
Parabel sogar konkretisieren. 1773 publiziert Barthélemy Imbert mit La plume d’un
bel-esprit einen Text, der ebenfalls um die Rede eines angeberischen Federkiels
kreist. Da diese kurze Verserzihlung jedoch im Rahmen der Fables nouvelles des
Autors publiziert wird, erscheint die Gattungszugehorigkeit und die damit
einhergehende moralische Intention des Textes viel eindeutiger zu sein als bei
Andersen. Allerdings verbirgt sich hinter dem intertextuellen Hinweis auf Imbert
meines Erachtens nicht nur ein kritisch-ironischer Kommentar. Denn immerhin
wird die zentrale moralische Aussage von Imberts Fabel, die ebenfalls um das
Verhiltnis zwischen »I'ouvrier & l'instrument«>’ kreist, auch in dessen Fabel nicht
vom Erzihler formuliert, sondern ausgerechnet einem Fauteuil in den Mund gelegt,
der sich ob der wiederholten Ergiisse des Federkiels langweilt und der ihn allein
deshalb zurechtzuweisen versucht.

Zweifelsohne liefle sich die dingtheoretische Reflexion, die Andersen in enger
Auseinandersetzung mit der franzosischen Vorlage entfaltet, gut in Beziehung zu
seiner Beschiftigung mit anderen zeitgendssischen Medien setzen.”' So erscheint es
keineswegs zufillig, dass im Text auf die jiingste technische Entwicklung aufmerk-
sam gemacht wird, die das Handschreiben im Ubergang vom Federkiel zu den in
»englischen Fabriken« (EoH II, 288) produzierten Stahlfedern maflgeblich
verdandert. Nicht zuletzt diese medientheoretische Reflexion stellt auch die geschrie-
bene Fiktion von sprechendem Tintenfass und sprechender Schreibfeder in Frage.
Der Leser wird durch das Mirchen Pen og Blaekhuus mit einer beunruhigenden

So religiés scheint Annelies van Hees den Text in ihrer (allerdings nur angedeuteten)
Interpretation zu lesen. Vgl. Annelies van Hees: En modern fortzlling. In: Aage Jorgensen,
Henk van der Liet (Hg.): H.C. Andersen. Modernitet og modernism. Essays i anledning af
Annelies van Hees” asked fra Amsterdams Universitet. Amsterdam 2006, S. 9-21, hier S. 12-
13,

20 M. [Barthélemy] Imbert: La pume d’un bel-esprit. In: Ders.: Fables nouvelles. Paris 1773,

5. 51,

' Zu Andersens frither Auseinandersetzung mit der Fotografie vgl. die Beitrige von Lasse
Horne Kjzldgaard und Annegret Heitmann in diesem Band sowie Thomas Fechner-Smarsly:
Der Spiegel und sein Schatten. Abdriicke der frithen Photographie in Texten von Aa.O.
Vinje, Henrik Ibsen und H.C. Andersen. In: Annegret Heitmann, Joachim Schiedermair
(Hg.): Zwischen Text und Bild. Zur Funktionalisierung von Bildern in Texten und
Kontexten (= Nordica 2). Freiburg im Brsg. 2000, S. 21-42.



140

Klaus Miiller-Wille, Ziirich

Dinglichkeit des Textes konfrontiert, die sich dem schreibenden und lesenden
Subjekt entzieht.”*

A et

| i s e Sl
-5t o iR v pffi«»,

fﬁ’m-q‘ gu M*" e

k ’&/“%“-"*‘c\" .lfflw\sm -’
.5’7‘&"”%”}»‘!« 7‘;‘&%5?{ ,{“f«_W&_/INMLI
Dy oA for -",:![Ju 21 7...»&? f.,_x_m

h“g ,,LJ{&‘/ uu\a‘}\/‘ o
! «9&&5

)\
87 G uJy’V*“"l;',,

i ?

l%& w:%««% JM%Q/UA"{/ "-""YA %ﬁ,ﬁ(/ 2 .
xdfzb’{,/f«j Wl 7(71 ‘A% é?ﬂ 3'\9‘/?! d“\ “«2, j :mz;‘é_ﬂ
e L g
Goni N 10 -M/fifﬂ el PR Z‘»M w/zwdl
l:&i/«(‘/ .}\/h,\ S =, 7% “DJ‘ L5 ¢7/ ./&_A-MN

/ue'f( ""\}\_} siory g_/-JL %ﬂ/{«m Y o

“}M X
[ 'DS‘J}Z}'”,’“” /w?, o
%/4"_4“‘{; My\aﬂ_- 2. 5/};9‘»‘%;.“ P ""/M //"’/’W’ﬁ

?”' ‘ € w Glainst SFA L

Rhaei g 005 0 b et
N R N e I 0 5
{4‘:“%—‘(&/&1“‘ "ij) b~ I:Z;_[—- Dé/ﬁwa\;g\j/uq

k‘ 1\ "w:l’ Mﬁff,t,ﬂ‘/\u‘ ~7*°‘M o ¢h“ I g 9‘
%wy_, sy /PR PO, SRR &:{/‘fw

oy ot Jf Ry s “
GO fé,““ DM@ AP fl?s

TR T PR fuhm

o '"4)‘)4;/}“‘L)“”‘ . £E ;u;;/ ’ZJ“M ':;’\ L

@Z:D o 9‘2 -\9),'—\ oy 14-4« W
‘:;J‘U 74 Nf’ Ser Fmn /‘x,n

.r*

ﬂ’f;ﬁ_ﬂ/,ﬂ /»-r '(ﬂ»vm)

e Y g“/’/‘ﬂ ot “9”“/‘““'

11“//,-/ 1149/9,‘ saariy

I ‘)"/f’ 5 “7“)/7“3 ben

:
[f'.;\t/wy ;’( ‘V//f‘ f(’7’{/ w14l

“Ge,p%:m [Ny o

o AP | e M~~ e \9 (/Lw o ‘M./(]azﬂ‘(ﬁ«v.\ U(M("l(f‘rvy(:l/

Abb. 1

Die gesteigerte Aufmerksamkeit fiir die materielle Oberfliche des Textes, auf die das
Gespriach der Schreibinstrumente konstant verweist und die sich vielleicht
besonders deutlich mit Blick auf die Originalmanuskripte akzentuieren lasst (vgl.

22

Genau dieser Hinweis auf die sich entziehende Materialitit unterscheidet meine Inter-
pretation von anderen Lektiiren solcher selbstreferentiellen Passagen, die meist in die
Behauptung miinden, dass Andersen in einer anti-mimetischen Geste die Materialitit der
Zeichentriger betone. In Abschnitt 3 werde ich versuchen, diesen entscheidenden Unter-
schied, der sehr eng mit der Reflexion der Dinge in den Dingmirchen zusammenhingt, noch
deutlicher zu akzentuieren. Vgl. Annelies van Hees: En modern fortelling (Anm. 19); Marc
Auchet: Andersen et le conflit des écritures. Essai sur la métanarrativité dans les Contes et
histoires. In: Ders. (Hg.): (Re)lire Andersen. Modernité de I'ceuvre. Paris 2007, S. 81-102;
Marianne Stecher-Hansen: Romantic and Modern Metatexts: Commemorating Andersen
and the Self-Referential Text. In: Johan de Mylius u.a. (Hg.): Hans Christian Andersen. Be-
tween Children’s Literature and Adult Literature. Papers from the Fourth International Hans
Christian Andersen Conference. 1 to 5 August 2005. Odense 2007, S. 88-100.



Hans Christian Andersen und die Dinge 141

Abb. 1),? fiihrt letztendlich zur Reflexion des Leseaktes selbst, der aus der Materie
der Schrift, Stimmen herauszuldsen versucht (ich werde im dritten Abschnitt dieses
Aufsatzes noch ausfiihrlicher auf diesen Punkt zu sprechen kommen).

Neben dieser subtilen Reflexion iiber die weitreichenden Effekte von ver-
meintlichen Werkzeugen des Geistes, finden sich in den Marchen auch Ansitze zu
einer phinomenologisch anmutenden Reflexion iiber das Verhiltnis von Korper-
erfahrung und Dingen. Schon Jette Lundbo Levy hat in einem Artikel zu den Ding-
mirchen darauf aufmerksam gemacht, dass menschliche Aktanten in den Dingmir-
chen hiufig auf die Metonymie einer agierenden Hand reduziert werden.”* Ein
schones Beispiel dafiir bietet etwa der folgende Anfang des 1846 in der Zeitschrift
Geea publizierten Marchens Stoppenaalen (Die Stopfnadel):

Der var engang en Stoppenaal, der var saa fiin paa det, at hun bildte sig ind, at hun var
en Synaal.

>Seer nu bare til, hvad I holde paa!< sagde Stoppenaalen til Fingrene, der toge den
frem. >Tab mig ikke! falder jeg paa Gulvet, er jeg istand til aldrig at findes igjen, saa fiin
erjeg!< (EoHI, 403)

Es war einmal eine Stopfnadel, die hielt sich fiir so fein, dass sie sich einbildete, sie sei
eine Nahnadel.

>Achtet nun auch darauf, wie ihr mich haltet!<, sagte die Stopfnadel zu den Fingern,
die sie hervornahmen. >Verliert mich nicht! Falle ich auf den Boden, bin ich imstande,
nie wiedergefunden zu werden, so fein binich!<

Es kommt, wie es kommen muss. Die hochmiitige Nadel landet in der Gosse und
trifft dort auf eine nicht weniger hochnisige Flaschenscherbe. Die beiden verwickeln
sich in ein Gesprich, in dem sich die Stopfnadel wie folgt prisentiert:

>Ja, jeg har boet i en Aske hos en Jomfru,< sagde Stoppenaalen, >og den Jomfru var
Kokkepige; hun havde paa hver Haand fem Fingre, men noget saa indbildsk, som de
fem Fingre, har jeg ikke kjendst, og saa vare de kun til for at holde mig, tage mig af Aske
og leegge mig i Aske!< (EoH 1, 404)

>Ja, ich habe bei einer Jungfrau in einer Schachtel gewohnt<, sagte die Stopfnadel,
>und diese Jungfrau war Kochin; sie hatte an jeder Hand fiinf Finger, aber etwas so
Eingebildetes wie diese fiinf Finger habe ich nie erlebt, und dabei waren sie nur dafiir
da, um mich zu halten, mich aus der Schachtel zu nehmen und wieder in die Schachtel
zu legen.<

Die Komik der Szene kann nicht dariiber hinwegtiuschen, dass sich Andersen hier
auf eine Reflexion einer taktilen Weltwahrnehmung einlisst, die sich nur im Kontakt
zu den Dingen, das heif}t im chiastischen Wechselspiel von >Fiihlen< und >Gefiihlt-

*> Abbildung 1 zeigt Andersens Manuskript zu Pen og Blaekhus. Photo: Konigliche Biblothek
Kopenhagen. Abbildung mit freundlicher Genehmigung der Koniglichen Bibliothek. Ein

Dank fiir die Beschaffung des Faksimiles geht an Bruno Svindborg,
Lundbo-Levy: Om ting %Anm. 6) S.266-267.

24



142 Klaus Miiller-Wille, Ziirich

Werden< konstituiert. Genauso wie sich die Nadel in Differenz zu den fiinf Fingern
der Hand definiert, ist auch die korperliche Selbstwahrnehmung von einem taktilen
Begreifen der Dinge abhingig. Inwieweit sich Andersen tatsichlich auf eine solche,
im weitesten Sinne korpertheoretisch fundierte Reflexion der Dingwelt einlésst,
lieBe sich etwa an einem seiner letzten Mirchen Tante Tandpine (1872; Tante Zahn-
weh) illustrieren.”> Angesichts der subtilen reprisentationstheoretischen Reflexion
tiber das auflersprachliche Phinomen Schmerz, die in dem Text entfaltet wird,
erscheint es mir nicht unerheblich zu sein, dass der Schmerz mit Hilfe einer
Allegorie abgebildet wird, in der die Hand v6llig mit den Werkzeugen verschmilzt,
tiber die sich die sprachliche Reprisentation von stechenden, schneidenden oder
himmernden Schmerzen iiberhaupt erst realisieren lasst:

[F]orferdelig saae hun ud, selv om man ikke saae mere af hende end Haanden, den
skyggegraa, iiskolde Haand, med de lange syletynde Fingre; hver af dem var et Piinsels-
Redskab: Tommeltot og Slikkepot havde Knivtang og Skrue, Langemand endte i en
spids Syl, Guldbrand var Vridbor og Lillefinger Sproite med Myggegift. (EoH 111, 350)

[E]ntsetzlich sah sie aus, auch wenn man nicht mehr von ihr sah als die Hand, die
schattengraue, eiskalte Hand, mit den langen pfriemdiinnen Fingern; jeder von ihnen
war ein Peinigungsinstrument: Diumling und Schlecker hatten Kneifzange und
Schraube, Mittelmann lief in einen spitzen Pfriem aus, Goldfinger war Drehbohrer und
Kleinfinger eine Spritze mit Miickengift.

Andersens theoretisches Interesse an den Dingen liefle sich schliefllich an den
gedichtnistheoretischen Reflexionen illustrieren, welche die Dingmirchen durch-
ziehen. Im Anschluss an Uberlegungen von Brigid Gaffikin haben sowohl Finn
Hauberg Mortensen wie Thomas Seiler darauf aufmerksam gemacht, dass diese
theoretischen Uberlegungen in einem Interesse fiir das materielle Zeugnis, einem
Gediizc()htnis der Dinge gipfeln, welches gegen das sprachliche Gedachtnis ausgespielt
wird.

Ich werde auf diesen wichtigen Punkt noch am Ende dieses Aufsatzes zuriick-
kommen, mochte zum Abschluss meiner Ausfiihrungen tiber Andersens Ding-
Theorie aber zunichst noch auf das Wechselverhaltnis zwischen Ding-Welt und spe-
zifischen Begehrensstrukturen eingehen, das in vielen der Dingmarchen thematisiert
und reflektiert wird. Dieser Punkt soll nicht zuletzt dazu beitragen, die bisherigen
Beobachtungen historisch zu rahmen. Wie erwihnt, verstehe ich die Dingmirchen
als Reaktion auf die rasant anwachsende Warenwelt, welche in den Wohnzimmern
des zeitgenossischen Kopenhagens Einzug hilt.

% Ausfihrlich zur Relation zwischen Schmerzerfahrung und der Phanomenologie der Dingwelt

vgl. Elaine Scarry: Der Korper im Schmerz. Die Chiffren der Verletzlichkeit und die
Erﬁm;ung der Kultur. Frankfurt .M. 1992 (vgl. meinen Beitrag zu Tante Tandpine in diesem
Band).

6 Vgl. Brigid Gaffikin: Material Witnesses. Hans Christian Andersen’s Tingseventyr and the
Memories of Things. In: Edda 2004:3, S. 186-200; Finn Hauberg Mortensen: Ting og
eventyr. In: Nordica 23 (2006), S. 61-79; Thomas Seiler: >Gjemt [er ikke] glemt< — Erinnern
und Vergessen in H.C. Andersens Dingmarchen. In: Anderseniana 2008, S. 5-25.



Hans Christian Andersen und die Dinge 143

Viele der Dingmarchen Andersens thematisieren den rasanten Verfall von Ge-
genstinden, die aus der behiiteten Welt des biirgerlichen Interieurs herausfallen und
den Leser in die verborgenen Riume der Stidte — den Rinnstein, die Kanalisation,
den Miillhaufen, die Verbrennungséfen oder die Schmelztiegel - fithren. Mit dem
Verfall der Gegenstinde zu Miill wird indirekt auch ihr Status als Waren thema-
tisiert. Das heif8t, die Texte lassen sich auf eine Reflexion iiber die schillernde
Verfiihrungskraft von Gegenstinden ein, deren Wert sich nicht mehr alleine iiber
ihren Gebrauchswert definiert und entsprechend schnell verfallen kann. Die
Verfithrungskraft der Waren wird in den Mairchen in Beziehungsgeschichten
zwischen den Dingen gespiegelt. In dem 1843 publizierten Marchen Kjerestefolkene
(Liebespaar) etwa verliebt sich ein Kreisel in einen Ball, wird aber von diesem
abgewiesen, da der Ball aus feinstem Saffian geniht ist und nach eigenen Aussagen
von Saffians-Pantoffeln abstammt. Dem Kreisel hilft es da auch nicht, dass er aus
Mahagoniholz gefertigt ist und mit einem Messingnagel versehen wird. Die Ge-
schichte endet fiir den Ball tragisch. Er liegt iiber Jahre hinweg in einer Dachrinne,
um dann in einem Abfallfass zu landen. Dort trifft er erneut auf den Kreisel. Die
Verhiltnisse haben sich inzwischen verkehrt, denn der Kreisel ist seinerseits neu
vergoldet und méchte nichts mit dem aufgeweichten »sonderbaren runden Ding«
(»en underlig rund Ting«; EoH I, 282) zu tun haben, »das wie ein alter Apfel
aussah, aber kein Apfel war« (»der saae ud som et gammelt Able; — med det var
intet Able«; EoH I,282).

Es fragt sich, ob sich hinter der Geschichte, die sich auf den ersten Blick wie eine
simple Parabel auf das Sprichwort >Hochmut kommt vor dem Fall< liest, nicht eine
Auseinandersetzung mit einer blockierten Begehrensstruktur versteckt, die —
zumindest wenn man den entsprechenden freudo-marxistisch inspirierten Theorien
Glauben schenken méchte — eng mit dem Aufkommen von Waren zusammenhingt.
Immerhin handelt das Marchen nicht nur vom Fall des Balles, sondern auch vom
Begehren des Kreisels, das sich im Uberschwang des Verlangens einem Objekt
gegeniiber manifestiert, welches sich selbst unerreichbar gemacht hat: »Jo mere
Toppen tenkte derpaa, desmere indtaget blev han i Bolden; just fordi han ikke
kunde faae hende, derfor tog Kjerligheden til«*’ (EoH I, 282). Von Anfang an
verkorpert der Ball fiir den Kreisel einen symbolischen Wert, der seine Wirkung
tiber das paradoxe Moment eines prisentierten Entzugs — einer anwesenden
Abwesenheit — entfaltet.

Auch die Anfangsszene aus dem Standhaften Zinnsoldaten kreist um ein auf eine
Ware ausgerichtetes Begehren. Zunichst ist zu bemerken, dass das Begehren des
einbeinigen Zinnsoldaten deutlicher als dasjenige des Kreisels in einem Mangel -
seinem fehlenden Bein — begriindet ist. Seine Liebe zur Nippes-Prinzessin aus Pa-
pier beruht auf einer reinen Projektion, die sich von Anfang an iber die Un-
moglichkeit ihrer Erfiillung zu legitimieren scheint. Entsprechend lahmt das Begeh-
ren den Zinnsoldaten, der im Gegensatz zu den anderen Dingen, die in der Nacht

7 »Je mehr der Kreisel daran dachte, desto mehr wurde er von dem Billchen eingenommen.

Und eben weil er es nicht bekommen konnte, nahm seine Liebe zu.«



144 Klaus Miiller-Wille, Ziirich

ihr Spektakel treiben, vollig bewegungsunfihig ist und lediglich die Prinzessin —
beziehungsweise das Bein, auf dem die Prinzessin balanciert, — regungslos anstarrt:

De to eneste, som ikke rorte sig af Stedet, var Tinsoldaten og den lille Dandserinde;
hun holdt sig saa rank paa Taaspidsen og begge Armene udad; han var ligesaa
standhaftig paa sit ene Been, hans @ine kom ikke et @ieblik fra hende. (EoH I, 189)

Die beiden einzigen, die sich nicht von der Stelle rithrten, waren der Zinnsoldat und
die kleine Tanzerin; sie hielt sich so gerade auf den Zehenspitzen und mit beiden
Armen nach oben gestreckt; er war genauso standhaft auf seinem einen Bein, seine
Augen lieflen nicht einen Augenblick von ihr ab.

Abb. 2

Mit dieser im starrenden Blick erstarrten Szene, die im direkten Kontrast zum
eingangs zitierten Tohuwabohu steht, das die Spielzeuge samt Nussknacker und
Kanarienvogel entfalten, inszeniert Andersen eine lihmende Widerspriichlichkeit
des Begehrens: » [J]ust fordi han ikke kunde faae hende, derfor tog Kjerligheden
til.« (s.0.) Das Bein der balancierenden Prinzessin reprisentiert das Objekt des
Begehrens des Soldaten, gleichzeitig fiihrt sie ihm seinen Mangel tiberdeutlich vor
Augen, was sein Begehren erneut potenziert. Vilhelm Pedersens Illustration, die mit
Gewehr, Nussknackerhebel, Leiter und Sibel gleich eine ganze Serie von Phallus-
Symbolen entfaltet, zeigt, dass die sexuellen Anspielungen des Mirchens durchaus
schon von den Zeitgenossen Andersens verstanden wurden (Abb. 2).**

Indem die Dingmirchen den bekannten Topos der unerreichbaren Liebe aller-
dings auf ein auf Dinge ausgerichtetes Begehren iibertragen,” lassen sie sich indirekt

¥ Abbildung 2 zeigt Vilhelm Pedersens 1847 entstandene Illustration zu Den standhaftige
Tinsoldat.

Ausfiihrlich zum Fortleben von frithneuzeitlichen Melancholie- und Liebeskonzepten in der
Warentheorie vgl. Agamben: Stanzen (Anm. 13).

29



Hans Christian Andersen und die Dinge 145

auf eine Reflexion von Waren ein, die — da sie nicht nur einen Gebrauchswert, son-
dern auch abstrakte Tauschwerte verkérpern — den in sich widerspriichlichen
Charakter von Fetischen annehmen:

Ebenso wie der Fetischist seinen Fetisch niemals ganz zu besitzen vermag, weil dieser das
Zeichen zweier widerspriichlicher Wirklichkeiten ist, genauso kann auch der Besitzer der
Ware sich an dieser niemals gleichzeitig als Gebrauchsgegenstand und als Wert erfreuen.
Mag er den stofflichen Korper, in dem sie sich zeigt, auch auf alle erdenklichen Weisen
handhaben, mag er ihn physisch bis zur Zerstérung verindern: selbst in diesem
Hinschwinden wird die Ware einmal mehr ihre Ungreifbarkeit bestéitigen.m

Inwieweit sich Andersen in seinen Marchen tatsichlich auf eine Reflexion moderner
Begehrensstrukturen eingelassen hat, die Agamben im Anschluss an Marx und
Freud mit dem Begriff des Warenfetischs zu umreiflen versucht, liele sich nicht
zuletzt an dem 1847 zunichst in englischer Ubersetzung publizierten Mirchen
Flipperne (Der Kragen) illustrieren, in dem ein Kragen sich in ein Strumpfband
verliebt. Das folgende Zitat diirfte zu den ersten Belegen eines perversen Genieflens
gehoren, in dem sich das sexuelle Begehren vollig mit dem unmoglichen Begehren
nach dem nicht mehr allein tiber seinen Nutzen definierten Warenfetisch vermischt:

[Flipperne] vare nu saa gamle at de tenkte paa at gifte sig, og saa traf det at de kom i
Vadsk med et Strompebaand.

>Nei!< sagde Flipperne, >nu har jeg aldrig seet nogen saa slank og saa fiin, saa blod og
saa nysselig. Maa jeg ikke sporge om deres Navn?«<

>Det siger jeg ikke!< sagde Strompebaandet.

>Hvor horer de hjemme?< spurgte Flipperne.
Men Strempebaandet var saa undseelig af sig og syntes at det var noget underligt at
svare paa.

>De er nok Livbaand!< sagde Flipperne, >saadan indvortes Livbaand! jeg seer nok de
er baade til Nytte og Stads lille Jomfru!< (EoH I, 449)

[D]er Kragen war jetzt so alt, dass er daran dachte, sich zu verheiraten, und da traf es
sich, dass er mit einem Strumpfband in die Wasche kam.

>Neins, sagte der Kragen, >Etwas so Schlankes und Feines, so Weiches und Aller-
liebstes habe ich nun noch nie gesehen! Darf ich nicht nach Threm Namen fragen?<
>Den sage ich nicht<, sagte das Strumpfband.

>Wo sind sie denn zu Hause?<, fragte der Kragen.
Aber das Strumpfband war von einem so schiichternen Wesen und fand, dass es etwas
sonderbar sei, darauf zu antworten.

>Sie sind wohl ein Leibband?<, sagte der Kragen. >So ein inwendiges Leibband? Ich
sehe schon, Sie sind zum Nutzen und auch zum Schmuck da, kleine Jungfrau!<

Im weiteren Verlauf des Mirchens wird der Kragen vergeblich versuchen, sein
Begehren zu erfiillen, das sich vom Strumpfband zu den Waren Biigeleisen,
Papierschere und Kamm fortlaufend verschiebt und nie Erfiillung findet. Der Bezug

% Agamben: Stanzen (Anm. 13), S. 69.



146 Klaus Miiller-Wille, Ziirich

zu Freud driingt sich nicht zuletzt auf, da der Kragen zu allem Ubel im Verlaufe der
Handlung von der Schere auch noch empfindlich beschnitten wird.

Trotz dieses Beleges mag der Bezug auf den Fetisch-Begriff tbertrieben
erscheinen. Ich habe ihn in diesem Zusammenhang dennoch verwendet, da er es
erlaubt, Andersens Interesse fiir komplexe Subjekt-Objekt-Beziehungen als Reak-
tion auf eine grundlegende historische Zisur im Umgang mit den Dingen zu
begreifen. Auf der einen Seite tragen die auf Projektionen griindenden und von
Projektionen handelnden Mirchen dabei dazu bei, iiber die in der Umwandlung des
handwerkhchen Gegenstandes in einen Massenartikel implizit enthaltene Verwand-
lung®' der Dinge zu reflektieren, die nunmehr nicht als reine Gebrauchsgegenstande !
sondern als Teil einer komplexen Begehrensokonomie fungieren.’” Auf der anderen
Seite scheint sich Andersen fiir so etwas wie eine Rettung der zu bloflen Waren
verkommenen Dinge zu interessieren. Dies liefe sich zumindest an den vielen
Mairchen nachweisen, die vom Verfall der Waren zu Miill handeln. Dieser Verfall
tragt zunichst zur Individualisierung der seriell verfertigten Dinge bei. Als
Fragmente und Abfallprodukte gewinnen die Dinge eine Singularitit zuriick, die in
den Mairchen zu ihrer erneuten Funktionalisierung, wenn nicht sogar zu 1hrer
Fetischisierung als Gedichtnistriger fiir singulire Ereignisse genutzt wird.”> So
verweist etwa das sonderbare runde Ding, zu dem der Saffianball mutiert, wie die
vielen Scherben und Aschehaufen in den Dingmirchen indexikalisch auf die
urspriingliche Prasenz einer Ware und daran gekniipfter Ereignisse, von deren
unwiederbringlichen Verlust sie andererseits Zeugnis ablegen.

Spdtestens mit dieser Thematisierung materieller oder dinglicher Zeichen
werden die poetologischen Dimensionen der Reflexion iiber die Dinge deutlich, die
Andersen in seinen Mirchen fiihrt.

3 Der neutrale Begriff >Verwandlung< wird hier bewusst verwendet, um nicht gleich dem

groflen Narrativ einer vermeintlichen >Entfremdung< der Dinge zu verfallen, das implizit an
die Vorstellung eines >Naturzustandes<, eines >natiirlichen< Umgangs mit den Dingen
gebunden ist. Dies bedeutet allerdings nicht, dass die traditionell mit dem Begriff der
>Entfremdung< umschriebene historische Zasur einer Warenokonomie negiert wird, durch
die sich das Verhailtnis zu den Dingen grundlegend verindert.

3 Vgl. dazu auch das 1845 publizierte Mirchen De rode Skoe, in dem Andersen thematisiert, wie
die Waren - hier ein Paar fetischisierte Schuhe - buchstéiblich zu tanzen beginnen und sich
des Subjektes bemichtigen.

3 Vgl. dazu schon Gaffikin: Material Witnesses (Anm. 26) S. 196-197. Wihrend Gaffikin das
singulire Gedichtnis der Dinge gegen ihre Funktion als seriell produzierte Waren
auszuspielen scheint, liesse sich mit Baudrillard auf den strukturellen Zusammenhang
aufmerksam machen, der zwischen der Fetischisierung der Dinge als Waren und der
Fetischisierung der Dinge als Gedachtnistriger singuldrer Ereignisse besteht. Vgl. dazu das
Kapitel »Das alte Objekt — Zeit und Dauer« in Jean Baudrillard: Das System der Dinge.
Uber unser Verhiltnis zu den alltiglichen Gegenstinden [1968]. Frankfurt/New York 2007,
S. 95-109.



Hans Christian Andersen und die Dinge 147

3.  Texte als Dinge — Andersens dingliche Poetologie

Im letzten Abschnitt dieses Aufsatzes mochte ich der Frage nachgehen, wie sich die
Reflexion iiber die Dinge in den Mirchen auch auf eine Reflexion uber die
Dinglichkeit der Marchen selber ausdehnt beziehungsweise welche poetologischen
Konsequenzen Andersen aus seiner Beschiftigung mit den Dingen zieht.

Schon in seinem ersten Roman Fodreise fra Holmens Kanal til Ostpynten af
Amager (Fufreise von Holmens Kanal zur Ostspitze von Amager), den Andersen 1829
publiziert, setzt er sich ausfiihrlich mit dem Status des Buches als Ding und Ware
auseinander. Im fiinften Kapitel begegnet der Erzahler den Elixisieren des Teufels,
hier wohlgemerkt als dinghaftes Buch, das von seiner Kindheit in der Buchdruckerei,
seinem Schulleben beim Buchbinder und schliefllich von seinem Vertrieb im
Gyldendalschen Buchhandel berichtet. Die Szene ist Teil der durch und durch
selbstreflexiven romantisch-ironischen Gesamtstrategie des Buches, in dem in einer
rein phantastischen Szenerie nichts anderes geschildert wird als die Genese der
Fufreise selbst. Der Bezug auf die Materialitit des Textes erfillt im Rahmen dieser
romantisch-ironischen Gesamtanlage des Buches dabei die Funktion, den Blick des
Lesers auf die Ebene der Signifikanten, die Schrift selbst zu lenken, welche die
Bedingung der Moglichkeit der Einbildungskraft des Dichters und damit auch die
Bedingung der Moglichkeit eines an dieses Medium gebundenen performativen
Zugangs zur Welt zu bieten.

Wihrend Andersen den Bezug auf das materielle Buch in der Fufreise also
verwendet, um zeichentheoretische Fragen zu entfalten, scheint das Interesse fiir die
Materialitat der Zeichentriger, das sich aus den Dingmirchen reformulieren lasst,
aus einem gegenteiligen Impuls zu resultieren.

Dies mochte ich im Folgenden zunichst an dem 1849 in Fedrelandet publizierten
Mirchen Horren (Leinen oder Flachs) entfalten, in dem die Produktionsgeschichte
einer Pflanze geschildert wird, die nach der Ernte zu einem Leinenstiick verarbeitet
wird. Aus dem Leinenstiick werden mehrere Gewebe produziert, die ihrerseits als
Lumpen in der Papiermiihle landen und zu einem Papierblatt werden. Dieses Blatt
wird in der Buchdruckerei bedruckt und am Ende des Mirchens verbrannt. Doch -
und dies ist fir die folgenden Ausfithrungen entscheidend — auch dieser Verbren-
nungsprozess erzeugt einen Rest. Zum Schluss zeugt ein Haufen Asche von der
Existenz des Papiers.

Auch diese Erzahlung lenkt den Blick des Lesers auf die materielle Grundlage des
Buches. In diesem Fall werden allerdings nicht die Zeichen akzentuiert, die die
sprachliche Bedingung der Moglichkeit eines Weltbezugs bieten, sondern die ding-
lichen Zeichentrager, die nicht als sprachliche Zeichen fungieren. Das Mirchen leis-
tet somit einer merkwiirdigen Form von Realismus Vorschub, der die Hinwendung
zu den Dingen des alltaglichen Lebens, die in der Geschichte verhandelt wird,
potenziert. Der Text verweist den Leser auf die Materialitit des Papiers und mit dem
Motiv der Asche — zumindest indirekt — auf die Materialitat, d.h. die blofle Kon-
sistenz der gedruckten Buchstaben, die ihrerseits als Zeugen fiir eine singulédre Pro-



148 Klaus Miiller-Wille, Ziirich

duktionsgeschichte instrumentalisiert werden.>* Als Index stiftet das materielle
Zeichen einen ganz anderen Bezug zur Wirklichkeit als die Buchstaben, welche die
Grundlage einer auf dem Prinzip des Textes konstituierten Form von Wirklichkeit
bieten.

Diese zeichentheoretische Diskussion wird in dem 1869 im Folkekalender for
Danmark abgedruckten Mirchen Laserne (Die Lumpen) weitergefithrt. Denn hier
verwickeln sich zwei Lumpen, die der Fiktion nach aus Norwegen und Danemark
stammen und vor einer Fabrik auf ihre Verarbeitung zu Papier warten, in einen
Streit iiber die Vorziige der beiden Nationen. Dabei macht Andersen sehr deutlich
auf die sprachliche oder sogar die vom Buchmarkt selbst initiierte Konstruktion der
entsprechenden Nationalstereotypien aufmerksam. Gleichzeitig werden genau diese
sprachlichen Konstruktionen mit dem Hinweis auf die Materialitit des Papiers
unterlaufen, das lediglich iiber eine sprachliche Zuschreibung als >norwegisches<
oder >danisches< Produkt klassifiziert werden kann.

Auch das oben erwihnte Marchen Flipperne endet in einer Papiermiihle. Dabei
wird der Bezug auf die Materialitit des Papiers noch einmal potenziert. Denn hier
wird nicht auf das Material an sich, sondern konkret auf das singuldre Blatt ver-
wiesen, auf dem die Geschichte abgedruckt ist. Am Ende der Geschichte prahlt der
Kragen vor den anderen Lumpen iiber seinen vermeintlichen Erfolg als Liebhaber,
wobei er sich insbesondere mit der Fiktion zu schmiicken versucht, dass das
Strumpfband sich aus Liebe zu ihm umgebracht habe und in einen Wasserkiibel
gegangen sei. Diese Liige dringt ihn schliefllich zu der folgenden Feststellung:

>Jeg har meget paa min Samvittighed, jeg kan treenge til at blive til hvidt Papir!<

Og det blev de, alle Kludene bleve hvidt Papir, men Flipperne bleve netop til dette
Stykke hvide Papir vi her see, hvorpaa Historien er trykt, og det var fordi at de pralede
saa frygteligt bagefter af hvad der aldrig havde varet; og det skal vi teenke paa, at vi ikke
bare os ligesaadan ad, for vi kunne saamen aldrig vide, om vi ikke ogsaa engang
komme i Klude-Kassen og blive gjort til hvidt Papir og faae vor hele Historie trykt for
paa, selv den allerhemmeligste og maa saa selv lobe om og fortzlle den, ligesom
Flipperne. (EoH I, 450-451)

>Ich habe viel auf dem Gewissen, es driangt mich geradezu, weifles Papier zu werden!<

Und das wurde er, alle Lumpen wurden weifles Papier; aber der Kragen wurde gerade
zu diesem Stiick weiflem Papier, das wir hier sehen und auf das diese Geschichte
gedruckt ist, und das geschah, weil er so firchterlich mit dem geprahlt hatte, was nie

3 Zu den zeichentheoretischen Reflexionen, die die Auseinandersetzung mit den Dingen im

Realismus vorantreiben vgl. Sabine Schneider: Die stumme Sprache der Dinge. Eine andere
Moderne in der Erzihlliteratur des 19. Jahrhunderts. In: Elisabeth Bronfen, Christian Kiening
(Hg.): Mediale Gegenwirtigkeit. Ziirich 2007, S. 265-281. Generell zum Versuch iiber die
Dingtheorie zu einem neuen Verstandnis realistischer Erzahlweisen zu gelangen, vgl. Sabine
Schneider, Barbara Hunfeld (Hg.): Die Dinge und die Zeichen. Dimensionen des
Realistischen in der Erzihlliteratur des 19. Jahrhunderts. Wiirzburg 2008. Allgemein zu
Problemen und Moglichkeiten, dsthetische Kategorien der Moderne auf Erzihltexte des
Realismus zu tibertragen, vgl. Ralf Simon: Realismus und Moderne. In: Christian Begemann
(Hg.): Realismus. Epoche — Werke — Autoren. Darmstadt 2007, S. 207-223.



Hans Christian Andersen und die Dinge 149

gewesen war; und daran sollten wir denken, damit wir uns nicht so benehmen, denn
wir konnen wirklich nicht wissen, ob wir nicht auch einmal in die Lumpenkiste
kommen und zu dem weiflen Papier gemacht werden und unsere ganze Geschichte
aufgedruckt bekommen, selbst die allergeheimste, und ob wir dann selbst herumlaufen

und sie erzahlen miissen wie der Kragen.

A ¢ - g A ‘) P8R b / fq, S i A
\i ,’\ L.l 1.19/,“-[[“" 9:} : ;,'. P qu{ TR ﬁ&’ "M/t,..
Mé“ ./ﬂh:)»- AV 4 «/f Mvt.. /J J?/'}auv’ . 5
4 ' g, A ff 9 3%; «y‘-y a,ée" é&:.ﬂ_-,\ S f;«,f.}y
J J{ )r R 2 T 3 A .xy/.a 3)7,;((;,,“9,

v

Lv\u~ v

,.

Th) PPN !

b e ’«’-z‘//‘ﬁz
7 /&[a&“

Der verlogene Wunsch des Kragens, weifles Papier zu werden, verkehrt sich also in
seiner Erfilllung, indem er nun gezwungen wird, seine tatsichlichen Siinden zu
beichten. Aber auch der Text selbst verwickelt sich in markante Widerspriiche, denn
die enthiillte Geschichte iber genau das Blatt Papier, auf dem die Geschichte
geschrieben oder abgedruckt ist, wird tiberdeutlich als reine Fiktion gekennzeichnet
und ruft das Interesse fiir eine Erfahrung der Dinglichkeit des Papiers hervor, die
weder von dessen materieller Prasenz als Objekt noch von einer — wie auch immer



150 Klaus Miller-Wille, Ziirich

gearteten — Form von Erzihlung eingelost werden kann. Der Text verweist also
nicht auf die Materialitit des prasentierten Blattes, sondern auf eine entzogene Form
von Materialitit, die wir im Anschluss an Bill Brown als dessen Dinglichkeit
bezeichnen konnten (s.0.).

Diese Pointe ldsst sich vielleicht gut mit zwei Abbildungen illustrieren, die den
Schluss des Mirchens im Faksimile der Originalhandschrift und einer beliebigen
Auflage wiedergeben (Abb. 3 und 4).%

FLIPPERNE

hende staae og blive sort! Der var den forste Dandser-
inde, hun gav mig den Flenge, jeg nu gaaer med, hun
var saa glubsk! min egen Redekam var forliebt i mig,
hun tabte alle sine Twender af Kjrerestesorg. Ja, jeg har
oplevet Meget af den Slags! men det gjor mig meest
ondt for Strompebaandet, — jeg mener Livbaandet,
der gik i Vandballen. Jeg har Meget paa min Samvit-
tighed, jeg kan treenge til at blive til hvidt Papir!*

Og det blev de, alle Kludene bleve hvidt Papir, men
Flipperne blev netop til dette Stykke hvide Papir, vi
her see, hvorpaa Historien er trykt, og det var fordi at
de pralede san frygteligt bagefter af hvad der aldrig
havde vieret; og det skal vi tenke paa, at vi ikke bere
os ligesandan ad, for vi kunne saameen aldrig vide, om
vi ikke ogsaa engang komme i Klude-Kassen og blive
gjort til hvidt Papir og faae vor hele Historie trykt for
paa, selv den allerhemmeligste, og maa saa selv lobe
om og fortielle den, ligesom Flipperne.

. Abb. 4

Schon in der Handschrift wirkt der Rekurs auf die Geschichte des singuliren Blattes
keineswegs glaubwiirdig, konnte aber dazu beitragen, das Papier der hier prisentier-
ten Handschrift als singuldres Zeugnis eines einmaligen Schreibprozesses zu feti-

3% Abbildung 3 zeigt das Ende der Erzihlung im Originalmanuskript, das zur Sammlung der
Odense Bys museer gehort. Abb. 4 gibt die Seite 30S der 1919 von Hans Brix und Anker
Jensen publizierten Ausgabe der Eventyr wieder. Um die Pointe meiner Argumentation zu
verdeutlichen, handelt es sich genauer gesagt um eine Wiedergabe des Blattes aus meinem
Exemplar dieser Ausgabe, das ich von meinen Stockholmer Grofitanten geerbt habe und das
als Erinnerungstriger mit konkreten Personen und Ereignissen verkniipft ist.



Hans Christian Andersen und die Dinge 151

schisieren. Immerhin handelt es sich ja um genau dieses Blatt, auf das Andersen
selbst die Geschichte des Kragens bezogen hat. In dem als Ware vertriebenen Buch
dagegen 16st der Hinweis auf die Singularitit exakt dieses Blattes genau den
Widerstreit zwischen Massenartikel und dem Buch als singulirem, dinghaftem
Zeugnis aus, der in vielen der Dingmirchen und nicht zuletzt in Flipperne selbst
thematisiert wird.

Es erscheint mir keineswegs zufillig, dass sich Andersen just Ende der 1840er
Jahre mit den Besonderheiten einer massenhaften Papierproduktion und (indirekt)
mit dem Buch als Massenware auseinandersetzt. Das gesamte frithe 19. Jahrhundert
ist von der Industrialisierung der Papierherstellung geprigt, deren weitreichende
Effekte etwa an der rasanten Verbreitung der Zeitungsmedien deutlich werden.”
Ein noch tieferer Einschnitt in der Papierproduktion zeichnet sich aber just in den
1840er Jahren ab, als zum ersten Mal Papierherstellungsverfahren entwickelt wer-
den, die nicht mehr mit Lumpen, sondern mit Holz arbeiten. Wie aufmerksam
Andersen die rasanten Entwicklungen in der Papierproduktion verfolgte und wie gut
er mit den entsprechenden industriellen Prozessen vertraut war, zeigt sein spiter
Reiseessay Silkeborg, den er im Folkekalender for Danmark 1854 veréffentlicht. Der
Artikel widmet sich just der Beschreibung einer modernen Papierfabrik, die Michael
Drewsen, mit dessen Familie Andersen regen Kontakt pflegte, dort in den 1840er
Jahren gegriindet hat.*”

Die Ausfithrung zum konkreten medien- oder technikhistorischen Kontext von
Flipperne mogen Andersens gesteigerte Aufmerksambkeit fiir die Materialitit des
Papiers, die sich in den erwidhnten Geschichten manifestiert, erkliren. Das Beson-
dere an Andersens Mirchen besteht allerdings darin, dass er schon zu diesem Zeit-
punkt iiber die weitreichenden asthetischen Konsequenzen einer massenhaften,
seriellen Papier- und Buchproduktion zu reflektieren scheint, die durch die fortlau-
fenden technischen Evolutionen noch beschleunigt wird.

Auch diese isthetischen Reflexionen lassen sich mit Blick auf die beiden Ab-
bildungen (Abb. 3 und 4) erldutern. Wihrend das gedruckte Buch meiner Inter-
pretation zufolge also weniger auf den aktuellen Zeichentriger selbst als auf die
Differenz zwischen einem massenhaft reproduzierten Druckwerk und einem singu-
laren Manuskript verweist, scheint das Manuskript doch zu einer Fetischisierung des
singuldren Blattes beizutragen, auf dem das Ende der Erzihlung geschrieben ist
(Abb. 3). Auch hier ist Vorsicht geboten: Denn im Kontext der Uberlegungen zu ei-
nem verdanderten Umgang mit den Dingen — und vor allem im Kontext der Analyse
der entsprechenden Begehrensstrukturen, die Andersen just in Flipperne entwickelt,

3¢ Zu den einschneidenden Verinderungen in der Papierproduktion des frithen 19.Jahr-
hunderts vgl. stellvertretend Rolf Stiimpel (Hg.): Vom Velinpapier zur Papiermaschine.
In: Ders. (Hg.): Papier (= Materialien 2). Berlin 1987, S. 35-40; Claus Groger: Papier — Vom
Aufstieg des Handgeschépften zum unentbehrlichen Massenprodukt. Der technikge-
schichtliche Wissensstand zum Grundstoff literarischer Kultur. In: Internationales Archiv fiir
Sozialgeschichte der deutschen Literatur 15 (1990), S. 184-206.

% Vgl. Hans Christian Andersen: Silkeborg. In: Ders.: Samlede Skrifter. Bd. 6. Kopenhagen
1877,8.273-283.



152 Klaus Miiller-Wille, Ziirich

- wird diese Auratisierung des singuliren Blattes sofort wieder zuriickgenommen.
Andersen verweist nicht auf die prisente Materialitit des Blattes, sondern auf seinen
Charakter als Fetisch, der sich iiber das Moment des Entzugs definiert. Diese
Reflexion betrifft selbstverstindlich nicht nur das auratisierte Manuskriptblatt,
sondern auch den als Ware vertriebenen Mairchentext, den Andersen, wie oben
erwihnt, zunichst auf dem englischen Buchmarkt feilzubieten versucht, wobei der
Titel der entsprechenden Anthologie — A Christmas Greeting to My English Friends —
nicht von ungefihr auf das Weihnachtsgeschift verweist.

Flipperne, Laserne und Horren sind nur drei Belege fiir eine Reihe anderer Ding-
mirchen, in denen sich Andersen mit dieser komplexen Form von Materialitit
beziehungsweise mit dieser Form des Fetischcharakters von Texten beschiftigt. Zu
nennen wire dabei sicherlich auch das Mirchen Den stumme bog (1863; Das stumme
Buch), in dem die Idee einer nicht mehr am Buchstaben, sondern an der Buch-
materie selbst orientierten Lektiire mit dem Motiv eines Herbariums auf den Punkt
gebracht wird, dessen einzelne Pflanzen als Indices fiir verschiedene Episoden aus
dem Leben eines Toten gedeutet werden.*® Auch hier steht der nachtrigliche Ver-
such des Textes, den Dingen eine sprachlich definierte Geschichte zu verleihen, in
Spannung zu der mit dem Titel unterstrichenen Idee eines stummen Buches, das
sich eben nicht mehr lesen lasst und doch nicht als reines Papierobjekt wahrge-
nommen werden kann, da es den Leser mit einer ihm konsequent entzogenen
Dinglichkeit konfrontiert.

Nochmals sei darauf verwiesen, inwiefern sich meine Interpretation der erwihn-
ten Texte genau in diesem Punkt von Lektiiren unterscheidet, die — wenn man so
will ahistorisch — auf Andersens Aufmerksamkeit fiir Schreibwerkzeuge und Schrift-
trager verwiesen haben.” Meines Erachtens erweitert Andersen die schrift- und
medientheoretischen Beobachtungen, die in diesen Mirchen selbstverstindlich ent-
halten sind, um drei weitere Reflexionsschleifen:

1. Die Schriftreflexion wird durch eine Aufmerksamkeit fiir den materiellen
Zeichentriger tiberboten. Es geht um eine Aufmerksambkeit fiir das singulire Blatt
Papier, das als materieller Gedachtnistriger fiir spezifische, mit diesem Blatt ver-
bundene Ereignisse (seien es der spezifische Prozess seiner Produktionsgeschichte
oder Erinnerungen an verschiedene Besitzer).

2. Diese gedichnistheoretische Spekulation wird durch eine Reflexion iiber die
spezifische Materialitit des Papiers gesteigert, die sich nicht sprachlich diskursiv
erfassen liasst, sondern nur als inkommensurable, sich entziechende Form der
Materialitét fassbar ist.

38 7u Den stumme bog im Kontext der gedichtnistheoretischen Reflexionen Andersens vgl.

Seiler: >Gjemt [er ikke] glemt< (Anm. 26) S. 17-22.

Bezeichnenderweise verkniipfen sowohl Auchet, wie van Hees und Stecher-Hansen ihre
Beobachtungen zur Selbstreflexivitit von Andersens Texten mit dem Verweis auf
entsprechende Phinomene in Texten des 20. Jahrhunderts. Vgl. van Hees: En modern
fortzlling (Anm. 19); Marc Auchet: Andersen et le conflit des écritures (Anm. 22); Stecher-
Hansen: Romantic and Modern Metatexts (Anm. 22).

39



Hans Christian Andersen und die Dinge 153

3. Die Aufmerksambkeit fiir das spezifische Material von Buch und Papier wird
schlieflich mit sehr konkreten medienhistorischen und ding- oder warentheoreti-
schen Reflexionen verbunden, mit denen Andersen die Auratisierung des singuldren
Schrifttrigers, die sich in den angedeuteten gedachtnis- und materietheoretischen
Uberlegungen abzeichnet, wieder zuriicknimmt. So wird er sich schlief8lich nicht nur
fir Buch und Papier als singulire Gedachtnistriger und singulire Materialien
interessieren, sondern auch fiir Buch und Papier als massenhaft reproduzierte Dinge,
die als Teil einer komplexen Begehrensokonomie fungieren und entsprechend als
Waren fetischisiert werden.

Es ist evident, dass sich Andersens bislang geschilderte, extrem genaue Beobach-
tungen zum veranderten Status der Dinge und insbesondere zum verinderten Status
von Schreibwerkzeugen und Schrifttrigern auch auf sein Verstindnis des Lesens
ausgewirkt haben. Schon mit der Darstellung der sprechenden Dinge verweist
Andersen auf eine rhetorische Figur, nimlich die Prosopopoia, die eng mit dem Akt
der Lektiire verkniipft ist. Indem die Texte die Fiktion der sprechenden Dinge durch
ironische Brechungen oder Rahmungen unterlaufen, tragen sie zu einer kritischen
Reflexion des Lektiireaktes bei: Die Illusion aus den materiellen Buchseiten die
Stimme eines Subjektes heraushéren zu kénnen, wird gestort und der Leser wird mit
einer Dinglichkeit der Texte konfrontiert, die sich nicht allein iiber deren
Zeichencharakter erschliefit.

Diese Beobachtung lisst sich an einem Mirchen konkretisieren, das meines Er-
achtens als eine Art metapoetologischer Kommentar zu den ohnehin selbstreferen-
tiell konzipierten Dingmarchen gelesen werden kann. Schon der Anfang des 1852
publizierten Mirchens Nissen hos Spekhokeren (Der Nisse beim Speckhdcker) ver-
deutlicht das Reflexionspotential des Textes. Ein Student vertieft sich beim
Einkaufen in die Lektiire einer Buchseite, die als Verpackungsmaterial um einen
Kise gewickelt worden ist. Er verzichtet auf den Kise und kauft stattdessen die Reste
des Buches, die sich noch beim Speckhéker finden. Mit einem Witz macht er dabei
auf die merkwiirdige Verschrankung von symbolischem und 6konomischem Wert
aufmerksam, welche die Ware Buch im Gegensatz zum Kise auszeichnet:

>Tak,< sagde Studenten, >lad mig faae den [Bogen] istedetfor Osten! jeg kan spise
Smorrebredet bart! syndigt var det, om hele den Bog skulde rives i Stumper und
Stykker. De er en praegtig Mand, en practisk Mand, men Poesi forstaaer De Dem ikke
mere paa, end den Botte!<

Og det var uartigt sagt, iseer mod Boetten, men Spekheokeren loe og Studenten loe, det
var jo sagt saadan i en Slags Spog. (EoH 11, 67)

>Dankex, sagte der Student, >lassen Sie mich [das Buch] anstelle des Kises nehmen!
Ich kann mein Butterbrot auch ohne Aufstrich essen! Es wire Siinde, wenn das ganze
Buch in Fetzen und Stiicke gerissen werden wiirde. Sie sind ein prichtiger Mann, ein
praktischer Mann, aber von Poesie verstehen Sie nicht mehr als diese Tonne.<

Und das war unartig gesagt, insbesondere gegeniiber der Tonne, aber der Speckhdcker
lachte und der Student lachte, es war ja so im Scherz dahin gesagt.



154 Klaus Miiller-Wille, Ziirich

Nicht nur der Erzihler, auch ein Nisse (Wichtel), der dieses Gesprich belauscht,
argert sich iiber den Witz des Studenten. In der Nacht geht er in den Laden, um der
Tonne zu ihrem Recht zu verhelfen:

Da det blev Nat, Boutiken lukket og Alle tilsengs, paa Studenten nar, gik Nissen ind og
tog Madamens Mundlzder, det brugte hun ikke naar hun sov, og hvor i Stuen han satte
det paa nogensombhelst Gjenstand, der fik den Maal og Mzle, kunde udtale sine Tanker
og Folelser ligesaa godt, som Madammen, men kun een ad Gangen kunde have det, og
det var en Velgjerning, for ellers havde de jo talt hverandre i Munden. (EoH I, 67)

Als es Nacht wurde, der Laden geschlossen war und alle aufler dem Studenten zu Bett
gegangen waren, kam der Nisse herein und nahm das Mundleder der Frau. Das brauchte
sie nicht, wenn sie schlief. Wo er es in der Stube auf einen Gegenstand legte, bekam
dieser Sprache und Wort und konnte seine Gedanken und Gefiihle genauso gut
aussprechen wie die Frau. Aber nur einer auf einmal konnte das Mundleder bekommen,
und das war eine Wohltat, denn sonst wiren sie alle einander ins Wort gefallen.

Es handelt sich um eine kaum iibersetzbare Passage, da Andersen den im Dénischen
iiblichen Ausdruck >Mundleder< (deutsch >Maulwerk<) hier buchstiblich ver-
wendet. Das in jeder Hinsicht schiefe Sprachbild des auf die Dinge gelegten >Mund-
leders< wiederum verdeutlicht just die rhetorische Strategie, mit der im Marchen
den Dingen - hier der Tonne, einer Kaffeemiihle, einem Geldkistchen und einem
Butterfasschen — eine Stimme verliehen wird. Dass sich der Text tatsichlich auf eine
solche Reflexion des Lesens einlisst, wird in einer Szene verdeutlicht, in der der
Nisse den Studenten bei der Lektiire des Buches beobachtet. Wichtig ist mir bei
diesen Beobachtungen, dass Andersen seine Reflexionen iiber den spezifischen
Status des Buches als Ding und Ware offensichtlich mit einer subtilen Reflexion iiber
eine spezifische Lektiirepraktik verkniipft, die an die (halluzinatorische) Wahrneh-
mung von Stimmen gebunden ist.

4, Fazit

In einer kurzen Lektiire von Keiserens nye Kleder beschiftigt sich Jacques Derrida
mit nichts Geringerem als der Frage nach dem Status von Text-Interpretationen
iiberhaupt.”’ Ausgangspunkt seiner Argumentation bildet Freuds Interpretation von
Andersens Mirchen in der Traumdeutung. Freuds Bemiihen, mit seiner psychoana-
lytischen Deutung die verborgene Wahrheit iiber Keiserens nye Kleder zu enthiillen,
laufe fehl, da der Text selbst schon die Frage nach Verkleidung und Enthiillung,
nackter Wahrheit und rhetorischem Betrug ins Zentrum des geschilderten
Geschehens stelle. Das heift, dass die zentrale Differenz von manifester Darstellung
und latentem, verborgenem Inhalt, auf die Freud in seiner Analyse immer wieder
rekurriere, durch Andersens Marchen selbst schon unterlaufen werde, das seine wie

%0 Vgl. das Kapitel »Der Facteur der Wahrheit« in Jaques Derrida: Die Postkarte. Von Sokrates
bis Freud und jenseits. Bd. 2. Berlin 1987, S. 183-282, insb. 185-192.



Hans Christian Andersen und die Dinge 155

auch immer argumentierenden Interpreten auf diese Weise theoretisch iiberhole.
Derrida griindet seine Lektiire vor allem auf der Metaphorik einer sprachlich-
rhetorischen Textur, die in einem Zug dazu beitrage, Wahrheiten zu erzeugen und
zu verhiillen.

Bereits diese Beobachtungen sollten uns davor warnen, die Dingmarchen als
simple Parabeln zu interpretieren, in denen Andersen sich der sprechenden Dinge
lediglich bedient, um moralische Wahrheiten zu formulieren, die sich von den
Texten abheben lieffen. Ich habe zu zeigen versucht, dass sich die meisten der Ding-
mirchen ganz im Gegenteil in dhnlich komplexe Sprachbetrachtungen verwickeln
wie Keiserens nye Kleder. Schon die wenigen Zitate in diesem Aufsatz zeigen,
inwieweit die Mirchen von Sprachspielen leben, die zu einer selbstreferentiellen In-
szenierung der rhetorischen Figuren fiihren, mit denen die Texte operieren. Dabei
habe ich jedoch versucht, den Blickwinkel von der metaphorischen Textur, um die
Derridas Beobachtungen kreisen - also das Gewebe der Signifikanten, das Verklei-
dung und Enthiillung in einem konstituiert und somit zur Erzeugung von Wahr-
heiten beitragt, — zu der realen Textur zu verschieben, auf der Signifikanten ruhen:
das heifit den Leinengeweben und Lumpen, die auf eine Dinglichkeit des Papiers
verweisen, die sich nicht mehr allein mit semiotischen Kategorien beschreiben
lisst.*! Die Aufmerksamkeit fiir die Dinglichkeit der Medien, tber die sich das
Subjekt performativ konstituiert, geht in den Marchen mit der Thematisierung einer
subtilen Verdinglichung des Subjektes einher, in denen das komplexe Wechselspiel
zwischen Subjekten und Objekten in Ansitzen medien- und korpertheoretisch
erortert wird. Der besondere Reiz der Marchen besteht dabei darin, dass diese
Reflexionen iiber die Verdinglichung des Subjekts in einem denkbar krassen Ge-
gensatz zur Anthropomorphisierung der Dinge steht, mit der die Texte spielen.

All diese Reflexionen habe ich auf Andersens Auseinandersetzung mit einer
aufblithenden Warenwelt zuriickzufithren versucht, mit der sich der Autor — wie dies
Elisabeth Bronfen in einer schonen Lektiire der Fufreise gezeigt hat* — schon friih
auseinandersetzt. Doch wihrend der Bezug auf die Welt der Waren in der FufSreise
genutzt wird, um das philosophisch legitimierte Verfahren einer potenzierten
romantisch-ironischen Schreibweise, wie wir sie etwa bei Schlegel ausgeprigt finden,
endgiiltig zu subvertieren und auf den Charakter des Kunstwerkes als reines
Konsumgut aufmerksam zu machen, geht Andersen in den Dingmarchen eher den
verinderten Dingbeziehungen und vor allem den verinderten Begehrensstrukturen
nach, die durch die Waren ausgelost werden. Dariiber hinaus reflektieren die
Mirchen tiber eine Asthetik der beschadigten und fragmentierten Gegenstinde, die
zumindest einen indexikalischen Bezug auf eine dem Subjekt grundlegend entzo-

# Zu entsprechenden papierfixierten Uberlegungen in der Briefkultur des deutschen

Sprachraums vgl. den schonen Aufsatz von Davide Giuriato: Briefpapier. In: Anne
Bohnenkamp-Renken, Waltraud Wiethélter (Hg.): Der Brief. Ereignis und Objekt. Frankfurt
a.M. 2008, S. 1-18.

%2 Vgl. den Beitrag »Pop Nacht. Andersens Spaziergang in einer Sylvesternacht (1829)« in
diesem Band.



156 Klaus Miiller-Wille, Ziirich

gene Wirklichkeit garantieren sollen. Sowohl in den poeotologischen Reflexionen
zur Begehrensdkonomie der Waren wie in der angedeuteten Asthetik der feti-
schisierten, zuriickgelassene Dinge — das heiflt in der Aufmerksamkeit fiir die ver-
rostete Nadel im Rinnstein, den aufgeweichten Saffian-Ball im Abfalleimer oder den
beim Speckhoker wiederverwerteten Buchseiten — wird das Potential von Andersens
Mirchen deutlich. Sie geben keineswegs dem Begehren nach >Authentizitit< und
>Prasenz< nach, das in der Diagnose der zu Waren verkommenen und entfremdeten
Dinge mitschwebt, sondern machen gerade auch in ihrer Aufmerksamkeit fiir den
fetischisierten Miill oder fir das in seiner unbegreiflichen Materialitat fetischisierte
Papier deutlich, dass dieser Wunsch nach >Authentizitit< und >Prasenz< selbst nur
ein Effekt der Warenokonomie ist.



Hans Christian Andersen und die Dinge 157

Literatur

Primarliteratur:

Hans Christian Andersen: Silkeborg. In: H.C. Andersens samlede skrifter. Andet udgave.
Bd. 6. Kopenhagen 1877, S.273-283.

H.C. Andersens samlede varker. Hg. von Klaus P. Mortensen. Bd. 1-3. Eventyr og Historier
[-1IL. Hg. von Laurids Kristian Fahl u.a. Kopenhagen 2003. (= EoH)

M. [Barthélemy] Imbert: La pume d’un bel-esprit. In: Ders.: Fables nouvelles. Paris 1773,
S. SOf.

Sekundarliteratur

Agamben, Giorgio: Stanzen. Das Wort und das Phantasma in der abendlidndischen Kultur
[1977]. Ziirch/Berlin 2005.
Auchet, Marc: Andersen et le conflit des écritures. Essai sur la métanarrativité dans les Con-

tes et histoires. In: Ders. (Hg.): (Re)lire Andersen. Modernité de I'ceuvre. Paris 2007,

S. 81-102.

Baudrillard, Jean: Das System der Dinge. Uber unser Verhiltnis zu den alltiglichen
Gegenstinden [1968]. Frankfurt/New York 2007, S. 95-109.

Bohme, Hartmut: Fetischismus und Kultur. Eine andere Theorie der Moderne. Hamburg
2006.

Brandes, Georg: H.C. Andersen som Eventyrdigter [1870]. In: Ders.: Danske
digterportratter. Hg. von Sven Moller Kristensen. Kopenhagen 1964, S. 192-236.

Bronfen, Elisabeth: Pop Nacht. Andersens Spaziergang in einer Sylvesternacht (1829)

[in diesem Band].

Brown, Bill: Thing Theory. In: Critical Inquiry 28:1 (2001), S. 1-22.

Castoriadis, Cornelius: Gesellschaft als imagindre Institution. Entwurf einer politischen
Philosophie [1975]. Frankfurt a.M. 1990.

Depenbrock, Heike und Heinrich Detering: Die Sprache der Dampfmaschine: H.C.
Andersens >Et Stykke Perlesnor<. In: Norrena 8 (1988), S. 6-16.

Depenbrock, Heike und Heinrich Detering: Der Tod der Dryade und die Geburt der Neuen
Muse. In: Kurt Braunmiiller und Mogens Brondsted (Hg.): Deutsch-nordische
Begegnungen. 9. Arbeitstagung der Skandinavisten des deutschen Sprachgebiets 1989 in
Svendborg. Odense 1991, S. 366-390.

Depenbrock, Heike und Heinrich Detering: Poesie und industrielles Zeitalter in I Sverrig.
In: Johan de Mylius (Hg.): Andersen og verden. Indlag fra den forste internationale
H.C. Andersen-konference. 25.-31. August 1991, Odense 1993, S. 31-S1.

Derrida, Jacques: Der Facteur der Wahrheit. In: Ders.: Die Postkarte. Von Sokrates bis
Freud und jenseits. Bd. 2. Berlin 1987, S. 183-282.

Detering, Heinrich: Andersen dans les Passages parisiens. La dryade entre Baudelaire, Rilke
et Benjamin. In: Etudes germaniques S8 (2003), S. 711-733.

Fechner-Smarsly, Thomas: Der Spiegel und sein Schatten. Abdriicke der frithen Photogra-
phie in Texten von Aa.O. Vinje, Henrik Ibsen und H.C. Andersen. In: Annegret
Heitmann, Joachim Schiedermair (Hg.): Zwischen Text und Bild. Zur Funktionali-



158 Klaus Miiller-Wille, Ziirich

sierung von Bildern in Texten und Kontexten (= Nordica 2). Freiburg im Brsg. 2000,
S.21-42.

Frank, Thomas und Albrecht Koschorke, Susanne Liidemann, Ethel Matala de Mazza: Des
Kaisers neue Kleider. Uber das Imaginire politischer Herrschaft. Texte — Bilder -
Lektiiren. Frankfurt a.M. 2002.

Gaffikin, Brigid: Material Witnesses. Hans Christian Andersen’s Tingseventyr and the
Memories of Things. In: Edda 2004:3, S. 186-200.

Giuriato, Davide: Briefpapier. In: Anne Bohnenkamp-Renken, Waltraud Wiethélter (Hg.):
Der Brief. Ereignis und Objekt. Frankfurt a.M. 2008, S. 1-18.

Groger, Claus: Papier - Vom Aufstieg des Handgeschépften zum unentbehrlichen
Massenprodukt. Der technikgeschichtliche Wissensstand zum Grundstoff literarischer
Kultur. In: Internationales Archiv fiir Sozialgeschichte der deutschen Literatur 15
(1990), S. 184-206.

Hauberg Mortensen, Finn: Ting og eventyr. In: Nordica 23 (2006), S. 61-79.

van Hees, Annelies: En modern fortelling. In: Aage Jorgensen, Henk van der Liet (Hg.):
H.C. Andersen. Modernitet og modernism. Essays i anledning af Annelies van Hees’
asked fra Amsterdams Universitet. Amsterdam 2006, S. 9-21.

Kjeldgaard, Lasse Horne: Die Emanzipation der Bilder. Das optische Unbewusste in Hans
Christian Andersens Der Schatten. [in diesem Band].

Lundbo Levy, Jette: Om ting der g i stykker — Gunnar Ekel6f og H.C. Andersen. In: Edda
1998:3, S.259-267.

Rubow, Paul V.: H.C. Andersens Eventyr [ 1927]. Kopenhagen 1967.

Scarry, Elain: Der Kérper im Schmerz. Die Chiffren der Verletzlichkeit und die Erfindung
der Kultur. Frankfurt a.M. 1992.

Schneider, Sabine: Die stumme Sprache der Dinge. Eine andere Moderne in der
Erzihlliteratur des 19. Jahrhunderts. In: Elisabeth Bronfen, Christian Kiening (Hg.):
Mediale Gegenwirtigkeit. Ziirich 2007, S. 265-281.

Schneider, Sabine und Barbara Hunfeld (Hg.): Die Dinge und die Zeichen. Dimensionen
des Realistischen in der Erzihlliteratur des 19. Jahrhunderts. Wiirzburg 2008.

Schneider, Sabine: Einleitung. In: Dies., Barbara Hunfeld (Hg.): Die Dinge und die Zeichen,
S.11-24.

Seiler, Thomas: >Gjemt [er ikke] glemt< — Erinnern und Vergessen in H.C. Andersens
Dingmarchen. In: Anderseniana 2008, S. 5-25.

Simon, Ralf: Realismus und Moderne. In: Christian Begemann (Hg.): Realismus. Epoche -
Werke — Autoren. Darmstadt 2007, S. 207-223.

Stecher-Hansen, Marianne: Romantic and Modern Metatexts: Commemorating Andersen

and the Self-Referential Text. In: Johan de Mylius u.a. (Hg.): Hans Christian Andersen.
Between Children’s Literature and Adult Literature. Papers from the Fourth International
Hans Christian Andersen Conference. 1 to 5 August 200S. Odense 2007, S. 88-100.

Stiimpel, Rolf: Vom Velinpapier zur Papiermaschine. In: Ders. (Hg.): Papier (= Materialien
2). Berlin 1987, S. 35-40.



V. Polymorphe Koérper




Die umseitige Abbildung zeigt eine Collage von Hans Christian Andersen und Adolph Drewsen
aus Jonas Drewsens Billedbog (1862). Das Bilderbuch ist Teil der Jean Hersholt Collection, die an
der Library of Congress, Washington aufbewahrt wird. Foto mit freundlicher Genehmigung der
Rare Books and Special Collections Devision of the Library of Congress.



	Hans Christian Andersen und die Dinge

