
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 46 (2009)

Artikel: Hans Christian Andersen und die Dinge

Autor: Müller-Wille, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858127

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858127
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans Christian Andersen und die Dinge

Klaus Müller-Wille, Zürich

Da det blev ud paa Aftenen, kom alle de andre Tinsoldater i deres Asske og Folkene i
Huset gik til Sengs. Nu begyndte Legetoiet at lege, baade at komme Fremmede, fore

Krig og holde Bal; Tinsoldaterne raslede i Aisken, for de vilde vaere med, men de künde
ikke faae Laaget af. Noddeknaekkeren slog Kaalbotter, og Grififelen gjorde Commers

paa Tavlen; det var et Spektakel saa Kanarifuglen vaagnede, og begyndte at snakke

med, og det paa Vers. (EoH 1,189)1

Als es Abend wurde, kamen alle andern Zinnsoldaten in ihre Schachtel und die Leute
im Haus gingen ins Bett. Nun fing das Spielzeug zu spielen an, sowohl >Auf Besuch
kommen< als auch >Krieg fiihren< und >Ball geben<. Die Zinnsoldaten rasselten in der
Schachtel, denn sie wollten dabei sein, aber sie konnten den Deckel nicht
hochstemmen. Der Nussknacker schlug Purzelbäume und der Griffel trieb auf der
Tafel Unsinn; es war ein solcher Spektakel, dass der Kanarienvogel erwachte und
anfing mitzusprechen, und zwar in Versen.2

Den standhaftige Tinsoldat (1838; Der standhafte Zinnsoldat) gehört zu einer ganzen
Reihe von Märchen, in denen Andersen neben Zinnsoldaten, Nussknackern und
Griffeln auch Stopfnadeln, Teekannen, Kragen oder Flaschenhälse zum Sprechen
bringt, um uns mit ihren erstaunlichen Abenteuern, Gebrechen und Eitelkeiten zu
konfrontieren.3 Diese von der Forschung als Dingmärchen (dän. >tingseventyr<)4
klassifizierten Texte sind schon früh zum Anlass genommen worden, um den
dänischen Dichter zu einem Biedermeierautoren mit kindlichem Gemüt zu
stilisieren, der wie die Kinder eben jene Dinge beseele, die sich in den Bürger- und
Kinderstuben des zeitgenössischen Kopenhagens tummelten. Der bekannte dänische
Kritiker der Jahrhundertwende Georg Brandes gehört zu den ersten Literatur-

1 Hinweise unter der Sigle EoH verweisen auf Band und Seitenzahl der neuesten Ausgabe der
Eventyr von Klaus P. Mortensen.

2 Übersetzungen aus dem Dänischen stammen von mir, KMW.
3 Dieser Aufsatz ist die schriftliche Fassung meiner Antrittsvorlesung vom 16. März 2009 an

der Universität Zürich.
4 Natürlich finden sich schon vor Andersen beseelte und sprechende Dinge im Märchen. Die

Besonderheit von Andersens Dingmärchen besteht allerdings darin, dass die Dinge
Hauptfiguren und alleinige Aktanten der Handlung sind. Auch hier konnte Andersen auf
Vorbilder aus Fabeln und Kunstmärchen des späten 18. Jahrhunderts sowie des frühen 19.

Jahrhunderts zurückgreifen. Die Gattungsbezeichnung >tingseventyr< hat sich in der
Andersen-Forschung sowie im dänischen Schulunterricht fest etabliert. Sie geht wohl auf
frühe Versuche zurück, die Märchen Andersens nach Einzelgattungen zu klassifizieren. Schon
in seinem Klassiker zu Andersens Märchendichtung differenziert Paul Rubow eine
Untergattung von Märchen, die alleine von Gegenständen handeln, wobei er auf Barthélémy
Imbert und E.T.A. Hoffmann als wichtigste Vorbilder für die Ausgestaltung dieses Genres
verweist. Vgl. Paul V. Rubow: H.C. Andersens Eventyr [1927]. Kopenhagen 1967, S. 141f..



Hans Christian Andersen und die Dinge 133

Wissenschaftlern, welche diese These entwickelt haben, für die sich noch heute
zahlreiche Belege aus dem populären Schrifttum über Andersen finden:

Nerven i denne Konst er Barnets Indbildningskraft, der besjaeler og personliggjor Alt;
derved levendegjor den et Stykke Bohave saavelsom en Plante, en Blomst saavelsom en

Fugl eller Kat, og Dyret ligesaa fuldt som Dukken, som Portraitet, som Skyerne, Solstraa-

lerne, Vindene og Aarets Tider. Selv en Springgaas bliver da for Barnet et levende Hele,
et taenkende, villende Vaesen. Forebilledet for en saadan Poesi er Barnets Drom [...].5

Der Nerv dieser Kunst ist die Einbildungskraft des Kindes, die alles beseelt und
individualisiert, mit dieser Gabe macht es ein Stück Hausgerät genauso lebendig wie
eine Pflanze, eine Blüte genauso wie einen Vogel oder eine Katze, und das Tier
genauso wie die Puppe, wie das Portrait, wie die Wolken, Sonnenstrahlen, Winde und
die Jahreszeiten. Selbst der Springbock [Spielzeug] wird für das Kind zu einem

lebendigen Ganzen, zu einem denkenden, wollenden Wesen. Das Vorbild für eine
solche Poesie ist der Traum des Kindes [...].

Immerhin ist Brandes der erste, der die spezifische Rhetorik und Komposition der
Andersenschen Märchen als Ausdruck einer ästhetischen Kalkulation zu würdigen
versteht. Andersen wird in diesem Sinne durchaus als ernstzunehmender Künstler
vorgestellt, der eine ganze Ästhetik aus der kindlichen Einbildungskraft ableite.
Dennoch stellt sich die Frage, ob die kindliche Phantasie, die Brandes Andersen
unterstellt, nicht genau seinen eigenen Blick auf dessen Märchen prägt. Immerhin
trägt er mit seinem Rekurs auf die Urszene der Subjektivität, die sich projizierend in
den Dingen des alltäglich Lebens wiedererkennt, seinerseits dazu bei, die Texte
Andersens auf eine Weise zu beseelen, dass sie als »lebendiges Ganzes« erscheinen
und als Ausdruck der »Einbildungskraft des Kindes« in Anspruch genommen
werden können. Schon das erste Zitat mag illustrieren, wie unangemessen Brandes'

Charakterisierung aus heutiger Sicht wirkt. Mit der überraschenden Konstellation
von Nussknacker, Griffel, Zinnsoldat und Kanarienvogel, die aus ihren alltäglichen
Kontexten entbunden und neu korreliert werden, wird ein Tohuwabohu fremd
wirkender Dinge inszeniert, das eher an Lautreamonts spannungsreiche Begegnung
von Nähmaschine und Regenschirm auf dem Operationstisch erinnert als an die

»lebendige Ganzheit« biedermeierlicher Interieurs.6

Nun habe ich Brandes inzwischen selbst weit über 100 Jahre alte Feststellung
natürlich nicht an den Anfang dieses Aufsatzes gestellt, um im Folgenden triumphierend

dagegen zu polemisieren. Das Zitat ist hier allein deshalb von Interesse, da es

genau jenes Verhältnis zwischen dem Subjekt und den Dingen beschreibt, das

Andersen in seinen Dingmärchen meines Erachtens kritisch beleuchtet. Ich werde

5 Georg Brandes: H.C. Andersen som Eventyrdigter. In: Ders.: Danske digterportrsetter. Hg. v.
Sven Moller Kristensen. Kopenhagen 1964, S. 192-236, hier S. 195-196 [der Artikel erschien
ursprünglich unter dem Titel »Andersens Eventyr« in Illustreret Tidende im Juli 1869].

6 Schon Jette Lundbo-Levy nimmt Andersen als Vorläufer der ästhetischen Moderne in
Anspruch, in dem sie dessen Dingmärchen (in einer vagen Andeutung) mit dem
surrealistischen Konzept des l'objet trouvé in Verbindung setzt. Vgl. Jette Lundbo Levy: Om ting
der gâ i stykker - Gunnar Ekelöf og H.C. Andersen. In: Edda 1998:3, S. 259-267, hier S. 259.



134 Klaus Müller-Wille, Zürich

also versuchen zu zeigen, dass die Dingmärchen nicht als Ausdruck einer subjektiven
Projektion zu verstehen sind, sondern als Versuch, mit dem Rekurs auf die Welt der

Dinge genau die Grenzen dieser Projektion und damit auch die Grenzen des

Subjekt- und Textverständnisses zu umreißen, das für Brandes noch Gültigkeit
besitzt. Auf diese Weise nehmen die Dingmärchen eine zentrale Stellung in
Andersens Bemühen um eine moderne Poesie beziehungsweise um eine Poesie im
Zeichen der Moderne ein.

Als Ausgangspunkt meiner Ausführungen, mit denen ich diese Thesen zu
untermauern versuchen werde, dienen zwei ganz unterschiedliche Impulse aus der

jüngeren Andersen-Forschung.
Zunächst habe ich mich an Studien aus den 1980er Jahren orientiert, in denen

man beginnt, sich mit Andersens Interesse für die Moderne zu beschäftigen. Dieses
Interesse schlägt sich etwa in seinen wahrnehmungstheoretisch fundierten
Beobachtungen technischer oder technisch-medialer Entwicklungen - seien es

Eisenbahnen, Dampfschiffe, Telegrafen, Fotoapparate oder Mikroskope - nieder.
Entscheidend dabei ist - wie dies insbesondere Heike Depenbrock und Heinrich De-

tering in mehreren Aufsätzen nachgewiesen haben - dass Andersen gerade die

Gattung der Märchen verwendet, um über die Notwendigkeit einer modernen
Poetologie zu reflektieren, die adäquat auf die Herausforderung des Zeitalters und
die rasante Umwandlung aller Lebensverhältnisse reagiert.7 Dabei werden die Märchen

nicht nur als Ort der Reflexion über solche kunsttheoretische Fragen genutzt,
sondern auch als Experimentierfeld adäquater literarischer Ausdrucksformen und
Verfahren.

In eine völlig andere Richtung weist eine Sammlung von Essays zu Keiserens nye
Klceder (1837; Des Kaisers neue Kleider), die im Rahmen des von Albrecht Koschorke

geleiteten Projektes >Poetologie der Körperschaften am Zentrum für Literaturforschung

in Berlin entstanden sind.8 Hier wird Andersen als Theoretiker des

politischen Imaginären präsentiert, der sich auf subtile Weise mit den Effekten von
intersubjektiven Projektionen auseinander gesetzt habe.9 Das Märchen zeige auf,

7 Vgl. Heike Depenbrock und Heinrich Detering: Die Sprache der Dampfmaschine. H.C.
Andersens >Et Stykke Perlesnor<. In: Norrona 8 (1988), S. 6-16; Heike Depenbrock und
Heinrich Detering: Der Tod der Dryade und die Geburt der Neuen Muse. In: Kurt
Braunmüller und Mogens Brondsted (Hg.): Deutsch-nordische Begegnungen. 9.

Arbeitstagung der Skandinavien des deutschen Sprachgebiets 1989 in Svendborg. Odense
1991, S. 366-90; Heike Depenbrock und Heinrich Detering: Poesie und industrielles
Zeitalter in I Sverrig. In: Johan de Mylius (Hg.): Andersen og Verden. Indlaeg fra den forste
internationale H.C. Andersen-konference. 25.-31. August 1991. Odense 1993, S. 31-51;
Heinrich Detering: Andersen dans les Passages parisiens. La dryade entre Baudelaire, Rilke et
Benjamin. In: Etudes germaniques 58 (2003), S. 711-733.

8 Thomas Frank, Albrecht Koschorke, Susanne Lüdemann, Ethel Matala de Mazza: Des
Kaisers neue Kleider. Über das Imaginäre politischer Herrschaft. Texte - Bilder - Lektüren.
Frankfurt a.M. 2002.

9 Zum Begriff des politischen Imaginären«, der wesentliche Anregungen für die Neulektüre
von Keiserens nye Klceder geliefert hat, vgl. Cornelius Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre
Institution. Entwurfeiner politischen Philosophie [1975]. Frankfürt a.M. 1990.



Hans Christian Andersen und die Dinge 135

wie politische Realität - in diesem Fall die Existenz des kaiserlichen Gewandes - als

Effekt des Glaubens an diese Realität überhaupt erst erzeugt werde.
Meines Erachtens fuhrt Andersen die Reflexion über das Imaginäre politischer

Herrschaft in den Dingmärchen weiter, wobei er sich nun allerdings - seinem

grundlegenden Interesse für die Welt der Moderne gemäß - für die Effekte einer,

wenn man so will, ökonomischen Imagination interessiert,10 die sich an der Welt der

alltäglichen Dinge orientiert. Das Interesse verschiebt sich dabei von den Kleidern
des Kaisers zu den nicht minder komplexen Beziehungsgeflechten, mit denen
Subjekte und Dinge respektive Subjekte und Waren auf subtile Weise ineinander
verwoben sind.

Um diese Thesen zu entfalten, werde ich im nächsten Abschnitt zunächst ganz
kurz auf den Begriff des Dings eingehen. Im darauf folgenden Abschnitt möchte ich
nachweisen, inwiefern Hans Christian Andersen seine Märchen nutzt, um zumindest

Ansätze zu einer Theorie der Dinge zu entwickeln. Schließlich möchte ich in
einem abschließenden Abschnitt auf die weitreichenden poetologischen
Konsequenzen zu sprechen kommen, die Andersen aus dem Rekurs auf die Dinge zieht.

1. Was ist ein Ding?

Schon die Frage >Was ist ein Ding?<, mit der etwa Bill Brown oder Hartmut Böhme
ihre Studien zum Phänomen des Dings einleiten, verrät etwas über die Intention der

entsprechenden Theorien, die nicht nur darin besteht, die Bedeutung des Wortes
> Dinge, sondern auch den selbstverständlichen Umgang mit den Dingen selbst in
Frage zu stellen. Grundlegend für ihre Ausführungen ist die Unterscheidung
zwischen >Dingen< und >Objekten<.n Wenn wir eine Sache als Ding und nicht mit
einer konkreten Bezeichnung etwa als >Schachtel<, >Nussknacker< oder >Griffel<
bezeichnen, so bringen wir damit zunächst zum Ausdruck, dass wir keinen

angemessenen Begriff für den Gegenstand zur Hand haben. Dies mag daran liegen,
dass uns der Gegenstand schlicht fremd und unbekannt ist oder dass der

gewöhnliche Umgang mit dem Gegenstand aufgrund eines Defektes gestört ist.

Dinge sind offensichtlich Gegenstände, bei denen die normale Relation zwischen
erkennendem und handelndem Subjekt und erkanntem und behandeltem Objekt
außer Kraft gesetzt ist. Ich zitiere aus dem Aufsatz »Thing theory« von Bill Brown:

We begin to confront the thingness of objects when they stop working for us: when the
drill breaks, when the car stalls, when the windows get filthy, when their flow within
the circuits of production and distribution, consumption and exhibition, has been
arrested, however momentarily. The story of objects asserting themselves as things, then,

10 Anregungen zu einem entsprechenden Konzept eines an den Dingen orientierten
gesellschaftlichen Imaginären liefert das Kapitel über die Ding-Beziehung in Castoriadis:
Gesellschaft (Anm. 9) S. 455-558.

11 Vgl. Bill Brown: Thing Theory. In: Critical Inquiry 28:1 (2001), S. 1-22; Hartmut Böhme:
Fetischismus und Kultur. Eine andere Theorie der Moderne. Hamburg 2006.



136 Klaus Müller-Wille, Zürich

is the story of a changed relation to the human subject and thus the story of how the

thing really names less an object than a particular subject-object relation.12

Wenn Dinge die Differenz zwischen Subjekten und Objekten aufheben und
stattdessen komplexe Subjekt-Objekt-Relationen bezeichnen, dann wird die Tragweite
der Ding-Theorien deutlich. Sie rechnen in erster Linie mit einer auf das Subjekt
konzentrierten Erkenntnistheorie ab und greifen den schon in der Phänomenologie
entwickelten Gedanken auf, dass das Subjekt nicht als unabhängiges
Erkenntniszentrum bezeichnet werden kann, sondern selbst Produkt der Lebenswelt ist, mit
der es sich auseinander setzt. Dinge ließen sich somit - in Anlehnung an eine frühe
Studie Giorgio Agambens - als eine dritte Zone bezeichnen, in der sich nicht nur
Subjekte und Objekte in Relation zueinander setzen, sondern in der sich sogar der
Raum, auf dem diese Relation gründet, selbst konstituiert:

Die Dinge liegen nicht außerhalb von uns, im äußeren meßbaren Raum, wie neutrale

Gebrauchs- und Tauschobjekte (ob-jecta), vielmehr sind sie selbst es, die uns den

ursprünglichen Ort erschließen, von dem aus die Erfahrung des äußeren, messbaren

Raums allein möglich wird; d.h. sie selbst sind von Anfang an vom topos outopos, in
dem sich unsere Erfahrung des In-der-Welt-Seins abspielt, ergriffen und be-griffen. Die

Frage Wo ist das Ding? ist von der Frage Wo ist der Mensch nicht zu trennen. Wie der

Fetisch, wie das Spielzeug, sind die Dinge eigentlich nirgendwo, denn ihr Ort liegt
diesseits von den Objekten und jenseits vom Menschen, in einer Zone, die nicht mehr

objektiv oder subjektiv, weder persönlich noch unpersönlich, weder gegenständlich
noch ungegenständlich ist, in der uns vielmehr mit einem Schlag dieses scheinbar so

13
einfache x gegenübersteht: der Mensch, das Ding.

Die phänomenologische Vorstellung einer solchen dritten Zone ist nicht von ungefähr

in der Wissenschaftstheorie und Wissenschaftsgeschichte zum Ausgangspunkt
von historischen Studien genommen worden, welche aufgezeigt haben, wie eng
wissenschaftliche Erkenntnis und philosophische Theoriebildung an die Ei^endy-
namik unterschiedlicher technischer Apparaturen gebunden waren und sind.

12 Brown: Thing Theory (Anm. Il) S. 4. Dass sich diese Ding-Definiton durchaus auf den dä¬

nischen Ausdruck >ting< beziehen lässt, zeigt ein Blick in das Ordbog over det danske sprog, wo
>ting< unter anderem als erkennbares, sichtbares und vorstellbares Einzelphänomen über
den entscheidenden Zusatz »ofte om hvad man ikke kan eil. vil angive nsermere, ogs.
undertiden som en spog. ell. let nedsaet. betegnelse for noget« (»oft, was man nicht näher
angeben kann oder will, inzwischen auch als Witz oder leicht abwertende Bezeichnung für
etwas«) beschrieben wird.

13 Giorgio Agamben: Stanzen. Das Wort und das Phantasma in der abendländischen Kultur [1977].
Zürch/Berlin 2005, S. 105. Ich habe in diesem Zusammenhang bewusst auf ein Zitat aus
Agambens Stanzen zurückgegriffen, da Agamben den widersprüchlichen Charakter der Ware in
diesem Buch unter anderem mit Rückgriff auf die unheimliche Welt der Spielzeuge erläutert,
deren beunruhigende Faszination gerade in der Tatsache besteht, dass sie sich als reine Objekte
der Begierde jeder Gebrauchsregel entziehen und dadurch das gespenstische Wesen des Fetischs
als Zeichen von Etwas und dessen Abwesenheit besonders deutlich verkörpern.

14 Ausführlich zu den dingtheoretischen Arbeiten Bruno Latours und Lorraine Dastons vgl.
Böhme: Fetischismus und Kultur (Anm. 11) S. 72-94.



Hans Christian Andersen und die Dinge 137

Die Vorgaben aus der Wissenschaftsgeschichte sind schließlich wieder in den
Geistes- und auch in den Literaturwissenschaften aufgegriffen worden, um über den

Status von Dingen - und das heißt im definierten Sinne über den Status von
komplexen Subjekt-Objekt-Relationen - in literarischen Texten zu reflektieren. Hartmut
Böhme hat sogar versucht, aus den Vorgaben der Ding-Theorien eine andere Theorie

der Moderne zu entwickeln.15 Dabei nimmt er unterschiedliche historische
Diskurse über animistische Praktiken vermeintlich primitiver Gemeinschaften zum
Ausgangspunkt, um über den verdrängten Fetischismus der modernen Gesellschaft

zu reflektieren. Hinter der fortlaufenden wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit
dem primitiven Fetischismus, die in der Aufklärung einsetzt, verberge sich - so

Böhme - eine Reaktion auf den latenten und geleugneten Einfluss, welche die Dinge
in Form der fetischisierten Warenwelt in der europäischen Moderne entfalten.
Natürlich kann sich Böhme mit dieser kulturgeschichtlichen Konstruktion auf eine

lange Tradition marxistisch inspirierter Theorien über den Warenfetisch abstützen,
die auch ich zunächst zum Anlass nehmen möchte, um Andersens
Auseinandersetzung mit den Dingen historisch zu rahmen.

2. Andersen als Ding-Theoretiker

Zunächst ließe sich fragen, ob Andersens Märchen tatsächlich von Dingen und nicht
eher von Objekten handeln. Immerhin werden die Gegenstände bei Andersen konkret

als >Stopfnadel<, als >Flasche< oder als >Zinnsoldat< bezeichnet und firmieren
nur in der nachträglichen und künstlichen Gattungsbezeichnung >Dingmärchen< als

Dinge. Ganz unsinnig scheint diese Bezeichnung aber nicht zu sein, denn Andersens

Darstellung der durchweg belebten Gegenstände trägt immerhin dazu bei, die
traditionelle Gegenüberstellung von Subjekten und Objekten in Frage zu stellen. Doch
mit dieser Feststellung sind wir lediglich bei der These von Andersens vermeintlich
kindlichem Animismus gelandet, die ich zu Beginn meiner Ausführungen vorgestellt
habe. Die Märchen selbst laden dazu ein, viel subtiler über das Wesen der Dinge und
das heißt wie gesagt über die wechselseitige Verflechtung von Subjekten und Objekten

zu reflektieren.
Ein Hinweis auf entsprechende Reflexionen bietet etwa das 1859 in der vierten

Sammlung der Nye Eventyr og Historier publizierte Märchen Pen og Blaekhuus (Feder
und Tintenfass), in dem sich die beiden Schreibinstrumente in einen Streit darüber
verwickeln, wer denn eigentlich für die Entstehung von literarischen Kunstwerken
verantwortlich sei:

>Een Draabe af mig, [sagde Blcekhuset,] den er nok til en halv Side Papir, og hvad kan
der ikke staae paa den. Jeg er noget ganske maerkeligt! fra mig udgaaer alle Digterens
Vaerker! disse levende Mennesker, som Folk troe at kjende, disse inderlige Folelser,
dette gode Humeur, disse yndige Skildringer af Naturen; - jeg begriber det ikke selv,
for jeg kjender ikke Naturen, men det er nu engang i mig!< (EoH II, 288)

15 Vgl. ebd.



138 Klaus Müller-Wille, Zürich

>Ein Tropfen von mir, [sagte das Tintenfass,] der reicht für eine halbe Seite Papier,
und was kann nicht alles auf ihm stehen. Ich bin etwas wirklich Merkwürdiges Von
mir gehen alle Werke des Dichters aus! Diese lebendige Menschen, die die Leute
wiederzuerkennen glauben, diese innerlichen Gefühle, diese gute Laune, diese
bezaubernden Schilderungen der Natur; - ich verstehe das selber nicht, da ich die
Natur nicht kenne, aber es ist nun einmal in mir!<

Diese Meinung lässt die Schreibfeder nicht gelten. Mit Rückgriff auf die Differenz
zwischen Innen und Außen und einem traditionellen Genderverhältnis versucht sie

oder in der dänischen Erzählung versucht er,16 das Verhältnis zwischen Feder und
Tinte als Subjekt-Objekt-Verhältnis abzubilden: »>De giver Vaede, saa at jeg kan
udtale og synlig^jore paa Papiret det jeg har i mig, det jeg skriver ned. Pennen er det

som skriver!<« (EoH II, 288) - Während dieser Streit unentschieden bleibt,
wohnt der erwähnte Dichter einem Violinen-Konzert bei, bei dem er den Eindruck
hat, dass die Violine selber spiele, der Bogen von selber spiele. Zu Hause angekommen

schreibt er ob dieses Eindrucks folgende Gedanken auf:

>Hvor taabeligt, om Buen og Violinen vilde hovmode sig over deres Gjerning! og det

gjor dog saa tidt vi Mennesker, Digteren, Kunstneren, Opfinderen i Videnskaben,
Feltherren; vi hovmode os, - og Alle ere vi dog kun Instrumentent Vor Herre spiller
paa; ham alene 2Eren! vi have Intet at hovmode os over!< (EoH II, 289)

>Wie töricht, wenn Bogen und Violine über ihre Leistungen hochmütig wären! Und

genau dies tun doch wir so häufig, wir Menschen, Dichter, Künstler, Erfinder in der
Wissenschaft, Feldherren; wir sind hochmütig, - und alle sind wir doch nur
Instrumente, auf denen Unser Herr spielt; ihm allein Ehre! Wir haben nichts, worüber
wir hochmütig sein könnten. <

Im Text wird dies mit dem folgenden entscheidenden Zusatz kommentiert: »Ja, det
skrev Digteren ned, skrev det som en Parabel og kaldte den >Mesteren og Instrumen-
terne<.« (EoH II, 289).

Die offensichtlich beunruhigende Reflexion über das Verhältnis zwischen
Subjekten und Objekten wird über den Rekurs auf eine Fiktion gelöst. Doch im Gegensatz

zu der im Text erwähnten Parabel Mesteren og Instrumenterne zeichnet sich der

unter der Gattungsbezeichnung >eventyr< oder >historie< publizierte Text Pen og
Blcekhuus dadurch aus, dass er nicht von einem gegebenen Verhältnis zwischen
Menschen und Werkzeugen ausgeht, um daraus Aussagen über das Verhältnis zwischen

16 Im folgenden Streit werden die Geschlechtszuschreibungen noch deutlicher gemacht, denn
die Schreibfeder wird das Tintenfass mit »Madame« anreden, worauf sie mit einem
männlichen Schimpfwort antwortet (EoH II, 289). Ausführlich zu den gendertheoretischen
Implikationen von Pen og Blcekhuus vgl. Lundbo Levy: Om ting (Anm. 6) S. 265.

17 »>Sie geben nur die Feuchtigkeit, damit ich auf dem Papier das ausdrücken und veranschau¬
lichen kann, was in mir ist, was ich niederschreibe. Die Schreibfeder ist das, was schreibt.<«

18 »Ja, dies schrieb der Dichter nieder, schrieb es als eine Parabel und nannte sie >Der Meister
und die Instrumente<.«



Hans Christian Andersen und die Dinge 139

Gott und den Menschen abzuleiten.19 Vielmehr steht der Akt des Schreibens der
Parabel im Zentrum des Märchens, das auf diese Weise die rhetorischen Strategien
und Metaphern vorführt, mit denen das Verhältnis zwischen Subjekten und

Objekten als solches überhaupt erst vom Dichter etabliert wird. In diesem Sinne
macht sich der Text nicht über die Instrumente lustig, die sich unverschämterWeise
anmaßen als eigenständige Subjekte agieren zu können, sondern im Gegenteil über
den Dichter, welcher der beunruhigenden Erfahrung einer subjektgefährdenden
Autonomie der Dinge kurioserweise mit Hilfe seiner Schreibinstrumente Herr zu
werden versucht.

In diesem Fall lässt sich der kritische Hinweis auf die im Text geschriebene
Parabel sogar konkretisieren. 1773 publiziert Barthélémy Imbert mit La plume d'un

bel-esprit einen Text, der ebenfalls um die Rede eines angeberischen Federkiels
kreist. Da diese kurze Verserzählung jedoch im Rahmen der Fables nouvelles des

Autors publiziert wird, erscheint die Gattungszugehörigkeit und die damit
einhergehende moralische Intention des Textes viel eindeutiger zu sein als bei
Andersen. Allerdings verbirgt sich hinter dem intertextuellen Hinweis auf Imbert
meines Erachtens nicht nur ein kritisch-ironischer Kommentar. Denn immerhin
wird die zentrale moralische Aussage von Imberts Fabel, die ebenfalls um das

Verhältnis zwischen »l'ouvrier & l'instrument«20 kreist, auch in dessen Fabel nicht
vom Erzähler formuliert, sondern ausgerechnet einem Fauteuil in den Mund gelegt,
der sich ob der wiederholten Ergüsse des Federkiels langweilt und der ihn allein
deshalb zurechtzuweisen versucht.

Zweifelsohne ließe sich die dingtheoretische Reflexion, die Andersen in enger
Auseinandersetzung mit der französischen Vorlage entfaltet, gut in Beziehung zu
seiner Beschäftigung mit anderen zeitgenössischen Medien setzen.21 So erscheint es

keineswegs zufällig, dass im Text auf die jüngste technische Entwicklung aufmerksam

gemacht wird, die das Handschreiben im Übergang vom Federkiel zu den in
»englischen Fabriken« (EoH II, 288) produzierten Stahlfedern maßgeblich
verändert. Nicht zuletzt diese medientheoretische Reflexion stellt auch die geschriebene

Fiktion von sprechendem Tintenfass und sprechender Schreibfeder in Frage.
Der Leser wird durch das Märchen Pen og Blaekhuus mit einer beunruhigenden

19 So religiös scheint Annelies van Hees den Text in ihrer (allerdings nur angedeuteten)
Interpretation zu lesen. Vgl. Annelies van Hees: En modern fortaelling. In: Aage Jorgensen,
Henk van der Liet (Hg.): H.C. Andersen. Modernitet og modernism. Essays i anledning af
Annelies van Hees' asked fra Amsterdams Universitet. Amsterdam 2006, S. 9-21, hier S. 12-
13.

20 M. [Barthélémy] Imbert: La pume d'un bel-esprit. In: Ders.: Fables nouvelles. Paris 1773,
S. 51.

21 Zu Andersens früher Auseinandersetzung mit der Fotografie vgl. die Beiträge von Lasse
Hörne Kjaeldgaard und Annegret Heitmann in diesem Band sowie Thomas Fechner-Smarsly:
Der Spiegel und sein Schatten. Abdrücke der frühen Photographie in Texten von Aa.O.
Vinje, Henrik Ibsen und H.C. Andersen. In: Annegret Heitmann, Joachim Schiedermair
(Hg.): Zwischen Text und Bild. Zur Funktionalisierung von Bildern in Texten und
Kontexten Nordica 2). Freiburg im Brsg. 2000, S. 21-42.



140 Klaus Müller-Wille, Zürich

Dinglichkeit des Textes konfrontiert, die sich dem schreibenden und lesenden

Subjekt entzieht.22

jV,/- /?3 tic** rX^A/ .• i 'Vx é^L-fy friij 3 cJ '

i t)J V 7/ *
/r « >*—*. -\5^ /^*~^ 7

<A-*~ /\£>
• * ^ 73*--*>- /—3 *-•%> —p-

^-.x fr-Ä/^M L»v

ùKy y '
-, / >/:- >w— / %T vit

f.~r i <"^j / vv' <T) ß '-'* " y
fe-ITfcg *£$&&*&,
^:j&J£££-£^£r$~Pyp- _ 0

-fi- £><h *-e/A'~* " • ^ -

C'i.'.x cJiZ'fcy''/'-•y-Y'-i
* <>-£-6-1tc* ^—~-—•-
iLV~z

Abb. 1

Die gesteigerte Aufmerksamkeit für die materielle Oberfläche des Textes, auf die das

Gespräch der Schreibinstrumente konstant verweist und die sich vielleicht
besonders deutlich mit Blick auf die Originalmanuskripte akzentuieren lässt (vgl.

22 Genau dieser Hinweis auf die sich entziehende Materialität unterscheidet meine Inter¬
pretation von anderen Lektüren solcher selbstreferentiellen Passagen, die meist in die
Behauptung münden, dass Andersen in einer anti-mimetischen Geste die Materialität der
Zeichenträger betone. In Abschnitt 3 werde ich versuchen, diesen entscheidenden
Unterschied, der sehr eng mit der Reflexion der Dinge in den Dingmärchen zusammenhängt, noch
deutlicher zu akzentuieren. Vgl. Annelies van Hees: En modern fortadling (Anm. 19); Marc
Auchet: Andersen et le conflit des écritures. Essai sur la métanarrativité dans les Contes et
histoires. In: Ders. (Hg.): (Re)lire Andersen. Modernité de l'œuvre. Paris 2007, S. 81-102;
Marianne Stecher-Hansen: Romantic and Modem Metatexts: Commemorating Andersen
and the Self-Referential Text. In: Johan de Mylius u.a. (Hg.): Hans Christian Andersen.
Between Children's Literature and Adult Literature. Papers from the Fourth International Hans
Christian Andersen Conference. 1 to 5 August 2005. Odense 2007, S. 88-100.



Hans Christian Andersen und die Dinge 141

Abb. l),23 fuhrt letztendlich zur Reflexion des Leseaktes selbst; der aus der Materie
der Schrift; Stimmen herauszulösen versucht (ich werde im dritten Abschnitt dieses

Aufsatzes noch ausführlicher auf diesen Punkt zu sprechen kommen).
Neben dieser subtilen Reflexion über die weitreichenden Effekte von

vermeintlichen Werkzeugen des Geistes; finden sich in den Märchen auch Ansätze zu
einer phänomenologisch anmutenden Reflexion über das Verhältnis von
Körpererfahrung und Dingen. Schon Jette Lundbo Levy hat in einem Artikel zu den
Dingmärchen darauf aufmerksam gemacht; dass menschliche Aktanten in den Dingmärchen

häufig auf die Metonymie einer agierenden Hand reduziert werden.24 Ein
schönes Beispiel dafür bietet etwa der folgende Anfang des 1846 in der Zeitschrift
Gcea publizierten Märchens Stoppenaalen (Die Stopfnadel):

Der var engang en Stoppenaal; der var saa fiin paa det; at hun bildte sig ind, at hun var
en Synaal.
>Seer nu bare til, hvad I holde paa!< sagde Stoppenaalen til Fingrene, der toge den
frem. >Tab mig ikke! faider jeg paa Gulvet, er jeg istand til aldrig at findes ig)en, saa fiin
erjeg!< (EoH 1,403)

Es war einmal eine Stopfnadel, die hielt sich für so fein, dass sie sich einbildete, sie sei

eine Nähnadel.
>Achtet nun auch darauf, wie ihr mich haltet !<, sagte die Stopfnadel zu den Fingern,
die sie hervornahmen. »Verliert mich nicht! Falle ich auf den Boden, bin ich imstande,
nie wiedergefunden zu werden, so fein bin ich!<

Es kommt, wie es kommen muss. Die hochmütige Nadel landet in der Gosse und
trifft dort auf eine nicht weniger hochnäsige Flaschenscherbe. Die beiden verwickeln
sich in ein Gespräch, in dem sich die Stopfnadel wie folgt präsentiert:

»Ja, jeg har boet i en AEske hos en Jomfru,< sagde Stoppenaalen, »og den Jomfru var
Kokkepige; hun havde paa hver Haand fem Fingre, men noget saa indbildsk, som de

fem Fingre, har jeg ikke kjendt, og saa vare de kun til for at holde mig, tage mig afTEske

og lsegge mig i 2Eske!< (EoH 1,404)

»Ja, ich habe bei einer Jungfrau in einer Schachtel gewohnte, sagte die Stopfnadel,
»und diese Jungfrau war Köchin; sie hatte an jeder Hand fünf Finger, aber etwas so

Eingebildetes wie diese fünf Finger habe ich nie erlebt, und dabei waren sie nur dafür
da, um mich zu halten, mich aus der Schachtel zu nehmen und wieder in die Schachtel

zu legen. <

Die Komik der Szene kann nicht darüber hinwegtäuschen, dass sich Andersen hier
auf eine Reflexion einer taktilen Weltwahrnehmung einlässt, die sich nur im Kontakt
zu den Dingen, das heißt im chiastischen Wechselspiel von >Fühlen< und »Gefühlt-

23 Abbildung 1 zeigt Andersens Manuskript zu Pen og Blcekhus. Photo: Königliche Biblothek
Kopenhagen. Abbildung mit freundlicher Genehmigung der Königlichen Bibliothek. Ein
Dank für die Beschaffung des Faksimiles geht an Bruno Svindborg.

24 Lundbo-Levy: Om ting (Anm. 6) S. 266-267.



142 Klaus Müller-Wille, Zürich

Werden< konstituiert. Genauso wie sich die Nadel in Differenz zu den fünf Fingern
der Hand definiert, ist auch die körperliche Selbstwahrnehmung von einem taktilen
Begreifen der Dinge abhängig. Inwieweit sich Andersen tatsächlich auf eine solche,
im weitesten Sinne körpertheoretisch fundierte Reflexion der Dingwelt einlässt,
ließe sich etwa an einem seiner letzten Märchen Tante Tandpine (1872; Tante Zahnweh)

illustrieren.25 Angesichts der subtilen repräsentationstheoretischen Reflexion
über das außersprachliche Phänomen Schmerz, die in dem Text entfaltet wird,
erscheint es mir nicht unerheblich zu sein, dass der Schmerz mit Hilfe einer
Allegorie abgebildet wird, in der die Hand völlig mit den Werkzeugen verschmilzt,
über die sich die sprachliche Repräsentation von stechenden, schneidenden oder
hämmernden Schmerzen überhaupt erst realisieren lässt:

[Fjorfaerdelig saae hun ud, selv om man ikke saae mere af hende end Haanden, den

skyggegraa, iiskolde Haand, med de lange syletynde Fingre; hver af dem var et Piinsels-
Redskab: Tommeltot og Slikkepot havde Knivtang og Skrue, Langemand endte i en
spids Syl, Guldbrand var Vridbor og Lillefinger Sproite med Myggegift. (EoH III, 350)

[Ejntsetzlich sah sie aus, auch wenn man nicht mehr von ihr sah als die Hand, die

schattengraue, eiskalte Hand, mit den langen pfriemdünnen Fingern; jeder von ihnen
war ein Peinigungsinstrument: Däumling und Schlecker hatten Kneifzange und
Schraube, Mittelmann lief in einen spitzen Pfriem aus, Goldfinger war Drehbohrer und

Kleinfinger eine Spritze mit Mückengift.

Andersens theoretisches Interesse an den Dingen ließe sich schließlich an den

gedächtnistheoretischen Reflexionen illustrieren, welche die Dingmärchen
durchziehen. Im Anschluss an Überlegungen von Brigid Gaffikin haben sowohl Finn
Hauberg Mortensen wie Thomas Seiler darauf aufmerksam gemacht, dass diese

theoretischen Überlegungen in einem Interesse für das materielle Zeugnis, einem
Gedächtnis der Dinge gipfeln, welches gegen das sprachliche Gedächtnis ausgespielt
wird.26

Ich werde auf diesen wichtigen Punkt noch am Ende dieses Aufsatzes
zurückkommen, möchte zum Abschluss meiner Ausführungen über Andersens Ding-
Theorie aber zunächst noch auf das Wechselverhältnis zwischen Ding-Welt und
spezifischen Begehrensstrukturen eingehen, das in vielen der Dingmärchen thematisiert
und reflektiert wird. Dieser Punkt soll nicht zuletzt dazu beitragen, die bisherigen
Beobachtungen historisch zu rahmen. Wie erwähnt, verstehe ich die Dingmärchen
als Reaktion auf die rasant anwachsende Warenwelt, welche in den Wohnzimmern
des zeitgenössischen Kopenhagens Einzug hält.

25 Ausführlich zur Relation zwischen Schmerzerfahrung und der Phänomenologie der Dingwelt
vgl. Elaine Scarry: Der Körper im Schmerz. Die Chiffren der Verletzlichkeit und die
Erfindung der Kultur. Frankfurt a.M. 1992 (vgl. meinen Beitrag zu Tante Tandpine in diesem
Band).

26 Vgl. Brigid Gaffikin: Material Witnesses. Hans Christian Andersen's Tingseventyr and the
Memories of Things. In: Edda 2004:3, S. 186-200; Finn Hauberg Mortensen: Ting og
eventyr. In: Nordica 23 (2006), S. 61-79; Thomas Seiler: >Gjemt [er ikke] glemt< - Erinnern
und Vergessen in H.C. Andersens Dingmärchen. In: Anderseniana 2008, S. 5-25.



Hans Christian Andersen und die Dinge 143

Viele der Dingmärchen Andersens thematisieren den rasanten Verfall von
Gegenständen, die aus der behüteten Welt des bürgerlichen Interieurs herausfallen und
den Leser in die verborgenen Räume der Städte - den Rinnstein, die Kanalisation,
den Müllhaufen, die Verbrennungsöfen oder die Schmelztiegel - führen. Mit dem
Verfall der Gegenstände zu Müll wird indirekt auch ihr Status als Waren thematisiert.

Das heißt, die Texte lassen sich auf eine Reflexion über die schillernde

Verführungskraft von Gegenständen ein, deren Wert sich nicht mehr alleine über
ihren Gebrauchswert definiert und entsprechend schnell verfallen kann. Die
Verführungskraft der Waren wird in den Märchen in Beziehungsgeschichten
zwischen den Dingen gespiegelt. In dem 1843 publizierten Märchen Kjcerestefolkene

(Liebespaar) etwa verliebt sich ein Kreisel in einen Ball, wird aber von diesem

abgewiesen, da der Ball aus feinstem Saffian genäht ist und nach eigenen Aussagen
von Safifians-Pantoffeln abstammt. Dem Kreisel hilft es da auch nicht, dass er aus

Mahagoniholz gefertigt ist und mit einem Messingnagel versehen wdrd. Die
Geschichte endet für den Ball tragisch. Er liegt über Jahre hinweg in einer Dachrinne,
um dann in einem Abfallfass zu landen. Dort trifft er erneut auf den Kreisel. Die
Verhältnisse haben sich inzwischen verkehrt, denn der Kreisel ist seinerseits neu
vergoldet und möchte nichts mit dem aufgeweichten »sonderbaren runden Ding«
(»en underlig rund Ting«; EoH I, 282) zu tun haben, »das wie ein alter Apfel
aussah, aber kein Apfel war« (»der saae ud som et gammelt Asblej - med det var
intet Aible«; EoH I, 282).

Es fragt sich, ob sich hinter der Geschichte, die sich auf den ersten Blick wie eine

simple Parabel auf das Sprichwort >Hochmut kommt vor dem Fall< liest, nicht eine

Auseinandersetzung mit einer blockierten Begehrensstruktur versteckt, die -
zumindest wenn man den entsprechenden freudo-marxistisch inspirierten Theorien
Glauben schenken möchte - eng mit dem Aufkommen von Waren zusammenhängt.
Immerhin handelt das Märchen nicht nur vom Fall des Balles, sondern auch vom
Begehren des Kreisels, das sich im Überschwang des Verlangens einem Objekt
gegenüber manifestiert, welches sich selbst unerreichbar gemacht hat: »Jo mere
Toppen taenkte derpaa, desmere indtaget blev han i Bolden; just fordi han ikke
künde faae hende, derfor tog Kjaerligheden til«27 (EoH I, 282). Von Anfang an

verkörpert der Ball für den Kreisel einen symbolischen Wert, der seine Wirkung
über das paradoxe Moment eines präsentierten Entzugs - einer anwesenden
Abwesenheit - entfaltet.

Auch die Anfangsszene aus dem Standhaften Zinnsoldaten kreist um ein auf eine
Ware ausgerichtetes Begehren. Zunächst ist zu bemerken, dass das Begehren des

einbeinigen Zinnsoldaten deutlicher als dasjenige des Kreisels in einem Mangel -
seinem fehlenden Bein - begründet ist. Seine Liebe zur Nippes-Prinzessin aus

Papier beruht auf einer reinen Projektion, die sich von Anfang an über die

Unmöglichkeit ihrer Erfüllung zu legitimieren scheint. Entsprechend lähmt das Begehren

den Zinnsoldaten, der im Gegensatz zu den anderen Dingen, die in der Nacht

»Je mehr der Kreisel daran dachte, desto mehr wurde er von dem Bällchen eingenommen.
Und eben weil er es nicht bekommen konnte, nahm seine Liebe zu.«



144 Klaus Müller-Wille, Zürich

ihr Spektakel treiben, völlig bewegungsunfähig ist und lediglich die Prinzessin -
beziehungsweise das Bein, auf dem die Prinzessin balanciert, - regungslos anstarrt:

De to eneste, som ikke rorte sig af Stedet, var Tinsoldaten og den lille Dandserinde;
hun holdt sig saa rank paa Taaspidsen og begge Armene udad; han var ligesaa

standhaftig paa sit ene Been, hans 0ine kom ikke et 0ieblik fra hende. (EoH I, 189)

Die beiden einzigen, die sich nicht von der Stelle rührten, waren der Zinnsoldat und
die kleine Tänzerin; sie hielt sich so gerade auf den Zehenspitzen und mit beiden
Armen nach oben gestreckt; er war genauso standhaft auf seinem einen Bein, seine

Augen ließen nicht einen Augenblick von ihr ab.

Abb. 2

Mit dieser im starrenden Blick erstarrten Szene, die im direkten Kontrast zum
eingangs zitierten Tohuwabohu steht, das die Spielzeuge samt Nussknacker und
Kanarienvogel entfalten, inszeniert Andersen eine lähmende Widersprüchlichkeit
des Begehrens: >>[)]ust fordi han ikke künde faae hende, derfor tog Kjaerligheden
til.« (s.o.) Das Bein der balancierenden Prinzessin repräsentiert das Objekt des

Begehrens des Soldaten, gleichzeitig führt sie ihm seinen Mangel überdeutlich vor
Augen, was sein Begehren erneut potenziert. Vilhelm Pedersens Illustration, die mit
Gewehr, Nussknackerhebel, Leiter und Säbel gleich eine ganze Serie von Phallus-

Symbolen entfaltet, zeigt, dass die sexuellen Anspielungen des Märchens durchaus
schon von den Zeitgenossen Andersens verstanden wurden (Abb. 2).28

Indem die Dingmärchen den bekannten Topos der unerreichbaren Liebe
allerdings auf ein auf Dinge ausgerichtetes Begehren übertragen,29 lassen sie sich indirekt

28 Abbildung 2 zeigt Vilhelm Pedersens 1847 entstandene Illustration zu Den standhaftige
Tinsoldat.

29 Ausführlich zum Fortleben von frühneuzeitlichen Melancholie- und Liebeskonzepten in der
Warentheorie vgl. Agamben: Stanzen (Anm. 13).



Hans Christian Andersen und die Dinge 145

auf eine Reflexion von Waren ein, die - da sie nicht nur einen Gebrauchswert,
sondern auch abstrakte Tauschwerte verkörpern - den in sich widersprüchlichen
Charakter von Fetischen annehmen:

Ebenso wie der Fetischist seinen Fetisch niemals ganz zu besitzen vermag, weil dieser das

Zeichen zweier widersprüchlicher Wirklichkeiten ist, genauso kann auch der Besitzer der

Ware sich an dieser niemals gleichzeitig als Gebrauchsgegenstand und als Wert erfreuen.

Mag er den stofflichen Körper, in dem sie sich zeigt, auch auf alle erdenklichen Weisen

handhaben, mag er ihn physisch bis zur Zerstörung verändern: selbst in diesem

Hinschwinden wird die Ware einmal mehr ihre Ungreifbarkeit bestätigen.30

Inwieweit sich Andersen in seinen Märchen tatsächlich auf eine Reflexion moderner

Begehrensstrukturen eingelassen hat, die Agamben im Anschluss an Marx und
Freud mit dem Begriff des Warenfetischs zu umreißen versucht, ließe sich nicht
zuletzt an dem 1847 zunächst in englischer Übersetzung publizierten Märchen

Flipperne (Der Kragen) illustrieren, in dem ein Kragen sich in ein Strumpfband
verliebt. Das folgende Zitat dürfte zu den ersten Belegen eines perversen Genießens

gehören, in dem sich das sexuelle Begehren völlig mit dem unmöglichen Begehren
nach dem nicht mehr allein über seinen Nutzen definierten Warenfetisch vermischt:

[Flipperne] vare nu saa garnie at de taenkte paa at gifte sig, og saa traf det at de kom i
Vadsk med et Strompebaand.
>Nei!< sagde Flipperne, >nu har jeg aldrig seet nogen saa slank og saa fiin, saa blod og
saa nysselig. Maa jeg ikke sporge om deres Navn?<
>Det siger jegikke!< sagde Strompebaandet.
>Hvor horer de hjemme?< spurgte Flipperne.
Men Strompebaandet var saa undseelig af sig og syntes at det var noget underligt at

svare paa.
>De er nok Livbaand!< sagde Flipperne, >saadan indvortes Livbaand! jeg seer nok de

er baade til Nytte og Stads lille Jomfru!< (EoH 1,449)

[D]er Kragen war jetzt so alt, dass er daran dachte, sich zu verheiraten, und da traf es

sich, dass er mit einem Strumpfband in die Wäsche kam.

>Nein<, sagte der Kragen, >Etwas so Schlankes und Feines, so Weiches und
Allerliebstes habe ich nun noch nie gesehen! Darf ich nicht nach Ihrem Namen fragen?<
>Den sage ich nicht<, sagte das Strumpfband.
>Wo sind sie denn zu Hause ?<, fragte der Kragen.
Aber das Strumpfband war von einem so schüchternen Wesen und fand, dass es etwas
sonderbar sei, daraufzu antworten.
>Sie sind wohl ein Feibband?<, sagte der Kragen. >So ein inwendiges Leibband? Ich
sehe schon, Sie sind zum Nutzen und auch zum Schmuck da, kleine Jungfrau !<

Im weiteren Verlauf des Märchens wird der Kragen vergeblich versuchen, sein

Begehren zu erfüllen, das sich vom Strumpfband zu den Waren Bügeleisen,

Papierschere und Kamm fortlaufend verschiebt und nie Erfüllung findet. Der Bezug

30 Agamben: Stanzen (Anm. 13), S. 69.



146 Klaus Müller-Wille, Zürich

zu Freud drängt sich nicht zuletzt auf, da der Kragen zu allem Übel im Verlaufe der

Handlung von der Schere auch noch empfindlich beschnitten wird.
Trotz dieses Beleges mag der Bezug auf den Fetisch-Begriff übertrieben

erscheinen. Ich habe ihn in diesem Zusammenhang dennoch verwendet, da er es

erlaubt, Andersens Interesse für komplexe Subjekt-Objekt-Beziehungen als Reaktion

auf eine grundlegende historische Zäsur im Umgang mit den Dingen zu
begreifen. Auf der einen Seite tragen die auf Projektionen gründenden und von
Projektionen handelnden Märchen dabei dazu bei, über die in der Umwandlung des

handwerklichen Gegenstandes in einen Massenartikel implizit enthaltene Verwandlung3
1

der Dinge zu reflektieren, die nunmehr nicht als reine Gebrauchsgegenstände,
sondern als Teil einer komplexen Begehrensökonomie fungieren.32 Auf der anderen
Seite scheint sich Andersen für so etwas wie eine Rettung der zu bloßen Waren
verkommenen Dinge zu interessieren. Dies ließe sich zumindest an den vielen
Märchen nachweisen, die vom Verfall der Waren zu Müll handeln. Dieser Verfall

trägt zunächst zur Individualisierung der seriell verfertigten Dinge bei. Als

Fragmente und Abfallprodukte gewinnen die Dinge eine Singularität zurück, die in
den Märchen zu ihrer erneuten Funktionalisierung, wenn nicht sogar zu ihrer
Fetischisierung als Gedächtnisträger für singuläre Ereignisse genutzt wird.33 So

verweist etwa das sonderbare runde Ding, zu dem der Saffianball mutiert, wie die
vielen Scherben und Aschehaufen in den Dingmärchen indexikalisch auf die

ursprüngliche Präsenz einer Ware und daran geknüpfter Ereignisse, von deren

unwiederbringlichen Verlust sie andererseits Zeugnis ablegen.

Spätestens mit dieser Thematisierung materieller oder dinglicher Zeichen
werden die poetologischen Dimensionen der Reflexion über die Dinge deutlich, die
Andersen in seinen Märchen führt.

31 Der neutrale Begriff >Verwandlung< wird hier bewusst verwendet, um nicht gleich dem
großen Narrativ einer vermeintlichen >Entfremdung< der Dinge zu verfallen, das implizit an
die Vorstellung eines >Naturzustandes<, eines >natürlichen< Umgangs mit den Dingen
gebunden ist. Dies bedeutet allerdings nicht, dass die traditionell mit dem Begriff der
>Entfremdung< umschriebene historische Zäsur einer Warenökonomie negiert wird, durch
die sich das Verhältnis zu den Dingen grundlegend verändert.

32 Vgl. dazu auch das 1845 publizierte Märchen De rede Skoe, in dem Andersen thematisiert, wie
die Waren - hier ein Paar fetischisierte Schuhe - buchstäblich zu tanzen beginnen und sich
des Subjektes bemächtigen.

33 Vgl. dazu schon Gaffikin: Material Witnesses (Anm. 26) S. 196-197. Während Gaffikin das

singuläre Gedächtnis der Dinge gegen ihre Funktion als seriell produzierte Waren
auszuspielen scheint, liesse sich mit Baudrillard auf den strukturellen Zusammenhang
aufmerksam machen, der zwischen der Fetischisierung der Dinge als Waren und der
Fetischisierung der Dinge als Gedächtnisträger singulärer Ereignisse besteht. Vgl. dazu das

Kapitel »Das alte Objekt - Zeit und Dauer« in Jean Baudrillard: Das System der Dinge.
Über unser Verhältnis zu den alltäglichen Gegenständen [1968]. Frankfurt/New York 2007,
S.95-109.



Hans Christian Andersen und die Dinge 147

3. Texte als Dinge - Andersens dingliche Poetologie

Im letzten Abschnitt dieses Aufsatzes möchte ich der Frage nachgehen, wie sich die
Reflexion über die Dinge in den Märchen auch auf eine Reflexion über die

Dinglichkeit der Märchen selber ausdehnt beziehungsweise welche poetologischen
Konsequenzen Andersen aus seiner Beschäftigung mit den Dingen zieht.

Schon in seinem ersten Roman Fodreise fra Holmens Kanal til 0stpynten af
Amager (Fußreise von Holmens Kanal zur Ostspitze von Amager), den Andersen 1829

publiziert, setzt er sich ausführlich mit dem Status des Buches als Ding und Ware
auseinander. Im fünften Kapitel begegnet der Erzähler den Elixisieren des Teufels,
hier wohlgemerkt als dinghaftes Buch, das von seiner Kindheit in der Buchdruckerei,
seinem Schulleben beim Buchbinder und schließlich von seinem Vertrieb im
Gyldendalschen Buchhandel berichtet. Die Szene ist Teil der durch und durch
selbstreflexiven romantisch-ironischen Gesamtstrategie des Buches, in dem in einer
rein phantastischen Szenerie nichts anderes geschildert wird als die Genese der

Fußreise selbst. Der Bezug auf die Materialität des Textes erfüllt im Rahmen dieser
romantisch-ironischen Gesamtanlage des Buches dabei die Funktion, den Blick des

Lesers auf die Ebene der Signifikanten, die Schrift selbst zu lenken, welche die

Bedingung der Möglichkeit der Einbildungskraft des Dichters und damit auch die

Bedingung der Möglichkeit eines an dieses Medium gebundenen performativen
Zugangs zur Welt zu bieten.

Während Andersen den Bezug auf das materielle Buch in der Fußreise also

verwendet, um zeichentheoretische Fragen zu entfalten, scheint das Interesse für die
Materialität der Zeichenträger, das sich aus den Dingmärchen reformulieren lässt,

aus einem gegenteiligen Impuls zu resultieren.
Dies möchte ich im Folgenden zunächst an dem 1849 in Fcedrelandet publizierten

Märchen Horren (Leinen oder Flachs) entfalten, in dem die Produktionsgeschichte
einer Pflanze geschildert wird, die nach der Ernte zu einem Leinenstück verarbeitet
wird. Aus dem Leinenstück werden mehrere Gewebe produziert, die ihrerseits als

Lumpen in der Papiermühle landen und zu einem Papierblatt werden. Dieses Blatt
wird in der Buchdruckerei bedruckt und am Ende des Märchens verbrannt. Doch -
und dies ist für die folgenden Ausführungen entscheidend - auch dieser Verbren-

nungsprozess erzeugt einen Rest. Zum Schluss zeugt ein Haufen Asche von der
Existenz des Papiers.

Auch diese Erzählung lenkt den Blick des Lesers auf die materielle Grundlage des

Buches. In diesem Fall werden allerdings nicht die Zeichen akzentuiert, die die

sprachliche Bedingung der Möglichkeit eines Weltbezugs bieten, sondern die
dinglichen Zeichenträger, die nicht als sprachliche Zeichen fungieren. Das Märchen leistet

somit einer merkwürdigen Form von Realismus Vorschub, der die Hinwendung
zu den Dingen des alltäglichen Lebens, die in der Geschichte verhandelt wird,
potenziert. Der Text verweist den Leser aufdie Materialität des Papiers und mit dem

Motiv der Asche - zumindest indirekt - auf die Materialität, d.h. die bloße
Konsistenz der gedruckten Buchstaben, die ihrerseits als Zeugen für eine singuläre Pro-



148 Klaus Müller-Wille, Zürich

duktionsgeschichte instrumentalisiert werden.34 Als Index stiftet das materielle
Zeichen einen ganz anderen Bezug zur Wirklichkeit als die Buchstaben, welche die

Grundlage einer auf dem Prinzip des Textes konstituierten Form von Wirklichkeit
bieten.

Diese zeichentheoretische Diskussion wird in dem 1869 im Folkekalender for
Danmark abgedruckten Märchen Laserne (Die Lumpen) weitergeführt. Denn hier
verwickeln sich zwei Lumpen, die der Fiktion nach aus Norwegen und Dänemark
stammen und vor einer Fabrik auf ihre Verarbeitung zu Papier warten, in einen
Streit über die Vorzüge der beiden Nationen. Dabei macht Andersen sehr deutlich
auf die sprachliche oder sogar die vom Buchmarkt selbst initiierte Konstruktion der

entsprechenden Nationalstereotypien aufmerksam. Gleichzeitig werden genau diese

sprachlichen Konstruktionen mit dem Hinweis auf die Materialität des Papiers
unterlaufen, das lediglich über eine sprachliche Zuschreibung als >norwegisches<
oder >dänisches< Produkt klassifiziert werden kann.

Auch das oben erwähnte Märchen Flipperne endet in einer Papiermühle. Dabei
wird der Bezug auf die Materialität des Papiers noch einmal potenziert. Denn hier
wird nicht auf das Material an sich, sondern konkret auf das singuläre Blatt
verwiesen, auf dem die Geschichte abgedruckt ist. Am Ende der Geschichte prahlt der

Kragen vor den anderen Lumpen über seinen vermeintlichen Erfolg als Liebhaber,
wobei er sich insbesondere mit der Fiktion zu schmücken versucht, dass das

Strumpfband sich aus Liebe zu ihm umgebracht habe und in einen Wasserkübel

gegangen sei. Diese Lüge drängt ihn schließlich zu der folgenden Feststellung:

>Jeg har meget paa min Samvittighed, jeg kan traenge til at blive til hvidt Papir!<
Og det blev de, alle Kludene bleve hvidt Papir, men Flipperne bleve netop til dette
Stykke hvide Papir vi her see, hvorpaa Historien er trykt, og det var fordi at de pralede
saa frygteligt bagefter afhvad der aldrig havde vaeret; og det skal vi tarnke paa, at vi ikke
beere os ligesaadan ad, for vi kunne saameen aldrig vide, om vi ikke ogsaa engang
komme i Klude-Kassen og blive gjort til hvidt Papir og faae vor hele Historie trykt for

paa, selv den allerhemmeligste og maa saa selv lobe om og fortaelle den, ligesom
Flipperne. (EoH 1,450-451)

>Ich habe viel auf dem Gewissen, es drängt mich geradezu, weißes Papier zu werden! <

Und das wurde er, alle Lumpen wurden weißes Papier; aber der Kragen wurde gerade

zu diesem Stück weißem Papier, das wir hier sehen und auf das diese Geschichte

gedruckt ist, und das geschah, weil er so fürchterlich mit dem geprahlt hatte, was nie

34 Zu den zeichentheoretischen Reflexionen, die die Auseinandersetzung mit den Dingen im
Realismus vorantreiben vgl. Sabine Schneider: Die stumme Sprache der Dinge. Eine andere
Moderne in der Erzählliteratur des 19. Jahrhunderts. In: Elisabeth Bronfen, Christian Kiening
(Hg.): Mediale Gegenwärtigkeit. Zürich 2007, S. 265-281. Generell zum Versuch über die
Dingtheorie zu einem neuen Verständnis realistischer Erzählweisen zu gelangen, vgl. Sabine
Schneider, Barbara Hunfeld (Hg.): Die Dinge und die Zeichen. Dimensionen des
Realistischen in der Erzählliteratur des 19. Jahrhunderts. Würzburg 2008. Allgemein zu
Problemen und Möglichkeiten, ästhetische Kategorien der Moderne auf Erzähltexte des
Realismus zu übertragen, vgl. Ralf Simon: Realismus und Moderne. In: Christian Begemann
(Hg.): Realismus. Epoche - Werke - Autoren. Darmstadt 2007, S. 207-223.



Hans Christian Andersen und die Dinge 149

gewesen war; und daran sollten wir denken, damit wir uns nicht so benehmen, denn
wir können wirklich nicht wissen, ob wir nicht auch einmal in die Lumpenkiste
kommen und zu dem weißen Papier gemacht werden und unsere ganze Geschichte

aufgedruckt bekommen, selbst die allergeheimste, und ob wir dann selbst herumlaufen
und sie erzählen müssen wie der Kragen.

Abb. 3

Der verlogene Wunsch des Kragens, weißes Papier zu werden, verkehrt sich also in
seiner Erfüllung, indem er nun gezwungen wird, seine tatsächlichen Sünden zu
beichten. Aber auch der Text selbst verwickelt sich in markante Widersprüche, denn
die enthüllte Geschichte über genau das Blatt Papier, auf dem die Geschichte

geschrieben oder abgedruckt ist, wird überdeutlich als reine Fiktion gekennzeichnet
und ruft das Interesse für eine Erfahrung der Dinglichkeit des Papiers hervor, die
weder von dessen materieller Präsenz als Objekt noch von einer - wie auch immer



150 Klaus Müller-Wille, Zürich

gearteten - Form von Erzählung eingelöst werden kann. Der Text verweist also

nicht auf die Materialität des präsentierten Blattes, sondern auf eine entzogene Form
von Materialität, die wir im Anschluss an Bill Brown als dessen Dinglichkeit
bezeichnen könnten (s.o.).

Diese Pointe lässt sich vielleicht gut mit zwei Abbildungen illustrieren, die den
Schluss des Märchens im Faksimile der Originalhandschrift und einer beliebigen
Auflage wiedergeben (Abb. 3 und 4).35

FLXPPXBNE

hemic staue <>(? blive sort Der vnr den ferste Dandser-
Inde, hun gav mig den Klenge, jeg nu gutter med, hun

vnr sua gluliskl min egen Redekam vnr forliehl i mig,
litin table alle sine Tatnder nf Kjicrestesorg. Ja, jeg bar
oplevet Meget nf den Slagsl men del gjor mig incest

ondt for Strompebnandet, — jeg mener Livbanndet,
der gik i Vandbailen. Jeg bar Meget pau ntin Samvit-
tiglied. jeg kan trienge til ut blive til bvidt Pupir!"

Og del blev de, alle Kludene bleve hvidt Papir, men
Klipperne blev netop til dette Stykke hvide Papir, vi
her see, bvorpaa Historien er trykt, og det vnr fordi at
de pralede snu frygteligt bngefter uf hvad der nldrig
liavde va'ret; og del skal vi ticnkc paa, at vi ikke lucre
os ligesaadan ad, for vi kunne saamien aldrig vide, ont
vi ikke ogsaa engang komme i Klnde-Kasson og blive
gjort til hyidt Papir og fnae vor hele Historie trykt for
paa, selv den allerhemmcligste, og man sna selv lohe

ont og fortcelle den, ligesom Flipperne.

II 20

Abb. 4

Schon in der Handschrift wirkt der Rekurs auf die Geschichte des singulären Blattes

keineswegs glaubwürdig, könnte aber dazu beitragen, das Papier der hier präsentierten

Handschrift als singuläres Zeugnis eines einmaligen Schreibprozesses zu feti-

35 Abbildung 3 zeigt das Ende der Erzählung im Originalmanuskript, das zur Sammlung der
Odense Bys museer gehört. Abb. 4 gibt die Seite 305 der 1919 von Hans Brix und Anker
Jensen publizierten Ausgabe der Eventyr wieder. Um die Pointe meiner Argumentation zu
verdeutlichen, handelt es sich genauer gesagt um eine Wiedergabe des Blattes aus meinem
Exemplar dieser Ausgabe, das ich von meinen Stockholmer Großtanten geerbt habe und das
als Erinnerungsträger mit konkreten Personen und Ereignissen verknüpft ist.



Hans Christian Andersen und die Dinge 151

schisieren. Immerhin handelt es sich ja um genau dieses Blatt, auf das Andersen
selbst die Geschichte des Kragens bezogen hat. In dem als Ware vertriebenen Buch

dagegen löst der Hinweis auf die Singularität exakt dieses Blattes genau den
Widerstreit zwischen Massenartikel und dem Buch als singulärem, dinghaftem
Zeugnis aus, der in vielen der Dingmärchen und nicht zuletzt in Flipperne selbst

thematisiert wird.
Es erscheint mir keineswegs zufällig, dass sich Andersen just Ende der 1840er

Jahre mit den Besonderheiten einer massenhaften Papierproduktion und (indirekt)
mit dem Buch als Massenware auseinandersetzt. Das gesamte frühe 19. Jahrhundert
ist von der Industrialisierung der Papierherstellung geprägt, deren weitreichende
Effekte etwa an der rasanten Verbreitung der Zeitungsmedien deutlich werden.36

Ein noch tieferer Einschnitt in der Papierproduktion zeichnet sich aber just in den

1840er Jahren ab, als zum ersten Mal Papierherstellungsverfahren entwickelt werden,

die nicht mehr mit Lumpen, sondern mit Holz arbeiten. Wie aufmerksam
Andersen die rasanten Entwicklungen in der Papierproduktion verfolgte und wie gut
er mit den entsprechenden industriellen Prozessen vertraut war, zeigt sein später
Reiseessay Silkeborg, den er im Folkekalender for Danmark 1854 veröffentlicht. Der
Artikel widmet sich just der Beschreibung einer modernen Papierfabrik, die Michael
Drewsen, mit dessen Familie Andersen regen Kontakt pflegte, dort in den 1840er

Jahren gegründet hat.37

Die Ausführung zum konkreten medien- oder technikhistorischen Kontext von
Flipperne mögen Andersens gesteigerte Aufmerksamkeit für die Materialität des

Papiers, die sich in den erwähnten Geschichten manifestiert, erklären. Das Besondere

an Andersens Märchen besteht allerdings darin, dass er schon zu diesem

Zeitpunkt über die weitreichenden ästhetischen Konsequenzen einer massenhaften,
seriellen Papier- und Buchproduktion zu reflektieren scheint, die durch die fortlaufenden

technischen Evolutionen noch beschleunigt wird.
Auch diese ästhetischen Reflexionen lassen sich mit Blick auf die beiden

Abbildungen (Abb. 3 und 4) erläutern. Während das gedruckte Buch meiner
Interpretation zufolge also weniger auf den aktuellen Zeichenträger selbst als auf die
Differenz zwischen einem massenhaft reproduzierten Druckwerk und einem singu-
lären Manuskript verweist, scheint das Manuskript doch zu einer Fetischisierung des

singulären Blattes beizutragen, auf dem das Ende der Erzählung geschrieben ist
(Abb. 3). Auch hier ist Vorsicht geboten: Denn im Kontext der Überlegungen zu
einem veränderten Umgang mit den Dingen - und vor allem im Kontext der Analyse
der entsprechenden Begehrensstrukturen, die Andersen just in Flipperne entwickelt,

36 Zu den einschneidenden Veränderungen in der Papierproduktion des frühen 19. Jahr¬
hunderts vgl. stellvertretend Rolf Stümpel (Hg.): Vom Velinpapier zur Papiermaschine.
In: Ders. (Hg.): Papier Materialien 2). Berlin 1987, S. 35-40; Claus Gröger: Papier - Vom
Aufstieg des Handgeschöpften zum unentbehrlichen Massenprodukt. Der
technikgeschichtliche Wissensstand zum Grundstoff literarischer Kultur. In: Internationales Archiv für
Sozialgeschichte der deutschen Literatur 15 (1990), S. 184-206.

37 Vgl. Hans Christian Andersen: Silkeborg. In: Ders.: Samlede Skrifter. Bd. 6. Kopenhagen
1877, S. 273-283.



152 Klaus Müller-Wille, Zürich

- wird diese Auratisierung des singulären Blattes sofort wieder zurückgenommen.
Andersen verweist nicht auf die präsente Materialität des Blattes, sondern auf seinen
Charakter als Fetisch, der sich über das Moment des Entzugs definiert. Diese
Reflexion betrifft selbstverständlich nicht nur das auratisierte Manuskriptblatt,
sondern auch den als Ware vertriebenen Märchentext, den Andersen, wie oben
erwähnt, zunächst auf dem englischen Buchmarkt feilzubieten versucht, wobei der
Titel der entsprechenden Anthologie - A Christmas Greeting to My English Friends -
nicht von ungefähr auf das Weihnachtsgeschäft verweist.

Flipperne, Laserne und Horren sind nur drei Belege für eine Reihe anderer
Dingmärchen, in denen sich Andersen mit dieser komplexen Form von Materialität
beziehungsweise mit dieser Form des Fetischcharakters von Texten beschäftigt. Zu
nennen wäre dabei sicherlich auch das Märchen Den stumme bog (1863; Das stumme
Buch), in dem die Idee einer nicht mehr am Buchstaben, sondern an der
Buchmaterie selbst orientierten Lektüre mit dem Motiv eines Herbariums auf den Punkt
gebracht wird, dessen einzelne Pflanzen als Indices für verschiedene Episoden aus
dem Leben eines Toten gedeutet werden.38 Auch hier steht der nachträgliche
Versuch des Textes, den Dingen eine sprachlich definierte Geschichte zu verleihen, in
Spannung zu der mit dem Titel unterstrichenen Idee eines stummen Buches, das

sich eben nicht mehr lesen lässt und doch nicht als reines Papierobjekt
wahrgenommen werden kann, da es den Leser mit einer ihm konsequent entzogenen
Dinglichkeit konfrontiert.

Nochmals sei darauf verwiesen, inwiefern sich meine Interpretation der erwähnten

Texte genau in diesem Punkt von Lektüren unterscheidet, die - wenn man so
will ahistorisch - aufAndersens Aufmerksamkeit für Schreibwerkzeuge und Schrift-

träger verwiesen haben.39 Meines Erachtens erweitert Andersen die Schrift- und
medientheoretischen Beobachtungen, die in diesen Märchen selbstverständlich
enthalten sind, um drei weitere Reflexionsschleifen:

1. Die Schriftreflexion wird durch eine Aufmerksamkeit für den materiellen
Zeichenträger überboten. Es geht um eine Aufmerksamkeit für das singuläre Blatt
Papier, das als materieller Gedächtnisträger für spezifische, mit diesem Blatt
verbundene Ereignisse (seien es der spezifische Prozess seiner Produktionsgeschichte
oder Erinnerungen an verschiedene Besitzer).

2. Diese gedächnistheoretische Spekulation wird durch eine Reflexion über die

spezifische Materialität des Papiers gesteigert, die sich nicht sprachlich diskursiv
erfassen lässt, sondern nur als inkommensurable, sich entziehende Form der
Materialität fassbar ist.

38 Zu Den stumme bog im Kontext der gedächtnistheoretischen Reflexionen Andersens vgl.
Seiler: >Gjemt [er ikke] glemt< (Anm. 26) S. 17-22.

39 Bezeichnenderweise verknüpfen sowohl Auchet, wie van Hees und Stecher-Hansen ihre
Beobachtungen zur Selbstreflexivität von Andersens Texten mit dem Verweis auf
entsprechende Phänomene in Texten des 20. Jahrhunderts. Vgl. van Hees: En modern
fortaelling (Anm. 19); Marc Auchet: Andersen et le conflit des écritures (Anm. 22); Stecher-
Hansen: Romantic and Modern Metatexts (Anm. 22).



Hans Christian Andersen und die Dinge 153

3. Die Aufmerksamkeit für das spezifische Material von Buch und Papier wird
schließlich mit sehr konkreten medienhistorischen und ding- oder warentheoretischen

Reflexionen verbunden, mit denen Andersen die Auratisierung des singulären
Schriftträgers, die sich in den angedeuteten gedächtnis- und materietheoretischen
Überlegungen abzeichnet, wieder zurücknimmt. So wird er sich schließlich nicht nur
für Buch und Papier als singuläre Gedächtnisträger und singuläre Materialien
interessieren, sondern auch für Buch und Papier als massenhaft reproduzierte Dinge,
die als Teil einer komplexen Begehrensökonomie fungieren und entsprechend als

Waren fetischisiert werden.
Es ist evident, dass sich Andersens bislang geschilderte, extrem genaue Beobachtungen

zum veränderten Status der Dinge und insbesondere zum veränderten Status

von Schreibwerkzeugen und Schriftträgern auch auf sein Verständnis des Lesens

ausgewirkt haben. Schon mit der Darstellung der sprechenden Dinge verweist
Andersen auf eine rhetorische Figur, nämlich die Prosopopoia, die eng mit dem Akt
der Lektüre verknüpft ist. Indem die Texte die Fiktion der sprechenden Dinge durch
ironische Brechungen oder Rahmungen unterlaufen, tragen sie zu einer kritischen
Reflexion des Lektüreaktes bei: Die Illusion aus den materiellen Buchseiten die
Stimme eines Subjektes heraushören zu können, wird gestört und der Leser wird mit
einer Dinglichkeit der Texte konfrontiert, die sich nicht allein über deren
Zeichencharakter erschließt.

Diese Beobachtung lässt sich an einem Märchen konkretisieren, das meines
Erachtens als eine Art metapoetologischer Kommentar zu den ohnehin selbstreferentiell

konzipierten Dingmärchen gelesen werden kann. Schon der Anfang des 1852

publizierten Märchens Nissen hos Spekhokeren (Der Nisse beim Speckhöcker)
verdeutlicht das Reflexionspotential des Textes. Ein Student vertieft sich beim
Einkaufen in die Lektüre einer Buchseite, die als Verpackungsmaterial um einen
Käse gewickelt worden ist. Er verzichtet auf den Käse und kauft stattdessen die Reste
des Buches, die sich noch beim Speckhöker finden. Mit einem Witz macht er dabei
auf die merkwürdige Verschränkung von symbolischem und ökonomischem Wert
aufmerksam, welche die Ware Buch im Gegensatz zum Käse auszeichnet:

>Tak,< sagde Studenten, >lad mig faae den [Bogen] istedetfor Osten! jeg kan spise
Smorrebrodet bart! syndigt var det, om hele den Bog skulde rives i Stumper und
Stykker. De er en praegtig Mand, en practisk Mand, men Poesi forstaaer De Dem ikke

mere paa, end den Botte !<

Og det var uartigt sagt, isaer mod Botten, men Spekhokeren loe og Studenten loe, det

var jo sagt saadan i en Slags Spog. (EoH II, 67)

>Danke<, sagte der Student, >lassen Sie mich [das Buch] anstelle des Käses nehmen!
Ich kann mein Butterbrot auch ohne Aufstrich essen! Es wäre Sünde, wenn das ganze
Buch in Fetzen und Stücke gerissen werden würde. Sie sind ein prächtiger Mann, ein

praktischer Mann, aber von Poesie verstehen Sie nicht mehr als diese Tonne. <

Und das war unartig gesagt, insbesondere gegenüber der Tonne, aber der Speckhöcker
lachte und der Student lachte, es war ja so im Scherz dahin gesagt.



154 Klaus Müller-Wille, Zürich

Nicht nur der Erzähler, auch ein Nisse (Wichtel), der dieses Gespräch belauscht,

ärgert sich über den Witz des Studenten. In der Nacht geht er in den Laden, um der
Tonne zu ihrem Recht zu verhelfen:

Da det blev Nat, Boutiken lukket og Alle tilsengs, paa Studenten naer, gik Nissen ind og
tog Madamens Mundlaeder, det brugte hun ikke naar hun sov, og hvor i Stuen han satte
det paa nogensomhelst Gjenstand, der fik den Maal og Maele, künde udtale sine Tanker

og Folelser ligesaa godt, som Madammen, men kun een ad Gangen künde have det, og
det var en Velgjerning, for ellers havde de jo tait hverandre i Munden. (EoH II, 67)

Als es Nacht wurde, der Laden geschlossen war und alle außer dem Studenten zu Bett

gegangen waren, kam der Nisse herein und nahm das Mundleder der Frau. Das brauchte
sie nicht, wenn sie schlief. Wo er es in der Stube auf einen Gegenstand legte, bekam
dieser Sprache und Wort und konnte seine Gedanken und Gefühle genauso gut
aussprechen wie die Frau. Aber nur einer auf einmal konnte das Mundleder bekommen,
und das war eine Wohltat, denn sonst wären sie alle einander ins Wort gefallen.

Es handelt sich um eine kaum übersetzbare Passage, da Andersen den im Dänischen
üblichen Ausdruck >Mundleder< (deutsch >Maulwerk<) hier buchstäblich
verwendet. Das in jeder Hinsicht schiefe Sprachbild des auf die Dinge gelegten >Mund-
leders< wiederum verdeutlicht just die rhetorische Strategie, mit der im Märchen
den Dingen - hier der Tonne, einer Kaffeemühle, einem Geldkästchen und einem
Butterfässchen - eine Stimme verliehen wird. Dass sich der Text tatsächlich auf eine
solche Reflexion des Lesens einlässt, wird in einer Szene verdeutlicht, in der der
Nisse den Studenten bei der Lektüre des Buches beobachtet. Wichtig ist mir bei
diesen Beobachtungen, dass Andersen seine Reflexionen über den spezifischen
Status des Buches als Ding und Ware offensichtlich mit einer subtilen Reflexion über
eine spezifische Lektürepraktik verknüpft, die an die (halluzinatorische) Wahrnehmung

von Stimmen gebunden ist.

4. Fazit

In einer kurzen Lektüre von Keiserens nye Klceder beschäftigt sich Jacques Derrida
mit nichts Geringerem als der Frage nach dem Status von Text-Interpretationen
überhaupt.40 Ausgangspunkt seiner Argumentation bildet Freuds Interpretation von
Andersens Märchen in der Traumdeutung. Freuds Bemühen, mit seiner psychoanalytischen

Deutung die verborgene Wahrheit über Keiserens nye Klceder zu enthüllen,
laufe fehl, da der Text selbst schon die Frage nach Verkleidung und Enthüllung,
nackter Wahrheit und rhetorischem Betrug ins Zentrum des geschilderten
Geschehens stelle. Das heißt, dass die zentrale Differenz von manifester Darstellung
und latentem, verborgenem Inhalt, auf die Freud in seiner Analyse immer wieder
rekurriere, durch Andersens Märchen selbst schon unterlaufen werde, das seine wie

40 Vgl. das Kapitel »Der Facteur der Wahrheit« in Jaques Derrida: Die Postkarte. Von Sokrates
bis Freud und jenseits. Bd. 2. Berlin 1987, S. 183-282, insb. 185-192.



Hans Christian Andersen und die Dinge 155

auch immer argumentierenden Interpreten auf diese Weise theoretisch überhole.
Derrida gründet seine Lektüre vor allem auf der Metaphorik einer
sprachlichrhetorischen Textur, die in einem Zug dazu beitrage, Wahrheiten zu erzeugen und
zu verhüllen.

Bereits diese Beobachtungen sollten uns davor warnen, die Dingmärchen als

simple Parabeln zu interpretieren, in denen Andersen sich der sprechenden Dinge
lediglich bedient, um moralische Wahrheiten zu formulieren, die sich von den
Texten abheben ließen. Ich habe zu zeigen versucht, dass sich die meisten der
Dingmärchen ganz im Gegenteil in ähnlich komplexe Sprachbetrachtungen verwickeln
wie Keiserens nye Klceder. Schon die wenigen Zitate in diesem Aufsatz zeigen,
inwieweit die Märchen von Sprachspielen leben, die zu einer selbstreferentiellen

Inszenierung der rhetorischen Figuren führen, mit denen die Texte operieren. Dabei
habe ich jedoch versucht, den Blickwinkel von der metaphorischen Textur, um die
Derridas Beobachtungen kreisen - also das Gewebe der Signifikanten, das Verkleidung

und Enthüllung in einem konstituiert und somit zur Erzeugung von Wahrheiten

beiträgt, - zu der realen Textur zu verschieben, auf der Signifikanten ruhen:
das heißt den Leinengeweben und Lumpen, die auf eine Dinglichkeit des Papiers
verweisen, die sich nicht mehr allein mit semiotischen Kategorien beschreiben
lässt.41 Die Aufmerksamkeit für die Dinglichkeit der Medien, über die sich das

Subjekt performativ konstituiert, geht in den Märchen mit der Thematisierung einer
subtilen Verdinglichung des Subjektes einher, in denen das komplexe Wechselspiel
zwischen Subjekten und Objekten in Ansätzen medien- und körpertheoretisch
erörtert wird. Der besondere Reiz der Märchen besteht dabei darin, dass diese
Reflexionen über die Verdinglichung des Subjekts in einem denkbar krassen

Gegensatz zur Anthropomorphisierung der Dinge steht, mit der die Texte spielen.
All diese Reflexionen habe ich auf Andersens Auseinandersetzung mit einer

aufblühenden Warenwelt zurückzufuhren versucht, mit der sich der Autor - wie dies
Elisabeth Bronfen in einer schönen Lektüre der Fußreise gezeigt hat42 - schon früh
auseinandersetzt. Doch während der Bezug auf die Welt der Waren in der Fußreise

genutzt wird, um das philosophisch legitimierte Verfahren einer potenzierten
romantisch-ironischen Schreibweise, wie wir sie etwa bei Schlegel ausgeprägt finden,
endgültig zu subvertieren und auf den Charakter des Kunstwerkes als reines

Konsumgut aufmerksam zu machen, geht Andersen in den Dingmärchen eher den
veränderten Dingbeziehungen und vor allem den veränderten Begehrensstrukturen
nach, die durch die Waren ausgelöst werden. Darüber hinaus reflektieren die
Märchen über eine Ästhetik der beschädigten und fragmentierten Gegenstände, die
zumindest einen indexikalischen Bezug auf eine dem Subjekt grundlegend entzo-

41 Zu entsprechenden papierfixierten Überlegungen in der Briefkultur des deutschen
Sprachraums vgl. den schönen Aufsatz von Davide Giuriato: Briefpapier. In: Anne
Bohnenkamp-Renken, Waltraud Wiethölter (Hg.): Der Brief. Ereignis und Objekt. Frankfurt
a.M. 2008, S. 1-18.

42 Vgl. den Beitrag »Pop Nacht. Andersens Spaziergang in einer Sylvesternacht (1829)« in
diesem Band.



156 Klaus Müller-Wille, Zürich

gene Wirklichkeit garantieren sollen. Sowohl in den poeotologischen Reflexionen

zur Begehrensökonomie der Waren wie in der angedeuteten Ästhetik der feti-
schisierten, zurückgelassene Dinge - das heißt in der Aufmerksamkeit für die
verrostete Nadel im Rinnstein, den aufgeweichten Saffian-Ball im Abfalleimer oder den
beim Speckhöker wiederverwerteten Buchseiten - wird das Potential von Andersens
Märchen deutlich. Sie geben keineswegs dem Begehren nach >Authentizität< und
> Präsenz < nach, das in der Diagnose der zu Waren verkommenen und entfremdeten

Dinge mitschwebt, sondern machen gerade auch in ihrer Aufmerksamkeit für den
fetischisierten Müll oder für das in seiner unbegreiflichen Materialität fetischisierte

Papier deutlich, dass dieser Wunsch nach >Authentizität< und >Präsenz< selbst nur
ein Effekt der Warenökonomie ist.



Hans Christian Andersen und die Dinge 157

Literatur

Primärliteratur:

Hans Christian Andersen: Silkeborg. In: H.C. Andersens samlede skrifter. Andet udgave.
Bd. 6. Kopenhagen 1877, S. 273-283.

H.C. Andersens samlede vserker. Hg. von Klaus P. Mortensen. Bd. 1-3. Eventyr og Historier
I-III. Hg. von Laurids Kristian Fahl u.a. Kopenhagen 2003. EoH)

M. [Barthélémy] Imbert: Lapume d'un bel-esprit. In: Ders.: Fables nouvelles. Paris 1773,
S. 50f.

Sekundärliteratur

Agamben, Giorgio: Stanzen. Das Wort und das Phantasma in der abendländischen Kultur
[1977]. Zürch/Berlin 2005.

Auchet, Marc: Andersen et le conflit des écritures. Essai sur la métanarrativité dans les Contes

et histoires. In: Ders. (Hg.): (Re)lire Andersen. Modernité de l'œuvre. Paris 2007,
S. 81-102.

Baudrillard, Jean: Das System der Dinge. Über unser Verhältnis zu den alltäglichen
Gegenständen [1968]. Frankfurt/New York 2007, S. 95-109.

Böhme, Hartmut: Fetischismus und Kultur. Eine andere Theorie der Moderne. Hamburg
2006.

Brandes, Georg: H.C. Andersen som Eventyrdigter [1870]. In: Ders.: Danske

digterportraetter. Hg. von Sven Moller Kristensen. Kopenhagen 1964, S. 192-236.

Bronfen, Elisabeth: Pop Nacht. Andersens Spaziergang in einer Sylvesternacht (1829)
[in diesem Band],

Brown, Bill: Thing Theory. In: Critical Inquiry 28:1 (2001), S. 1-22.

Castoriadis, Cornelius: Gesellschaft als imaginäre Institution. Entwurfeiner politischen
Philosophie [1975]. Frankfurt a.M. 1990.

Depenbrock, Heike und Heinrich Detering: Die Sprache der Dampfmaschine: H.C.
Andersens >Et Stykke Perlesnor<. In: Norrona 8 (1988), S. 6-16.

Depenbrock, Heike und Heinrich Detering: Der Tod der Dryade und die Geburt der Neuen
Muse. In: Kurt Braunmüller und Mogens Brondsted (Hg.): Deutsch-nordische

Begegnungen. 9. Arbeitstagung der Skandinavien des deutschen Sprachgebiets 1989 in
Svendborg. Odense 1991, S. 366-390.

Depenbrock, Heike und Heinrich Detering: Poesie und industrielles Zeitalter in I Sverrig.
In: Johan de Mylius (Hg.): Andersen og verden. Indlaeg fra den forste internationale
H.C. Andersen-konference. 25.-31. August 1991, Odense 1993, S. 31-51.

Derrida, Jacques: Der Facteur der Wahrheit. In: Ders.: Die Postkarte. Von Sokrates bis
Freud und jenseits. Bd. 2. Berlin 1987, S. 183-282.

Detering, Heinrich: Andersen dans les Passages parisiens. La dryade entre Baudelaire, Rilke
et Benjamin. In: Etudes germaniques 58 (2003), S. 711-733.

Fechner-Smarsly, Thomas: Der Spiegel und sein Schatten. Abdrücke der frühen Photogra¬
phie in Texten von Aa.O. Vinje, Henrik Ibsen und H.C. Andersen. In: Annegret
Heitmann, Joachim Schiedermair (Hg.): Zwischen Text und Bild. Zur Funktionali-



158 Klaus Müller-Wille, Zürich

sierung von Bildern in Texten und Kontexten Nordica 2). Freiburg im Brsg. 2000,
S. 21-42.

Frank, Thomas und Albrecht Koschorke, Susanne Lüdemann, Ethel Matala de Mazza: Des
Kaisers neue Kleider. Über das Imaginäre politischer Herrschaft. Texte - Bilder -
Lektüren. Frankfurt a.M. 2002.

Gaffikin, Brigid: Material Witnesses. Hans Christian Andersen's Tingseventyr and the
Memories of Things. In: Edda 2004:3, S. 186-200.

Giuriato, Davide: Briefpapier. In: Anne Bohnenkamp-Renken, Waltraud Wiethölter (Hg.):
Der Brief. Ereignis und Objekt. Frankfurt a.M. 2008, S. 1-18.

Gröger, Claus: Papier - Vom Aufstieg des Handgeschöpften zum unentbehrlichen
Massenprodukt. Der technikgeschichtliche Wissensstand zum Grundstoff literarischer
Kultur. In: Internationales Archiv für Sozialgeschichte der deutschen Literatur 15

(1990), S. 184-206.

Hauberg Mortensen, Finn: Ting og eventyr. In: Nordica 23 (2006), S. 61-79.

van Hees, Annelies: En modern fortaelling. In: Aage Jorgensen, Henk van der Liet (Hg.):
H.C. Andersen. Modernitet og modernism. Essays i anledning afAnnelies van Hees'

asked fra Amsterdams Universitet. Amsterdam 2006, S. 9-21.

Kjaeldgaard, Lasse Hörne: Die Emanzipation der Bilder. Das optische Unbewusste in Hans
Christian Andersens Der Schatten, [in diesem Band].

Lundbo Levy, Jette: Om ting der gâ i stykker - Gunnar Ekelöf og H.C. Andersen. In: Edda

1998:3, S. 259-267.
Rubow, Paul V.: H.C. Andersens Eventyr [1927]. Kopenhagen 1967.

Scarry, Elain: Der Körper im Schmerz. Die Chiffren der Verletzlichkeit und die Erfindung
der Kultur. Frankfurt a.M. 1992.

Schneider, Sabine: Die stumme Sprache der Dinge. Eine andere Moderne in der
Erzählliteratur des 19. Jahrhunderts. In: Elisabeth Bronfen, Christian Kiening (Hg.):
Mediale Gegenwärtigkeit. Zürich 2007, S. 265-281.

Schneider, Sabine und Barbara Hunfeld (Hg.): Die Dinge und die Zeichen. Dimensionen
des Realistischen in der Erzählliteratur des 19. Jahrhunderts. Würzburg 2008.

Schneider, Sabine: Einleitung. In: Dies., Barbara Hunfeld (Hg.): Die Dinge und die Zeichen,
S. 11-24.

Seiler, Thomas: >Gjemt [er ikke] glemt< - Erinnern und Vergessen in H.C. Andersens

Dingmärchen. In: Anderseniana 2008, S. 5-25.

Simon, Ralf: Realismus und Moderne. In: Christian Begemann (Hg.): Realismus. Epoche -
Werke - Autoren. Darmstadt 2007, S. 207-223.

Stecher-Hansen, Marianne: Romantic and Modern Metatexts: Commemorating Andersen

and the Self-Referential Text. In: Johan de Mylius u.a. (Hg.): Hans Christian Andersen.

Between Children's Literature and Adult Literature. Papers from the Fourth International

Hans Christian Andersen Conference. 1 to 5 August 2005. Odense 2007, S. 88-100.

Stümpel, Rolf: Vom Velinpapier zur Papiermaschine. In: Ders. (Hg.): Papier Materialien
2). Berlin 1987, S. 35-40.



V. Polymorphe Körper



Die umseitige Abbildung zeigt eine Collage von Hans Christian Andersen und Adolph Drewsen

aus Jonas Drewsens Billedbog (1862). Das Bilderbuch ist Teil derJean Hersholt Collection, die an

der Library of Congress, Washington aufbewahrt wird. Foto mit freundlicher Genehmigung der

Rare Books and Special Collections Devision of the Library of Congress.


	Hans Christian Andersen und die Dinge

