Zeitschrift: Beitrage zur nordischen Philologie
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Skandinavische Studien
Band: 46 (2009)

Artikel: "Aber ich habe die Erinnerung, die kann mir keiner nehmen" :
Figurationen der Erinnerung in H.C. Andersens Dingmarchen

Autor: Seiler, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858125

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

»Aber ich habe die Erinnerung, die kann mir keiner nehmen«
Figurationen der Erinnerung in H.C. Andersens Dingmarchen

THOMAS SEILER, ZURICH

Es gibt kaum einen Mirchendichter, bei dem der Themenkomplex Erinnern und
Vergessen eine dhnlich prominente Rolle spielt wie beim Dinen H.C. Andersen. In
seinen Dingmairchen' ist die Auseinandersetzung mit der Memoria eng verkniipft
mit der beginnenden Moderne und damit mit einer Epoche, in der die manuelle
Herstellung der Giiter zunehmend von der industriellen Fertigung derselben
abgelost wird. Wie sich diese Produktionsverinderung auf die Gedachtnisfahigkeit
des Einzelnen auswirkt, ist eine der spannenden Leitfragen, die Andersens Ding-
marchen durchzieht. Diese Texte sind meist von einem bestimmten Muster gepragt:
Ein in die Jahre gekommener und deshalb oft beschadigter Gegenstand liuft wegen
technischer Innovationen Gefahr, aus dem Verkehr gezogen und zerstort zu werden.
Als drohendes Opfer des Fortschritts erinnert sich dieser noch einmal an die gute
alte Zeit. Im Mérchen Den gamle Gadelogte (1847; Die alte Strafienlaterne) etwa wird
die Geschichte einer Straflenlaterne erzihlt, die eingeschmolzen werden soll. Bei
diesem Gedanken quilt sie vor allem »at den ikke vidste, om den da beholdt
Erindringen om, at den havde veret Gadelogte«> (EoH I, 387).> Im Mirchen
Theepotten (1864; Die Teckanne) wird die Transformation einer Teekanne in eine
Scherbe geschildert, auch dieser Text weist der Erinnerung eine wichtige Funktion
zu, wenn es am Schluss heiflt: »[ ... ] og jeg blev kastet ud i Gaarden, ligger der som
et gammelt Skaar, — men jeg har Erindringen, den kan jeg ikke miste.«* (EoH III,
49). Der Text Den stumme Bog (1863; Das stumme Buch) schlieft mit den Worten
»Gjemt - glemt!«* (EOH 11, 45), und ein anderer Text straft gerade diese Aussage

Unter einem Dingmirchen versteht die Forschung ein Miarchen, in dem ein Ding, ein Gegen-
stand menschliche Ziige erhilt, eine Art von Personifizierung desselben. Der Gegenstand,
z.B. ein Zinnsoldat, erhilt menschliche Eigenschaften, er kann sprechen, handeln etc. In
unserem Zusammenhang besonders interessant sind Gebrauchsgegenstinde, die entweder
kaputt gehen oder wegen fortschreitender Modernisierung Gefahr laufen, aus dem Verkehr
gezogen zu werden. Zur Typologie der Dingmirchen vgl. Jette Lundbo Levy: Om ting der
gar i stykker. Ekelof og Andersen. In: Edda 1998:3, S. 259-267, hier S. 261.

»[D]aB sie nicht wusste, ob sie dann die Erinnerung daran behielt, dafl sie Strafenlaterne
gewesen war.« (ASM I, 418) Die Ubersetzungen werden nach folgender Ausgabe zitiert:
H.C. Andersen: Simtliche Mirchen, Diisseldorf 2003 (zwei Biande in einem).

Andersens Texte werden unter der Sigle EoH nach der neuen mafigebenden Ausgabe H.C.
Andersens samlede vaerker zitiert, die von Klaus P. Mortensen im Namen von Det Danske
Sprog- og Litteraturselskab herausgegeben wurde.

»[ g] und ich wurde auf den Hof hinausgeworfen, liege da als ein alter Scherben — aber ich
habe die Erinnerung, die kann mir keiner nehmen.« (ASM 11, 402).

5 »Verwahrt - vergessen!« (ASM I, 507).



96 Thomas Seiler, Ziirich

Liigen, wenn in ihm drei Beispiele erzihlt werden, die die Titelgebung »Gjemt men
ikke glemt« (»Bewahrt ist nicht vergessen«) illustrieren sollen. Im berithmten
Mirchen Sneedronningen (184S; Die Schneekinigin) wird in bemerkenswerter Weise
Klugheit und Intelligenz in einen Zusammenhang mit dem Vergessen gebracht,
wenn es von der Schneekonigin heif3t, sie sei so klug, dass sie alles wieder vergesse:
»I dette Kongerige, hvor vi nu sidde, boer en Prindsesse, der er saa uhyre klog, men
hun har ogsaa lest alle Aviser, der ere til i Verden, og glemt dem igjen, saa klog er
hun.«® (EoH 1, 316).

Das sind einige Beispiele aus einer Fille anderer, die etwas von der Bandbreite
zeigen, in der Andersen das Thema immer wieder variierend gestaltet. Zieht man die
Gattung in Betracht, so lisst diese Haufigkeit aufhorchen, gilt sie doch als fiir
Mirchen untypisch. Diese sind durch eine gewisse »Flichenhaftigkeit« sowie die
»fehlende Beziehung zur Zeit« charakterisiert, um mit Liithi zu reden.” Man kann
die fast schon obsessiv zu nennende Beschiftigung mit der Zeit und den Dingen bei
Andersen gattungsmassig mit dem Hinweis rechtfertigen, es handle sich bei seinen
Texten nicht um Volks-, sondern um Kunstmirchen, um bewusst gestaltete, litera-
risch durchgeformte Texte eines Autors. Die Frage bleibt dennoch im Raum,
weshalb Andersen gerade der Vergangenheitsthematik als im Grunde den Mirchen
fremdes Element in seinen Texten ein derart grofles Gewicht einriumt. Bemer-
kenswert ist es aber auch, weil Andersen einer der ersten ist, der von einem Konzept
auszugehen scheint, das am besten mit der Formulierung >Gedachtnis der Dinge< in
Worte gefasst werden kénnte. Hellsichtig nimmt er entsprechende Uberlegungen
der Moderne hinsichtlich des Verhiltnisses von Ding und Mensch vorweg bzw. die
Frage, ob und wie die verinderten Produktionsbedingungen die Menschen in ihrer
Memoriafihigkeit beeinflussen.

Die Beschiftigung mit der Zeit ist als epochentypisch anzusehen, hat doch im 19.
Jahrhundert eine beispiellose Historisierung stattgefunden, die zusehends alle
Lebensbereiche zu erfassen drohte, und die auch der zeitgenossischen Literatur als
Reflexionsgrundlage diente.® Diese Historisierung ist als Folge eines Abrisses von
Traditionslinien zu verstehen, die bis ins 19. Jahrhundert als selbstverstindlich
galten. Gritz spricht in ihrer Studie von einem »Traditionsschwund«, und der lite-
rarischen Gestaltung eines solchen Schwunds begegnen wir auch bei H.C. Andersen
immer wieder. Gerade in seinen Dingmiérchen kann sehr schén beobachtet werden,
wie die >Dingprotagonisten< fast verzweifelt darum bemiiht sind, an einer
Traditionslinie festzuhalten, und gleichzeitig scheinen sie um die Vergeblichkeit
ihrer Bemithungen zu wissen. Mit der Historisierung ist die Musealisierungstendenz
des Zeitalters eng verkniipft, das aufgrund sich rasant dndernder Produktions-

»In dem Koénigreich, in dem wir jetzt sitzen, wohnt eine Prinzessin, die ungemein klug ist,
aber sie hat auch alle Zeitungen, die es in der Welt gibt, gelesen und wieder vergessen, so klug
ist sie.« (ASM 1, 330).

7 Vgl. Max Liithi: Das europaische Volksmirchen. Tibingen 1985, S. 13 und 20.

Vgl. hierzu fiir den deutschsprachigen Raum etwa Katharina Gritz: Musealer Historismus.
Die Gegenwart des Vergangenen bei Stifter, Keller und Raabe. Heidelberg 2006.



»Aber ich habe die Erinnerung, die kann mir keiner nehmen« 97

bedingungen eine eigentliche Sammelleidenschaft entwickelt, mit der dem
drohenden Traditionsverlust entgegengewirkt werden soll. Dass sehr viele
Museumsgriindungen gerade in diese Epoche fallen, ist deutliches Indiz fiir den
Willen zur Bewahrung und das Bemithen um die Sichtbarmachung einer histori-
schen Kontinuitit. Nicht von Ungefihr spricht Hartmut Bshme vom 19. Jahrhun-
dert als vom »Saeculum der Dinge« und macht darauf aufmerksam, dass durch die
Industrialisierung eine » Vermehrung kiinstlicher Dinge im tiglichen Gebrauch und
Verbrauch« stattgefunden habe.” Andersens >Dingversessenheit< erstaunt vor
diesem Hintergrund wenig, weil er ein Zeitphinomen gestaltet. Was hingegen
tiberrascht, ist, dass >Dingiiberhang< und >Technisierung der Lebenswelt< bereits
so frith, namlich gleichsam in statu nascendi, von Andersen als mogliche Probleme
des kulturellen Gedichtnisses menschlicher Gemeinschaften erkannt werden.

1. Ding und Geddchtnis

Wie oben bereits angetont wurde, kann die Besinnung auf die Tradition im 19.
Jahrhundert als Resultat eines deutlich empfundenen Bruchs mit eben dieser
Tradition begriffen werden. Richard Terdiman prigte dafiir den Begriff der »me-
mory crisis«, den er wie folgt umschreibt: »A sense that their (peoples) past had
somehow evaded memory, that recollection had ceased to integrate with conscious-
ness. In this memory crisis the very coherence of time and of subjectivity seemed
disarticulated.«'® Auch der franzésische Historiker Pierre Nora spricht davon, dass
der Moderne das Gedachtnis abhanden gekommen sei. In der Nachfolge von Mau-
rice Halbwachs bringt er die Geschichte als im 19. Jahrhundert neu entstandene
wissenschaftliche Disziplin in einen radikalen Gegensatz zu dem, was er als Gedicht-
nis bezeichnet. Nora zufolge spalten wir in dem Moment, in dem wir in ein
reflektierendes Verhiltnis zur Vergangenheit treten, das Gedichtnis von uns ab und
es wird Geschichte.

Hausten wir noch in unserem Gedichtnis, brauchten wir ihm keine Orte zu widmen.
Es gibe keine Orte, weil es kein von der Geschichte herausgerissenes Gedachtnis gabe.
Jede Geste bis zur alltiglichsten wiirde wie die religiose Wiederholung dessen erlebt,
was immer schon getan wurde, in einer korperlichen Identifizierung von Tat und Sinn.
Sobald es eine Spur, Distanz, Vermittlung gibt, befindet man sich nicht mehr im
wahren Gedichtnis, sondern in der Geschichte.!!

Das Gedichtnis selbstverstindlicher Gemeinschaften — Nora fiihrt als Beispiel die
béauerliche Welt an - ist affektiv und magisch, im Gegensatz zu demjenigen der Ge-
schichte, das archivarisch ist und dessen Voraussetzung ein deutlich empfundener

Vgl. Hartmut Bohme: Fetischismus und Kultur. Eine andere Theorie der Moderne. Hamburg

2006, S. 17.

' Richard Terdiman: Present Past - Modernity and the Memory Crisis. Ithaca, London 1993,
S.3-4.

' Nora, Pierre: Zwischen Geschichte und Gedichtnis [ 1984, 1986 . Frankfurt a.M. 1998, S.13.



98 Thomas Seiler, Ziirich

Bruch zwischen der jeweiligen Gegenwart und der Vergangenheit ist. Nora zufolge
gehort dem »vollkommenen Gedichtnis« die Vergangenheit der Gegenwart, und
er begriindet die Existenz von Gedichtnisorten mit dem Fehlen selbstverstindlicher
Gedichtnisgemeinschaften. »Es gibt lieux de mémoire, weil es keine milieux de
mémoire mehr gibt.«'> Nora macht fiir diesen Prozess die Beschleunigung der Ge-
schichte verantwortlich, die er in einem unversohnlichen Gegensatz zum Gedicht-
nis sieht. Das Modell eines »echten, sozialen und unberiihrten Gedichtnis(ses)«"?
seien die so genannten primitiven oder archaischen Gesellschaften, in denen das
Gedichtnis auf selbstverstindliche Art und Weise eingebunden in die Gesellschaft
und sich nicht bewusst sei. Diesem Modell stehe unser Gedichtnis gegeniiber, das
»blof3 Geschichte« sei und zum selbstverstindlichen Gedachtnis, wie es eine
bauerliche Gesellschaft auszeichne, in einem radikalen Gegensatz stiinde. Dabei
wird die Geschichte als »problematische und unvollstindige Rekonstruktion
dessen, was nicht mehr ist« verstanden, das Gedichtnis hingegen als ein »stets
aktuelles Phinomen, eine in ewiger Gegenwart erlebte Bindung«. Das Gedachtnis
sei »affektiv und magisch«, es behalte »nur die Einzelheiten, welche es bestirken«.
Die Geschichte hingegen fordere »Analyse und kritische Argumentation«.

Das Gedichtnis riickt die Erinnerung ins Sakrale, die Geschichte vertreibt sie daraus,
ihre Sache ist die Entzauberung. [ ... ] Das Gedichtnis haftet am Konkreten, im Raum,
an der Geste, am Bild und Gegenstand. Die Geschichte befasst sich nur mit zeitlichen
Kontinuititen, mit den Entwicklungen und Beziehungen der Dinge. Das Gedachtnis
ist ein Absolutes, die Geschichte kennt nur das Relative.!*

Noras Konzeption des Gedéchtnisses als »affektiv« und »magisch«, als aufs Engste
mit dem Kontext verbunden, hat viel gemein mit Andersens Gedachtniskonzeption
in seinen Mirchen. So haftet auch bei ihm das Gedichtnis am Konkreten, am
Sinnlichen und entziindet sich daran. Die alte Straflenlaterne etwa hat die affektive
Seite ihrer Erinnerungen im Blick und diese sind mit der Umgebung verbunden, zu
der der Stralenzug ebenso wie das Wichterpaar gehort, wie folgende Passage zeigt:

Hvorledes det gik eller ikke, den vilde blive vaeret skilt fra Vegteren og hans Kone,
hvem den betragtede ganske som sin Familie. Den blev Logte da han blev Veagter.
Konen var den Gang fiin paa det, kun om Aftenen naar hun gik forbi Logten saae hun
til den, men aldrig om Dagen. Nu derimod, i de sidste Aar, da de alle tre vare blevne
gamle, Vaegteren, Konen og Logten, havde Konen ogsaa pleiet den, pudset Lampen af
og skjenket Tran i den. [...] Men der gik ogsaa andre Tanker igjennem den; der var
saameget, den havde seet, saameget, den havde lyst til, [ ... ]. Den huskede saa meget,
og imellem blussede Flammen op inde i den, det var som havde den en Folelse af: >ja,
man husker ogsaa mig!< (EoH I, 387)

2 Ebd.S. 11.
1 Ebd.S. 12.
'* Ebd.S. 14.



»Aber ich habe die Erinnerung, die kann mir keiner nehmen« 99

Wie immer es auch gehen mochte, oder nicht gehen mochte, sie mufte sich von dem
Wichter und seiner Frau trennen, die sie ganz als ihre Anverwandten betrachtete. Sie
wurde Straflenlaterne, als er Wichter wurde. Die Frau war damals sehr fein, nur
abends, wenn sie an der Laterne vorbeiging, sah sie zu ihr hin, aber nie am Tage. Jetzt
dagegen, in den letzten Jahren, da sie alle drei alt geworden waren, der Wichter, die
Frau und die Laterne, hatte die Frau sie auch gepflegt, die Lampe abgeputzt und Tran
aufgefiillt. [ ...] Aber auch andere Gedanken gingen ihr durch den Kopf; sie hatte so
viel gesehen, so vieles, was sie beleuchtet hatte, [ ... ] Sie erinnerte sich an so vieles, und
zwischendurch flackerte die Flamme in ihr auf, es war, als hitte sie so ein Gefiihl: >]a,
man erinnert sich auch meiner!< (ASM I, 418f.)

Das Zitat macht deutlich, dass zur Lampe nicht nur ihre Erinnerungen gehoren,
sondern auch das sie betreffende Umfeld. Sie erinnert sich nicht etwa primir an das,
was in ihrer Umgebung besprochen wurde, sondern an gestische und visuelle
Momente sowie an Affekte. Wenn sie am Schluss beschlief3t, Laterne zu bleiben, so
fasst sie diesen Entschluss in erster Linie aufgrund ihrer affektiven Verbundenheit
mit dem alten Wichterpaar, das sie pflegt:

>Hvilke Evner jeg har!< sagde den gamle Logte idet den vaagnede. >Nasten kunde jeg
lenges efter at smeltes om! — dog nei. Det maa ikke skee saalenge de gamle Folk leve!
De holde af mig for min Persons Skyld! Jeg er dem jo, som i Barns Sted og de have
skuret mig og de have givet mig Tran!< [ ... ] Og fra den Tid havde den mere indvortes
Ro, og det fortjente den skikkelige gamle Gadelogte. (EoH I, 393)

>Was habe ich fiir eine Begabung!< sagte die alte Laterne, als sie erwachte. >Es konnte
mich beinahe danach verlangen, eingeschmolzen zu werden! — Doch nein, es darf nicht
geschehen, solange die alten Leute am Leben sind! Sie sind mir zugetan um meiner
Person willen! Sie haben mich ja an Kindes Statt, und sie haben mich gescheuert, und
sie haben mir Tran gegeben!«< [ ... ] Und von Stund an hatte sie mehr innere Ruhe, und
das verdiente die brave alte Strafenlaterne. (ASM I, 425)

Damit ist ein, wenn auch prekirer, Ausgleich hergestellt. Prekir ist dieser Ausgleich
deshalb zu nennen, weil der Text nicht etwa von der definitiven inneren Ruhe
berichtet, die die Laterne gefunden habe, sondern es ist ausdriicklich nur von »mehr
innere(r) Ruhe« die Rede.

Das emotionale Verhiltnis der Laterne zu ihrer Umgebung wird besonders auch
dadurch betont, dass sie wiederholt von ihrer besonderen Beziehung zum Later-
nenputzer spricht. Dieser hat sich die Laterne denn auch als Geschenk zu seiner
Pensionierung gewiinscht, ein Wunsch, fiir den er von seinen Kollegen ausgelacht
wird. Er und nur er verkniipft mit ihr Bedeutungen und Energien, die die Laterne
von sich aus nicht hat. D.h. sie stellt fiir ihn einen Fetisch dar.'> Und als solcher hat
sie fiir ihn auch Bedeutung als Memorialobjekt. Indem Andersen die Dinge nicht
einfach als tote Materie begreift, sondern als »Aktanten des Historischen«'¢, erweist
er sich als ungemein moderner Autor. Er ist wohl einer der ersten, der dem >Ge-

'3 Zur Theorie des Fetischs vgl. Bohme: Fetischismus (Anm. 9).
16 Bohme: Fetischismus (Anm. 9) S. 110.



100 Thomas Seiler, Ziirich

dachtnis der Dinge< auf der Spur ist. Andersen reagiert mit dieser Konzeption auf
die autkommende industrielle Massenproduktion von Giitern, die eine affektive
Bindung an den Gegenstand, welche bei manueller Produktion eher noch méglich
ist, verhindert.

Was die Laterne dariiber hinaus bedngstigt, ist nicht nur der Verlust der Erinne-
rungen, sondern auch der Verlust einer Kontinuitit, wie sie beispielsweise in einer
genealogischen Abfolge zum Ausdruck kommt:

Saadan gik der mange Tanker gjennem den gamle Gadelogte, som iaften lyste for
sidste Gang. Skildvagten, som loses af, veed dog sin Efterfolger, og kan sige ham et Par
Ord, men Logten vidste ikke sin og den kunde dog givet ham et og andet Vink, [...].
(EoH 1, 389)

So gingen viele Gedanken in der alten Straflenalterne um, die heute abend zum letzten
Male schien. Die Schildwache, die abgelost wird, kennt doch ihren Nachfolger und
kann ein paar Worte mit ihm reden, aber die Laterne kannte ihren nicht, und sie hitte
ihm doch diesen oder jenen Wink geben kénnen, [ ... ]. (ASM 1, 420)

Deutlich kommt in solchen Formulierungen die Furcht der Straflenlaterne vor
einem Bruch zum Ausdruck, der sich darin auflert, dass die neue Zeit mit ihren
Errungenschaften offenbar nicht mehr an die alte Zeit sich organisch anschlief3t,
sondern etwas radikal Neues bringt, das mit dem Vergangenen in keiner einsichtigen
Verbindung mehr steht. Das heif3t, die alte Zeit wird nicht mehr als organischer Teil
der Gegenwart gesehen, sondern droht, unterzugehen und damit unverstindlich zu
werden fiir kommende Generationen. In Den gamle Gadelogte wird keine Alternative
zum drohenden Vergessen formuliert, wenn am Schluss die Laterne beschliefit, sich
wenigstens so lange nicht umschmelzen zu lassen, solange der alte Wichter und
seine Frau, die die Laterne geschenkt erhielten, am Leben sind.

Doch weshalb eigentlich beginnt sich die Laterne dennoch danach zu sehnen,
eingeschmolzen zu werden. Wie ist das zu erkldren? Vor allem, wenn man bedenkt,
dass sie sich zu Beginn des Mirchens ja genau davor fiirchtet? Die Begabung, von
der im Zitat die Rede ist, besteht in der Imaginationsfihigkeit, der poetischen
Phantasie der Laterne, die sich unmittelbar vor dem Zitat in einem Traum ihre
Zukunft ausmalt. Dabei traiumt sie, die alten Leute seien gestorben und sie selber sei
zu einem schonen eisernen Leuchter in der Form eines Engels umgeschmolzen. Und
dieser Leuchter wiirde auf dem Schreibtisch eines Dichters stehen, »og Alt hvad han
teenkte og skrev, det rullede op rundt omkring, Stuen blev til dybe merke Skove, til
solbelyste Enge, hvor Storken gik og spankede, og til Skibsdekket heit paa det
svulmende Hav!«'” (EoH 1, 393). Weil die Laterne sich das vorstellen kann, spiirt
sie das Verlangen, eingeschmolzen zu werden.

"7 »[..] und alles, was er dachte und schrieb, das wurde ringsum entrollt, die Stube wurde zu
tiefen, dunklen Wildern, zu sonnenbeschienenen Wiesen, wo der Storch umherstolzierte,
und zu einem Schiffsdeck hoch auf dem wogenden Meer!« (ASM I, 424f.).



»Aber ich habe die Erinnerung, die kann mir keiner nehmen« 101

Andersens vermeintlich naives Miarchen entpuppt sich mit diesem Schluss als ein
Text, der das Dilemma der beginnenden Moderne auf den Punkt bringt. Die Laterne
scheint zu merken, dass das Gedichtnis je linger je prekirer wird in einer
arbeitsteiligen Welt, der der selbstverstindliche Umgang mit der Vergangenheit
abhanden kommt. Es wird verdringt durch die Geschichte im Sinne Pierre Noras,
durch ein reflektiertes Verhaltnis zur Vergangenheit, das von einem deutlichen
Gegensatz zwischen dem Vergangenen und dem Gegenwirtigen ausgeht. Dass
Andersen diesen Prozess im Gewande einer poetischen Imaginationsfihigkeit aus-
driickt, verstellt den Blick auf diesen Befund, die ausgesuchte Kiinstlichkeit der
neuen Form der Laterne spricht jedoch nichtsdestotrotz eine deutliche Sprache. Im
Lauf dieses Transformationsprozesses verliert sie ihre funktionelle Eigenschaft und
damit ihren Nutzen, den sie fiir die Leute erbringt. Sie tibernimmt stattdessen eine
rein dsthetische Funktion ohne Nutzen. Sie wird zum Engel, der einen Straufd tragt.
Diese Transformation der Laterne in einen Leuchter muss bedacht werden. Als rein
asthetischer Gegenstand hitte der Leuchter das »Familiengedichtnis«, das ihn mit
dem Wichterehepaar verbindet, als dessen Kindersatz die Laterne fungierte,
verloren.'® Als dsthetischer Leuchter eines Dichters wire das neue Familiengedicht-
nis zwischen ihm und ihr nur noch ideell begriindet, in der gemeinsamen Fihigkeit
zur Imagination.

Genau darauf zielt ja der Wind ab, der ihr zum Abschied versprach, ihren »Hjer-
nekasse« (»Hirnkasten«) auszuliiften, »saa at Du klart og tydeligt ikke alene skal
kunne huske hvad Du har hert og seet, men naar der fortzlles eller lzeses Noget i din
Nervarelse, skal Du vere saa klarhovedet, at Du ogsaa seer det!«'® (EoH 1, 390).
Niels Kofoed verwischt den Unterschied zwischen den Seinsmodi der alten
(funktionalen) Laterne und dem neuen (isthetischen) Leuchter etwas, wenn er das
Mirchen als »allegori over digtersindet«*’ interpretiert, wobei seine Lesart, das
muss betont werden, durchaus méglich ist. Denn im Vergleich zur Laterne und dem
Wichterpaar, die in gegenseitiger Abhingigkeit titig miteinander verbunden waren,
zeichnet sich das Verhiltnis zwischen dem Dichter und dem Leuchter durch eine
andere Qualitit aus, die mit dem Begriff der Familiendhnlichkeit nicht mehr adaquat
zu erfassen ist. Vielmehr hat es sich zu einem rein geistigen gewandelt, das darin

'®  »Familiengedichtnis« ist ein Begriff, den Maurice Halbwachs in seiner Studie Das

Geddchtnis und seine sozialen Bedingungen verwendet. Halbwachs unterstreicht mit diesem
Begriff sein zentrales Anliegen, das Gedichtnis von seinen sozialen Bedingungen her zu
verstehen. Thm zufolge gibt es eine Art von kollektivem Gruppengedichtnis, das die
Mitglieder, beispielsweise einer Familie, aufgrund ihrer klaren Position innerhalb der Gruppe
miteinander teilen und das etwas anderes ist als das Gedichtnis des einzelnen Vertreters
dieser Gruppe. Dies sei u.a. deshalb so, weil mit dem Eintritt in eine Gruppe bereits
existierende Regeln, Gewohnheiten und Denkweisen unsere Stellung in dieser Gruppe
bestimmen. Vgl. hierzu Maurice Halbwachs: Das Gedachtnis und seine sozialen Beziehungen
[1925]. Frankfurt a.M. 1985, S. 203-242.

' »[S]o dass du nicht allein klar und deutlich behaltst, was du gehédrt und gesehen hast,
sondern, wenn in deiner Gegenwart etwas erzihlt oder vorgelesen wird, so klar im Kopfe bist,
dass du es auch siehst!« (ASM I, 420).

0" »Allegorie iiber den Dichtersinn«; zitiert nach Niels Kofoed: Studier i H.C. Andersens
fortzllekunst. Kopenhagen 1967, S. 114.



102 Thomas Seiler, Ziirich

besteht, dass der Leuchter die poetische Imagination des Dichters nachvollziehen
kann. Der Leuchter hat als kiinstliches Gebilde fast die gleichen Fihigkeiten wie der
Dichter; es scheint namlich so zu sein, als ob Andersen die Grenzen zwischen
Dichter und Laterne bewusst verwische. Denn wer imaginiert im oben stehenden
Zitat wen oder was? Ist es der Dichter oder ist es die Laterne bzw. der nunmehrige
Leuchter? Wie ist die Formulierung »und alles, was er dachte und schrieb, das
wurde ringsum entrollt«, zu verstehen? Es ist hier augenfillig, dass der Dichter des
Leuchters bedarf, um sein Geistesprodukt sichtbar zu machen und seine
Imaginationskraft ist auch diejenige des Gegenstands, deshalb erwihnt dieser auch
unmittelbar nach der Imagination seine eigene Begabung.

Was die Laterne am Dichter beeindruckt ist seine Fahigkeit, sich die Dinge vor-
zustellen, eine Fahigkeit, an der sie auch teilnimmt, wodurch sie in ein reflektiertes
Verhiltnis zu ihrer Umgebung eintritt, ihre poetische Imaginationsfihigkeit ist an
die sie umgebende Wirklichkeit nicht mehr gebunden, ihr anfingliches affektives
Erinnern droht, von einer reflektierten und reflektierenden Poiesis verdrangt zu
werden, wobei letztere sich vom Prinzip der Nachahmung (Mimesis) emanzipiert.
Damit aber hat sich das affektive Erinnern der Laterne in ein reflektiertes, kiinst-
lerisches Imaginieren des Leuchters verwandelt. Interessant ist nun zu sehen, wie
Andersen zwischen diesen beiden Polen, affektives Gedichtnis vs. poetisches,
reflektiertes, hin und her schwankt, indem er in anderen Texten Letzterem die
Aufgabe zuweist, die Vergangenheit hiniiberzuretten in die Gegenwart. Damit wird
der Kunst tibertragen, was in einer »selbstverstindlichen Gedichtnisgemeinschaft«
(Pierre Nora) gar nicht extra gewollt werden muss: ein prekirer Rettungsversuch im
Reiche der Asthetik, der das Scheitern gerade dadurch ostentativ hervorkehrt.

Die affektive Qualitit der Erinnerungen wird in den Marchen Andersens generell
stark betont. Die Laterne erinnert sich deshalb so gut, weil sie die Fihigkeit zum
Mitgefiihl bewahrt hat, ihr Erinnern wird als schon fast kérperlicher Vorgang
beschrieben. Anlafllich eines Begribnisses einer jungen Frau liest man: »[ ... ] hele
Fortouget var fuldt med Mennesker, de fulgte alle med Ligtoget, men da Faklerne
var af Syne og jeg saae mig omkring, stod her endnu En ved Pzlen og grad, jeg
glemmer aldrig de to Sorgens Qine, der saae ind i mig!«*' (EoH I, 389). Interessant
an diesem Zitat ist, dass die Erinnerungen nicht durch eine sprachliche Aulerung
verfestigt oder stabilisiert werden, sondern durch den Affekt, hier durch »trauervolle
Augen«. Zur affektiven Art des Erinnerns gehort auch die Umgebung, die in den
Erinnerungsprozess hineingezogen wird und von ihm nicht ablosbar ist. So gelten
die Sorgen der Laterne auch der Tatsache, dass sie sich von dem Wichter und seiner
Frau trennen muss, die sie ganz als ihre Anverwandten betrachtet. Was sie verbindet,
ist die gemeinsame Geschichte mit demselben Erinnerungsmilieu.

2 »[...] der ganze Biirgersteig war voll von Menschen, sie gingen alle mit im Leichenzug, als

aber die Fackeln aufler Sicht waren und ich mich umsah, stand da noch jemand am Pfahl und
weinte, ich vergesse nie die beiden trauervollen Augen, die in mich hineinblickten!« (ASM I,
S.419).



»Aber ich habe die Erinnerung, die kann mir keiner nehmen« 103

Liest man seine Dingmirchen auf dieses Thema hin, so kann man sich des Ein-
drucks nicht erwehren, Andersen mache die beginnende industrielle Massen-
produktion von Gitern fiir den Verlust der Gedichtnisfihigkeit verantwortlich.
Denn der industriell gefertigte Gegenstand wird emotional wertlos fiir seinen
Besitzer, der ihn nur noch unter einem funktionalen Gesichtspunkt betrachtet. Es
entsteht eine Abfallgesellschaft, die mit den Dingen gleich auch noch ihre Memoria
wegschmeisst. Das ist der durchaus gesellschaftskritische Aspekt, der seinen Ding-
mairchen eingeschrieben ist. In Andersens Miarchen hat dieser Grundzug einer mo-
dernen Giitergesellschaft fatale Konsequenzen fiir den Umgang derselben mit
Gedichtnis und Erinnerung, und zwar deshalb, weil in seinen Texten beide Phino-
mene in erster Linie materiell fundiert werden: Es ist die Materie, die Erinnerungen
speichert und an der Erinnerungsspuren ablesbar sind. Werden materielle Dinge
zerstort, wird der Mensch der Fihigkeit beraubt, die Gegenwart als Fortsetzung der
Vergangenheit und damit als meinungsvoll begreifen zu konnen. Mit der Zerstorung
der Dinge, die als Zeugen einer vergangenen Zeit fungieren, wird es ihm verun-
moglicht, das Gedichtnis der Vergangenheit in die Gegenwart zu tradieren. Er wird
zum geschichtslosen Gegenwartsmenschen, der kein Wissen um die Vergangenheit
mehr hat. In Andersens Billedbog uden Billeder (1844; Bilderbuch ohne Bilder) erzahlt
der Mond an 33 Abenden seine Geschichten. Am siebten Abend erzihlt er von
einem Hiinengrab, das er beschien und von den Vorbeikommenden. Dabei zeigt es
sich, dass nur »ein armes Madchen« die Bedeutung des Ortes auffasst, alle anderen
verfehlen diese, weil sie ihn unter dem Niitzlichkeitsaspekt betrachten. Das Mid-
chen erkennt aber nicht nur die Bedeutung, sondern wird sich an den Ort auch
genau erinnern konnen: »Selv begreb hun ikke den Folelse, som gjennem-
strommende hende, men jeg veed, at gjennem Aar vil mangen Gang dette Minut,
med Naturen rundtom, langt skjennere, ja mere tro, end da Maleren nedskrev den
med bestemte Farver, staae i hendes Erindring.«** Wieder fillt hier auf, dass
Andersen die Erinnerungsfihigkeit oder das, was Pierre Nora Gedichtnis nennen
wiirde, an das >richtige Milieu< koppelt, in dem sich diese Art von Memoria ent-
falten kann. Einzig das »arme Midchen« verfiigt tiber ein Gedichtnis im Sinne
Pierre Noras, das als affektiv und magisch bezeichnet werden kann und sich selber
nicht bewusst ist. Beim »armen Midchen« gehort die Vergangenheit ganz selbst-
verstandlich zur Gegenwart.

Wir haben weiter oben bemerkt, dass Pierre Nora die Beschleunigung der
Geschichte fiir den Verlust des Gedachtnisses verantwortlich macht. Auch Andersen
hatte die immer rascher aufeinander folgenden Verinderungen im Blick und
wiederholt — insbesondere in seinen Reisebiichern — dariiber geschrieben. So liest

22, Es selbst verstand das Gefiihl nicht, welches es durchstromte, aber ich weif3, dass noch nach

Jahren diese Minute und die Natur ringsum weit schoner, ja weit getreuer, als der Maler sie
mit seinen Farben auf das Papier brachte, ihm in der Erinnerung schweben wird.« Die
deutsche Ubersetzung folgt H.C. Andersen: Bilderbuch ohne Bilder, Halle a.d.S. 1886, S. 12.
Das dinische Originalzitat folgt H.C. Andersens samlede verker (Anm. 3) Bd. 9. Blandinger.
Hg. von Laurids Kristian Fahl u.a. Kopenhagen 2005, S. 372.



104 Thomas Seiler, Ziirich

man etwa in den Skyggebilleder af en Reise til Harzen (1831; Schattenbilder auf einer
Reise in den Harz) gleich zu Beginn: »Vi leve i en Tid, hvor Verdensbegivenheder
folge Slag i Slag paa hinanden, hvor der i eet Aar udvikler sig mere, end for i hele
Decennier; [...].«* Dies Empfinden einer beschleunigten Zeiterfahrung, das Ander-
sen mit vielen anderen Zeitgenossen des 19. Jahrhunderts teilt, wirft fast zwangs-
laufig die Frage auf, was angesichts einer sich rasant verindernden Welt im kulturel-
len Gedéchtnis tiberleben kann und wie sich das auf das Gedachtnis des Einzelnen
auswirkt. Mogen diese rasanten Verdnderungen hinsichtlich der Memoria auch
problematisch sein, so hat Andersen hierin auch eine neue Art von Poesie entdeckt.

2. Erinnerung und Identitit

Die Gefahr einer Diskontinuititserfahrung wird nun bei Andersen nicht nur unter
der Perspektive der Erinnerung abgehandelt, sondern auch unter derjenigen der
Identitit, die mit der Erinnerung jedoch in einem engen Zusammenhang steht. So
furchtet Die alte Straflenlaterne nicht primir die neue Zeit als solche, sondern der
radikale Neubeginn wird nur deshalb in Frage gestellt, weil er verbunden ist mit
einer kompletten Vernichtung des Bestehenden und der damit verbundenen
Identitit, fiir die die Form der Laterne steht. Die Laterne iiberlegt sich denn auch, ob
es moglich sei, die Erinnerungen zu bewahren bei veranderter Gestalt. Ahnlich wie
Kierkegaard scheint auch Andersen Erinnerung und Identitit als aufs Engste
zusammengehérend zu denken. Erinnerung in den Stadier paa Livets Vei (1845;
Stadien auf dem Lebensweg) ist ja gerade, wie Dietmar Gétsch zeigte, vom Ge-
sichtspunkt subjektiver Identitit her privilegiert gegeniiber dem Gedichtnis.** Die
Konsequenz allerdings, die aus der identitdtsstiftenden Funktion der Erinnerung bei
Kierkegaard gezogen wird, namlich das Leben von vornherein auf Erinnerung hin
anzulegen, wird von Andersen nicht gezogen. Bei ihm wird stattdessen die Gefahr
des Zusammenbruchs der alten Ordnung betont und dagegen wird angeschrieben.
Denn nicht einem Bruch, sondern einem Zeitkontinuum, in das man sich selber
einreihen kann, wird der Vorzug gegeben. Hat die Erinnerung bei Kierkegaard die
Funktion, etwas Neues entstehen zu lassen und damit zu einem rein schopferisch-
kreativen Akt zu werden, dem die empirische Grundlage fehlt, hat sie bei Andersen
eher die Funktion des Bindeglieds zwischen dem Alten und dem Neuen. Und da die
Memoria in seiner Konzeption aufs Engste mit den Dingen, die als materieller
Ausdruck und Tresor derselben fungieren, zusammengehort, wird Mal fiir Mal
betont, wie wichtig es sei, dass die Gegenstinde unversehrt bleiben. In dem Mafle,
wie die Gegenstinde einer vergangenen Zeit vernichtet oder umfunktionalisiert

»  »Wir leben in einer Zeit, in der Weltgeschehnisse Schlag auf Schlag folgen, wo in einem Jahr

sich mehr entwickelt als friiher in ganzen Dezennien.« Ubersetzung Thomas Seiler. Das
dinische Zitat folgt H.C. Andersens samlede verker (Anm. 3) Bd. 14. Rejseskildringer I. Hg.
Von Laurids Kristian Fahl u.a. Kopenhagen 2006, S. 66.

Vgl. Dietmar Gotsch: Entfernendes Begreifen. Zu Kierkegaards Konzeption der Erinnerung,
in: Annegret Heitmann (Hg.): Arbeiten zur Skandinavistik. Frankfurt a.M. 2001, S. 489-498,
hier S. 494.

24



»Aber ich habe die Erinnerung, die kann mir keiner nehmen« 105

werden, wird auch diese selbst unverstindlich, weil die Dinge als materielle Triger
des Gedichtnisses dieser Epoche fungieren und deren Gedichtnis an den Dingen
abgelesen werden kann.

Man muss sich jedoch hiiten, aus diesem Befund eine fortschrittsfeindliche
Haltung heraus lesen zu wollen, wird doch der Verlust eines angeblich poetischen
Zeitalters nicht beklagt und auch eine Furcht vor den technischen Umwilzungen ist
nicht auszumachen, im Gegenteil. Es ist bekannt, dass Andersen das anbrechende
Eisenbahn-Zeitalter enthusiastisch begriifite. So schreibt er in seinem Reisebuch
iber Spanien einleitend:

Da i Europa Jernbanerne bleve aabnede, horte man en Skrigen, at nu var den gamle,
skjonne Maade at reise paa forbi, Reise-Poesien forsvunden, Trylleriet tabt; just da
begyndte Trylleriet. Vi flyve nu med Dampens Vinger, og foran os og rundt om os
folger Billed paa Billed i rig Afvexling; der kastes som Bouquet til os, nu en heel Skov,
nu en By, Bjerge og Dale.”

Als in Europa Eisenbahnlinien eroffnet wurden, wurde bedauert, dass nun die alte,
schone Art des Reisens vorbei, die Reisepoesie verschwunden sei, der Zauber
verschwunden; just da begann die Zauberei. Wir fliegen nun mit den Fliigeln des
Dampfs, und vor uns und um uns herum folgt Bild auf Bild in reicher Abwechslung, die
wie ein Bouquet uns zugeworfen werden, bald ein ganzer Wald, bald eine Stadt, Berge
und Tiler. (Ubersetzung von mir, TS)

Andersen setzt der alten »Reisepoesie« eine Poesie entgegen, deren Reiz gerade in
der beschleunigten Zeiterfahrung steckt, liegt doch ihm zufolge die neue Art von
Zauberei in der Schnelligkeit, mit der stindig sich verindernde Sinneseindriicke
wiahrend einer Eisenbahnfahrt an den Reisenden vorbeihuschen. Es geht ihm dem-
nach nicht um eine angeblich gliicklichere, poetischere Vergangenheit, die bewahrt
werden soll, sondern um die produktive Aneignung derselben fiir die Gegenwart im
Bewusstsein einer drohenden Verlusterfahrung. Diese Verlusterfahrung steht auch
hinter Kierkegaards Uberlegungen zu Gedichtnis und Erinnerung. Sie wird zum
Signum einer Epoche, ist in hohem Mafle zeittypisch und rithrt von dem Gefiihl
eines zunehmenden Zweckrationalismus her, der nach Auffassung der Romantiker
mit dem Schonen in Konflikt gerit. »Das Schone«, um eine Formulierung von
Hans Robert Jauf8 zu tibernehmen, »das die romantische Subjektivitit angesichts
der eingetretenen Versachlichung und Verdinglichung zu bewahren sucht, ist ein
Schénes im Status des Vergangenseins.«*® Das ist bei Andersen deutlich zu sehen,
etwa im Mirchen Den gamle Liigsteen (185S; Der alte Grabstein), in dem das
Problem thematisiert wird, wie das vergangene Schone in die Gegenwart und
Zukunft hiniiber gerettet werden kann.

»  Das dinische Zitat folgt H.C. Andersens samlede verker (Anm. 3) Bd. 15. Rejseskildringer
II. Hg. Von Laurids Kristian Fahl u.a. Kopenhagen 2006, S. 220.
% Zitiert nach Gotsch: Entfernendes Begreifen (Anm. 24) S. 490.



106 Thomas Seiler, Ziirich

In diesem Text wird der Kunst die Aufgabe zugewiesen, die Vergangenheit fiir
kommende Generationen zu tradieren und das kulturelle Gedachtnis einer Gemein-
schaft zu reprisentieren. Schlief3t das Mirchen Den gamle Gadelogte noch mit einer
Laterne, die sich mit ihrem Schicksal versohnt und zumindest solange nicht einge-
schmolzen werden will, wie das alte Wichterpaar noch lebt, wird in diesem Marchen
ausdriicklich der Kunst die Aufgabe zugewiesen, von dem Vergangenen zu berich-
ten, um es dadurch im zeitgenéssischen Bewusstsein lebendig zu erhalten. Denn der
letzte Triger eines verschiitteten Wissens steht kurz vor dem Tod, deshalb schlief3t
er seine Erzihlung auch mit dem resignativen »Glemmes! — Alt skal glemmes!«?’
(EoH I1, 23).

Ein zufillig entdeckter Grabstein, auf dem nur noch verwitterte Initialen kaum
lesbar sind, dient der Geschichte als Katalysator. Nur der Alteste der Anwesenden
kennt noch das alte Ehepaar, auf das die Initialen verweisen, und er beginnt, dessen
Geschichte zu erzihlen. Er schliefit seine Erzihlung mit den Sitzen: »Den brolagte
Gade gaaer nu hen over gamle Prebens og hans Hustrues Hvilested; Ingen husker
dem mere!«*® (EoH II, 22). Damit erweist sich der Alteste der Runde als der
einzige, der kraft seines Alters noch fihig ist, eine dem Untergang geweihte Ordnung
narrativ hiniiberzuretten in die Gegenwart. Ihm geht es um das Andenken an das
alte Ehepaar.

Andersens Mirchen ist ein Sdkularisierungsprozess eingeschrieben, der durch die
Zweckentfremdung der Klosterkirche ausgedriickt wird, die von der anbrechenden
neuen Zeit ausschlieflich unter dem Aspekt ihres 6konomischen Nutzens gesehen
wird. Vom groflen Stein vor der Haustiire, der den Migden nun als Abstellfliche fiir
die gescheuerten Kiichensachen dient, heif3t es:

>Ja,< sagde Manden i Huset, >jeg troer, den er fra den gamle nedbrudte Klosterkirke;
der blev jo solgt baade Praedikestol, Epitaphier og Liigstene! Min salig Fader kjobte
flere af disse, de bleve slaaede itu til Broleegning, men denne Steen blev tilovers og den
er siden bleven liggende i Gaarden.< (EoH II, 21)

>Ja<, sagte der Hausvater, >ich glaube, er stammt von der alten, abgerissenen Kloster-
kirche; da wurden ja Kanzel, Epitaphien und Grabsteine verkauft; mein seliger Vater
kaufte mehrere davon, sie wurden zum Pflastern zerschlagen, aber dieser Stein blieb
iibrig und liegt seitdem im Hof.< (ASM ], 513)

Deutlicher als in diesem Zitat kann der Zweckrationalismus der beginnenden Mo-
derne kaum ausgedriickt werden. Damit aber steht die neue Zeit in scharfem Ge-
gensatz zu derjenigen, in der das alte Ehepaar lebte und die es gleichsam verkorper-
te, indem der gleiche Erzdhler dessen Selbstlosigkeit und christliche Gesinnung her-
vorhebt: »De vare saa magelost gode mod de Fattige! De bespiste dem, de klaedte

7 »Vergessen! — Alles wird vergessen!« (ASM I, 515).
*  »Die gepflasterte Straf3e fiihrt jetzt tiber die Grabstitte des alten Preben und seiner Ehefrau
hinweg; ihrer erinnert sich niemand mehr!« (ASM I, 515).



»Aber ich habe die Erinnerung, die kann mir keiner nehmen « 107

dem; og der var Fornuft og sand Christendom i al deres Godgjerenhed.«* (EoH I,
22). Der alte Erzihler sieht offenbar einen Zusammenhang zwischen dem Verlust
der Erinnerungen und dem Aufkommen einer modernen zweckrationalen Lebens-
weise. Er zeigt auf, wie nachhaltig die raumlichen Gegebenheiten verindert werden
und damit auch der Mensch seiner Fahigkeit beraubt wird, seine Erinnerungen, die
an bestimmten Gegenstinden festgemacht werden, topografisch zu verorten:

Det Bindingsvarks Huus, med Banken paa den heie Steentrappe under Lindetrzet,
blev revet ned af Magistraten, thi det var altfor brestfeldigt til at de kunde lade det
staae. — Siden, da det gik med Klosterkirken ligesaadan, og Kirkegaarden blev havet,
saa kom Prebens og Marthes Gravsteen, som Alt derfra, til hvem der vilde kjobe den,
og nu har det truffet sig saa, at den ikke er blevet slaaet istykker og brugt, men ligger
endnu i Gaarden til Legested for de Smaa og til Hylde for Pigernes skurede
Kjokkentei. (EoH 11, 22)

Das Fachwerkhaus mit der Bank auf der hohen steinernen Treppe unter der Linde
wurde vom Magistrat abgerissen, denn es war viel zu baufillig, als daf} sie es hitten
stehenlassen konnen. Spiter, als es mit der Klosterkirche ebenso gemacht und der
Friedhof eingeebnet wurde, kam Prebens und Marthes Grabstein, wie alles von dort,
an den, der ihn haben wollte, und nun trifft es sich so, daf8 er nicht zerschlagen und
verbraucht worden ist, sondern auf dem Hof liegt als Spielplatz fiir die Kleinen und als
Abstellplatz fiir die gescheuerten Kiichensachen der Migde. (ASM 1, 515)

Der alte Mann, der als Triger eines Wissens fungiert, das mit seinem Tod erlischt,
behalt jedoch nicht das letzte Wort. Die Gesprachsrunde widmet sich nach dieser
Erinnerung anderen Dingen, und nur ein kleiner Junge wurde von der Erzihlung
derart beeindruckt, dass er den ihm zuvor »tom« (»leer«) und »flad« (»platt«)
scheinenden Stein jetzt als ein »heelt stort Blad af en Historiebog«*® (EoH 1I, 23)
auffasst und seinen Blick in den Nachthimmel schweifen lisst, damit gleichsam die
Wirklichkeit transzendierend. Das heifit, dass der Stein unter dem Eindruck des
Erzahlten semantisiert worden ist. Es ist die poetische Imaginationsfihigkeit des
Jungen, die das Erscheinen des Engels bewirkt, der als Muse interpretiert werden
darf. Sie soll ihn inspirieren, mit seiner dichterischen Schopferkraft das — als Dich-
tung — entstehen zu lassen, was sonst in Vergessenheit geraten konnte. Voraus-
setzung dafiir ist, dass es erinnerungswiirdig ist. Das Gute und das Schone werden
nicht vergessen. Es muss »gut« und »schén« (Det Gode og Skjonne) sein, wobei
diese zwei Begriffe sogar noch kursiv hervorgehoben sind. »Ved dig, du Barn, skal
den udslettede Indskrift, den smuldrende Gravsteen, staae med lyse, gyldne Trek
for kommende Slegter!«*' (EoH 1L, 23).

»  »Sie waren so unbeschreiblich gut gegen die Armen; sie speisten sie, sie kleideten sie, und in

all ihrer Wohltitigkeit lagen Vernunft und wahres Christentum.« (ASM 1, 514).

%0 »[E]ine ganze grofle Seite aus einem Geschichtenbuch« (ASM I, 516).

3 »Durch dich, mein Kind, soll die verwischte Inschrift, der verwitterte Grabstein mit hellen,
goldenen Ziigen kiinftigen Geschlechtern vor Augen stehen!« (ASM ], 516).



108 Thomas Seiler, Ziirich

Andersen ist hier ganz einer idealistischen Asthetik verpflichtet, die nur das als
Gegenstand der Dichtung gelten lassen will, was mit dem dsthetischen Ideal des
Guten und des Schénen in einer Verbindung steht. Erinnerungswiirdig ist in
dieser Konzeption nur das Schone — hier das vorbildliche Leben und Wirken des
alten Ehepaars —, und der Junge fungiert als Medium, durch das dieses Leben in
das kulturelle Gedichtnis des Volkes eingeschrieben wird. Die Gabe des Dichtens
ist im Grunde ein Geschenk des Himmels. Die metaphorische Redeweise des
Engels ist aufschlussreich. Von einem »Samenkorn« ist die Rede, welches der
Junge in Form der Erzihlung erhalten habe. Dieses »Samenkorn« miisse bis zur
Reife schlummern, es miisse zu einem blithenden Dichterwerk wachsen (»voxe til
et blomstrende Digterveerk«; EoH II, 23). Diese Metaphorik ist einer roman-
tischen Vorstellung verpflichtet, wonach die Gabe des Dichtens nicht etwa gelernt
werden kann, sondern als Geschenk Gottes anzusehen ist. Es ist eine Begabung
des FEinzelnen, der das »Samenkorn« als himmlisches Geschenk empfangen
durfte. Andersen steht hier, vermutlich ohne es zu wissen, in der Tradition der
antiken Mnemotechnik, derzufolge Mnemosyne als Goéttin der Erinnerung auch
die Mutter der neun Musen ist. Aufgabe der Kunst ist es, von dem zu sprechen,
was die Gesellschaft verdrangt. In der Kunst soll die Tradition gerettet werden, die
in der Lebenspraxis offenbar keinen Ort mehr hat. Mag auch die Erzihlung im
Musenanruf noch einen letzten Anklang an die antike Mnemonik aufweisen, so
zeigt sie doch andererseits deutlich, dass der Bruch mit der Tradition unwider-
ruflich ist und sich mit den Verfahrensweisen der Memoria-Tradition nicht mehr
beheben lasst. Denn es geht nicht mehr um den Fortbestand einer gelebten
Tradition, wie sie durch das alte Ehepaar reprisentiert wurde, sondern nur noch
um ein Hintiberretten derselben in das Reich der Kunst.

3. Erzahlen und Erinnern

Bislang war wenig von der im Grunde trivialen Tatsache die Rede, dass in diesen
Texten vom Erinnern erzihlt wird, d.h. Erinnerung artikuliert sich im Medium der
Sprache. In welchem Verhiltnis das Erinnern und das Erzdhlen dieser Erinnerungen
stehen, ist deshalb eine wichtige Frage. So ist es beispielsweise entscheidend, im
Mirchen Den gamle Liigsteen das Verhiltnis von Figurenrede und Erzdhler-
kommentar zu beachten, weil erstere durch letzteren konterkariert wird. Dergestalt
wird die Aufmerksamkeit des Rezipienten auf die Erzihlsituation des Mirchens
gelenkt. Es handelt sich um eine Rahmenerzihlung, wobei der mit Abstand Alteste
der Runde mit seiner Erzihlung iiber das alte Ehepaar fast den gesamten Text
beansprucht. Eingerahmt wird seine Erzihlung von einem heterodiegetischen
Erzihler, d.h. der Erzihler als Figur ist nicht Teil der Erzihlung. Es liegt eine
ironische Textstruktur vor, insofern der Erzahlverlauf die manifeste Aussage des
Protagonisten konterkariert, wird doch, rezeptionsisthetisch gesehen, das alte
Ehepaar gerade nicht vergessen, weil es im Text Andersens fiir den Leser weiterlebt.



»Aber ich habe die Erinnerung, die kann mir keiner nehmen« 109

Aber auch auf der Textebene selber wird es nicht vergessen, weil der kleine Junge
sein Andenken weiter tradieren wird.

Eine andere Form von Ironie finden wir im Marchen Den gamle Gadelogte. Hier
treffen die Erinnerungen der Gegenstinde ebenfalls auf einen heterodiegetischen
Erzihler, der ihr Erzihlen jedoch ironisch bricht und so Distanz zwischen dem Leser
und dem Diskurs der Gegenstinde schafft. Das wird schon mit den ersten beiden
Sitzen deutlich gemacht, hebt doch das Mirchen folgendermaflen an: »Har Du hort
Historien om den gamle Gadelogte? Den er slet ikke saa overordentlig morsom,
men man kan altid here den een Gang.«** (EoH I, 387). Solche metafiktiven
Elemente durchbrechen den Gang der Erzihlung und schaffen Distanz zum
erzihlten Geschehen. Der auktoriale Erzihler unterbricht und ordnet die Erzihlung
der alten Straflenlaterne, etwa wenn wir lesen: »Nzste Dag — — ja n®ste Dag kunne
vi springe over; neste Aften laa Logten i Lenestol, og hvor -2 Hos den gamle
Vagter.«* (EoH I, 391). Mit solchen Formulierungen wird auf die ordnende Hand
des heterodiegetischen Erzihlers aufmerksam gemacht, der die Erzihlung der
Stralenlaterne ordnet und in einen ihm sinnvoll erscheinenden Ablauf bringt.

In ihrem Aufsatz Material Witnesses vergleicht Brigid Gaffikin die Aufgabe des
heterodiegetischen Erzihlers mit derjenigen des Historikers im Sinne der Be-
stimmung Pierre Noras. Wie der Historiker so miisse auch der auktoriale Erzihler
die Erzihlung in eine sinnvolle zeitliche Abfolge bringen und konsistent darstellen
konnen, wozu es der Reflexion bediirfe.** Beide miissten Distanz zu den erzihlten
Ereignissen schaffen, um eine Vergangenheit zu rekonstruieren und die Ereignisse in
einer sinnvollen Chronologie wiederzugeben. Aufgabe des Historikers ist die Analy-
se und kritische Argumentation.”> Mit Noras Unterscheidung zwischen Geschichte
und Gedichtnis vor Augen liefe sich dann in der Tat mit Gaffikin sagen: »If, as
Nora maintained, memory is located in the concrete, then in these eventyr it is allied
with an object such as the disused lamp that protests, in the face of threats of memo-
rial annihilation, that in fact wants both to retain and remember the past.«3¢
Entsprechend wire der Diskurs der Gegenstinde, der, wie wir gesehen haben,
emphatisch ist, dem zuzuordnen, was Nora als Gedichtnis bezeichnet. Das heif3t,
wir haben es mit zwei sich konkurrierenden Systemen zu tun, wobei das Gedachtnis
der Gegenstinde, ihr Erinnerungsdiskurs vom ordnenden, leicht ironischen Geist
des heterodiegetischen Erzihlers bedroht ist. Dieser entscheidet, was er vom
Erinnerungsdiskurs der Gegenstinde in seine Erzidhlung tibernehmen will. Noras
antagonistisches Prinzip zwischen dem Gedéchtnis und der Geschichte wird in den
Dingmirchen Andersens nachvollzogen auf der Ebene der Auseinandersetzung

% »Hast du die Geschichte von der alten Stralenlaterne vernommen? Die ist gar nicht so sehr

erfreulich, aber man kann sie immer wieder einmal horen.« (ASM I, 418).

»Am nichsten Tag - ja, den nichsten Tag konnen wir iiberspringen —, am niachsten Abend

dann lag die Laterne im Lehnstuhl, und wo? Bei dem alten Wichter.« (ASM 1, 422).

¥ Vgl. Brigid Gaffikin: Material Witnesses. Hans Christian Andersen’s Tingseventyr and the
Memories of Things. In: Edda 2004:3, S. 186-200, hier S. 194.

3% Vgl. ebd.

% Ebd.

33



110 Thomas Seiler, Ziirich

zwischen den erzihlenden Gegenstinden (= Gedichtnis) und dem heterodiegeti-
schen Erzihler (= Geschichte).

Das Changieren zwischen einem Ich-Erzihler und einem Erzihlen in der dritten
Person ist auch Niels Kofoed aufgefallen, wenn er schreibt: »Andersen star pa
spring til at servere historien som jeg-fortwlling, men han griber sig i det og forer sa
sin fremstilling tilbage til tredje person.«*” Kofoed zufolge verwendet Andersen fiir
die Retrospektion einen Ich-Erzihler, der in aller Ausfihrlichkeit seine Lebens-
geschichte ausbreiten darf, obwohl diese, wie Kofoed bemerkt, fiir die Haupt-
handlung »uvedkommende« (»unwesentlich«) sei. Dass die alte Laterne soviel
Raum in der Erzihlung iiber sie einnehmen darf, zeigt jedoch, wie wichtig diese
Erinnerungspassagen fiir Andersen waren, obwohl er sie der milden Ironie eines
heterodiegetischen Erzahlers aussetzt. Dieses Spiel zwischen einem ironischen,
heterodiegetischen Erzidhler und dem Ich-Erzihlen der Figuren und Dinge, die
durch ihre Geschichten die Aussagen des ersteren auch wieder relativieren kénnen,
macht das Reizvolle von Andersens Mirchen aus.

So gesehen ist es auch nicht unwichtig, dass am Schluss des Mirchens vom alten
Grabstein nicht etwa der heterodiegetische Erzihler das letzte Wort hat, sondern die
Muse in Gestalt eines Engels. Ihre Rede vermag angesichts der realen Verhaltnisse
nicht mehr zu iiberzeugen, und zwar gerade deshalb, weil das »Schoéne« und das
»Gute« in der Lebenspraxis keine Rolle mehr spielen, sondern nur noch im Reich
des Fiktiven. Das ist in denjenigen Marchen zu sehen, wo das Motiv des Vergessens
wirklich das letzte Wort behilt, wie z.B. in Den stumme Bog das mit den Worten
schlieBt: »Gjemt — glemt!«*® (EoH III, S. 45). Fast scheint es so, als ob auch
Andersen seinem Musenanruf nicht mehr ganz trauen wollte.

Spielt bei Kierkegaard® die Frage, inwieweit die Erinnerung tiberhaupt noch in
einem Erlebnis fundiert ist, eine zentrale Rolle, bzw. droht bei ihm das Erinnern sich
zu verselbstindigen und zu einem rein schopferischen Vorgang zu werden, dessen
Verbindungslinie zur Empirie gekappt ist, ist Andersen sorgsam darauf bedacht, die
Erinnerungen seiner Figuren im Erlebnis derselben zu verorten oder sie materiell zu
fundieren. Zwar wird auch beim Mirchendichter die Erinnerung durch poetische
Imaginationskraft in Gang gesetzt, allerdings ist diese Kraft letzten Endes doch in
der Materie verankert bzw. geht von ihr aus. Auch der Dichtergabe des kleinen
Jungen im Mirchen Den gamle Liigsteen liegt ursichlich ein verwitterter Grabstein
zugrunde, an dem sich die Erzihlung des alten Mannes erst entziinden konnte.
Gerade deshalb ist es so wichtig, dass die alten und vermeintlich wertlosen Dinge
nicht vernichtet werden, weil an ihnen die Vergangenheit ablesbar ist. Etwas
zugespitzt lieffe sich sogar sagen, Andersen sei einer der ersten, der den Wert des
Abfalls entdeckt und ihn nobilitiert habe, und zwar gerade unter dem Aspekt der

¥ »Andersen mochte die Geschichte im Grunde als Ich-Erzahlung prasentieren, aber er halt

sich zuriick und fiihrt seine Darstellung zuriick zur dritten Person Erzihlung.« Ubersetzung
von mir, TS. Das dénische Zitat folgt Kofoed: Studier (Anm. 20) S. 115.

3% »Verwahrt - vergessen!« (ASM 1, 507).

¥ Vgl. etwa die Fortale zu den Stadier paa Livets Vei.



»Aber ich habe die Erinnerung, die kann mir keiner nehmen « 111

Erinnerungsspuren, die in diesem verborgen sind. Von hier aus gibt es eine direkte
Verbindungslinie zum schwedischen Lyriker Gunnar Ekel6f, der in einem seiner
Prosatexte sein Gehirn mit einem Abfallhaufen vergleicht und dabei nachdriicklich
auf den Konstruktionscharakter der Erinnerungen hinweist.

Indem in Andersens Mirchen darauf hingewiesen wird, dass Gedichtnis und
Erinnerung letztlich nur entzifferbar aufgrund der Materie sind, konnen seine Texte
auch als kritische Auseinandersetzung mit einer Memoriatradition verstanden wer-
den, die die Auseinandersetzung mit diesem Thema in erster Linie als Angelegenheit
der Sprache versteht. In Andersens Dingmarchen wird nun im Gegenteil gezeigt,
dass der Erinnerungsprozess durch seine Strukturierung im Medium der Sprache -
eine Aufgabe, die der heterodiegetische Erzihler iibernimmt — bedroht ist. Gibe es
keinen alten Grabstein, gibe es letztlich auch keinen Jungen, der aufgrund der
Erzihlung iiber diesen Grabstein poetisch die Vergangenheit hiniiberretten kann in
die Gegenwart und Zukunft. D.h. am Anfang steht die Materie, und erst an zweiter
Stelle kommt die Erzihlung dariiber.*

Deshalb ist es in Andersens Dingmirchen so wichtig, dass die Dinge nicht
vollstindig zerstort werden. Ware das der Fall, gibe es keine Erinnerungen mehr. Im
Mirchen Theepotten wird dieser Gedanke sogar direkt durchgespielt, indem die
Teekanne zahlreiche Beschddigungen erfihrt und zweckentfremdet wird, und zwar
bis zu dem Punkt, wo sie bloff noch als Scherbe existiert und sagt: »>Man slog mig
midt over; det gjorde voldsomt ondt; men Blomsten kom i en bedre Potte, — og jeg
blev kastet ud i Gaarden, ligger der som et gammelt Skaar, — men jeg har
Erindringen, den kan jeg ikke miste!«*' (EoH III, 49). Die Pointe dieses Mirchens
besteht darin, dass ein Bruchstiick der Kanne iibrig bleibt, das ist gleichsam sein
Hohepunkt: ein gewohnlicher Scherben fungiert als Aufhinger fir die Erzahlung.
Jette Lundbo Levy geht in ihrer Lektiire des Marchens so weit, im Scherben eine Art
von Allegorie der Erzihlung selbst zu erblicken, wenn sie schreibt: »>Som hyacinthen
vokser ud af loget, sidan vokser fortzllingen om tepotten ud af det bortkastede skar.
Og fortellingen viser at skaret er noget, kan indga i en ny helhed, som er fortel-
lingen.«*

Liest man den Text in dieser Art und Weise, tritt das Prekire von Andersens
Versuch, das Gedéachtnismilieu im Sinne Pierre Noras zu retten fiir die Gegenwart,
deutlich zu Tage. Wie schon bei der alten StrafSenlaterne ist es nimlich auch hier ein
Rettungsversuch ausschlieflich unter dsthetischen Vorzeichen, eine Rettung im

% Dabei spielt die Frage, inwieweit das Erinnerte iiberhaupt deckungsgleich sein kann mit dem

Geschehnis in der Vergangenheit, keine Rolle. Der Konstruktionscharakter von
Erinnerungen ist ein Problem, mit dem sich in der Nachfolge des Dinen die Schweden
August Strindberg und Gunnar Ekelof beschiftigen werden.
' »Man hieb mich in der Mitte durch; das tat fiirchterlich weh; aber die Blume kam in einen
besseren Topf, und ich wurde auf den Hof hinausgeworfen, liege da als ein alter Scherben -
aber ich habe die Erinnerung, die kann mir keiner nehmen.« (ASM 11, 402).
»Wie die Hyacinthe aus der Zwiebel wichst, so wichst die Erzdhlung iiber die Teekanne aus
einer weggeworfenen Scherbe.« Ubersetzung von mir, TS. Das déinische Zitat folgt Lundbo
Levy: Om ting (Anm. 1) S. 266.

42



112 Thomas Seiler, Ziirich

Reiche der Kunst sozusagen. Nur noch im Reich der Asthetik ist es mittels poeti-
scher Imagination méglich, die Erinnerung hiniiberzuretten in die Gegenwart. Aber
nicht einmal dieser Ldsungsansatz ist immer von Erfolg gekront, wie das Mirchen
Den stumme Bog zeigt. In diesem sehr kurzen Text, der das Motiv des Verstummens
zu seiner eigenen Poetik zu machen scheint, behilt der Tod das letzte Wort, wenn
der ungliickliche Student mit seinem Buch unter dem Kopf begraben wird, und die
Erzihlung folgendermaflen schliefit: »Nu komme Mzndene med Sem og med
Hammer, Laaget legges over den Dede, der hviler sit Hoved paa den stumme Bog.
Gjemt — glemt!«* (EoH III, 45). Das ist der Kommentar eines Erzihlers, der zu
wissen scheint, dass die Lebenspraxis schon lingst in Gegensatz zum propagierten
Erinnerungsmilieu geraten ist. Was unter solchen Vorzeichen als Einziges noch
bleibt, sind, rezeptionsasthetisch gewendet, die Erinnerungen der Leser an
Andersens Figuren. Ein Gedichtnismilieu im Sinne Pierre Noras scheint einzig im
Bewusstsein der Leser als fiktionales Konstrukt iiberlebensfihig zu sein, nicht in der
empirischen Wirklichkeit. Der melancholische Ton von Andersens Dingmarchen
hat in dieser Erkenntnis seinen Ursprung.

# »Jetzt kommen die Minner mit Nagel und Hammer, der Deckel wird iiber den Toten gelegt,
dort ruht sein Kopf auf dem stummen Buch. Verwahrt - vergessen!« (ASM I, 507).



»Aber ich habe die Erinnerung, die kann mir keiner nehmen« 113

Literatur

Primarliteratur

H.C. Andersens samlede varker. Hg. von Klaus P. Mortensen. Kopenhagen 2003-2007.
Bd. 1-3. Eventyr og Historier I-1II. Hg. von Laurids Kristian Fahl u.a. Kopenhagen 2003.
(= EoH I-1II)
Bd. 9. Blandinger. Hg. von Laurids Kristian Fahl u.a. Kopenhagen 200S.
Bd. 14. Rejseskildringer I. Hg. von Laurids Kristian Fahl u.a. Kopenhagen 2006.
Bd. 15. Rejesekildringer II. Hg. von Laurids Kristian Fahl u.a. Kopenhagen 2006.

Seren Kierkegaard: Skrifter. Bd 6. Stadier paa Livets Vei [ 1845]. Hg. von Niels Jorgen
Cappelorn u.a. Kopenhagen 1999.

H.C. Andersen: Bilderbuch ohne Bilder, Halle a.d.S. 1886.
Hans Christian Andersen: Simtliche Marchen. Diisseldorf 2003.

Sekundarliteratur

Bohme, Hartmut: Fetischismus und Kultur. Eine andere Theorie der Moderne. Hamburg
2006.

Gaffikin, Brigid: Material Witnesses. Hans Christian Andersen’s Tingseventyr and the
Memories of Things. In: Edda 2004:3, S. 186-200.

Gotsch, Dietmar: Entfernendes Begreifen. Zu Kierkegaards Konzeption der Erinnerung,. In:
Annegret Heitmann (Hg.): Arbeiten zur Skandinavistik. Frankfurt a.M. 2001, S. 489-
498.

Gritz, Katharina: Musealer Historismus. Die Gegenwart des Vergangenen bei Stifter, Keller
und Raabe. Heidelberg 2006.

Halbwachs, Maurice: Das Gedichtnis und seine sozialen Beziehungen [1925]. Frankfurt
a.M. 198S.

Hauberg Mortensen, Finn: Ting og eventyr. In: Nordica 23 (2006), S. 61-79.

Kofoed, Niels: Studier i H.C. Andersens fortallekunst. Kopenhagen 1967.

Liithi, Max: Das europiische Volksmarchen. Tiibingen 198S5.

Lundbo Levy, Jette: Om ting der gar i stykker. Ekelof og Andersen. In: Edda 1998:3,
S.259-267.

Nora, Pierre: Zwischen Geschichte und Gedichtnis [ 1984, 1986]. Frankfurt a.M. 1998.

Seiler, Thomas: >Gjemt (er ikke) glemt< — Erinnern und Vergessen in H.C. Andersens
Dingmarchen. In: Anderseniana 2008, S. 5-25.

Terdiman, Richard: Present Past - Modernity and the Memory Crisis. Ithaca, London 1993.






IV. Vielfalt der Dinge und Waren

i e ot

L) 5 }i—;.ﬂ(‘ s L P

. . “

: 5
:.'4,;.,',’,‘& rwann (0&; 2

! P ¥ s ¥ %) T
e wd el S

ey et w3

e % Goamaranney oy Sans, o i
‘y‘,. A Sl &5.,-: ol
*



Die umseitige Abbildung zeigt eine Collage von Hans Christian Andersen und Adolph Drewsen
aus Astrid Stampes Billedbog (1853). Abbildung mit freundlicher Genehmigung des H.C.
Andersen Hus, Odense Bys Museer. Copyright: H.C. Andersen Hus, Odense Bys Museer.

Der handschriftliche Kommentar Andersens zu dem Blatt lautet:

Tred ind og kjeb, her sxlge de ud,
Lige til sidste Trevl og Klud

Det er stor Skade, om nu Du gaaer,
Den hele Boutik for en Slik Du faaer!

Hurra! I maa lgbe,
Komme at kjobe!

Trave trave! Jeg bleser sammen
Fruer, Frokener og Madammen
Kommer dog bare,

Her er deilige Vare!

Trete ein und kaufe, hier wird ausverkauft,
Bis zum letzen Fetzen und Lumpen

Es ist wirklich schade, wenn du gehst,
Du bekommst die ganze Boutique fiir einen Spottpreis!

Hurra! Thr miisst laufen,
Kommt kaufen!

Lauft, lauft! Ich ziehe zusammen
Frauen, Frauleins und Madammen
Kommt doch nur,

Hier gibt es schone Ware!



	"Aber ich habe die Erinnerung, die kann mir keiner nehmen" : Figurationen der Erinnerung in H.C. Andersens Dingmärchen

