
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 46 (2009)

Artikel: Emanzipation der Bilder : das optisch Unbewusste in Hans Christian
Andersens Skyggen

Autor: Kjældgaard, Lasse Horne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858122

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Emanzipation der Bilder
Das optisch Unbewusste in Hans Christian Andersens Skyggen

Lasse Hörne Kj^ldgaard, Kopenhagen

Eines der Kennzeichen der Moderne ist die Erfindung eines breiten Spektrums von
neuen Techniken zur Aufnahme, Reproduktion und Verbreitung von Geräuschen

und Bildern sowie die darauffolgende Einführung und Erweiterung von vielen neuen
Medien, etwa Fotografie, Fonografie und Telefonie. Walter Benjamins berühmte
Bezeichnung für die Epoche als »Zeitalter der technischen Reproduzierbarkeit«
referiert auf diesen Prozess, der die Bedingungen zur Herstellung und Rezeption von
Kunstwerken unwiderruflich veränderte.1 Dieser Hypothese folgend hat die

Forschung des letzten Jahrzehnts dem Einfluss von Technologie und insbesondere

Medientechnologie im Hinblick auf die ästhetische und sprachlich-literarische
Entwicklung große Aufmerksamkeit geschenkt.2 In diesem Artikel möchte ich
diesen Ansatz an Hans Christian Andersens kurzer und klassischer Doppelgänger-
Geschichte Skyggen (1847; Der Schatten) erproben. In diesem Märchen verliert ein
Gelehrter seinen Schatten und wird von ihm verfolgt und umgebracht. Ich werde
den Text mit speziellem Fokus auf die visuelle Massenkultur des 19. Jahrhunderts
lesen und insbesondere möchte ich die Beziehungen zwischen Skyggen und zwei

Medientechnologien untersuchen: zuerst das so genannte >Schattenspiel an der

Wand<, welches eine prä-kinematische ästhetische Technologie zur Schaffung von
bewegten Bildern war und im späten 18. und frühen 19. Jahrhundert sowohl als

öffentliche wie auch als private Unterhaltung ungemein beliebt wurde; und als

zweites die Daguerrotypie, eine der ersten Techniken zur fotografischen
Reproduktion.

Skyggen wurde 1846 geschrieben und im Jahr danach publiziert - ein Jahrzehnt
nach der Erfindung der fotografischen Reproduktion, die als Daguerrotypie
verbreitet und einem schnell wachsenden Publikum zugänglich gemacht wurde. Hans
Christian Andersen war schon seit einem frühen Stadium von diesem aufstrebenden
Medium fasziniert; er teilt in einem Brief von 1839 mit, wie begeistert er von
Daguerres Erfindung ist, die ihn »sehr beschäftigt«.3 Aber, wie wir sehen werden,

1 Walter Benjamin: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit
[1936]. In: Ders.: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit. Drei
Studien zur Kunstsoziologie. Frankfurt a.M. 1977, S. 7-44.

2 Siehe dazu Sara Danius: The Senses ofModernism. Technology, Perception, and Aesthetics.
Ithaca 2002; Tim Armstrong: Modernism, Technology, and the Body. A Cultural Study.
Cambridge 1998; sowie Friedrich A. Kittler: Gramophone, Film, Typewriter. Stanford 1999.

3 Hans Christian Andersen in einem Briefvom 2. Februar 1839 an Chr. Hoegh-Guldberg. Hier
zitiert nach Gerhart Schwarzenberger: Den seldre H.C. Andersen og >det nye<. In: Danske



34 Lasse Hörne Kjaeldgaard, Kopenhagen

entdeckte Andersen auch schnell einige der dunklen Seiten der Fotografie.
Sicherlich, im Text selbst finden sich keine Anspielungen auf irgendwelche dieser
Techniken. Dennoch werde ich darzulegen versuchen, dass sie einen wichtigen
Kontext darstellen, um Skyggen und dessen spezifischen Anreiz für die zeitgenössische

Imagination zu verstehen. Der Bezug auf die Mediengeschichte wird es erlauben,

mit Skyggen auf die traumatischen Auswirkungen der neuen visuellen Ökonomie

aufmerksam zu machen, die auf der Fotografie gründet.
Dieses historische Verständnis von Andersens Skyggen unterscheidet sich von

üblichen Lektüren, die den Text psychologisch interpretieren und seine universelle
Relevanz betonen.4 Es gibt eine lange Tradition, die Ablösung des Schattens als

psychische Abspaltung zu lesen. Der Protagonist wird entsprechend als eine gespaltene

Persönlichkeit angesehen, deren Status und Genese anhand von verschiedenen

psychoanalytischen Theorien interpretiert wird. Otto Ranks wegweisende Studie
Der Doppelgänger, die zum ersten Mal 1914 in der von Sigmund Freud
herausgegebenen >Zeitschrift für Anwendung der Psychoanalyse auf die Geistes-
wissenschaffen< Imago publiziert wird, war von enormer Bedeutung für diese Linie
der Textrezeption. Skyggen wird von Rank kurz analysiert und in die »dichterischen
Darstellungen des Doppelgängermotivs« eingeschlossen, die er folgendermaßen
charakterisiert:

[Sie schildern] den Verfolgunswahn, nicht nur die Freudsche Auffassung von der
narzißtischen Disposition zur Paranoia, sondern sie reduzieren auch in einer von den
Geisteskranken relativ selten erreichten Anschaulichkeit den Hauptverfolger auf das

eigene Ich, die ehemals geliebte Person, gegen die sich nun die Abwehr richtet.5

Die Verdoppelung des Selbst in Skyggen wurde dementsprechend als ein Psycho-
drama zwischen einem Mann und seinem dämonischen Double betrachtet. Der
Schatten als Externalisierung seines inneren Selbst aufgefasst. Diese Interpretation
des Textes wurde in Dänemark vom modernistischen Autor Villy Sorensen
weiterentwickelt und aufrechterhalten, der 1954 feststellte, dass die Erzählung
»nicht von zwei Personen, sondern von zwei Seiten der gleichen Persönlichkeit
handele [...] und von der Spaltung in diesem Menschen, sobald sich der Schatten

emanzipiere und ein unabhängiges Leben führe«.6 Dieses psychopathologische
Verständnis von Skyggen als einer Geschichte über eine gespaltene Persönlichkeit

Studier 1962, S. 33-34. Dieser Artikel bietet eine wertvolle Einführung in Hans Christian
Andersens Rezeption der technischen Erfindungen seiner Zeit.

4 Eine Ausnahme stellt ein Artikel Uffe Hansens dar, in dem er auf den spezifischen
historischen Kontext zur gespaltenen Persönlichkeit in Der Schatten hinweist. Das Phänomen
des Mesmerismus - eine hypnotische Induktion, die mit animalischem Magnetismus
einhergehen sollte, - war in einigen Kreisen, in denen Andersen zu dieser Zeit verkehrte, en

vogue. Vgl. Uffe Hansen: H.C. Andersens Skyggen i en overset idehistorisk sammenhaeng. In:
Kritik 165 (2003), S. 63-70.

s Otto Rank: Der Doppelgänger. Eine psychoanalytische Studie. Leipzig u.a. 1925, S. lOlf.
6 Villy Sorensens Interpretation erschien erstmals als Sonderbeitrag in der dänischen Zeitung

Berlingske Tidende vom 12. August 1954. Kürzlich erneut abgedruckt in Villy Sorensen:
Sorensen om Andersen. Kopenhagen 2004, hier S. 54.



Emanzipation der Bilder 35

war in der dänischen Textrezeption dominant.7 Innerhalb dieses konzeptuellen
Rahmens wurde Skyggen traditionell als eine Untersuchung von einem universellen und
zeitlosen Thema gelesen, der Beziehung vom Selbst zum Selbst.

Wie erwähnt möchte ich dagegen versuchen, die Erzählung historisch einzubetten.

Dabei wird meine Analyse ihren Ausgang in dem eher oberflächlichen Thema
der semiotischen Beziehung nehmen, um welche die Geschichte zentriert ist,
nämlich der Beziehung zwischen einem Mann und seinem Schatten. Die Spaltung,
mit der ich mich beschäftige, ist also eher semiotisch als psychologisch definiert. Die
Alternative, die ich vorschlage, ist die Annäherung an das > optisch Unbewusste< der

Geschichte, weniger das Unbewusste im gewöhnlichen psychoanalytischen Sinn.
Das »Optisch-Unbewusste« gehört zu den Ausdrücken, die Walter Benjamin 1931

in seinem Artikel über die Geschichte der Fotografie und insbesondere über die
erhellenden Effekte der frühen Fotografie einführte. Der Begriff sollte auf den

Aspekt der visuellen Realität aufmerksam machen, welchen die gewöhnliche
Wahrnehmung nicht registriert: So zum Beispiel die unendlich kleinen Schritte der
menschlichen Fortbewegung, welche die chronometrische Fotografie plötzlich
aufnehmen und dem menschlichen Auge präsentieren konnte. Die Kamera war mit
anderen Worten fähig, mehr Dinge zu sehen als das bloße Auge und deshalb schließt

Benjamin: »Von diesem Optisch-Unbewussten erfährt er erst durch sie [die
Photographie], wie von dem Triebhaft-Unbewussten durch die Psychoanalyse.«8

In vergleichbarer Weise lässt uns Skyggen einige der kollektiven Ängste und
Phantasien entdecken, die von den aufstrebenden Medien stimuliert wurden.
Skyggen lässt sich als sehr frühe Antwort auf diese neue Technologie lesen, deren
traumatische Auswirkungen das Märchen sehr genau registriert. Meines Erachtens
verweist die Emanzipation des Schattens auf eine Erfahrung, die für ein
zeitgenössisches Publikum zumindest erkennbar gewesen sein müsste (auch wenn
sich dies sicherlich nicht beweisen lassen wird).

7 Gemäß Inger Lise Jensen bot Villy Sorensen »a new conceptual framework for understand¬

ing the fairy tale«. Zitiert nach Inger Lise Jensen: Why are there so many Interpretations of
H.C. Andersen's >The Shadow<? In: Steven P. Sondrup (Hg.): H.C. Andersen. Old Problems

and New Readings. Provo, Utah 2004, S. 292 (eine zweifelhafte Feststellung, denn
immerhin lag Sorensens Lesart - wie wir gesehen haben - auf der gleichen Linie wie Otto
Ranks psychopathologisches Verständnis des Textes). Eine gute Sammlung von Lektüren zu
Skyggen wurde von Finn Barlby herausgegeben. Vgl. Finn Barlby (Hg.): Det Daemoniske
Spejl. Analyser Af H.C. Andersens >Skyggen<. Kopenhagen 1998. Der Stellenwert des
Märchens in der dänischen Literatur kann nicht nur an der hohen Zahl von Lektüren
gemessen werden, sondern auch an der Menge anderer kanonischer Erzählungen, die von
Skyggen angeregt oder inspiriert worden sind. Vergleiche etwa Tom Kristensens Novelle
Hœrvœrk (1930), Isak Dinesens The Dreamers in Seven Gothic Tales (1934) oder Villy
Sorensens Kurzgeschichte Duo in Scere historier (1953).

8 Walter Benjamin: Kleine Geschichte der Photographie [1931]. In: Ders.: Das Kunstwerk im
Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit. Drei Studien zur Kunstsoziologie. Frankfurt
a.M. 1977, S. 45-63, hier S. 50.



36 Lasse Hörne Kjaddgaard, Kopenhagen

1. Der Gelehrte und der Schatten

Doch lassen Sie mich damit beginnen, die Umrisse der Handlung zu skizzieren. Ein
junger Gelehrter aus dem Norden hält sich im Süden auf, wo die Sonne sticht und
die Hitze unerträglich ist. Den ganzen Tag ist er gezwungen, mit vorgezogenen
Gardinen und geschlossenen Türen in seinem Zimmer zu bleiben. Erst nach

Sonnenuntergang ist es ihm möglich auszugehen. Er verbringt seine Abende auf dem

Balkon, wo das Kerzenlicht aus dem Zimmer hinter ihm seinen Schatten auf den
Balkon des gegenüberliegenden Hauses projiziert. Der Mann betrachtet das

flackernde Bild seines Schattens an der Wand und ermuntert ihn eines Nachts im
Spaß - als ob er mit einem Hund oder einem Kind spräche - ins Haus einzutreten:
»Ja saa gaa, men bliv ikke borte!« (EoH I, 413).9 Nur der Erzähler beobachtet, dass

der Schatten dies tatsächlich tut und nicht zurückkehrt; der Gelehrte selbst bemerkt
den Verlust erst am nächsten Tag.

Als er feststellt, dass sein Schatten verschwunden ist, reagiert er nicht
verwundert, sondern verlegen. Besonders großen Kummer bereitet ihm die Tatsache,
dass der unglaubliche Vorfall, der ihm passiert ist, schon in einer Geschichte

vorweggenommen ist, die jeder in seinem Heimatland kennt. Mit diesem Hinweis
ehrt Andersen offensichtlich das Vorbild seines eigenen Schattens, nämlich Adalbert
de Chamissos klassische Novelle Peter Schlemihls wundersame Geschichte. Sie wurde
1814 auf Deutsch publiziert und 1841 ins Dänische übertragen, also sechs Jahre vor
Andersens Skyggen. Die Berühmtheit von Chamissos Geschichte macht den armen
Protagonisten von Andersens Erzählung nicht nur verlegen: Er ist nicht nur seines
Schattens beraubt, sondern läuft auch Gefahr, zu Hause Gebühren für das Imitieren
von Schlemihls wundersamer Geschichte bezahlen zu müssen. Und er würde sich

schämen, andere zu imitieren, denn das ist schließlich genau das, was von einem
Schatten erwartet wird. Fürs Erste ist der unangenehme Zustand aber gelöst, denn
nach wenigen Wochen in der Sonne ist dem Gelehrten ein neuer Schatten
gewachsen und er kann ohne Weiteres heimkehren. Die Transformation, von der er

später betroffen sein wird, wird jedoch durch seine Ängstlichkeit antizipiert.
Viele Jahre vergehen, bevor der Vorfall Konsequenzen zeitigt. Zurück in der

Heimat bekommt der Gelehrte eines Abends Besuch von einem dünnen Mann, der

perfekt gekleidet ist und äußerst vornehm wirkt. Der Besucher erweist sich als sein

ehemaliger Schatten, geschniegelt und fähig, sich wie ein Mensch zu benehmen.
Tatsächlich wirkt er - dem Kommentar des Erzählers zufolge - wie eine vermögende
Person, die viele Zeichen (Token) ihres Reichtums blitzen lässt: »Jo, Skyggen var

»Ja, dann geh nur, aber geh mir nicht verloren!« (SM I, 447). Das Originalzitat folgt H.C.
Andersens samlede vaerker. Hg. von Klaus P. Mortensen. Bd. 1-3. Eventyr og Historier I-III.
Hg. von Laurids Kristian Fahl u.a. Kopenhagen 2003. Hier und im Folgenden zitiert als EoH.
Die deutsche Übersetzung folgt Hans Christian Andersen: Sämtliche Märchen in zwei
Bänden. Hg. von Erling Nielsen. Übersetzt von Thyra Dorenburg. Darmstadt 1974. Hier und
im Folgenden zitiert als SM.



Emanzipation der Bilder 37

overordentligt godt klaedt paa, og det var just det, som gjorde at den var ganske et
Menneske.«10 (EoH 1,415).

Natürlich möchte der Gelehrte wissen, was passiert ist, wie der Schatten zu
einem Menschen wurde. Es geschah alles in den warmen Ländern, erklärt der Schatten,

in diesem seltsamen Haus auf der gegenüberliegenden Straßenseite, in welches

er eingetreten war. Wochenlang blieb der Schatten im Vorraum und es gelang ihm
auch, in das innerste Zimmer des Hauses zu spähen, wo die Poesie wohnte. Das war
sein Schlüssel zum vollkommenen Wissen, das dasjenige des Gelehrten bei weitem
übertrifft. Dessen Schulgelehrtheit geht nicht über die theoretische Sphäre des

Guten, Wahren und Schönen hinaus. Der gewitzte Schatten ringt ihm das

Versprechen ab, nicht über seine Vergangenheit als Knecht zu sprechen, was angesichts
des hohen Ranges, den der Schatten jetzt innehat, geheim bleiben muss. Wie seinem
früheren Meister ist dem Schatten bewusst, was die Leute von ihm denken könnten
und er will den Schein deshalb um jeden Preis wahren.

Nach dieser Begegnung vergehen nochmals mehrere Jahre, bis der Schatten
wieder im Leben des Gelehrten auftaucht und sich vertrauensvoll nach dessen

Wohlbefinden erkundigt. Nicht gut, ist die Antwort, denn die Abhandlungen über
das Gute, das Wahre und das Schöne haben weder Publikum noch öffentliche
Aufmerksamkeit gewonnen. Dem Gelehrten erscheinen seine Anstrengungen
überflüssig, sein Leben nutzlos. Der Schatten rät ihm, die Niedergeschlagenheit mit Hilfe
einer Reise zu überwinden und bietet sich als Begleiter an: »Vil De reise med, som
Skygge?«11 (EoH I, 417), fragt er und beabsichtigt damit, ihr ursprüngliches
Verhältnis umzukehren. Obwohl der Gelehrte diesen Vorschlag reichlich beleidigend
findet, geht er darauf ein und begleitet seinen ehemaligen Schatten an einen Kurort
und dient ihm jetzt als Ersatzschatten. Dort treffen sie eine Prinzessin, die
Geschmack am Schatten und seiner genießerischen Lebensweise findet. Besonders
beeindruckt ist sie vom Luxus, einen so weisen Schatten zu besitzen, der zudem
noch frei herumlaufen darf. Sie beschließt, ihn zu heiraten.

Jetzt, da die Spitze der Gesellschaft für den Schatten in Sicht ist, wird es noch

wichtiger, dass der Gelehrte kein Wort über die wahre Natur ihres Verhältnisses
verliert. Deshalb beabsichtigt der Schatten, mit dem Gelehrten ein Abkommen zu
schließen und bittet ihn, im Austausch gegen eine privilegierte Stellung am Hofwie-
terhin als sein Schatten zu agieren. Der Gelehrte schlägt das Angebot aus und droht,
das Geheimnis auffliegen zu lassen. Mit folgendem moralischen Argument weigert
er sich die Rolle anzunehmen, die er für den Schatten spielen soll.

>Nei det er dog altfor galt < sagde den laerde Mand, >det vil jeg ikke, det gjor jeg ikke!
det er at bedrage hele Landet og Kongedatteren med! Jeg siger Alting! at jeg er
Mennesket, og at du er Skyggen, du er bare klaedt paa!< (EoH 1,420)

10 »O ja, der Schatten war außerordentlich gut angezogen, und gerade das war es, was ihn so

ganz zum Menschen machte.« (SM 1,450).
11 »Wollen Sie mitfahren, als Schatten?« (SM 1,453).



38 Lasse Home Kjaeldgaard, Kopenhagen

>Nein, das ist zu toll!< sagte der gelehrte Mann, >das will ich nicht, das tue ich nicht;
das heißt das ganze Land betrügen und die Königstochter dazu! Ich erzähle alles! dass

ich ein Mensch bin und dass du der Schatten bist, du hast nur Kleider anbekommen!<
(SM 1,458)

Der Schatten selbst antwortet mit der Drohung, dass er seinen einstigen Besitzer

einsperren und in der Nacht vor der Hochzeit enthaupten werde. Als der Schatten
der Prinzessin erzählt, welch absonderliche Idee sein verrückter Schatten ausgebrütet

habe und wie er ihn umzubringen gedenke, lobt sie ihn für die Humanität, mit
der er der Krankheit seines Dieners begegne und betrachtet es als wohltätiges Werk,
ihn töten zu lassen.

2. Perversionen

Die Darstellung der Exekution als Gnadenakt ist nur die letzte Perversion einer

ganzen Reihe von Perversionen. Es handelt sich um eine alptraumhafte Vision der

Welt, in der beinahe alles schief geht und vom richtigen Kurs abgebracht wird. Ja,

man könnte von der Perversion als strukturbildendem Muster einer Erzählung
sprechen, in der alle sozialen Beziehungen und Hierarchien verdreht werden und in
der es der Kopie gelingt, sich als Original auszugeben. Es ist, wie wenn man einen
Horrorfilm anschaut, in dem eine gruslige Figur den Helden umbringt und für diese

Schandtat noch gelobt wird. Von Beginn weg laufen die Dinge schief, als der gelehrte

Mann entdeckt, dass seine Erwartung, sich im Süden draußen aufhalten zu können,

ein >Fehler< war. Wegen des südlichen Klimas ist der Tagesrhythmus
verschoben, so dass man tagsüber drinnen bleibt und in der Nacht ausgeht. Eine
weitere Perversion ist der fröhliche Scherz, der zur Abspaltung des Schattens und
damit zum Beginn der Katastrophe führt. Auch die Darstellung der Krankheit der
Prinzessin erscheint verdreht, denn sie sieht zu gut. Keine besonders verlässliche

Diagnose, wenn man bedenkt, dass sie noch nicht einmal in der Lage ist zu
erkennen, dass ihr Verlobter ein Schatten ist. Auf praktisch jeder Ebene des Textes

trotzen die Ereignisse den konventionellen Erwartungen und werden verzerrt. All
dies steht natürlich mit dem grundsätzlichen Skandal der Geschichte in Verbindung,
dem zufolge ein Schatten von seinem zugehörigen Objekt aufbricht, sich wie ein
Mensch kleidet und möglicherweise seinen ursprünglichen Referenten zerstört.

Es ist natürlich nachlässig, hier von Perversionen zu sprechen, ohne deutlich zu
machen, von welchen etablierten Normen sich die Geschichte abhebt. Dies lässt sich
deutlicher akzentuieren, wenn man Skyggen in Bezug zur literarischen Tradition
setzt, aus der die Geschichte stammt. In seinem bemerkenswerten Werk A Short

History of the Shadow hat der Kunsthistoriker Victor Stoichita einen bestimmten

Topos der europäischen Literatur beschrieben. Dieser - auf mittelalterlichen
Emblemen und Erzählungen aufbauende - Topos schildert ein schuldgeprägtes Psycho-
drama zwischen einem Mann und seinem Schatten, der Zeuge der Missetaten des

Mannes war. Der Schatten fungiert dabei als Verkörperung eines schlechten



Emanzipation der Bilder 39

Gewissens. Der Kampf gegen dieses Gewissen bringt den Mann letztlich dazu,
Selbstmord zu begehen. Stoichita bezeichnet den Konflikt als »a blueprint that will
thrive as part of our European culture. It was predominantly a favourite theme of
romantic fiction, which has endured until now«.12 Genau mit diesem Motiv hat
auch Andersen gearbeitet, aber er hat es subtil verdreht, indem er den Schatten zum
Zerstörer eines Gelehrten macht, der sich gar nichts zu Schulden hat kommen
lassen. Das >Verbrechen<, für das der Gelehrte mit seinem Leben bezahlen muss, ist
sein Wissen um die peinliche Vergangenheit des Schattens, der sein eigener
Untergebener war. Nicht Falschheit, sondern Aufrichtigkeit fuhrt zu seinem Ende.

Der Gelehrte »var et meget godt Hjerte, og sasrdeles mild og vennlig«13 (EoH I,
418), versichert uns der Erzähler, und sein Verhalten in der Geschichte gibt uns
keinen Anlass, daran zu zweifeln.

Die in Skyggen geschilderte Grausamkeit wird noch deutlicher, wenn wir die

Schuldfrage in Relation zu Chamissos Novelle betrachten, die selbstverständlich der

gleichen literarischen Tradition angehört. Auch Peter Schlemihls wundersame
Geschichte nimmt ihren Ausgangspunkt in der Schuldlosigkeit des Gelehrten.
Chamissos Text handelt vom armen Schlemihl, der auf einem Gartenfest versucht

wird, seinen schönen Schatten einem Mann in Grau - dem Teufel persönlich - zu
verkaufen. Preis ist ein magischer Beutel, der unerschöpfliche Mengen an Gold

hervorbringt. Der Teufel löst Schlemihls Schatten geschickt ab, faltet ihn sorgfältig
zusammen, steckt ihn in seine Tasche und nimmt ihn mit. Schlemihls Gewinn ist
grenzenlos, kann aber nicht die Stigmatisierung kompensieren, welche die Schat-

tenlosigkeit mit sich führt. Das Leben ohne Schatten wird zu einem regelrechten
Fluch für Schlemihl als er sich in ein Mädchen, Mina, verliebt. Ihr kann er das

Geheimnis weder verheimlichen noch anvertrauen. Dies führt zu einer Menge von
Problemen, aber das Stück nimmt dennoch einen glücklichen Ausgang, weil Schlemihl

am Ende von Mina und einem unterwürfigen Diener gerettet wird. Ein
Vorwort gibt der ganzen Geschichte zusätzlich einen moralischen Rahmen, in dem
die Menschheit davor gewarnt wird, Schatten auf Gartenfesten an fremde Männer
zu verkaufen. Schlemihl ist ausdrücklich eine Erzählung mit Moral, während Andersens

Skyggen unbestreitbar keine solche ist.

Die Einmaligkeit von Andersens Erzählung lässt sich durch einen Vergleich mit
Schlemihl genauer konturieren. Das seltsamste Element in Andersens Skyggen - die

Trennung von Mann und Schatten - ist eindeutig von Chamisso übernommen. In
Schlemihls Fall wird der Schatten zu einem allgemeinen und tragbaren Zeichen.
Victor Stoichita hat diese Transaktion wie folgt kommentiert:

[The] shadow is the very prototype of the immovable sign. It is undetachable from,
coexistent and simultaneous with the object it duplicates. To suggest (and to perform)

12 Victor Stoichita: A Short History of the Shadow. London 1997, S. 140.
13 » [W]ar ein sehr guter Kerl und besonders mild und freundlich«. (SM 1,454).



40 Lasse Hörne Kjseldgaard, Kopenhagen

such an exchange, we must accept that it is >exchangeable< and that it has an exchange
value. We must therefore accept its reification.14

In Andersens Fall funktioniert es anders: Wir haben nicht die Verdinglichung des

Schattens zu akzeptieren, sondern die Tatsache, dass der Schatten ein Eigenleben

angenommen hat. Die Tätigkeit, die Andersen dem Schatten zuschreibt, bildet die

Grundlage für die essentielle Metamorphose der Geschichte: Ein rein physisches
Phänomen tritt als soziales wieder auf - als eine Machtstruktur, die umgedreht wird.
Die physische Verbindung von Mann und Schatten wird von Chamisso in eine
kommerzielle Beziehung und von Andersen weiter in eine soziale - und wirklich
reziproke - Relation umgewandelt. In Andersens Geschichte ist der Schatten der

Dämon, der Teufel in Menschengestalt. Die Art und Weise, wie Andersens

Erzählung Schlemihl und den Teufel in der Figur des Schattens kombiniert, ist
wirklich der faszinierendste Aspekt der Verwandlung von Schlemihl wundersame
Geschichte zu Skyggen. Dies ist auch der Grund, weshalb der Schatten Anerkennung
fordern und dieses Ziel so skrupellos verfolgen kann. Umgekehrt ist der Gelehrte

weniger schuldig und wird härter bestraft als Schlemihl. Der Anlass für die Trennung
von seinem Schatten ist nicht, dass er ihn für Geld verkauft, sondern dass er die

Trennung in einem (harmlosen) Scherz vorschlägt.

3. Semiotik des Schattens

Stoichitas Beobachtungen über die semiotische Natur des Schattens führen zum
Grundproblem, was ein Schatten überhaupt ist. Meines Erachtens wurde die
einfachste Antwort auf diese fundamentale Frage vom Kunsthistoriker Michael
Baxandall formuliert: »[a shadow] is in the first instance a local, relative deficiency
in the quantity of light meeting a surface«.15 Dieses relative Absinken der

Lichtmenge entsteht, sobald ein solides Objekt gleich welcher Art zwischen eine

Lichtquelle und eine Oberfläche tritt. Dieses Verhältnis zwischen Objekt und
Zeichen kann wiederum genutzt werden, um semiotisch zu definieren, was ein
Schatten ist. Wenn das schattenwerfende Objekt ein Mensch ist, gleicht der Schatten

diesem Subjekt und steht notwendigerweise in einer physischen Verbindung zu
ihm.16 Eine solche Beziehung kann mit Charles Sanders Peirce sowohl als >ikonisch<
als auch als >indexikalisch< bezeichnet werden. Beim Schatten-Zeichen handelt es

sich um ein >Ikon<, weil es der Person ähnelt, und es handelt sich um einen >Indexe,
weil die Relation zwischen der Person und dem Schatten-Zeichen auf einer direkten
physischen Verbindung beruht:

[The index] refers back to its object not so much because it is similar or analogous to it
nor because it is associated with the general characteristics that this object happens to

14 Stoichita: A Short History of the Shadow (Anm. 12) S. 170.
15 Michael Baxandall: Shadows and Enlightenment. New Haven 1995, S. 2.
16 Stoichita, A Short History of the Shadow (Anm. 12) S. 15.



Emanzipation der Bilder 41

possess, but because it is dynamically (and spatially) connected with both the individual

object on the one hand and on the other with the sense or memory of the person to
which it serves as a sign of the other.17

Ich lege hier so großen Wert auf die indexikalische Relation, da es sich um genau
diese dynamische und räumliche Verbindung handelt, die in Andersens Geschichte
über den Schatten außer Kraft gesetzt ist. Der Skandal der Erzählung ist die

Tatsache, dass sich das indexikalische Zeichen von dem dazugehörigen Objekt
emanzipiert. Das heißt aber nicht, dass der ikonische Aspekt nicht wichtig wäre. Das

ist er keineswegs, denn wenn der Schatten nur zu einem diffusen, amorphen
Geisterwesen ohne jede Ähnlichkeit mit einem Menschen geworden wäre, hätte es

sich eher um eine lächerliche denn um eine unheimliche Geschichte gehandelt. Aber
das Märchen ist unheimlich. Meines Erachtens hängt das Unheimliche mit der
spezifischen Art und Weise zusammen, wie sich das Double ablöst, wie die
indexikalische Beziehung abreißt. Die Trennung des Schattens vom Gelehrten ist ein

special effect, der außerhalb des Glaubhaften steht und zum Bereich des Imaginären
gehört: »Aldrig havde jeg troet at Ens garnie Skygge künde komme igjen som
Menneske!«18 (EoH 1,414), sagt der Gelehrte über die Rückkehr des Schattens und
wir können seine Verwunderung leicht nachvollziehen. Dennoch gibt diese

Transformation etwas wieder, was dem zeitgenössischen Publikum auf unheimliche
Weise vertraut gewesen sein könnte. Ich möchte mich deshalb einen Moment bei
dieser Transformation aufhalten.

4. Phantasmagorie

Die Szene auf dem südlichen Balkon, auf dem der Gelehrte betrachtet, wie sich sein
Schatten an der Wand bewegt, könnte als Schlüsselstelle von Skyggen bezeichnet
werden. Folgen wir dem Kommentar des Erzählers, dann ist die Beziehung zwischen
dem Gelehrten und dem Schatten zunächst noch intakt:

En Aften sad den Fremmede ude paa sin Altan, inde i Stuen bag ved harn braendte

Lyset, og saa var det jo ganske naturligt at Skyggen af ham gik over paa Gjenboens
Vaeg. (Eoh 1,412)

Eines Abends saß der Fremde draußen auf seinem Balkon, hinter ihm in der Stube
brannte Licht, und so war es ja ganz natürlich, dass sein Schatten auf die Wand des

gegenüberliegenden Hauses fiel. (SM 1,447),

Jorgen Bonde Jensen hat aufgezeigt, dass diese Projektionsszene auf dem Balkon
starke Ähnlichkeit mit einer speziellen Form der populären Unterhaltung hat, die

17 Zitiert nach ebd. S. 113.
18 »Nie hätte ich geglaubt, dass der eigene Schatten als Mensch wiederkehren könnte.« (SM I,

450).



42 Lasse Home Kjaeldgaard, Kopenhagen

von den Zeitgenossen >Schattenspiel an der Wand< genannt wurde.19 Die
Diaschauen vorwegnehmend, wurden diese Spektakel von fahrenden Schaustellern

vorgeführt, die transparente, bemalte Folien an eine Mauer oder auf eine

aufgehängte Leinwand projizierten. Unter Zuhilfenahme eines einfachen Tricks -
>>[b]y using a stationary slide as background and a moving one as a foreground« -
wurden die Folien seit 1736 so präpariert, dass Bewegungen auf der Leinwand
simuliert werden konnten.20 Die Projektion des Schattens an die gegenüberliegende
Wand in Andersens Erzählung ist eine Parallele zu diesen beliebten Spektakeln,
welche seit dem späten 18. Jahrhundert modern waren.

Es ist erwiesen, dass sich Andersen für diese Art von Unterhaltung interessierte.
Schon der Titel der Reiseschilderung Skyggebilleder af en Reise til Harzen, det

sachsiske Schweitz etc. etc., i Sommeren 1831 (1831; Schattenbilder von einer Reise zum
Haru, der sächsischen Schweiz etc. etc., im Sommer 1831) deutet an, dass er den
Ausdruck >Schattenbilder< als Metapher für seine mimetischen Bestrebungen
verwendet. Im Prolog erklärt er bescheiden:

Vi spaende ingen lagen ud paa Vaeggen, det gjor saa megen Uleilighed, vi havde de

hvide Blade i Bogen, her staae nu Billederne, rigtignok kun med lose Traek, men man
husker paa, der er jo ogsaa kun Skyggebilleder afVirkeligheden.21

Wir spannen kein Laken an der Wand aus, das bereitet so große Umstände, wir haben
doch die weißen Blätter im Buch, hier stehen nun die Bilder, sicherlich nur mit losen

Strichen, aber man erinnere sich, es handelt sich ja nur um Schattenbilder der
Wirklichkeit. (Übersetzung Klaus Müller-Wille)

Folglich dienen die Buchseiten aus Papier als Ersatz für die Leinwand an der Mauer.
Genauso wie die Leinwand werden sie als Oberflächen angesehen, auf denen Bilder
erscheinen, - mit losen Strichen, die der Leser mit Hilfe seiner Phantasie ausfüllen

muss. Auch Soren Kierkegaards Pseudonym verwendet das Schattenspiel an der
Wand als Metapher für sein literarisches Bestreben. Im Abschnitt Skyggerids
(Schattenrisse) des ersten Teils von Enten - Eller (1843) präsentiert der fiktive
Verfasser des ersten Teils von Enten - Eller, also der Ästhet A, eine Art literarischer
Bilderfolge zum Thema >die reflektierte Trauere. »In wenigen Bildern« werden einige
literarische Figuren hervorgerufen, die in Herz und Geist gebrochen sind. Der
Ästhet, der diese Bilderfolgen fortlaufend erläuternd kommentiert, erklärt:

Jeg kalder dem Skyggerids, deels for strax ved bensevnelsen at minde om, at det er fra

Livets morke Side jeg henter dem, deels fordi de ligesom Skyggerids ikke umiddelbart
ere synlige. Tager jeg et Skyggerids i Haanden, da faaer jeg intet Indtryk deraf, kan

19 Jorgen Bonde Jensen: Reisekammeraten Versus Skyggen. In: Ders.: Forgyldning Forgär.
Guldalderlaesninger. Kopenhagen 1998.

20 Vgl. Charles Joseph Singer und Trevor Illtyd Williams: A History of Technology. Oxford
1954. Bd. 5, S. 736.

21 Zitiert nach H.C. Andersens samlede vaerker. Hg. von Klaus P. Mortensen. Bd. 14.

Rejseskildringer I. Hg. von Laurids Kristian Fahl u.a. Kopenhagen 2006, S. 67.



Emanzipation der Bilder 43

inden egentlig Forestilling gjore mig derom, forst naar jeg holder de op mod Vaeggen

og nu ikke betragter det umiddebare Billede men det, der viser sig paa Vaeggen, forst da

seer jeg det.22

Ich nenne sie Schattenrisse, teils um mit Hilfe dieser Bezeichnung daran zu erinnern,
dass ich sie der dunklen Seite des Lebens entlehne, teils weil sie wie die Schattenrisse
nicht unmittelbar sichtbar sind. Nehme ich einen Schattenriss zur Hand, bekomme ich
keinen Eindruck davon, kann ich mir keine Vorstellung davon machen, erst wenn ich
ihn gegen die Wand halte und nun nicht das unmittelbare Bild sondern das, was sich
aufder Wand zeigt, betrachte, erst dann sehe ich es. (Übersetzung KMW)

Die aufwendige Erläuterung zur Technologie des Schattenspiels wird vom Ästhet

genutzt, um einen imaginativen Prozess zu beschreiben, der Teil seiner psychologischen

Untersuchungen ist.

Kierkegaards Ästhet kommentiert die Wahl des Titels Skyggerids für seine

psychologischen Profile mit dem Hinweis, dass sie von der dunklen Seite des Lebens
handeln. Dieser Kommentar spielt nicht nur auf die technische Negativität der

transparenten Folien an - die Umkehr von Licht und Schatten auf der Folie -,
sondern auch auf den vornehmlich schauerlichen Inhalt dieser Schattenbilder-

Spektakel, die sich off mit der dunklen Seite des Lebens befassten und die Grenzen
zwischen Leben und Tod auf die Probe stellten. Dies war insbesondere bei den so

genannten phantasmagoria shows - dem öffentlichen Zeigen von übernatürlichen
Erscheinungen - der Fall. Der entscheidende Clou dieser Vorführungen bestand

darin, dass der Projektor vor dem Publikum verborgen war oder, wie Jonathan Crary
erklärt: »Phantasmagoria was a name for a specific type of magic-lantern performance

in the 1790s and early 1800s, one that used back projection to keep an audience

unaware of the lanterns«.23 Dies geschah natürlich, um die Illusion der geisterhaften

Erscheinungen oder toten Personen zu verstärken, welche der Schausteller
anriefund deren Stimmen er imitierte. Da die magische Laterne versteckt war, schienen

diese Gestalten aus dem Nichts aufzutauchen.

Von den phantasmagoria shows wurde off als eine Art Schwarzer Kunst gesprochen

und selbst der Name der Maschine - laterna magica - weist auf die Verbindung
zwischen diesen Vorführungen und der traditionellen Zauberei hin, welche dieses

Medium für die populäre Imagination so faszinierend machte.24 Die spezielle
Anziehungskraft der laterna-magica-Spektakel lag an der Fluktuation zwischen
rationalen und irrationalen Gesetzen, die im fortlaufenden Wechsel zwischen dem
Heraufbeschwören von geisterhaften Wesen und dem Verneinen ihrer Existenz zum
Ausdruck kam. In ihrer eingehenden Analyse des Phänomens in The Female Thermometer

schreibt Terry Castle:

22 Soren Kierkegaard: Skrifter. Bd. 2. Enten - Eller. Forste Del. Hg. von Niels Jorgen Cappelorn
u.a. Kopenhagen 1997, S. 170.

23 Jonathan Crary: Techniques of the Observer. On Vision and Modernity in the Nineteenth
Century. Cambridge, Mass 1992, S. 132.

24 Siehe dazu David Robinson: The Lantern Image: Iconography of the Magic Lantern, 1420-
1880. Nutley, East Sussex 1993.



44 Lasse Hörne Kjaeldgaard, Kopenhagen

Producers of phantasmagoria often claimed, somewhat disingenuously, that the new
entertainment would serve the cause ofpublic enlightenment by exposing the frauds of
charlatans and supposed ghost-seers. Ancient superstition would be eradicated when

everyone realized that so-called apparitions were in fact only optical illusions. The
early magic-lantern shows developed as mock exercises in scientific démystification
complete with preliminary lectures on the fallacy of ghost-belief and the various cheats

perpetrated by conjurers and necromancers over the centuries. But the pretense of
pedagogy quickly gave way when the phantasmagoria itselfbegan, for clever illusionists
were careful never to reveal exactly how their own bizarre, sometimes frightening
apparitions were produced. Everything was done, quite shamelessly, to intensify the
supernatural effect. Plunged in darkness and assailed by unearthly sounds, spectators
were subjected to an eerie, estranging, and ultimately baffling spectral parade. The
illusion was apparently so convincing that surprised audience members sometimes tried
to fend off the moving >phantoms< with their hands or fled the room in terror. Thus
even as it supposedly explained apparitions away, the spectral technology of the
phantasmagoria mysteriously recreated the emotional aura of the supernatural.2^

Solche bewegliche und bewegende Phantasmen waren zuvor nur der Phantasie

zugänglich, aber jetzt konnten sie mit Spannung betrachtet werden, da die

Ungläubigkeit momentan durch die Lebendigkeit der sich bewegenden Schatten
außer Kraft gesetzt war: »One knew ghosts did not exist, yet one saw them anyway,
without knowing precisely how«.26 Das Schauspiel diente folglich der Belustigung,
aber der Effekt hing vom >was, wenn doch< ab, das die Schau begleitete und die

Unterhaltung mit dem notwendigen Schrecken würzte.
Ich glaube, der ausschlaggebende Punkt in der Handlung von Andersens Skyggen

- die Loslösung des Schattens vom Gelehrten - ist der ultimative Horror, mit dem
die laterna-magica-Spetakel spielen: Nämlich die Vorstellung, dass die Schatten an
der Wand lebendig werden und sich vom gegenständlichen Rahmen der Projektion
lösen. Bei der Szene auf dem südlichen Balkon in Skyggen handelt es sich tatsächlich

um eine Art Schattenspiel. Das künstliche Licht, die Kerze im Zimmer, befindet sich
hinter dem Gelehrten und bleibt deshalb unsichtbar für ihn. In diesem Sinne
betrachtet er eine Phantasmagorie an der gegenüberliegenden Wand, wo sich der

durchlässige Körper seines Schattens bewegt und plötzlich, durch seine Aufforderung,

selbständig bewegt. Die näheren Umstände der Trennung scheinen diese Kon-
textualisierung zu untermauern, denn die phantasmagoria shows waren ein Spiel mit
dem Teufel. Genau auf ein solches Spiel lässt sich auch der Gelehrte ein, indem er
den Schatten mit seiner Apostrophe anthropomorphisiert und ihn darüber hinaus
einlädt, wegzugehen.27 Ich nehme mit anderen Worten an, dass die
Schattenbilderspiele möglicherweise zu der animistischen und erschreckenden semiotischen

25 Terry Castle: The Female Thermometer. Eighteenth-Century Culture and the Invention of
the Uncanny, Ideologies ofDesire. New York 1995, S. 143f.

26 Ebd. S. 144.
27 Siehe dazu Jorgen Bonde Jensens neue Anmerkungen über das Schattenspiel des Gelehrten

als ein zerstreutes Spiel mit dem Feuer. Vgl. Bonde Jensen: Reisekammeraten Versus
Skyggen (Anm. 19) S. 135.



Emanzipation der Bilder 45

Phantasie von Andersens Skyggen angeregt haben. Gleichzeitig verweisen die

Schattenspiele auf das imaginative Szenario, welches eine wesentliche Grundlage für die

Rezeption der Geschichte bietet. Es geht um die Aufregung und die Ängstlichkeit
über das bewegte Bild, das - wie der Schatten - selbst Leben annehmen und zu einer
autonomen Gefahr werden kann.

5. Die Emanzipation der Bilder

Dass sich Andersens Skyggen tatsächlich auf ein derartiges kollektives und
historisches Phänomen beruft, lässt sich aus den Variationen des Themas schließen,
die man in der dänischen Literatur dieser Periode antrifft. Ich werde versuchen,
meine Analyse durch eine Gegenüberstellung mit anderen exemplarisch gewählten
Texten (von Heiberg und Kierkegaard) zu untermauern, die ungefähr aus der

gleichen Zeit stammen und Andersens Vorstellung des emanzipierten Bildes teilen.
Eine ähnliche Vorstellung von einer entfliehenden Imagination findet man in der
sehr einflussreichen ästhetischen Schrift Om Malerkunsten i dens Forhold til de andre

skjonne Kunster (1838; Über die Malerei in ihrem Verhältnis zu den anderen
schönen Künsten) von Johan Ludvig Heiberg. Heiberg war Dramatiker, Hegel-
Anhänger und der dominierende Ästhetiker im so genannten Guldalder (goldenen
Zeitalter) der dänischen Literatur. Er war ein Kritiker, den Andersen sowohl
bewunderte als auch fürchtete und den er eifrig las. Ich möchte einen Auszug zitieren,
in dem eine semiotische Loslösung beschrieben wird, die derjenigen in Skyggen

auffällig ähnelt. Die angesprochene Passage findet sich in Heibergs Ausführungen
zur Porträtmalerei. Diese wird auf hegelianische Weise als ein Vorgang beschrieben,
in dem der Maler das ideale Bild des phänomenalen Menschen extrahiert, den er

porträtiert. Dabei bedient sich Heiberg in seiner Beschreibung einer zunächst
überraschenden christlichen Rhetorik. Der Künstler vollziehe eine Art ästhetische

Auferstehung, indem er dem Objekt einen neuen, umgestalteten Körper verleihe,
der sozusagen den Platz des phänomenalen einnehme.28 Die christliche Eschatologie
wird hier allerdings konsequent säkularisiert und nicht mehr allein figurativ
verwendet. In diesem Sinne lässt sich Heiberg auf eine sehr konkrete Schilderung
der Art und Weise ein, wie sich die transfigurierten Bilder von ihren Objekten lösen
und frei herumschweben:

Thi hvis Skjonheden i Almindelighed er Virkelighedens Billede, der som Yderfladen er
befaestet paa den, lader os da et 0ieblik tsenke os, at alle disse Billeder losreve sig fra
den Virkelighed, hvorpaa de hvile, ligesom Tönerne fra Straengene, og flagrede frit
omkring, men uden at forsvinde, saaledes som Tönerne: da vilde Skjonheden jo vaere

befriet fra sin phaenomene Tilstand her paa Jorden og befinde sig i Selskab med de

28 Heibergs Schilderung ist eng verknüpft mit der zeitgenössischen Kontroverse, die in der
dänischen Intelligentia über die Unsterblichkeit der Seele geführt wurde. In einer früheren
Studie habe ich zu zeigen versucht, wie eng ästhetisches Denken und literarische Praktiken
im dänischen Guldalder von dieser Debatte geprägt sind. Vgl. Lasse Hörne Kjaeldgaard:
Sjaelen efter doden. Guldalderens moderne gennembrud. Kopenhagen 2007.



46 Lasse Hörne Kjaeldgaard, Kopenhagen

salige Aander. For de menneskelige Individer vilde da Legemets Opstandelse komme
til at bestaae i Billedets Befrielse fra det materielle Substrat.29

Denn, wenn Schönheit im Allgemeinen das Bild der Wirklichkeit ist, die wie die
Oberfläche an ihr befestigt ist, dann lass uns einen Augenblick vorstellen, dass sich all
diese Bilder von der Wirklichkeit [Virkelighed] losreißen, auf der sie ruhen, wie die Töne
von den Saiten, und frei umherschweben, aber ohne wie die Töne zu verschwinden:
dann wäre die Schönheit ja wirklich von ihrem phänomenalen Zustand hier auf der Erde
befreit und würde sich in Gesellschaft mit den seligen Geistern befinden. Für das

menschliche Individuum würde die Auferstehung des Körpers dann in der Befreiung des

Bildes von dessen materiellem Substrat bestehen. (Übersetzung KMW)

Der starke Idealismus von Heibergs ästhetischer Vision ist an ihrem grundlegenden
Gestus gegenüber der Materialität des Signifikanten erkennbar. Die Verankerung
der Kunst in der Empirie wird als Skandalon aufgefasst, welches bei den bildenden
Künsten natürlich besonders frappierend ist. Heiberg träumte davon, die Bilder von
ihrer Materialität zu befreien. Ironischerweise aber scheint seine Vision von den
immateriellen Bildern, die wie Schmetterlinge herumfliegen, stark von den
ästhetischen Apparaturen seiner Zeit geprägt zu sein, das heißt von den Vorführungen
mit der laterna magica, welche tatsächlich in der Lage war, immaterielle Bilder zu
produzieren. Heibergs theoretische Vision ist auf bemerkenswerte Weise mit dem
semiotischen Alptraum in Skyggen verknüpft, der genau die Emanzipation des Bildes

»von seinem materiellen Substrat« behandelt, die im Zentrum von Heibergs positiver
Darstellung autonom agierender Bilder steht. Sicherlich möchte ich hier nicht
behaupten, dass Heibergs Artikel als direkte Inspirationsquelle für Skyggen gedient hat,
obwohl Andersen zweifelsohne gut mit dem Text vertraut war. Ich zitiere den Text
lediglich, um zu zeigen, dass es sich bei der Vorstellung der fliehenden Bilder, auf der
der plot von Skyggen gründet, keineswegs um eine singuläre Eingebung von Andersen,
sondern um einen gängigen Topos in der zeitgenössischen dänischen Literatur und
der zeitgenössischen populären Imagination handelt.

Dass dies der Fall ist, lässt sich auch an Soren Kierkegaards Enten - Eller belegen.
Der zweite Teil dieses 1843 erschienenen Buches beinhaltet ein langes Plädoyer
zu Gunsten der »ästhetischen Relevanz der Ehe« (»ALgteskabets aesthetiske

Gyldighed«), mit dem sich der ethische Richter Wilhelm gegen die ästhetische

Vision der menschlichen Existenz wendet, die sein Freund, der Ästhet A, im ersten
Teil von Enten - Eller entfaltet. Ich interessiere mich in diesem Zusammenhang
jedoch nicht für die zwei Lebensentwürfe, die Kierkegaard in Enten - Eller skizziert.
Vielmehr geht es mir um die Analogien, die der Richter verwendet, um die
Lebensweise seines verlorenen Freundes anzuklagen. Insbesondere die Fixierung
des Ästheten auf den Augenblick erscheint dem Richter tadelnswert, wobei er sich
insbesondere gegen das Konzept einer romantischen Liebe wendet, die ihre

29 Johan Ludivg Heiberg: Om Malerkunsten i dens forhold til de andre skjonne Kunster [urspr.
in Perseus. Journal for den speculative Idee 2; 1838]. In: Ders.: Prosaiske skriffer. Bd. 2.

Kopenhagen 1861, S. 249-350, hier S. 338.



Emanzipation der Bilder 47

Erfüllung in einem kurzen magischen Moment findet. Im Gegensatz zur Flüchtigkeit
der romantischen Liebe seien Tugenden und Freuden wie die Ehe in der Lage, ein

ganzes Leben lang zu bestehen, zu wachsen und zu reifen. Die Totalität des Ästheten
dagegen sei von vorne herein dazu verdammt, sich in einer Fülle interessanter
Details - so wie dem erotisch aufgeladenen Blickwechsel mit einem jungen Mädchen

in einem Spiegel - zu verlieren, die der Ästhet jedes für sich aufzunehmen und
für den späteren Genuss aufzuheben versuche.

Diese Lebenspraxis wird vom Richter mit zwei interessanten Metaphern
beschrieben, die das Schattenspiel und Chamissos Erzählung von Peter Schlemihl
miteinander in Verbindung bringen und darüber hinaus auf die neue fotografische
Technik der Daguerrotypie verweisen: »Sligt opbevarer Du saa noie som en

Daguerreotyp og saa hurtigt som denne, da man som bekjendt endog i det sletteste

Veir kun bruger V2 Minut«,30 schreibt der Richter dem Ästheten und zeigt ihm damit,
dass er über die neuesten Entwicklungen dieser Technologie genau Bescheid weiß,
denn erst wenige Jahre zuvor sind die Belichtungszeiten enorm verkürzt worden. Der
kleine Einschub »som bekjendt« verdeutlicht, dass diese Tatsache allgemein bekannt

war. Die Freude, die der Ästhet aus dem Beobachten und Erinnern solcher Momente
gewinnt, beschreibt der Richter als eine Art Diebstahl:

Du derimod, Du lever virkelig af Rov. Du lister dig ubemaerket paa Folk, stjasler deres

lykkelige 0ieblik, deres skjonneste 0ieblik fra dem, stikker dette Skyggebillede i Din
Lomme, som den lange Mand i Schiemil [siel] og tager det frem, naar Du onsker det.31

(EE II, S. 20)

Du dagegen, du lebst wirklich von Diebstahl. Du schleichst dich unbemerkt an Leute

an, stiehlst deren glückliche Augenblicke, deren schönste Augenblicke von ihnen, und
steckst dieses Schattenbild in deine Tasche, wie der lange Mann in Schlemihl und
nimmst sie dann hervor, wenn Du es wünschst. (Übersetzung KMW)

Mit Hilfe dieser rhetorischen Finte - die im unerwarteten Übergang von der

Metapher der Daguerrotypie zum Dia des Schattentheaters gipfelt - argumentiert
der Richter gegen seinen Freund.

Die Analogie, die der Richter zwischen dem Lebensstil des Ästheten und der
Geschichte von Peter Schlemihl herstellt, zieht wieder eine wichtige Modifikation
der Quelle nach sich. Man erinnere sich, dass es keineswegs eine Schattentheater-
Folie ist, die der Teufel in Peter Schlemihls wundersame Geschichte ersteht,
zusammenfaltet und in seiner Tasche wegträgt - es ist Schlemihls Schatten. Im Zitat aus
Enten - Eller wird der Schatten vom Richter schlicht durch ein Schattenbild ersetzt.
Chamissos Erzählung bietet offensichtlich ein narratives Modell, um visuelle
Technologien zu erklären und über sie zu phantasieren. Dabei werden die unterschied-

30 »So etwas bewahrst Du genauso genau auf wie eine Daguerreotypie und genauso schnell wie
diese, für die man, wie allgemein bekannt, auch bei schlimmstem Wetter nur eine V2 Minute
braucht.« (Übersetzung KMW). Das Originalzitat folgt Kierkegaard: Enten - Eller (Anm.
22) S. 17.

31 Ebd. S. 20.



48 Lasse Hörne Kjaeldgaard, Kopenhagen

liehen Techniken, die im Diskurs erwähnt werden, vom Richter gleich behandelt. Im
Verlauf von wenigen Seiten ist die Daguerrotypie zu einem Schattenbild geworden.
Beide Technologien - Schattenspiel und Daguerrotypie - werden zunächst
verwendet, um auf die Dauer und die Portabilität der Erinnerungsbilder des Ästheten

anzuspielen. Dabei werden die Technologien aufgrund der vorwurfsvollen Haltung,
mit welcher der Richter die soziale Interaktion des Ästheten verurteilt, jedoch zu
einem gewissen Grad mit Diebstahl in Verbindung gebracht. Dies bestätigt das Wort
»stjaeler« (»stehlen, plündern«), welches suggeriert, dass der Ästhet den Leuten
mit Absicht Wertgegenstände raubt. Sowohl die Aktivitäten des Ästheten wie die

Technologien, mit denen sie verglichen werden, werden als unethisch, wenn nicht

sogar als kriminell gekennzeichnet. Die Verschiebung vom Schattenbild zur
Daguerrotypie, die wir im zweiten Teil von Enten - Eller finden, liefert uns einen
Hinweis darauf, was in Andersens Erzählung über den Gelehrten und seinen

emanzipierten Schatten vor sich geht.

6. Die Semantik von Bild und Selbst

Die Art und Weise, wie die Daguerrotypie in Kierkegaards Diskurs zunächst mit
Schlemihls Schatten verglichen wird, und die Art und Weise, wie sie später
unmerklich zu einem Schattenbild mutiert, mag erklären, warum die Idee des

emanzipierten Bildes in dieser Zeit so häufig nachgewiesen werden kann. Die von
mir untersuchten Texte wurden alle in der Anfangszeit der Fotografie geschrieben,
also zu einer Zeit, als sich die Kenntnis der Daguerrotypie verbreitete. Diese

Technologie bietet erst die Grundlage, von Bildern als etwas zu sprechen, das an

einer Person >klebt<, von ihr >gelöst< oder sogar >gestohlen< werden kann. Kurz:
Die Daguerrotypie etablierte eine neue Sprache, um das Verhältnis von Selbst und
Bild zu beschreiben. Der springende Punkt bei fotografischen Bildern ist, dass die

physische Verbindung unterbrochen wird. Das indexikalische Zeichen wird von
seinem Referenten gelöst und kann frei wuchern. Der semiotische Bruch, den

Heiberg und Kierkegaard visualisieren und der bei Andersen zum Alptraum wurde,
ist eigentlich der normale Prozess der Fotografie, der das Bild von seinen
indexikalischen Verpflichtungen befreit. Ein Schatten ist, wie wir wissen, eine
Kombination von einem Ikon und einem Index und das waren auch die

fotografischen Bilder, die Louis Daguerre erfunden hatte. Jede Fotografie ist mit den

Worten von Rosalind Krauss »the result of a physical imprint transferred by light
reflections onto a sensitive surface. The photograph is thus a type of icon, or visual

likeness, which bears an indexical relationship to its object.«32

32 Rosalind E. Krauss: The Originality of the Avant-Garde and Other Modernist Myths.
Cambridge 1985. S. 203. Auch Peirce lebte im Zeitalter der Fotografie und konnte diese neue
Repräsentationspraxis kategorisieren: »Photographs [... ] are very instructive, because we know
that they are in certain respects exactly like the objects they represent. But this resemblance is
due to the photographs having been produced under such circumstances that they were
physically forced to correspond point by point to nature. In that aspect, then, they belong to



Emanzipation der Bilder 49

Der Schatten kann auf diese Weise als eine aufwühlende Dramatisierung der

neuen Semantik gelesen werden, welche das Verhältnis zwischen Bild und Selbst

etabliert.33 Mit der Erfindung der Fotografie wurden indexikalische Bilder ermächtigt,

ein eigenes Leben anzunehmen und ihren Referenten zu überleben, wie der
Schatten in Andersens Erzählung. Eine Fotografie fängt uns in einem Moment ein
und erinnert uns an unsere zeitliche Existenz, die eines Tages zu Ende sein wird,
während das Bild weiterlebt. Diese gespenstische Eigenschaft wurde später zu einem
Schlüsselthema in der Theorie der Fotografie, wie zum Beispiel in Roland Barthes'

denkwürdiger Aussage über » [the] microversion of death«, die man erlebt, wenn
man fotografiert wird: »I am truly becoming a spectre«.34 Folgende Gewissheit ruft
der Schatten dem Gelehrten anlässlich seines ersten Besuches in Erinnerung: »[...]
der kom en slags Laengsel over mig efter engang see Dem for De doer, De skal jo
doe!«35 (EoH I, 414) - Eine Bemerkung, die voraussetzt, dass der Schatten selbst

unsterblich ist. In diesem Kontext gesehen lässt uns Skyggen einige der unbewussten

Ängste entdecken, welche sich im Schatten der neuen Technologie entfalteten. Der
Text inszeniert die Emanzipation der Bilder, welche die zeitgenössische visuelle

Kultur prägte und liefert uns einen kleinen Eindruck von den traumatischen Folgen
der modernen Bedingungen, die durch die neue Ökonomie des Zeichens etabliert
wurden.

Aus dem Englischen übersetzt von Miriam Bertschi und Klaus Müller-Wille

the second class of signs, those by physical connection.« Zitiert nach W.J.T. Mitchell: Icono-
logy. Image, Text, Ideology. Chicago 1986, S. 60.

33 Diese Verbindung wurde auch von Thomas Fechner-Smarsly entdeckt, der vorgeschlagen
hat, dass man »Andersens Märchen durchaus als Allegorie auf das Verhältnis - oder auch
Mißverhältnis - von Individuum und dessen (öffentlichem) Bild« lesen könne. Vgl. Thomas
Fechner-Smarsly: Der Spiegel und seine Schatten. Abdrücke der frühen Photographie in
Texten von Aa.O. Vinje, Henrik Ibsen und H.C. Andersen. In: Zwischen Text und Bild. Zur
Funktionalisierung von Bildern in Texten und Kontexten. Hg. von Annegret Heitmann,
Joachim Schiedermair. Freiburg im Brsg. 2000, S. 21-42, hier S. 36.

34 Roland Barthes: Camera Lucida. Reflections on photography. New York 1981, S. 13f..
35 »[...] befiel mich so etwas Ähnliches wie Sehnsucht, Sie einmal wiederzusehen, bevor Sie

sterben, Sie werden ja sterben!« (SM I, 449).



50 Lasse Home Kjaddgaard, Kopenhagen

Literatur

Primärliteratur

H.C. Andersens samlede Vaerker. Hg. von Klaus P. Mortensen. Kopenhagen 2003-2007.
Bd. 1-3. Eventyr og Historier I-III. Hg. von Laurids Kristian Fahl u.a. Kopenhagen 2003.
Bd. 14. Rejseskildringer 1,1826-1842. Hg. von Laurids Kristian Fahl u.a. Kopenhagen
2006.

Adalbert de Chamisso: Peter Schlemihls wundersame Geschichte. Frankfurt a.M. 1984.

Johan Ludvig Heiberg: Om Malerkunsten i dens Forhold til andre skjonne Kunster [urspr.
in Perseus. Journal for den speculative Idee 2; 1838]. In: Ders.: Prosaiske skrifter. Bd. 2.

Kopenhagen I860, S. 249-350.
Soren Kierkegaard: Skrifter. Bd. 2-3. Enten - Eller. Forste og Anden Del. Hg. von Niels

Jorgen Cappelorn u.a. Kopenhagen 1997.

H.C. Andersen. Sämtliche Märchen in zwei Bänden. Hg. von Erling Nielsen. Übersetzt von
Thyra Dorenburg. Darmstadt 1974.

Sekundärliteratur

Armstrong, Tim: Modernism, Technology, and the Body. A Cultural Study. Cambridge
1998.

Barlby, Finn (Hg.): Det Daemoniske Spejl. Analyser AfH.C. Andersens >Skyggen<.

Kopenhagen 1998.
Barthes, Roland: Camera Lucida. Reflections on photography. New York 1981.

Baxandall, Michael: Shadows and Enlightenment. New Haven 1995.

Benjamin, Walter: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit. Drei
Studien zur Kunstsoziologie. Frankfurt a.M. 1977.

Bonde Jensen, Jorgen: Reisekammeraten Versus Skyggen. In: Ders.: Forgyldning Forgâr.
Guldalderlaesninger. Kopenhagen 1998, S. 116-150.

Castle, Terry: The Female Thermometer. Eighteenth-Century Culture and the Invention of
the Uncanny, Ideologies ofDesire. New York 1995.

Crary,Jonathan: Techniques of the Observer. On Vision and Modernity in the Nineteenth
Century. Cambridge, Mass 1992.

Danius, Sara: The Senses ofModernism. Technology, Perception, and Aesthetics. Ithaca
2002.

Fechner-Smarsly, Thomas: Der Spiegel und seine Schatten. Abdrücke der frühen Photo¬

graphie in Texten von Aa.O. Vinje, Henrik Ibsen und H.C. Andersen. In: Annegret
Heitmann, Joachim Schiedermair (Hg): Zwischen Text und Bild. Zur Funktionalisie-

rung von Bildern in Texten und Kontexten. Freiburg im Brsg. 2000, S. 21-42.

Hansen, Uffe: H.C. Andersens Skyggen i en overset idehistorisk sammenhaeng. In: Kritik 165

(2003), S. 63-70.

Jensen, Inger Lise: Why are there so many Interpretations of H.C. Andersen's >The
Shadow<? In: Steven P. Sondrup (Hg): H.C. Andersen. Old Problems and New Readings.

Provo, Utah 2004, S. 281-294.
Kittler, Friedrich A.: Gramophone, Film, Typewriter. Stanford 1999.



Emanzipation der Bilder 51

Kjaeldgaard, Lasse Hörne: Sjaelen efter doden. Guldalderens moderne gennembrud.
Kopenhagen 2007.

Krauss, Rosalind E.: The Originality of the Avant-Garde and Other Modernist Myths.
Cambridge 1985.

Mitchell, W.J.T.: Iconology. Image, Text, Ideology. Chicago 1986.

Rank, Otto: Der Doppelgänger. Eine psychoanalytische Studie. Leipzig u.a. 1925.

Robinson, David: The Lantern Image. Iconography of the Magic Lantern 1420-1880. Nut-
ley, East Sussex 1993.

Schwarzenberger, Gerhart: Den aeldre H.C.Andersen og >det nye<. In: Danske Studier
1962, S. 33-34.

Singer, Charles Joseph und Trevor Illtyd Williams: A History ofTechnology. Oxford 1954.

Sorensen, Villy: Sorensen om Andersen. Kopenhagen 2004.
Stoichita, Victor: A Short History of the Shadow. London 1997.


	Emanzipation der Bilder : das optisch Unbewusste in Hans Christian Andersens Skyggen

