Zeitschrift: Beitrage zur nordischen Philologie
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Skandinavische Studien
Band: 46 (2009)

Artikel: Emanzipation der Bilder : das optisch Unbewusste in Hans Christian
Andersens Skyggen

Autor: Kjeeldgaard, Lasse Horne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858122

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Emanzipation der Bilder
Das optisch Unbewusste in Hans Christian Andersens Skyggen

LASSE HORNE KJZLDGAARD, KOPENHAGEN

Eines der Kennzeichen der Moderne ist die Erfindung eines breiten Spektrums von
neuen Techniken zur Aufnahme, Reproduktion und Verbreitung von Gerduschen
und Bildern sowie die darauffolgende Einfithrung und Erweiterung von vielen neuen
Medien, etwa Fotografie, Fonografie und Telefonie. Walter Benjamins berithmte
Bezeichnung fiir die Epoche als »Zeitalter der technischen Reproduzierbarkeit«
referiert auf diesen Prozess, der die Bedingungen zur Herstellung und Rezeption von
Kunstwerken unwiderruflich verinderte.! Dieser Hypothese folgend hat die
Forschung des letzten Jahrzehnts dem Einfluss von Technologie und insbesondere
Medientechnologie im Hinblick auf die dsthetische und sprachlich-literarische
Entwicklung grofle Aufmerksamkeit geschenkt” In diesem Artikel méchte ich
diesen Ansatz an Hans Christian Andersens kurzer und klassischer Doppelginger-
Geschichte Skyggen (1847; Der Schatten) erproben. In diesem Marchen verliert ein
Gelehrter seinen Schatten und wird von ihm verfolgt und umgebracht. Ich werde
den Text mit speziellem Fokus auf die visuelle Massenkultur des 19. Jahrhunderts
lesen und insbesondere mochte ich die Beziehungen zwischen Skyggen und zwei
Medientechnologien untersuchen: zuerst das so genannte >Schattenspiel an der
Wandx, welches eine pri-kinematische dsthetische Technologie zur Schaffung von
bewegten Bildern war und im spiten 18. und frithen 19. Jahrhundert sowohl als
offentliche wie auch als private Unterhaltung ungemein beliebt wurde; und als
zweites die Daguerrotypie, eine der ersten Techniken zur fotografischen Repro-
duktion.

Skyggen wurde 1846 geschrieben und im Jahr danach publiziert — ein Jahrzehnt
nach der Erfindung der fotografischen Reproduktion, die als Daguerrotypie ver-
breitet und einem schnell wachsenden Publikum zugénglich gemacht wurde. Hans
Christian Andersen war schon seit einem frithen Stadium von diesem aufstrebenden
Medium fasziniert; er teilt in einem Brief von 1839 mit, wie begeistert er von
Daguerres Erfindung ist, die ihn »sehr beschiftigt«.> Aber, wie wir sehen werden,

! Walter Benjamin: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit

[1936]. In: Ders.: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit. Drei

Studien zur Kunstsoziologie. Frankfurt a.M. 1977, S. 7-44.

Siehe dazu Sara Danius: The Senses of Modernism. Technology, Perception, and Aesthetics.

Ithaca 2002; Tim Armstrong: Modernism, Technology, and the Body. A Cultural Study.

Cambridge 1998; sowie Friedrich A. Kittler: Gramophone, Film, Typewriter. Stanford 1999.

> Hans Christian Andersen in einem Brief vom 2. Februar 1839 an Chr. Heegh-Guldberg. Hier
zitiert nach Gerhart Schwarzenberger: Den ®ldre H.C. Andersen og >det nye<. In: Danske



34 Lasse Horne Kjeldgaard, Kopenhagen

entdeckte Andersen auch schnell einige der dunklen Seiten der Fotografie.
Sicherlich, im Text selbst finden sich keine Anspielungen auf irgendwelche dieser
Techniken. Dennoch werde ich darzulegen versuchen, dass sie einen wichtigen
Kontext darstellen, um Skyggen und dessen spezifischen Anreiz fir die zeitgenos-
sische Imagination zu verstehen. Der Bezug auf die Mediengeschichte wird es erlau-
ben, mit Skyggen auf die traumatischen Auswirkungen der neuen visuellen Okono-
mie aufmerksam zu machen, die auf der Fotografie griindet.

Dieses historische Verstindnis von Andersens Skyggen unterscheidet sich von
tblichen Lektiiren, die den Text psychologisch interpretieren und seine universelle
Relevanz betonen.* Es gibt eine lange Tradition, die Ablosung des Schattens als
psychische Abspaltung zu lesen. Der Protagonist wird entsprechend als eine gespal-
tene Personlichkeit angesehen, deren Status und Genese anhand von verschiedenen
psychoanalytischen Theorien interpretiert wird. Otto Ranks wegweisende Studie
Der Doppelginger, die zum ersten Mal 1914 in der von Sigmund Freud heraus-
gegebenen >Zeitschrift fir Anwendung der Psychoanalyse auf die Geistes-
wissenschaften< Imago publiziert wird, war von enormer Bedeutung fiir diese Linie
der Textrezeption. Skyggen wird von Rank kurz analysiert und in die »dichterischen
Darstellungen des Doppelgingermotivs« eingeschlossen, die er folgendermaflen
charakterisiert:

[Sie schildern] den Verfolgunswahn, nicht nur die Freudsche Auffassung von der
narzif3tischen Disposition zur Paranoia, sondern sie reduzieren auch in einer von den
Geisteskranken relativ selten erreichten Anschaulichkeit den Hauptverfolger auf das
eigene Ich, die ehemals geliebte Person, gegen die sich nun die Abwehr richtet.’

Die Verdoppelung des Selbst in Skyggen wurde dementsprechend als ein Psycho-
drama zwischen einem Mann und seinem damonischen Double betrachtet. Der
Schatten als Externalisierung seines inneren Selbst aufgefasst. Diese Interpretation
des Textes wurde in Dinemark vom modernistischen Autor Villy Serensen
weiterentwickelt und aufrechterhalten, der 1954 feststellte, dass die Erzihlung
»nicht von zwei Personen, sondern von zwei Seiten der gleichen Personlichkeit
handele [...] und von der Spaltung in diesem Menschen, sobald sich der Schatten
emanzipiere und ein unabhingiges Leben fithre«.° Dieses psychopathologische
Verstindnis von Skyggen als einer Geschichte iiber eine gespaltene Personlichkeit

Studier 1962, S. 33-34. Dieser Artikel bietet eine wertvolle Einfiihrung in Hans Christian
Andersens Rezeption der technischen Erfindungen seiner Zeit.

* Eine Ausnahme stellt ein Artikel Uffe Hansens dar, in dem er auf den spezifischen
historischen Kontext zur gespaltenen Personlichkeit in Der Schatten hinweist. Das Phanomen
des Mesmerismus — eine hypnotische Induktion, die mit animalischem Magnetismus
einhergehen sollte, — war in einigen Kreisen, in denen Andersen zu dieser Zeit verkehrte, en
vogue. Vgl. Uffe Hansen: H.C. Andersens Skyggen i en overset idehistorisk ssmmenhang. In:
Kritik 165 (2003), S. 63-70.

Otto Rank: Der Doppelginger. Eine psychoanalytische Studie. Leipzig u.a. 1925, S. 101£.
Villy Serensens Interpretation erschien erstmals als Sonderbeitrag in der didnischen Zeitung
Berlingske Tidende vom 12. August 1954. Kiirzlich erneut abgedruckt in Villy Serensen:
Serensen om Andersen. Kopenhagen 2004, hier S. 54.



Emanzipation der Bilder 35

war in der danischen Textrezeption dominant.” Innerhalb dieses konzeptuellen Rah-
mens wurde Skyggen traditionell als eine Untersuchung von einem universellen und
zeitlosen Thema gelesen, der Beziehung vom Selbst zum Selbst.

Wie erwahnt mochte ich dagegen versuchen, die Erzihlung historisch einzubet-
ten. Dabei wird meine Analyse ihren Ausgang in dem eher oberflichlichen Thema
der semiotischen Beziehung nehmen, um welche die Geschichte zentriert ist,
namlich der Beziehung zwischen einem Mann und seinem Schatten. Die Spaltung,
mit der ich mich beschiftige, ist also eher semiotisch als psychologisch definiert. Die
Alternative, die ich vorschlage, ist die Anndherung an das >optisch Unbewusste< der
Geschichte, weniger das Unbewusste im gewohnlichen psychoanalytischen Sinn.
Das »Optisch-Unbewusste« gehort zu den Ausdriicken, die Walter Benjamin 1931
in seinem Artikel tiber die Geschichte der Fotografie und insbesondere tiber die
erhellenden Effekte der frithen Fotografie einfihrte. Der Begriff sollte auf den
Aspekt der visuellen Realitit aufmerksam machen, welchen die gewohnliche
Wahrnehmung nicht registriert: So zum Beispiel die unendlich kleinen Schritte der
menschlichen Fortbewegung, welche die chronometrische Fotografie plotzlich
aufnehmen und dem menschlichen Auge prisentieren konnte. Die Kamera war mit
anderen Worten fihig, mehr Dinge zu sehen als das blofle Auge und deshalb schliefit
Benjamin: »Von diesem Optisch-Unbewussten erfihrt er erst durch sie [die
Photographie], wie von dem Triebhaft-Unbewussten durch die Psychoanalyse.«®

In vergleichbarer Weise lisst uns Skyggen einige der kollektiven Angste und
Phantasien entdecken, die von den aufstrebenden Medien stimuliert wurden.
Skyggen lisst sich als sehr frithe Antwort auf diese neue Technologie lesen, deren
traumatische Auswirkungen das Mirchen sehr genau registriert. Meines Erachtens
verweist die Emanzipation des Schattens auf eine Erfahrung, die fiir ein
zeitgendssisches Publikum zumindest erkennbar gewesen sein miisste (auch wenn
sich dies sicherlich nicht beweisen lassen wird).

7 Gemaf Inger Lise Jensen bot Villy Serensen »a new conceptual framework for understand-

ing the fairy tale«. Zitiert nach Inger Lise Jensen: Why are there so many Interpretations of
H.C. Andersen’s >The Shadow<? In: Steven P. Sondrup (Hg.): H.C. Andersen. Old Prob-
lems and New Readings. Provo, Utah 2004, S. 292 (eine zweifelhafte Feststellung, denn
immerhin lag Serensens Lesart — wie wir gesehen haben - auf der gleichen Linie wie Otto
Ranks psychopathologisches Verstindnis des Textes). Eine gute Sammlung von Lektiiren zu
Skyggen wurde von Finn Barlby herausgegeben. Vgl. Finn Barlby (Hg.): Det Demoniske
Spejl. Analyser Af H.C. Andersens >Skyggen<. Kopenhagen 1998. Der Stellenwert des
Mirchens in der déinischen Literatur kann nicht nur an der hohen Zahl von Lektiiren
gemessen werden, sondern auch an der Menge anderer kanonischer Erzihlungen, die von
Skyggen angeregt oder inspiriert worden sind. Vergleiche etwa Tom Kristensens Novelle
Herverk (1930), Isak Dinesens The Dreamers in Seven Gothic Tales (1934) oder Villy
Sorensens Kurzgeschichte Duo in Sere historier (1953).

®  Walter Benjamin: Kleine Geschichte der Photographie [1931]. In: Ders.: Das Kunstwerk im
Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit. Drei Studien zur Kunstsoziologie. Frankfurt
a.M. 1977, S. 45-63, hier S. 50.



36 Lasse Horne Kjaeldgaard, Kopenhagen

1. Der Gelehrte und der Schatten

Doch lassen Sie mich damit beginnen, die Umrisse der Handlung zu skizzieren. Ein
junger Gelehrter aus dem Norden hilt sich im Siiden auf, wo die Sonne sticht und
die Hitze unertriiglich ist. Den ganzen Tag ist er gezwungen, mit vorgezogenen
Gardinen und geschlossenen Tiiren in seinem Zimmer zu bleiben. Erst nach Son-
nenuntergang ist es ihm moglich auszugehen. Er verbringt seine Abende auf dem
Balkon, wo das Kerzenlicht aus dem Zimmer hinter ihm seinen Schatten auf den
Balkon des gegeniiberliegenden Hauses projiziert. Der Mann betrachtet das
flackernde Bild seines Schattens an der Wand und ermuntert ihn eines Nachts im
Spaf3 — als ob er mit einem Hund oder einem Kind spriche — ins Haus einzutreten:
»Ja saa gaa, men bliv ikke borte!« (EoH I, 413).” Nur der Erzihler beobachtet, dass
der Schatten dies tatsachlich tut und nicht zuriickkehrt; der Gelehrte selbst bemerkt
den Verlust erst am nichsten Tag.

Als er feststellt, dass sein Schatten verschwunden ist, reagiert er nicht ver-
wundert, sondern verlegen. Besonders grofien Kummer bereitet ihm die Tatsache,
dass der unglaubliche Vorfall, der ihm passiert ist, schon in einer Geschichte
vorweggenommen ist, die jeder in seinem Heimatland kennt. Mit diesem Hinweis
ehrt Andersen offensichtlich das Vorbild seines eigenen Schattens, nimlich Adalbert
de Chamissos klassische Novelle Peter Schlemihls wundersame Geschichte. Sie wurde
1814 auf Deutsch publiziert und 1841 ins Dinische tibertragen, also sechs Jahre vor
Andersens Skyggen. Die Berithmtheit von Chamissos Geschichte macht den armen
Protagonisten von Andersens Erzihlung nicht nur verlegen: Er ist nicht nur seines
Schattens beraubt, sondern lauft auch Gefahr, zu Hause Gebiihren fiir das Imitieren
von Schlemihls wundersamer Geschichte bezahlen zu miissen. Und er wiirde sich
schimen, andere zu imitieren, denn das ist schlief3lich genau das, was von einem
Schatten erwartet wird. Fiirs Erste ist der unangenehme Zustand aber gel6st, denn
nach wenigen Wochen in der Sonne ist dem Gelehrten ein neuer Schatten ge-
wachsen und er kann ohne Weiteres heimkehren. Die Transformation, von der er
spiter betroffen sein wird, wird jedoch durch seine Angstlichkeit antizipiert.

Viele Jahre vergehen, bevor der Vorfall Konsequenzen zeitigt. Zuriick in der
Heimat bekommt der Gelehrte eines Abends Besuch von einem diinnen Mann, der
perfekt gekleidet ist und duflerst vornehm wirkt. Der Besucher erweist sich als sein
ehemaliger Schatten, geschniegelt und fihig, sich wie ein Mensch zu benehmen.
Tatsachlich wirkt er — dem Kommentar des Erzihlers zufolge — wie eine vermogende
Person, die viele Zeichen (Token) ihres Reichtums blitzen ldsst: »Jo, Skyggen var

»Ja, dann geh nur, aber geh mir nicht verloren!« (SM 1, 447). Das Originalzitat folgt H.C.
Andersens samlede verker. Hg. von Klaus P. Mortensen. Bd. 1-3. Eventyr og Historier I-III.
Hg. von Laurids Kristian Fahl u.a. Kopenhagen 2003. Hier und im Folgenden zitiert als EoH.
Die deutsche Ubersetzung folgt Hans Christian Andersen: Samtliche Mirchen in zwei
Binden. Hg. von Erling Nielsen. Ubersetzt von Thyra Dorenburg. Darmstadt 1974. Hier und
im Folgenden zitiert als SM.



Emanzipation der Bilder 37

overordentligt godt kledt paa, og det var just det, som gjorde at den var ganske et
Menneske.«'° (EoH I, 415).

Natiirlich mochte der Gelehrte wissen, was passiert ist, wie der Schatten zu
einem Menschen wurde. Es geschah alles in den warmen Lindern, erklart der Schat-
ten, in diesem seltsamen Haus auf der gegeniiberliegenden Stralenseite, in welches
er eingetreten war. Wochenlang blieb der Schatten im Vorraum und es gelang ihm
auch, in das innerste Zimmer des Hauses zu spihen, wo die Poesie wohnte. Das war
sein Schliissel zum vollkommenen Wissen, das dasjenige des Gelehrten bei weitem
tibertrifft. Dessen Schulgelehrtheit geht nicht iiber die theoretische Sphire des
Guten, Wahren und Schonen hinaus. Der gewitzte Schatten ringt ihm das Ver-
sprechen ab, nicht iiber seine Vergangenheit als Knecht zu sprechen, was angesichts
des hohen Ranges, den der Schatten jetzt innehat, geheim bleiben muss. Wie seinem
fritheren Meister ist dem Schatten bewusst, was die Leute von ihm denken kénnten
und er will den Schein deshalb um jeden Preis wahren.

Nach dieser Begegnung vergehen nochmals mehrere Jahre, bis der Schatten
wieder im Leben des Gelehrten auftaucht und sich vertrauensvoll nach dessen
Wohlbefinden erkundigt. Nicht gut, ist die Antwort, denn die Abhandlungen iiber
das Gute, das Wahre und das Schone haben weder Publikum noch offentliche
Aufmerksamkeit gewonnen. Dem Gelehrten erscheinen seine Anstrengungen iiber-
fliissig, sein Leben nutzlos. Der Schatten rat ihm, die Niedergeschlagenheit mit Hilfe
einer Reise zu iiberwinden und bietet sich als Begleiter an: »Vil De reise med, som
Skygge?«'! (EoH I, 417), fragt er und beabsichtigt damit, ihr urspriingliches Ver-
hiltnis umzukehren. Obwohl der Gelehrte diesen Vorschlag reichlich beleidigend
findet, geht er darauf ein und begleitet seinen ehemaligen Schatten an einen Kurort
und dient ihm jetzt als Ersatzschatten. Dort treffen sie eine Prinzessin, die
Geschmack am Schatten und seiner genieflerischen Lebensweise findet. Besonders
beeindruckt ist sie vom Luxus, einen so weisen Schatten zu besitzen, der zudem
noch frei herumlaufen darf. Sie beschlief3t, ihn zu heiraten.

Jetzt, da die Spitze der Gesellschaft fiir den Schatten in Sicht ist, wird es noch
wichtiger, dass der Gelehrte kein Wort iiber die wahre Natur ihres Verhaltnisses
verliert. Deshalb beabsichtigt der Schatten, mit dem Gelehrten ein Abkommen zu
schliefen und bittet ihn, im Austausch gegen eine privilegierte Stellung am Hof wie-
terhin als sein Schatten zu agieren. Der Gelehrte schligt das Angebot aus und droht,
das Geheimnis auffliegen zu lassen. Mit folgendem moralischen Argument weigert
er sich die Rolle anzunehmen, die er fiir den Schatten spielen soll.

>Nei det er dog altfor galt!< sagde den lerde Mand, >det vil jeg ikke, det gjor jeg ikke!
det er at bedrage hele Landet og Kongedatteren med! Jeg siger Alting! at jeg er
Mennesket, og at du er Skyggen, du er bare kledt paa!< (EoH I, 420)

' »0 ja, der Schatten war auf8erordentlich gut angezogen, und gerade das war es, was ihn so

ganz zum Menschen machte.« (SM 1, 450).
1" »Wollen Sie mitfahren, als Schatten?« (SM 1, 453).



38 Lasse Horne Kjzldgaard, Kopenhagen

>Nein, das ist zu toll!< sagte der gelehrte Mann, >das will ich nicht, das tue ich nicht;
das heifdt das ganze Land betriigen und die Konigstochter dazu! Ich erzihle alles! dass
ich ein Mensch bin und dass du der Schatten bist, du hast nur Kleider anbekommen!<
(SM 1, 458)

Der Schatten selbst antwortet mit der Drohung, dass er seinen einstigen Besitzer
einsperren und in der Nacht vor der Hochzeit enthaupten werde. Als der Schatten
der Prinzessin erzahlt, welch absonderliche Idee sein verriickter Schatten ausge-
briitet habe und wie er ihn umzubringen gedenke, lobt sie ihn fiir die Humanitit, mit
der er der Krankheit seines Dieners begegne und betrachtet es als wohltitiges Werk,
ihn toten zu lassen.

2. Perversionen

Die Darstellung der Exekution als Gnadenakt ist nur die letzte Perversion einer
ganzen Reihe von Perversionen. Es handelt sich um eine alptraumhafte Vision der
Welt, in der beinahe alles schief geht und vom richtigen Kurs abgebracht wird. Ja,
man konnte von der Perversion als strukturbildendem Muster einer Erzihlung
sprechen, in der alle sozialen Beziehungen und Hierarchien verdreht werden und in
der es der Kopie gelingt, sich als Original auszugeben. Es ist, wie wenn man einen
Horrorfilm anschaut, in dem eine gruslige Figur den Helden umbringt und fiir diese
Schandtat noch gelobt wird. Von Beginn weg laufen die Dinge schief, als der gelehr-
te Mann entdeckt, dass seine Erwartung, sich im Siiden drauflen aufhalten zu kon-
nen, ein >Fehler< war. Wegen des siidlichen Klimas ist der Tagesrhythmus ver-
schoben, so dass man tagsiiber drinnen bleibt und in der Nacht ausgeht. Eine
weitere Perversion ist der frohliche Scherz, der zur Abspaltung des Schattens und
damit zum Beginn der Katastrophe fiihrt. Auch die Darstellung der Krankheit der
Prinzessin erscheint verdreht, denn sie sieht zu gut. Keine besonders verlassliche
Diagnose, wenn man bedenkt, dass sie noch nicht einmal in der Lage ist zu er-
kennen, dass ihr Verlobter ein Schatten ist. Auf praktisch jeder Ebene des Textes
trotzen die Ereignisse den konventionellen Erwartungen und werden verzerrt. All
dies steht natiirlich mit dem grundsitzlichen Skandal der Geschichte in Verbindung,
dem zufolge ein Schatten von seinem zugehorigen Objekt aufbricht, sich wie ein
Mensch kleidet und méglicherweise seinen urspriinglichen Referenten zerstort.

Es ist natiirlich nachléssig, hier von Perversionen zu sprechen, ohne deutlich zu
machen, von welchen etablierten Normen sich die Geschichte abhebt. Dies lisst sich
deutlicher akzentuieren, wenn man Skyggen in Bezug zur literarischen Tradition
setzt, aus der die Geschichte stammt. In seinem bemerkenswerten Werk A Short
History of the Shadow hat der Kunsthistoriker Victor Stoichita einen bestimmten
Topos der europdischen Literatur beschrieben. Dieser — auf mittelalterlichen Em-
blemen und Erzahlungen aufbauende — Topos schildert ein schuldgeprigtes Psycho-
drama zwischen einem Mann und seinem Schatten, der Zeuge der Missetaten des
Mannes war. Der Schatten fungiert dabei als Verkorperung eines schlechten



Emanzipation der Bilder 39

Gewissens. Der Kampf gegen dieses Gewissen bringt den Mann letztlich dazu,
Selbstmord zu begehen. Stoichita bezeichnet den Konflikt als »a blueprint that will
thrive as part of our European culture. It was predominantly a favourite theme of
romantic fiction, which has endured until now«."> Genau mit diesem Motiv hat
auch Andersen gearbeitet, aber er hat es subtil verdreht, indem er den Schatten zum
Zerstorer eines Gelehrten macht, der sich gar nichts zu Schulden hat kommen
lassen. Das >Verbrechen<, fiir das der Gelehrte mit seinem Leben bezahlen muss, ist
sein Wissen um die peinliche Vergangenheit des Schattens, der sein eigener
Untergebener war. Nicht Falschheit, sondern Aufrichtigkeit fithrt zu seinem Ende.
Der Gelehrte »var et meget godt Hjerte, og szrdeles mild og vennlig«" (EoH 1,
418), versichert uns der Erzihler, und sein Verhalten in der Geschichte gibt uns
keinen Anlass, daran zu zweifeln.

Die in Skyggen geschilderte Grausamkeit wird noch deutlicher, wenn wir die
Schuldfrage in Relation zu Chamissos Novelle betrachten, die selbstverstindlich der
gleichen literarischen Tradition angehort. Auch Peter Schlemihls wundersame Ge-
schichte nimmt ihren Ausgangspunkt in der Schuldlosigkeit des Gelehrten.
Chamissos Text handelt vom armen Schlemihl, der auf einem Gartenfest versucht
wird, seinen schonen Schatten einem Mann in Grau — dem Teufel persénlich - zu
verkaufen. Preis ist ein magischer Beutel, der unerschopfliche Mengen an Gold
hervorbringt. Der Teufel 16st Schlemihls Schatten geschickt ab, faltet ihn sorgfiltig
zusammen, steckt ihn in seine Tasche und nimmt ihn mit. Schlemihls Gewinn ist
grenzenlos, kann aber nicht die Stigmatisierung kompensieren, welche die Schat-
tenlosigkeit mit sich fahrt. Das Leben ohne Schatten wird zu einem regelrechten
Fluch fiir Schlemihl als er sich in ein Midchen, Mina, verliebt. Thr kann er das
Geheimnis weder verheimlichen noch anvertrauen. Dies fithrt zu einer Menge von
Problemen, aber das Stiick nimmt dennoch einen gliicklichen Ausgang, weil Schle-
mihl am Ende von Mina und einem unterwiirfigen Diener gerettet wird. Ein
Vorwort gibt der ganzen Geschichte zusitzlich einen moralischen Rahmen, in dem
die Menschheit davor gewarnt wird, Schatten auf Gartenfesten an fremde Minner
zu verkaufen. Schlemihl ist ausdriicklich eine Erzihlung mit Moral, wahrend Ander-
sens Skyggen unbestreitbar keine solche ist.

Die Einmaligkeit von Andersens Erzihlung ldsst sich durch einen Vergleich mit
Schlemihl genauer konturieren. Das seltsamste Element in Andersens Skyggen — die
Trennung von Mann und Schatten - ist eindeutig von Chamisso iibernommen. In
Schlemihls Fall wird der Schatten zu einem allgemeinen und tragbaren Zeichen.
Victor Stoichita hat diese Transaktion wie folgt kommentiert:

[The] shadow is the very prototype of the immovable sign. It is undetachable from,
coexistent and simultaneous with the object it duplicates. To suggest (and to perform)

2 Victor Stoichita: A Short History of the Shadow. London 1997, S. 140.
'3 »[W]ar ein sehr guter Kerl und besonders mild und freundlich«. (SM I, 454).



40 Lasse Horne Kjeldgaard, Kopenhagen

such an exchange, we must accept that it is >exchangeable< and that it has an exchange
value. We must therefore accept its reification.'*

In Andersens Fall funktioniert es anders: Wir haben nicht die Verdinglichung des
Schattens zu akzeptieren, sondern die Tatsache, dass der Schatten ein Eigenleben
angenommen hat. Die Tatigkeit, die Andersen dem Schatten zuschreibt, bildet die
Grundlage fiir die essentielle Metamorphose der Geschichte: Ein rein physisches
Phanomen tritt als soziales wieder auf — als eine Machtstruktur, die umgedreht wird.
Die physische Verbindung von Mann und Schatten wird von Chamisso in eine
kommerzielle Beziehung und von Andersen weiter in eine soziale — und wirklich
reziproke — Relation umgewandelt. In Andersens Geschichte ist der Schatten der
Dimon, der Teufel in Menschengestalt. Die Art und Weise, wie Andersens
Erzahlung Schlemihl und den Teufel in der Figur des Schattens kombiniert, ist
wirklich der faszinierendste Aspekt der Verwandlung von Schlemihl wundersame
Geschichte zu Skyggen. Dies ist auch der Grund, weshalb der Schatten Anerkennung
fordern und dieses Ziel so skrupellos verfolgen kann. Umgekehrt ist der Gelehrte
weniger schuldig und wird hérter bestraft als Schlemihl. Der Anlass fiir die Trennung
von seinem Schatten ist nicht, dass er ihn fiir Geld verkauft, sondern dass er die
Trennung in einem (harmlosen) Scherz vorschlagt.

3. Semiotik des Schattens

Stoichitas Beobachtungen iiber die semiotische Natur des Schattens fithren zum
Grundproblem, was ein Schatten itiberhaupt ist. Meines Erachtens wurde die
einfachste Antwort auf diese fundamentale Frage vom Kunsthistoriker Michael
Baxandall formuliert: »[a shadow] is in the first instance a local, relative deficiency
in the quantity of light meeting a surface«.” Dieses relative Absinken der
Lichtmenge entsteht, sobald ein solides Objekt gleich welcher Art zwischen eine
Lichtquelle und eine Oberfliche tritt. Dieses Verhiltnis zwischen Objekt und
Zeichen kann wiederum genutzt werden, um semiotisch zu definieren, was ein
Schatten ist. Wenn das schattenwerfende Objekt ein Mensch ist, gleicht der Schat-
ten diesem Subjekt und steht notwendigerweise in einer physischen Verbindung zu
ihm."® Eine solche Beziehung kann mit Charles Sanders Peirce sowohl als >ikonisch<
als auch als >indexikalisch< bezeichnet werden. Beim Schatten-Zeichen handelt es
sich um ein >Ikon<, weil es der Person ahnelt, und es handelt sich um einen >Index<,
weil die Relation zwischen der Person und dem Schatten-Zeichen auf einer direkten
physischen Verbindung beruht:

[The index] refers back to its object not so much because it is similar or analogous to it
nor because it is associated with the general characteristics that this object happens to

' Stoichita: A Short History of the Shadow (Anm. 12) S. 170.
'* Michael Baxandall: Shadows and Enlightenment. New Haven 1995, S. 2.
16 Stoichita, A Short History of the Shadow (Anm. 12) S. 15.



Emanzipation der Bilder %1

possess, but because it is dynamically (and spatially) connected with both the individ-
ual object on the one hand and on the other with the sense or memory of the person to
which it serves as a sign of the other."’

Ich lege hier so groflen Wert auf die indexikalische Relation, da es sich um genau
diese dynamische und riumliche Verbindung handelt, die in Andersens Geschichte
tiber den Schatten aufler Kraft gesetzt ist. Der Skandal der Erzahlung ist die
Tatsache, dass sich das indexikalische Zeichen von dem dazugehorigen Objekt
emanczipiert. Das heif3t aber nicht, dass der ikonische Aspekt nicht wichtig wire. Das
ist er keineswegs, denn wenn der Schatten nur zu einem diffusen, amorphen
Geisterwesen ohne jede Ahnlichkeit mit einem Menschen geworden wire, hitte es
sich eher um eine licherliche denn um eine unheimliche Geschichte gehandelt. Aber
das Mirchen ist unheimlich. Meines Erachtens hingt das Unheimliche mit der spe-
zifischen Art und Weise zusammen, wie sich das Double ablost, wie die indexi-
kalische Beziehung abreifit. Die Trennung des Schattens vom Gelehrten ist ein
special effect, der auflerhalb des Glaubhaften steht und zum Bereich des Imaginiren
gehort: »Aldrig havde jeg troet at Ens gamle Skygge kunde komme igjen som
Menneske!«'® (EoH I, 414), sagt der Gelehrte iiber die Riickkehr des Schattens und
wir konnen seine Verwunderung leicht nachvollziehen. Dennoch gibt diese
Transformation etwas wieder, was dem zeitgendssischen Publikum auf unheimliche
Weise vertraut gewesen sein konnte. Ich mochte mich deshalb einen Moment bei
dieser Transformation aufhalten.

4. Phantasmagorie

Die Szene auf dem stidlichen Balkon, auf dem der Gelehrte betrachtet, wie sich sein
Schatten an der Wand bewegt, konnte als Schliisselstelle von Skyggen bezeichnet
werden. Folgen wir dem Kommentar des Erzdhlers, dann ist die Beziehung zwischen
dem Gelehrten und dem Schatten zunachst noch intakt:

En Aften sad den Fremmede ude paa sin Altan, inde i Stuen bag ved ham brandte
Lyset, og saa var det jo ganske naturligt at Skyggen af ham gik over paa Gjenboens
Vag. (Eoh, 412)

Eines Abends safl der Fremde drauflen auf seinem Balkon, hinter ihm in der Stube
brannte Licht, und so war es ja ganz natiirlich, dass sein Schatten auf die Wand des
gegeniiberliegenden Hauses fiel. (SM 1, 447),

Jorgen Bonde Jensen hat aufgezeigt, dass diese Projektionsszene auf dem Balkon
starke Ahnlichkeit mit einer speziellen Form der populiren Unterhaltung hat, die

7 Zitiert nach ebd. S. 113.
'®  »Nie hitte ich geglaubt, dass der eigene Schatten als Mensch wiederkehren konnte.« (SM ],
450).



42 Lasse Horne Kjaldgaard, Kopenhagen

von den Zeitgenossen >Schattenspiel an der Wand< genannt wurde.'” Die Dia-
schauen vorwegnehmend, wurden diese Spektakel von fahrenden Schaustellern
vorgefithrt, die transparente, bemalte Folien an eine Mauer oder auf eine
aufgehingte Leinwand projizierten. Unter Zuhilfenahme eines einfachen Tricks —
»[b]y using a stationary slide as background and a moving one as a foreground« —
wurden die Folien seit 1736 so prapariert, dass Bewegungen auf der Leinwand
simuliert werden konnten.” Die Projektion des Schattens an die gegeniiberliegende
Wand in Andersens Erzihlung ist eine Parallele zu diesen beliebten Spektakeln,
welche seit dem spiten 18. Jahrhundert modern waren.

Es ist erwiesen, dass sich Andersen fiir diese Art von Unterhaltung interessierte.
Schon der Titel der Reiseschilderung Skyggebilleder af en Reise til Harzen, det
sachsiske Schweitz etc. etc., i Sommeren 1831 (1831; Schattenbilder von einer Reise zum
Haru, der sichsischen Schweiz etc. etc.,, im Sommer 1831) deutet an, dass er den
Ausdruck >Schattenbilder< als Metapher fiir seine mimetischen Bestrebungen ver-
wendet. Im Prolog erklért er bescheiden:

Vi spende ingen lagen ud paa Vaggen, det gjor saa megen Uleilighed, vi havde de
hvide Blade i Bogen, her staae nu Billederne, rigtignok kun med lose Trak, men man
husker paa, der er jo ogsaa kun Skyggebilleder af Virkeligheden.”!

Wir spannen kein Laken an der Wand aus, das bereitet so grole Umstinde, wir haben
doch die weiflen Blitter im Buch, hier stehen nun die Bilder, sicherlich nur mit losen
Strichen, aber man erinnere sich, es handelt sich ja nur um Schattenbilder der
Wirklichkeit. (Ubersetzung Klaus Miiller-Wille)

Folglich dienen die Buchseiten aus Papier als Ersatz fiir die Leinwand an der Mauer.
Genauso wie die Leinwand werden sie als Oberflichen angesehen, auf denen Bilder
erscheinen, — mit losen Strichen, die der Leser mit Hilfe seiner Phantasie ausfillen
muss. Auch Seren Kierkegaards Pseudonym verwendet das Schattenspiel an der
Wand als Metapher fiir sein literarisches Bestreben. Im Abschnitt Skyggerids
(Schattenrisse) des ersten Teils von Enten — Eller (1843) prisentiert der fiktive Ver-
fasser des ersten Teils von Enten — Eller, also der Asthet A, eine Art literarischer Bil-
derfolge zum Thema >die reflektierte Trauer<. »In wenigen Bildern« werden einige
literarische Figuren hervorgerufen, die in Herz und Geist gebrochen sind. Der
Asthet, der diese Bilderfolgen fortlaufend erliuternd kommentiert, erklart:

Jeg kalder dem Skyggerids, deels for strax ved benevnelsen at minde om, at det er fra
Livets morke Side jeg henter dem, deels fordi de ligesom Skyggerids ikke umiddelbart
ere synlige. Tager jeg et Skyggerids i Haanden, da faaer jeg intet Indtryk deraf, kan

! Jorgen Bonde Jensen: Reisekammeraten Versus Skyggen. In: Ders.: Forgyldning Forgar.
Guldalderlesninger. Kopenhagen 1998.

%0 Vgl. Charles Joseph Singer und Trevor Illtyd Williams: A History of Technology. Oxford
1954.Bd. 5, S. 736.

2 Zitiert nach H.C. Andersens samlede vaerker. Hg. von Klaus P. Mortensen. Bd. 14.
Rejseskildringer 1. Hg. von Laurids Kristian Fahl u.a. Kopenhagen 2006, S. 67.



Emanzipation der Bilder 43

inden egentlig Forestilling gjore mig derom, forst naar jeg holder de op mod Vaggen
og nu ikke betragter det umiddebare Billede men det, der viser sig paa Vaggen, forst da
seer jeg det.”?

Ich nenne sie Schattenrisse, teils um mit Hilfe dieser Bezeichnung daran zu erinnern,
dass ich sie der dunklen Seite des Lebens entlehne, teils weil sie wie die Schattenrisse
nicht unmittelbar sichtbar sind. Nehme ich einen Schattenriss zur Hand, bekomme ich
keinen Eindruck davon, kann ich mir keine Vorstellung davon machen, erst wenn ich
ihn gegen die Wand halte und nun nicht das unmittelbare Bild sondern das, was sich
auf der Wand zeigt, betrachte, erst dann sehe ich es. (Ubersetzung KMW)

Die aufwendige Erliuterung zur Technologie des Schattenspiels wird vom Asthet
genutzt, um einen imaginativen Prozess zu beschreiben, der Teil seiner psycholo-
gischen Untersuchungen ist.

Kierkegaards Asthet kommentiert die Wahl des Titels Skyggerids fiir seine
psychologischen Profile mit dem Hinweis, dass sie von der dunklen Seite des Lebens
handeln. Dieser Kommentar spielt nicht nur auf die technische Negativitit der
transparenten Folien an — die Umkehr von Licht und Schatten auf der Folie -,
sondern auch auf den vornehmlich schauerlichen Inhalt dieser Schattenbilder-
Spektakel, die sich oft mit der dunklen Seite des Lebens befassten und die Grenzen
zwischen Leben und Tod auf die Probe stellten. Dies war insbesondere bei den so
genannten phantasmagoria shows — dem offentlichen Zeigen von tibernatiirlichen
Erscheinungen — der Fall. Der entscheidende Clou dieser Vorfilhrungen bestand
darin, dass der Projektor vor dem Publikum verborgen war oder, wie Jonathan Crary
erklart: »Phantasmagoria was a name for a specific type of magic-lantern perform-
ance in the 1790s and early 1800s, one that used back projection to keep an audi-
ence unaware of the lanterns«.*® Dies geschah natiirlich, um die Illusion der geister-
haften Erscheinungen oder toten Personen zu verstirken, welche der Schausteller
anrief und deren Stimmen er imitierte. Da die magische Laterne versteckt war, schie-
nen diese Gestalten aus dem Nichts aufzutauchen.

Von den phantasmagoria shows wurde oft als eine Art Schwarzer Kunst gespro-
chen und selbst der Name der Maschine — laterna magica — weist auf die Verbindung
zwischen diesen Vorfiihrungen und der traditionellen Zauberei hin, welche dieses
Medium fiir die populdre Imagination so faszinierend machte.” Die spezielle An-
ziehungskraft der laterna-magica-Spektakel lag an der Fluktuation zwischen ratio-
nalen und irrationalen Gesetzen, die im fortlaufenden Wechsel zwischen dem
Heraufbeschworen von geisterhaften Wesen und dem Verneinen ihrer Existenz zum
Ausdruck kam. In ihrer eingehenden Analyse des Phanomens in The Female Thermo-
meter schreibt Terry Castle:

2 Soren Kierkegaard: Skrifter. Bd. 2. Enten — Eller. Forste Del. Hg. von Niels Jorgen Cappelorn
u.a. Kopenhagen 1997, S. 170.

% Jonathan Crary: Techniques of the Observer. On Vision and Modernity in the Nineteenth
Century. Cambridge, Mass 1992, S. 132.

**  Siehe dazu David Robinson: The Lantern Image: Iconography of the Magic Lantern, 1420-
1880. Nutley, East Sussex 1993.



44 Lasse Horne Kjeldgaard, Kopenhagen

Producers of phantasmagoria often claimed, somewhat disingenuously, that the new
entertainment would serve the cause of public enlightenment by exposing the frauds of
charlatans and supposed ghost-seers. Ancient superstition would be eradicated when
everyone realized that so-called apparitions were in fact only optical illusions. The
early magic-lantern shows developed as mock exercises in scientific demystification
complete with preliminary lectures on the fallacy of ghost-belief and the various cheats
perpetrated by conjurers and necromancers over the centuries. But the pretense of
pedagogy quickly gave way when the phantasmagoria itself began, for clever illusionists
were careful never to reveal exactly how their own bizarre, sometimes frightening ap-
paritions were produced. Everything was done, quite shamelessly, to intensify the su-
pernatural effect. Plunged in darkness and assailed by unearthly sounds, spectators
were subjected to an eerie, estranging, and ultimately baffling spectral parade. The illu-
sion was apparently so convincing that surprised audience members sometimes tried
to fend off the moving >phantoms< with their hands or fled the room in terror. Thus
even as it supposedly explained apparitions away, the spectral technology of the phan-
tasmagoria mysteriously recreated the emotional aura of the supernatural.25

Solche bewegliche und bewegende Phantasmen waren zuvor nur der Phantasie
zuginglich, aber jetzt konnten sie mit Spannung betrachtet werden, da die
Ungliubigkeit momentan durch die Lebendigkeit der sich bewegenden Schatten
aufler Kraft gesetzt war: »One knew ghosts did not exist, yet one saw them anyway,
without knowing precisely how«.*® Das Schauspiel diente folglich der Belustigung,
aber der Effekt hing vom >was, wenn doch< ab, das die Schau begleitete und die
Unterhaltung mit dem notwendigen Schrecken wiirzte.

Ich glaube, der ausschlaggebende Punkt in der Handlung von Andersens Skyggen
— die Loslosung des Schattens vom Gelehrten — ist der ultimative Horror, mit dem
die laterna-magica-Spetakel spielen: Namlich die Vorstellung, dass die Schatten an
der Wand lebendig werden und sich vom gegenstindlichen Rahmen der Projektion
16sen. Bei der Szene auf dem siidlichen Balkon in Skyggen handelt es sich tatsichlich
um eine Art Schattenspiel. Das kiinstliche Licht, die Kerze im Zimmer, befindet sich
hinter dem Gelehrten und bleibt deshalb unsichtbar fir ihn. In diesem Sinne
betrachtet er eine Phantasmagorie an der gegeniiberliegenden Wand, wo sich der
durchléssige Korper seines Schattens bewegt und plotzlich, durch seine Aufforde-
rung, selbstindig bewegt. Die niheren Umstinde der Trennung scheinen diese Kon-
textualisierung zu untermauern, denn die phantasmagoria shows waren ein Spiel mit
dem Teufel. Genau auf ein solches Spiel lsst sich auch der Gelehrte ein, indem er
den Schatten mit seiner Apostrophe anthropomorphisiert und ihn dariiber hinaus
einlidt, wegzugehen.”” Ich nehme mit anderen Worten an, dass die Schatten-
bilderspiele moglicherweise zu der animistischen und erschreckenden semiotischen

» Terry Castle: The Female Thermometer. Eighteenth-Century Culture and the Invention of

the Uncanny, Ideologies of Desire. New York 1995, S. 143f.

6 Ebd.S. 144.

7 Siehe dazu Jorgen Bonde Jensens neue Anmerkungen iiber das Schattenspiel des Gelehrten
als ein zerstreutes Spiel mit dem Feuer. Vgl. Bonde Jensen: Reisckammeraten Versus

Skyggen (Anm. 19) S. 135.



Emanzipation der Bilder 45

Phantasie von Andersens Skyggen angeregt haben. Gleichzeitig verweisen die Schat-
tenspiele auf das imaginative Szenario, welches eine wesentliche Grundlage fiir die
Rezeption der Geschichte bietet. Es geht um die Aufregung und die Angstlichkeit
tiber das bewegte Bild, das — wie der Schatten — selbst Leben annehmen und zu einer
autonomen Gefahr werden kann.

5. Die Emanzipation der Bilder

Dass sich Andersens Skyggen tatsichlich auf ein derartiges kollektives und
historisches Phinomen beruft, lasst sich aus den Variationen des Themas schlief3en,
die man in der danischen Literatur dieser Periode antrifft. Ich werde versuchen,
meine Analyse durch eine Gegeniiberstellung mit anderen exemplarisch gewihlten
Texten (von Heiberg und Kierkegaard) zu untermauern, die ungefihr aus der
gleichen Zeit stammen und Andersens Vorstellung des emanzipierten Bildes teilen.
Eine dhnliche Vorstellung von einer entflichenden Imagination findet man in der
sehr einflussreichen dsthetischen Schrift Om Malerkunsten i dens Forhold til de andre
skjonne Kunster (1838; Uber die Malerei in ihrem Verhiltnis zu den anderen
schonen Kiinsten) von Johan Ludvig Heiberg. Heiberg war Dramatiker, Hegel-
Anhinger und der dominierende Asthetiker im so genannten Guldalder (goldenen
Zeitalter) der dinischen Literatur. Er war ein Kritiker, den Andersen sowohl be-
wunderte als auch fiirchtete und den er eifrig las. Ich mochte einen Auszug zitieren,
in dem eine semiotische Loslosung beschrieben wird, die derjenigen in Skyggen
auffillig dhnelt. Die angesprochene Passage findet sich in Heibergs Ausfiihrungen
zur Portratmalerei. Diese wird auf hegelianische Weise als ein Vorgang beschrieben,
in dem der Maler das ideale Bild des phinomenalen Menschen extrahiert, den er
portritiert. Dabei bedient sich Heiberg in seiner Beschreibung einer zunichst
tiberraschenden christlichen Rhetorik. Der Kiinstler vollziehe eine Art dsthetische
Auferstehung, indem er dem Objekt einen neuen, umgestalteten Korper verleihe,
der sozusagen den Platz des phinomenalen einnehme.” Die christliche Eschatologie
wird hier allerdings konsequent sikularisiert und nicht mehr allein figurativ
verwendet. In diesem Sinne lisst sich Heiberg auf eine sehr konkrete Schilderung
der Art und Weise ein, wie sich die transfigurierten Bilder von ihren Objekten 16sen
und frei herumschweben:

Thi hvis Skjenheden i Almindelighed er Virkelighedens Billede, der som Yderfladen er
befastet paa den, lader os da et Dieblik tenke os, at alle disse Billeder losreve sig fra
den Virkelighed, hvorpaa de hvile, ligesom Tonerne fra Strengene, og flagrede frit
omkring, men uden at forsvinde, saaledes som Tonerne: da vilde Skjonheden jo vare
befriet fra sin pheenomene Tilstand her paa Jorden og befinde sig i Selskab med de

** Heibergs Schilderung ist eng verkniipft mit der zeitgenossischen Kontroverse, die in der

danischen Intelligentia tiber die Unsterblichkeit der Seele gefithrt wurde. In einer fritheren
Studie habe ich zu zeigen versucht, wie eng asthetisches Denken und literarische Praktiken
im dénischen Guldalder von dieser Debatte geprigt sind. Vgl. Lasse Horne Kjaldgaard:
Sjelen efter doden. Guldalderens moderne gennembrud. Kopenhagen 2007.



46 Lasse Horne Kjldgaard, Kopenhagen

salige Aander. For de menneskelige Individer vilde da Legemets Opstandelse komme
til at bestaae i Billedets Befrielse fra det materielle Substrat.?®

Denn, wenn Schoénheit im Allgemeinen das Bild der Wirklichkeit ist, die wie die
Oberfliche an ihr befestigt ist, dann lass uns einen Augenblick vorstellen, dass sich all
diese Bilder von der Wirklichkeit [ Virkelighed] losreiflen, auf der sie ruhen, wie die Téne
von den Saiten, und frei umherschweben, aber ohne wie die Téne zu verschwinden:
dann wire die Schonheit ja wirklich von ihrem phianomenalen Zustand hier auf der Erde
befreit und wiirde sich in Gesellschaft mit den seligen Geistern befinden. Fiir das
menschliche Individuum wiirde die Auferstehung des Korpers dann in der Befreiung des
Bildes von dessen materiellem Substrat bestehen. (Ubersetzung KMW)

Der starke Idealismus von Heibergs asthetischer Vision ist an ihrem grundlegenden
Gestus gegeniiber der Materialitit des Signifikanten erkennbar. Die Verankerung
der Kunst in der Empirie wird als Skandalon aufgefasst, welches bei den bildenden
Kiinsten natiirlich besonders frappierend ist. Heiberg triumte davon, die Bilder von
ihrer Materialitit zu befreien. Ironischerweise aber scheint seine Vision von den im-
materiellen Bildern, die wie Schmetterlinge herumfliegen, stark von den asthe-
tischen Apparaturen seiner Zeit geprigt zu sein, das heiflt von den Vorfithrungen
mit der laterna magica, welche tatsichlich in der Lage war, immaterielle Bilder zu
produzieren. Heibergs theoretische Vision ist auf bemerkenswerte Weise mit dem
semiotischen Alptraum in Skyggen verkniipft, der genau die Emanzipation des Bildes
»von seinem materiellen Substrat« behandelt, die im Zentrum von Heibergs positiver
Darstellung autonom agierender Bilder steht. Sicherlich mochte ich hier nicht
behaupten, dass Heibergs Artikel als direkte Inspirationsquelle fiir Skyggen gedient hat,
obwohl Andersen zweifelsohne gut mit dem Text vertraut war. Ich zitiere den Text
lediglich, um zu zeigen, dass es sich bei der Vorstellung der fliehenden Bilder, auf der
der plot von Skyggen griindet, keineswegs um eine singulire Eingebung von Andersen,
sondern um einen gangigen Topos in der zeitgendssischen danischen Literatur und
der zeitgendssischen populiren Imagination handelt.

Dass dies der Fall ist, lasst sich auch an Seren Kierkegaards Enten — Eller belegen.
Der zweite Teil dieses 1843 erschienenen Buches beinhaltet ein langes Plidoyer
zu Gunsten der »isthetischen Relevanz der Ehe« (»ZAgteskabets esthetiske
Gyldighed«), mit dem sich der ethische Richter Wilhelm gegen die asthetische
Vision der menschlichen Existenz wendet, die sein Freund, der Asthet A, im ersten
Teil von Enten — Eller entfaltet. Ich interessiere mich in diesem Zusammenhang
jedoch nicht fir die zwei Lebensentwiirfe, die Kierkegaard in Enten — Eller skizziert.
Vielmehr geht es mir um die Analogien, die der Richter verwendet, um die
Lebensweise seines verlorenen Freundes anzuklagen. Insbesondere die Fixierung
des Astheten auf den Augenblick erscheint dem Richter tadelnswert, wobei er sich
insbesondere gegen das Konzept einer romantischen Liebe wendet, die ihre

?  Johan Ludivg Heiberg: Om Malerkunsten i dens forhold til de andre skjonne Kunster [urspr.
in Perseus. Journal for den speculative Idee 2; 1838]. In: Ders.: Prosaiske skrifter. Bd. 2.
Kopenhagen 1861, S. 249-350, hier S. 338.



Emanzipation der Bilder 47

Erfiillung in einem kurzen magischen Moment findet. Im Gegensatz zur Fliichtigkeit
der romantischen Liebe seien Tugenden und Freuden wie die Ehe in der Lage, ein
ganzes Leben lang zu bestehen, zu wachsen und zu reifen. Die Totalitit des Astheten
dagegen sei von vorne herein dazu verdammt, sich in einer Fiille interessanter
Details - so wie dem erotisch aufgeladenen Blickwechsel mit einem jungen Mid-
chen in einem Spiegel — zu verlieren, die der Asthet jedes fiir sich aufzunehmen und
fir den spateren Genuss aufzuheben versuche.

Diese Lebenspraxis wird vom Richter mit zwei interessanten Metaphern be-
schrieben, die das Schattenspiel und Chamissos Erzihlung von Peter Schlemihl
miteinander in Verbindung bringen und dariiber hinaus auf die neue fotografische
Technik der Daguerrotypie verweisen: »Sligt opbevarer Du saa neie som en
Daguerreotyp og saa hurtigt som denne, da man som bekjendt endog i det sletteste
Veir kun bruger % Minut«,* schreibt der Richter dem Astheten und zeigt ihm damit,
dass er iiber die neuesten Entwicklungen dieser Technologie genau Bescheid weif},
denn erst wenige Jahre zuvor sind die Belichtungszeiten enorm verkiirzt worden. Der
kleine Einschub »som bekjendt« verdeutlicht, dass diese Tatsache allgemein bekannt
war. Die Freude, die der Asthet aus dem Beobachten und Erinnern solcher Momente
gewinnt, beschreibt der Richter als eine Art Diebstahl:

Du derimod, Du lever virkelig af Rov. Du lister dig ubemzrket paa Folk, stjeler deres
lykkelige @ieblik, deres skjonneste @ieblik fra dem, stikker dette Skyggebillede i Din
Lomme, som den lange Mand i Schlemil [sic!] og tager det frem, naar Du onsker det.!
(EE 1L, S.20)

Du dagegen, du lebst wirklich von Diebstahl. Du schleichst dich unbemerkt an Leute
an, stiehlst deren gliickliche Augenblicke, deren schonste Augenblicke von ihnen, und
steckst dieses Schattenbild in deine Tasche, wie der lange Mann in Schlemihl und
nimmst sie dann hervor, wenn Du es wiinschst. (Ubersetzung KMW)

Mit Hilfe dieser rhetorischen Finte —die im unerwarteten Ubergang von der
Metapher der Daguerrotypie zum Dia des Schattentheaters gipfelt — argumentiert
der Richter gegen seinen Freund.

Die Analogie, die der Richter zwischen dem Lebensstil des Astheten und der
Geschichte von Peter Schlemihl herstellt, zieht wieder eine wichtige Modifikation
der Quelle nach sich. Man erinnere sich, dass es keineswegs eine Schattentheater-
Folie ist, die der Teufel in Peter Schlemihls wundersame Geschichte ersteht, zusam-
menfaltet und in seiner Tasche wegtrigt — es ist Schlemihls Schatten. Im Zitat aus
Enten — Eller wird der Schatten vom Richter schlicht durch ein Schattenbild ersetzt.
Chamissos Erzihlung bietet offensichtlich ein narratives Modell, um visuelle Tech-
nologien zu erkliren und iiber sie zu phantasieren. Dabei werden die unterschied-

" »So etwas bewahrst Du genauso genau auf wie eine Daguerreotypie und genauso schnell wie

diese, fiir die man, wie allgemein bekannt, auch bei schlimmstem Wetter nur eine %2 Minute
braucht.« (Ubersetzung KMW). Das Originalzitat folgt Kierkegaard: Enten — Eller (Anm.
22) 8. 17.

31 Ebd.S. 20.



48 Lasse Horne Kjeldgaard, Kopenhagen

lichen Techniken, die im Diskurs erwidhnt werden, vom Richter gleich behandelt. Im
Verlauf von wenigen Seiten ist die Daguerrotypie zu einem Schattenbild geworden.
Beide Technologien — Schattenspiel und Daguerrotypie — werden zunichst ver-
wendet, um auf die Dauer und die Portabilitit der Erinnerungsbilder des Astheten
anzuspielen. Dabei werden die Technologien aufgrund der vorwurfsvollen Haltung,
mit welcher der Richter die soziale Interaktion des Astheten verurteilt, jedoch zu
einem gewissen Grad mit Diebstahl in Verbindung gebracht. Dies bestitigt das Wort
»stjeler« (>stehlen, plindern«), welches suggeriert, dass der Asthet den Leuten
mit Absicht Wertgegenstinde raubt. Sowohl die Aktivititen des Astheten wie die
Technologien, mit denen sie verglichen werden, werden als unethisch, wenn nicht
sogar als kriminell gekennzeichnet. Die Verschiebung vom Schattenbild zur
Daguerrotypie, die wir im zweiten Teil von Enten — Eller finden, liefert uns einen
Hinweis darauf, was in Andersens Erzihlung iiber den Gelehrten und seinen
emanzipierten Schatten vor sich geht.

6. Die Semantik von Bild und Selbst

Die Art und Weise, wie die Daguerrotypie in Kierkegaards Diskurs zundchst mit
Schlemihls Schatten verglichen wird, und die Art und Weise, wie sie spiter
unmerklich zu einem Schattenbild mutiert, mag erkliren, warum die Idee des
emanzipierten Bildes in dieser Zeit so hiufig nachgewiesen werden kann. Die von
mir untersuchten Texte wurden alle in der Anfangszeit der Fotografie geschrieben,
also zu einer Zeit, als sich die Kenntnis der Daguerrotypie verbreitete. Diese
Technologie bietet erst die Grundlage, von Bildern als etwas zu sprechen, das an
einer Person >klebt<, von ihr >gelost< oder sogar >gestohlen< werden kann. Kurz:
Die Daguerrotypie etablierte eine neue Sprache, um das Verhaltnis von Selbst und
Bild zu beschreiben. Der springende Punkt bei fotografischen Bildern ist, dass die
physische Verbindung unterbrochen wird. Das indexikalische Zeichen wird von
seinem Referenten gelost und kann frei wuchern. Der semiotische Bruch, den
Heiberg und Kierkegaard visualisieren und der bei Andersen zum Alptraum wurde,
ist eigentlich der normale Prozess der Fotografie, der das Bild von seinen
indexikalischen Verpflichtungen befreit. Ein Schatten ist, wie wir wissen, eine
Kombination von einem Ikon und einem Index und das waren auch die
fotografischen Bilder, die Louis Daguerre erfunden hatte. Jede Fotografie ist mit den
Worten von Rosalind Krauss »the result of a physical imprint transferred by light
reflections onto a sensitive surface. The photograph is thus a type of icon, or visual
likeness, which bears an indexical relationship to its object.«*

32 Rosalind E. Krauss: The Originality of the Avant-Garde and Other Modernist Myths. Cam-
bridge 1985. S. 203. Auch Peirce lebte im Zeitalter der Fotografie und konnte diese neue Re-
prisentationspraxis kategorisieren: »Photographs [ ... ] are very instructive, because we know
that they are in certain respects exactly like the objects they represent. But this resemblance is
due to the photographs having been produced under such circumstances that they were
physically forced to correspond point by point to nature. In that aspect, then, they belong to



Emanzipation der Bilder 49

Der Schatten kann auf diese Weise als eine aufwithlende Dramatisierung der
neuen Semantik gelesen werden, welche das Verhiltnis zwischen Bild und Selbst
etabliert.® Mit der Erfindung der Fotografie wurden indexikalische Bilder ermich-
tigt, ein eigenes Leben anzunehmen und ihren Referenten zu iiberleben, wie der
Schatten in Andersens Erzihlung. Eine Fotografie fingt uns in einem Moment ein
und erinnert uns an unsere zeitliche Existenz, die eines Tages zu Ende sein wird,
wihrend das Bild weiterlebt. Diese gespenstische Eigenschaft wurde spater zu einem
Schliisselthema in der Theorie der Fotografie, wie zum Beispiel in Roland Barthes’
denkwiirdiger Aussage iiber »[the] microversion of death«, die man erlebt, wenn
man fotografiert wird: »I am truly becoming a spectre«.** Folgende Gewissheit ruft
der Schatten dem Gelehrten anlisslich seines ersten Besuches in Erinnerung: »[...]
der kom en slags Langsel over mig efter engang see Dem for De deer, De skal jo
dee!«* (EoH 1, 414) — Eine Bemerkung, die voraussetzt, dass der Schatten selbst
unsterblich ist. In diesem Kontext gesehen ldsst uns Skyggen einige der unbewussten
Angste entdecken, welche sich im Schatten der neuen Technologie entfalteten. Der
Text inszeniert die Emanzipation der Bilder, welche die zeitgenossische visuelle
Kultur prigte und liefert uns einen kleinen Eindruck von den traumatischen Folgen
der modernen Bedingungen, die durch die neue Okonomie des Zeichens etabliert
wurden.

Aus dem Englischen iibersetzt von Miriam Bertschi und Klaus Miiller-Wille

the second class of signs, those by physical connection.« Zitiert nach W,J.T. Mitchell: Icono-

logy. Image, Text, Ideology. Chicago 1986, S. 60.

Diese Verbindung wurde auch von Thomas Fechner-Smarsly entdeckt, der vorgeschlagen

hat, dass man »Andersen’s Mirchen durchaus als Allegorie auf das Verhiltnis — oder auch

Mifverhiltnis — von Individuum und dessen (6ffentlichem) Bild« lesen kénne. Vgl. Thomas

Fechner-Smarsly: Der Spiegel und seine Schatten. Abdriicke der friihen Photographie in

Texten von Aa.O. Vinje, Henrik Ibsen und H.C. Andersen. In: Zwischen Text und Bild. Zur

Funktionalisierung von Bildern in Texten und Kontexten. Hg. von Annegret Heitmann,

Joachim Schiedermair. Freiburg im Brsg. 2000, S. 21-42, hier S. 36.

3* Roland Barthes: Camera Lucida. Reflections on photography. New York 1981, S. 13f..

35 [ ...] befiel mich so etwas Ahnliches wie Sehnsucht, Sie einmal wiederzusehen, bevor Sie
sterben, Sie werden ja sterben!« (SM I, 449).

33



S0 Lasse Horne Kjzldgaard, Kopenhagen

Literatur

Primarliteratur

H.C. Andersens samlede Verker. Hg. von Klaus P. Mortensen. Kopenhagen 2003-2007.
Bd. 1-3. Eventyr og Historier I-IIL. Hg. von Laurids Kristian Fahl u.a. Kopenhagen 2003.
Bd. 14. Rejseskildringer I, 1826-1842. Hg. von Laurids Kristian Fahl u.a. Kopenhagen
2006.

Adalbert de Chamisso: Peter Schlemihls wundersame Geschichte. Frankfurt a.M. 1984.

Johan Ludvig Heiberg: Om Malerkunsten i dens Forhold til andre skjenne Kunster [urspr.
in Perseus. Journal for den speculative Idee 2; 1838]. In: Ders.: Prosaiske skrifter. Bd. 2.
Kopenhagen 1860, S. 249-350.

Seren Kierkegaard: Skrifter. Bd. 2-3. Enten — Eller. Forste og Anden Del. Hg. von Niels
Jorgen Cappelorn u.a. Kopenhagen 1997.

H.C. Andersen. Samtliche Marchen in zwei Binden. Hg. von Erling Nielsen. Ubersetzt von
Thyra Dorenburg. Darmstadt 1974.

Sekundarliteratur

Armstrong, Tim: Modernism, Technology, and the Body. A Cultural Study. Cambridge
1998.

Barlby, Finn (Hg.): Det Deemoniske Spejl. Analyser Af H.C. Andersens >Skyggen-<.
Kopenhagen 1998.

Barthes, Roland: Camera Lucida. Reflections on photography. New York 1981.

Baxandall, Michael: Shadows and Enlightenment. New Haven 1995.

Benjamin, Walter: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit. Drei
Studien zur Kunstsoziologie. Frankfurt a.M. 1977.

Bonde Jensen, Jorgen: Reisekammeraten Versus Skyggen. In: Ders.: Forgyldning Forgar.
Guldalderlesninger. Kopenhagen 1998, S. 116-150.

Castle, Terry: The Female Thermometer. Eighteenth-Century Culture and the Invention of
the Uncanny, Ideologies of Desire. New York 1995.

Crary, Jonathan: Techniques of the Observer. On Vision and Modernity in the Nineteenth
Century. Cambridge, Mass 1992.

Danius, Sara: The Senses of Modernism. Technology, Perception, and Aesthetics. Ithaca
2002.

Fechner-Smarsly, Thomas: Der Spiegel und seine Schatten. Abdriicke der frithen Photo-
graphie in Texten von Aa.O. Vinje, Henrik Ibsen und H.C. Andersen. In: Annegret
Heitmann, Joachim Schiedermair (Hg): Zwischen Text und Bild. Zur Funktionalisie-
rung von Bildern in Texten und Kontexten. Freiburg im Brsg. 2000, S. 21-42.

Hansen, Uffe: H.C. Andersens Skyggen i en overset idehistorisk sammenhaeng. In: Kritik 165
(2003), S. 63-70.

Jensen, Inger Lise: Why are there so many Interpretations of H.C. Andersen’s >The
Shadow<? In: Steven P. Sondrup (Hg): H.C. Andersen. Old Problems and New Read-
ings. Provo, Utah 2004, S. 281-294.

Kittler, Friedrich A.: Gramophone, Film, Typewriter. Stanford 1999.



Emanzipation der Bilder 51

Kjeldgaard, Lasse Horne: Sjzlen efter doden. Guldalderens moderne gennembrud.
Kopenhagen 2007.

Krauss, Rosalind E.: The Originality of the Avant-Garde and Other Modernist Myths.
Cambridge 198S.

Mitchell, W,J.T.: Iconology. Image, Text, Ideology. Chicago 1986.

Rank, Otto: Der Doppelginger. Eine psychoanalytische Studie. Leipzig u.a. 1928.

Robinson, David: The Lantern Image. Iconography of the Magic Lantern 1420-1880. Nut-
ley, East Sussex 1993.

Schwarzenberger, Gerhart: Den ldre H.C. Andersen og >det nye<. In: Danske Studier
1962, S. 33-34.

Singer, Charles Joseph und Trevor Ilityd Williams: A History of Technology. Oxford 1954.

Serensen, Villy: Serensen om Andersen. Kopenhagen 2004.

Stoichita, Victor: A Short History of the Shadow. London 1997.



	Emanzipation der Bilder : das optisch Unbewusste in Hans Christian Andersens Skyggen

