Zeitschrift: Beitrage zur nordischen Philologie
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Skandinavische Studien
Band: 43 (2009)

Artikel: Der tierische Blick : Mensch-Tier-Relationen in der Sagaliteratur

Autor: Rohrbach, Lena

Kapitel: 6: Anthropologische Funktionsanalysen 2 : die Bedeutung einzelner
Tierarten im kulturellen Kontext der Sagaliteratur

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858136

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

6 Anthropologische Funktionsanalysen 2:
Die Bedeutung einzelner Tierarten im kulturellen
Kontext der Sagaliteratur

In dem im vorigen Kapitel entfalteten Bedeutungsgeflecht kommen den einzelnen
Tierarten jeweils spezifische Funktionen zu. Im folgenden sollen diese zum einen fiir
jene Tierarten, die als zentral in der Bedeutungskonstituierung des Untersuchungs-
korpus identifiziert werden konnten, in einer Zusammenschau dargelegt werden,
zum anderen soll an dieser Stelle auch diskutiert werden, warum einige Tierfamilien
und sogar -klassen so gut wie gar keine Erwihnung finden. Wahrend in den beiden
vorhergehenden Kapiteln Detailanalysen einzelner Texte und verschiedener Episo-
dentypen im Vordergrund standen, werden nachfolgend die bisherigen Ergebnisse
gebiindelt und auf einer abstrakteren Ebene fir die einzelnen Tierarten in Zusam-
menhang gebracht. Im Rahmen dieser Diskussion sollen daneben auch solche
Episoden Beachtung finden, auf die bis zu diesem Punkt aufgrund ihres singuliren
Charakters nicht eingegangen wurde.

Es wurde deutlich, daf3 vor allem im islindischen Teil der Sagaliteratur die drei
Tierarten Pferd, Hund und Ochse als zentral anzusehen sind. In fast allen Dimensi-
onen tierischer Bedeutungskonstituierung kommt ihnen eine exponierte Stellung zu.
Die beiden erstgenannten Tiere sind jedoch keineswegs nur mit positiven Konnota-
tionen versehen; bei beiden bestehen vor allem zwischen metaphorischer und me-
tonymischer Dimension gegensitzliche Bedeutungsbelegungen. Der Ochse hinge-
gen ist das einzige Tier in der Sagaliteratur, das durchgingig hoch geschitzt wird
und dem auch auf metaphorischer Ebene keine pejorative Bedeutung anhaftet.
Diese herausgestellte Position des Ochsen ist als wichtiges Teilergebnis der vorlie-
genden Untersuchungen hervorzuheben, da in fritheren Arbeiten diesem Tier keine
besondere Beachtung geschenkt wurde oder gar eine besondere Bedeutung des
Ochsen im Kontext der Sagaliteratur verneint wurde. In weiteren Teilkapiteln wird
die spezifische Bedeutung von Schlangen, Meerestieren, wilden Raubtieren und
Vogeln beleuchtet werden. Diese Tiere tauchen — anders als Pferde, Hunde und
Ochsen — nur in wenigen Bedeutungszusammenhingen auf. In diesen kommt ihnen
jedoch eine prominente Stellung zu, die niher dargelegt werden soll. Es ist dabei vor
allem von Interesse, in welchen Relationen die einzelnen Tierarten zum Menschen
positioniert werden. Im folgenden wird dabei wiederholt auf Claude Lévi-Strauss’
Uberlegungen zum metonymischen oder aber metaphorischen Verhiltnis des Men-
schen zu verschiedenen Tierarten und dessen Reflexion in der jeweiligen Tradition
der Namensgebung eingegangen werden, die er in seiner 1962 erschienenen Studie



262 Die Bedeutung einzelner Tierarten im kulturellen Kontext der Sagaliteratur

La pensée sauvage entwickelte.! Seine allgemein gestalteten Ausfiihrungen kénnen
jedoch nicht ohne weiteres auf die Mensch-Tier-Relationen der Sagaliteratur tiber-
tragen werden, sondern dienen vielmehr als Diskussionsgrundlage, vor deren Hin-
tergrund die charakteristischen Besonderheiten der Sagas deutlich gemacht werden
kénnen.

Wie in den beiden vorigen Kapiteln bildet Ausgangspunkt der Diskussionen wie-
derum die Bedeutungskonstituierung in den Texten und Textgruppen des Untersu-
chungskorpus, die spezifische Bedeutungszuweisung der niher untersuchten Tierar-
ten wird zudem aber auch zuriickgreifend auf die einfithrenden Kapitel, in denen die
extra- und intertextuellen Rahmenbedingungen der spatmittelalterlichen Sagalitera-
tur vorgestellt wurden, zu betrachten sein.

6.1 Zelter, Kampfhengste und geile Stuten — Ein Statussymbol
zwischen Omniprasenz und Tabuisierung

Das Pferd ist wie bereits mehrfach erwihnt dasjenige Tier, dem in der Sagafor-
schung bislang am meisten Aufmerksamkeit gewidmet wurde. Dies hat fraglos seine
Berechtigung, da dieser Vierbeiner in einer ganzen Reihe verfestigter literarischer
Muster Eingang in die Sagatexte gefunden hat, die verschiedene Interaktionstypen
aufgreifen.” Die weitaus meisten vorliegenden Studien, die sich mit der Bedeutung
des Pferdes im altnordischen Raum beschiftigen, beschrinken sich auf ausgewihlte
Aspekte. An dieser Stelle soll hingegen aufbauend auf den Erkenntnissen der vorher-
gehenden Kapitel das weitgespannte Bedeutungsfeld des Pferdes innerhalb des
Untersuchungskorpus, das durch eine ausgesprochene Vielstimmigkeit geprigt ist,
aus einer ganzheitlichen Perspektive skizziert werden.

Im vorhergehenden Kapitel wurde deutlich, daf8 Pferde mit einigen signifikanten
Ausnahmen in nahezu jeder anthropologischen Dimension aufzuspiiren sind. Die
narrativen Funktionsanalysen haben weiterhin gezeigt, daf3 Pferde sowohl in unstili-
sierten Episoden als auch in zentralen verfestigten Mustern in die Erzihlungen in-
tegriert wurden. Die Bedeutung des Pferdes erstreckt sich somit auf alle narrativen
und anthropologischen Ebenen der Sagaerzihlungen — iiber alle Untergattungen des
Untersuchungskorpus hinweg. Keine andere Tierart taucht in so vielen verschiede-
nen Kontexten auf wie das Pferd. Dabei finden sich auffallend viele der rekurrieren-

Die folgenden Zitate beziehen sich auf die 1973 erstmals erschienene deutsche Ubersetzung Das
wilde Denken. Die betreffenden Uberlegungen finden sich dort vor allem auf den Seiten 337-343.
Die zentrale Stellung, die dem Pferd in den Texten des vorliegenden Untersuchungskorpus zu-
kommt, ist weder zeit- noch raumspezifisch fiir das mittelalterliche Island und Norwegen, sondern
reiht sich in eine allgemein herausgestellte Position dieses Tieres in der Menschheitsgeschichte
ein. Die Zahl der existierenden historischen Arbeiten iiber die Funktion des Pferdes in der
menschlichen Gesellschaft ist Legion. An dieser Stelle sollen nur einige zentrale neuere Untersu-
chungen genannt werden, die sich diesem Aspekt detailliert widmen: Heinz Meyer. 1975; Daphne
Machin Goodall. 1984; Marlene Baum. 1991; Juliet Clutton-Brock. 1992; Giinter Nobis. 2000;
Norbert Benecke. 2002.



Zelter, Kampfhengste und geile Stuten — Ein Statussymbol zwischen Omniprisenz und Tabuisierung 263

den Pferdeepisoden auch in den Regelungen der Rechtsbiicher und ebenfalls in den
Iluminationen der Jénsbék. Die als Konfliktausléser herangezogenen Pferdeepiso-
den scheinen somit auf tatsichlich vorhandenen, regelmifligen Konfliktgegenstin-
den der islandischen Gesellschaft zu beruhen.

Auf der Ebene der unstilisierten Episoden, die hauptsichlich der Skizzierung der
Hintergrundszenerie dienen und die sich vor allem in den weltlichen islindischen
Sagas in rauher Menge finden, werden Pferde vornehmlich in ihrer Funktion als
Transportmittel genannt.> Die Omniprisenz des Pferdes als Reit- und Lastentier
schlagt sich auch in verschiedenen Abschnitten in der Grigds nieder, in denen nicht
Interaktionen mit der Tierwelt geregelt werden sollen, sondern in denen das sich im
richtigen Satteln duflernde praktische Handlungswissen ebenso wie das Reitvermo-
gen eines Mannes als Anhaltspunkt fiir dessen geistigen und korperlichen Zustand
dienen. Und diese Allgegenwirtigkeit des Pferdes als unentbehrliches Transportmit-
tel manifestiert sich schlie8lich auch auf der Ebene der rekurrierenden Tierepisoden.
Das literarische Muster des unerlaubten Reitens wirkt in den weltlichen islindischen
Sagas als konfliktauslosendes Element. In den Bischofssagas werden wiederholt
Pferde geheilt, die sich wihrend eines Rittes verletzt haben. Und das Motiv des Falls
vom Pferd ist die einzige rekurrierende Episode tiberhaupt, die sich in allen vier
Untergattungen des Untersuchungskorpus findet. Diese Bedeutungsebene durch-
zieht also unabhingig von der zeitlichen, rdumlichen und inhaltlichen Verortung alle
Sagagruppen.

Die Bedeutung von Pferden erschopft sich jedoch keineswegs in dieser ersten,
auf der praktischen Funktion von Pferden begriindeten Dimension. Vor allem in den
islindischen weltlichen Sagas kommt Pferden - genauer gesagt Hengsten - eine
herausgestellte Position als Statussymbol zu, die sich unter anderem in der iiberaus
haufigen Erwihnung von Pferdegeschenken und Pferdediebstihlen dufert. Die
Qualititen, auf die bei der Vorstellung einzelner Pferde hingewiesen wird und die
eingehend in Kapitel 5.2.1 untersucht wurden, sind dabei vorrangig nichtékonomi-
scher Natur. Wiederholt kommt es zu konzeptionellen Gleichstellungen eines guten
Hengstes mit einem guten menschlichen Verbiindeten, wenn diese Tiere als tapfer
und zuverlissig charakterisiert werden. Anhaltspunkte fiir den 6konomischen Wert
von Pferden finden sich in den Sagas dagegen nur indirekt. Der Preis eines Pferdes
wird in den Islindersagas immer im Vergleich zu anderen Tieren oder Waren be-
zeichnet.* Weitere Auskiinfte tiber den 6konomischen Wert von Pferden erhalten
wir in den Sagas nicht; es wird allerdings des 6fteren erwihnt, daf3 bestimmte Pferde
dem Besitzer wertvoller erscheinen als andere. So will borleikr Hoskuldsson in der
Laxdcela saga seine Zuchtpferde auch nicht fiir den dreifachen Preis gegen andere

> Gertrud Jaron Lewis hilt in ihrer Untersuchung der mittelhochdeutschen Artusepen fest, dafl das

Pferd in ihnen ,zum Gebrauchsgegenstand degradiert ist, in seinem Wert fiir den Menschen
durchaus mit dem heutigen Auto vergleichbar.“ (Getrud Jaron Lewis. 1974. S.17). In den Sagas ist
die Erwahnung des Pferdes als ein Gebrauchsgegenstand in Lewis” Sinne jedoch nur eine von vie-
len Bedeutungsebenen.

* Vgl z.B. Gisl S.74 und 78; Reykd S.177.



264 Die Bedeutung einzelner Tierarten im kulturellen Kontext der Sagaliteratur

eintauschen.” Diese Wertschitzung ist allerdings nicht monetirer Natur, sondern
beruht auf subjektiver Einschitzung verschiedener Merkmale der betreffenden
Pferde. Die auf weichen Kiriterien basierende Evaluierung von Pferden in den Sagas
steht mit der in Kapitel 2.2 diskutierten Auflistung von Kuhwerten in der
Konungsbék der Gragas in Ubereinstimmung, in der Reitpferde, Zuchtstuten und
Kampfhengste als metfé eingestuft werden, deren Wert im Einzelfall auszuhandeln
sei.® Die hohe Wertschitzung von Pferden und vor allem Hengsten duf3ert sich auch
in der wiederholten Verurteilung von Verletzungen. Die zahlreichen diesbeziigli-
chen Regelungen in der Gragds geben einen Anhaltspunkt dafiir, dafl es sich hierbei
um ein veritables Problem in der islindischen Gesellschaft gehandelt haben muf,
und die detaillierte Auffithrung verschiedener Verletzungen lafit vermuten, daf} die
Akteure offenbar ebenso grausam phantasievoll waren wie der junge Grettir.

Der auflerordentlich hohe Status von Hengsten innerhalb des Tierbestands spie-
gelt sich auch in der eigenhindigen Versorgung und Pflege dieser Tiere durch ihre
mannlichen Besitzer wider. Hinsichtlich dieser korperlichen Nihe bilden Pferde
eine Ausnahme unter allen im Untersuchungskorpus erwidhnten Tierarten. Eine
weitere Besonderheit ist die eigentiimliche metonymische Verbindung zwischen
einem Mann und seinem Hengst im Rahmen der fiir die Islindersagas charakteristi-
schen Pferdekimpfe, deren Ubertragungswirkung eingehend in Kapitel 5.2.2 darge-
legt wurde.

Daf} zu Pferden eine besondere Nihebeziehung eingegangen werden kann, ma-
nifestiert sich auch darin, daf} Pferde diejenigen Tiere sind, die im Untersuchungs-
korpus am haufigsten mit Namen versehen sind.” Pferde, deren Namen genannt
werden, sind im Regelfall gleichzeitig als ausgesprochen wertvoll beschrieben. Die
Namen der Pferde konnen sowohl auffillige Merkmale des Exterieurs als auch be-
sondere Fahigkeiten aufgreifen.® Dabei iiberwiegen sich auf das Aussehen bezie-
hende Namen wie etwa Hvitingr,” Kinnskjoni,'® Méni,"' Snakoll'* oder auch Svart-

5 Laxd S.103.

Bei der bereits zuvor diskutierten Entwendung von Hengst und Ehefrau des Priesters Porgrimr in

der Sturlu saga (S.79) handelt es sich um eine fiir diesen Zusammenhang anthropologisch duf3erst

aufschlufireiche Stelle, da sie einen Einblick in die Wertschitzung eines guten Pferdes im Wert-

gefiige der Sagagesellschaft zulaflt. Der Text lifit offen, welcher der beiden Verluste — Ehefrau

oder Pferd - fiir den Mann schwerer wiegt, am Ende erhilt er beide wieder zuriick.

Eine komplette Auflistung aller im Untersuchungskorpus erwihnter Tiernamen findet sich in An-

hang 4.

®  Vgl. Hermann Pélsson. 1995. S.11.

Uber diesen Hengst heif}t es bei der ersten Vorstellung, daf er ,alhvitr at lit“ [von ganz weifer

Farbe] gewesen sei (BjH S.136).

Die Farbe kinnskjéttur bezeichnet einen Schecken mit Flecken auf den Wangen (vgl. Hermann

Palsson. 1995. 5.221).

Mini ist gewohnlich ein Name fiir ein Pferd mit einem grofien rundlichen Stern auf der Stirn. An

der betreffenden Stelle in der Sturlu saga wird das Pferd allerdings nicht niher beschrieben (Stur

S.78).

"> Snxkoll dient als Name fiir Pferde mit weilem Kopf (vgl. Hermann Palsson. 1995. S.254; Val-
gerdur Brynjélfsdéttir. 1998. $.98). In der Viga-Glims saga wird jedoch nichts Niheres iiber das
Aussehen dieses Pferdes gesagt (Ghim S.42).



Zelter, Kampthengste und geile Stuten — Ein Statussymbol zwischen Omniprisenz und Tabuisierung 265

faxi. Auf besondere Fihigkeiten beziehen sich im gesamten Untersuchungskorpus
dagegen ausschlief3lich die Namen Slongvir und Sprégr. Bei ersterem handelt es sich
um das Pferd, von dem der Ynglingenkénig Alrekr fillt und dabei seinen Tod findet.
Sprégr heifdt ein Pferd in der fslendinga saga, auf dem ein gewisser Hjalmr Ofeigsson
des Nachts heimlich aus Sturla Pérdarsons Gefolge davoneilt, um sich Sturla
Sighvatsson anzuschliefen. Beide Namen beziehen sich auf die besondere Lauffa-
higkeit des bezeichneten Pferdes.” Und ausschlieflich diese Lauffihigkeit bzw. die
Funktion der beiden Pferde als Reittiere ist es, die in beiden Fillen von Bedeutung
fir den Ablauf der Narration ist und den Grund fiir die Integration dieser beiden
Pferde darstellt.

Eine kleine Gruppe von Pferdenamen bezieht sich auf negative oder mediokre
Eigenschaften eines Pferdes: Dott, der ,Hingefallene’,'* Eykjardr, das ,Pflugarbeits-
pferd, und Illingr, dessen Name sich mit ,Rduber’ oder ,Ubeltiter’ iibersetzen lafit.
In diesen drei Fillen untermalen die Namen den geringen Wert, der den Pferden
zugemessen wird. Der Ackergaul Eykjardr dient Puridr in der Heidarviga saga als
Reitpferd, um ihren Séhnen auf ihrem Rachezug hinterherzureiten.'® Uber Illingr in
der Fléamanna saga heifit es, daf er ein kldrr dkostigr, ein wertloser Klepper, sei.'
Vor allem Dott wird als wenig wertvolles Pferd geschildert: Porbjorn bietet den
Wallach Hévardr als Bufle fiir den Totschlag seines Sohnes an, und das Pferd ent-
spricht in allen Merkmalen dem Gegenteil dessen, was in den Sagas als bemerkens-
werte Qualititen eines Pferdes hervorgehoben wird. Es handelt sich um ein altes
Pferd (afgamall), das Satteldruck hat (baksdrr) und sich nicht mehr bewegen kann.!”?
Das Angebot ist somit duflerst entwiirdigend fur Havardr.'® Bei diesen Tieren han-
delt es sich um die einzigen Pferde, die von der Erzihlerinstanz mit negativen Attri-
buten versehen werden."”

Abgesehen von den beiden Namen Dott und Illingr ist bei Pferdenamen keine
metaphorische oder symbolische Bedeutungsebene auszumachen, die Riickschliisse
auf ein emotionales Verhiltnis der Besitzer zu diesen Tieren oder aber eine allegori-
sche Ausdeutung der betreffenden Tiere zuliele. Bei den meisten der mit Namen
versehenen Pferde handelt es sich um Hengste. Nur in der Grettis saga werden zwei
benannte Stuten erwihnt, Kengdla und S¢dulkolla, denen beiden eine wichtige
Funktion im Handlungsverlauf zukommt und die beide von ihren Besitzern sehr
geschitzt werden. Die postklassische Grettis saga mit den in ihr integrierten skaldi-
schen Strophen, in denen die beiden Stuten erwihnt werden, muf3 jedoch als Aus-
nahmefall beziiglich der betonten Wertschitzung von Stuten angesehen werden. Im

" Vgl. Hermann Pélsson. 1995. $.253 und 255.

* Vgl. Hermann Pélsson. 1995. S.174.

'S Heid S.278.

"¢ Fléam S.250.

"7 Hdv S.308f.

'®  Siehe auch Else Ebel. 1999. S.122f.

Die Beschreibung Freyfaxis in der Hrafnkels saga ist hingegen ein Beispiel fiir einen objektiv von
der Erzdhlerinstanz als wertvoll geschilderten Hengst, der jedoch aufgrund der Ereignisse durch
die Figuren auf der Handlungsebene eine negative Bewertung erfihrt (vgl. Hrafnk S.123).



266 Die Bedeutung einzelner Tierarten im kulturellen Kontext der Sagaliteratur

Regelfall werden Stuten lediglich im Kollektiv als zu einem Hengst gehorende
Herde erwihnt.?

Richtet man den Blick von der metonymischen auf die metaphorische Bedeu-
tungszuschreibung des Pferdes, offenbart sich eine auferordentliche Diskrepanz
zwischen diesen beiden Typen der Sinnerzeugung. Auf der sinnbildlichen Ebene
sind Hengste so gut wie vollkommen absent, wihrend Stuten als einzige konventio-
nalisierte Metapher fiir Frauen wirken. Und ebenso wie Hengste auf der metonymi-
schen Bedeutungsebene ausgeprigt mannlich konnotierte Tiere sind, rekurriert die
Stutenmetapher auf das Bild eines triebhaften weiblichen Geschopfes. Das sich in
der metonymischen Bedeutungszuschreibung widerspiegelnde exzeptionell positive
Bild des Pferdes findet also auf sinnbildlicher Ebene geradezu seine Umkehrung. In
der Interaktion eines Mannes mit einem Hengst findet eine metonymische Ubertra-
gung der Potenz des mannlichen Tieres auf den Menschen statt, und dies schrankt
die Moglichkeit einer neutralen metaphorischen Bedeutungskonstituierung stark
ein. Kein anderes Tier im Untersuchungskorpus ist so durchgingig positiv oder
negativ auf seine Sexualitit bezogen konnotiert wie das Pferd. Diese Fokussierung
auf die Sexualitit von Pferden macht eine auf ein ehrenhaftes Auftreten abstellende,
metaphorische Gleichsetzung eines Mannes mit einem Hengst geradezu unmaoglich.

Dieses Ergebnis steht in komplettem Widerspruch zu Kirsten Hastrups These,
dal das Pferd in einer metaphorischen Relation zur menschlichen Lebenswelt
stehe.”! Es ist sicher richtig, daf8 Pferde sich im Alltag auf den Weiden raumlich in
einer anderen Sphire bewegten als die Menschen, wie Hastrup dies festhilt. Eine
Ubertragung der metonymischen bzw. metaphorischen Klassifizierung Lévi-Strauss’
auf der Basis der raumlichen Aufeinanderbezogenheit, wie Hastrup dies vornimmt,
erscheint jedoch zu einseitig, da sie die spezifischen Interaktionstypen mit der
betreffenden Tierart aufler acht lafit.

In den letzten beiden der im vorigen Kapitel beleuchteten anthropologischen
Dimensionen sind Pferde nur begrenzt prisent. Eine eindeutige Verkniipfung von
Pferden mit der vorchristlichen Religion findet sich ausgesprochen selten. Sie be-
schrinkt sich auf wenige Aspekte und laf3t sich in den meisten Fillen befriedigender
vor dem Hintergrund des Pferdes als Statussymbol erkliren. Eine Ausnahme in die-
ser Hinsicht bildet die Erwihnung des Verzehrs von Pferdefleisch, das wiederholt
explizit mit dem Gott Odinn in Verbindung gebracht wird. Eine letzte Auffilligkeit
ist schliefflich die Abwesenheit von iibernatiirlichen Pferden im Untersuchungs-
korpus. Pferde tauchen in iibernatiirlichen Zusammenhingen lediglich als abhingig
von ihrer Farbe konnotierte Transportmittel auf, niemals jedoch selbst als iberna-
tirliche Akteure. In Kapitel 6.3 wird deutlich werden, daf Ochsen und Stieren in
diesen letzten beiden Dimensionen eine wesentlich zentralere Stellung zukommt als
Pferden. Auch dieser Befund laf3t sich mit dem dargelegten Spannungsverhaltnis

20 7Z.B. “Par fylgdu prji merhryssi med sama lit sem hestrinn“ (Laxd S.135) [Es folgten drei Stuten in
derselben Farbe wie der Hengst].
' Vgl. Kirsten Hastrup. 1990. S.254.



Treue Wichter und feige Kéter — Ubertragungsbeziehungen zwischen Hund und Herr 267

zwischen metonymischer und metaphorischer Bedeutungszuschreibung von Pfer-
den in Verbindung bringen.

6.2 Treue Wichter und feige Kéter — Ubertragungsbeziehungen
zwischen Hund und Herr

Ebenso wie das Pferd ist auch der Hund ein Tier, dem in den untersuchten Text-
gruppen einerseits hohe Wertschitzung zukommt — das als Individuum geschildert
und mit einem Namen versehen wird und zu dem ein hochgestellter Mann und so-
gar ein Konig eine Nihebeziehung eingehen kann —, auf das andererseits aber auch
zugleich frequent als Schimpfwort zuriickgegriffen wird, das dem Bezeichneten
Feigheit vorwirft. Die personlichen Beziehungen eines Mannes zu einem Hund, von
denen in den Sagas wiederholt berichtet wird, sind vor dem Hintergrund der Do-
mestizierungsgeschichte dieses Tieres wenig iiberraschend.”” Auch im Falle des
Hundes lassen sich jedoch spezifische Bedeutungskonstituierungen in den verschie-
denen Untergattungen der Sagaliteratur feststellen.

Alle Hunde, die in den Sagaerzihlungen erwihnt werden, sind Nutztiere fiir die
menschliche Gesellschaft. Fiir die an keine praktische Funktion gekniipften Hunde-
arten, die archiologischen Erkenntnissen zufolge bereits zur Sagazeit auf Island
gehalten wurden - sehr kleine oder aber windhundartige Tiere —, lassen sich in den
Sagatexten keine Spuren finden. Auch in den Rechtsbiichern lassen sich lediglich in
der erwiahnten Regelung in den Frostapingslog begriffliche Anhaltspunkte fiir eine
ausdifferenzierte Unterscheidung verschiedener Hundearten festmachen. Hunde,
die als reine Luxusobjekte gehalten wurden, scheint es somit zwar auch im mittel-
alterlichen Island und Norwegen gegeben zu haben, diesen kommt jedoch keinerlei
Funktion in der Konstruktion verschiedener Gesellschaftszusammenhinge in der
Sagaliteratur zu.

Es sind vielmehr vor allem zwei praktische Funktionen, mit denen Hunde in den
Sagas in Verbindung gebracht werden und die in den verschiedenen Sagagruppen in
unterschiedlichem Ausmafl Niederschlag gefunden haben.”® Zum einen handelt es
sich um die Funktion des Hundes als Jagdbegleiter, zum anderen um dessen Rolle
als Behiiter seines Besitzers und dessen Eigentums. Das Jagdtier Hund findet sich
fast ausschlieflich in den K6nigssagas. Die Funktion des Jagdhundes beschrénkt sich
auf die eines verweisenden Attributes, ohne daf} das individuelle Tier tiber die blofle
Erwihnung hinaus weiter beschrieben wird. In islindischem Kontext wird lediglich
in der Eyrbyggja saga beildufig und ohne Verbindung zu einer Jagd ein Jagdhund
erwihnt und dort als dyrhundr mikill bezeichnet.**

? Vgl Frederick E. Zeuner. 1967. S.67f; Joyce E. Salisbury. 1994. S.68; Robert Delort. 1997.
,2Hund®. In: LexMA 8. S.768.

Diese beiden Funktionen lassen sich allerdings kaum an der Benennung der Tiere festmachen. In
fast allen Fillen werden Hunde unabhingig vom Kontext lediglich als hundr bezeichnet.

* EbS.115.

23



268 Die Bedeutung einzelner Tierarten im kulturellen Kontext der Sagaliteratur

Abgesehen von dieser singuliren Erwdhnung eines dyrhundr in der Eyrbyggja
saga handelt es sich bei den in den Islindersagas und der Sturlunga saga erwihnten
Hunden stets um Wach- und Hiitehunde, die als vardhundr oder meist lediglich als
hundr bezeichnet werden. Der Wachhund hat vor allem im literarisch verfestigten
Muster des treuen, bellenden Gefihrten, der seinen Besitzer vor einem drohenden
Angriff warnt, Aufnahme in die Sagaliteratur gefunden. Und sogar Vigi, der weise
Hund Oléfr Tryggvasons, wird in den meisten Situationen bei der Ausiibung eines
vom Konig gestellten Auftrags geschildert, und bei seiner ersten Vorstellung glinzt
er in voller Aktion als iiberdurchschnittlich kluger Hiitehund. Der einzige Hund, bei
dem kein Wort iiber seine praktische Funktion fillt und der beinahe unter den Vor-
zeichen eines Haustiers im modernen Sinne vorgestellt wird, ist Bjorn Hitdcela-
kappis Hund, dessen aufmerksame Behandlung durch seinen Besitzer den Konflikt
zwischen Bjorn und P6rdr weiter anstachelt.”

Diese unlosbare Verkniipfung von Hunden mit ihrer Funktion fiir die menschli-
che Gesellschaft darf jedoch nicht zu dem voreiligen Schlufl fiihren, daf3 diese Tiere
im Untersuchungskorpus nicht als Individuen wahrgenommen wiirden. Es ist viel-
mehr gerade das Gegenteil der Fall. Insgesamt tummeln sich nur einige wenige
Hunde im gesamten Untersuchungskorpus, aber abgesehen von den Jagdhunden
werden fast alle von ihnen eingehender in bezug auf die sie auszeichnenden Eigen-
schaften geschildert und dazu noch mit einem Namen versehen.” Die Anzahl der
Hundenamen ist viel geringer als die der Pferdenamen, daher ist es schwierig, allge-
meine Aussagen iiber die Natur dieser Namen zu treffen. Sdmr hat den Charakter
eines menschlichen Eigennamens.”” Eine mégliche Allusion an ein zottiges Ausse-
hen besteht bei den beiden Hundenamen Buski und Floki.”® Dem Namen des Hun-
des Konig Olifr Tryggvasons kommt hingegen zweifellos symbolische Bedeutung
zu: Vigi bedeutet ,Befestigung, Verschanzung, Schutzvorrichtung’,” und dies ent-
spricht durchaus der Funktion, die dem Hund in der Narration zugeordnet ist.

Hunde werden also in den Sagaerzahlungen fast ausschlieflich als treue Begleiter
herausragender Minner geschildert, denen Attribute zugeordnet werden, die eben-
sogut zur Schilderung eines treuen menschlichen Verbiindeten herangezogen wer-
den koénnten, und so heifit es auch in der Njéls saga, daf} Sdmr ein guter Hund sei

% Zum Begriff des Haustiers, der fiir das Mittelalter sicherlich sehr problematisch ist, vgl. John Ber-
ger. 1977b. 5.664.

Vgl. Anhang 4. Die Tatsache, daf8 der in der Hikonar saga g6da erwihnte Hundekonig einen Na-
men trigt, ist allerdings aus einer anderen Funktion heraus zu erkliren (Hkr I S.164f). In diesem
Fall dient der Name Saurr, der ,Schmutz“ oder ,Kot“ bedeutet, der Unterstreichung der herab-
wiirdigenden Absicht, die hinter dem Einsetzen eines Hundes als Konig iiber die Trondheimer
steht. Dariiber hinaus handelt es sich bei dieser Episode um einen fiir die Konigssagas so typischen
anekdotischen Einschub, der auf auflerskandinavische Vorlagen zuriickgreift und daher nicht ohne
weiteres mit dem islindischen Material vergleichbar ist.

Zur Verwendung des Namens Samr fiir Pferde von dunkler Farbe vgl. Hermann Palsson. 1995.
S$.246. Fiir eine solche Bedeutungsbelegung des Hundes in der Njals lassen sich jedoch keine An-
haltspunkte im Text finden.

*  Vgl. Baetke S.147; Hermann Pdlsson. 1995. S.168.

*  Vgl. Baetke S.736.

26

27



Treue Wichter und feige Koter — Ubertragungsbeziehungen zwischen Hund und Herr 269

,»ok eigi verri til fylgdar en roskr madr.*® Wie bei Pferden wird zum einen die
herausragende Treue eines Tiere hervorgehoben, dariiber hinaus ist es aber vor
allem die Intelligenz (mannvit), die bei der Schilderung von Hunden angefiihrt wird.
Diese Qualititen zeichnen den Hund als hervorragenden Partner eines Mannes aus,
der seinem Herrn wie im Falle Vigis bei der Ausfiihrung unangenehmer Aufgaben
behilflich ist oder aber ihn loyal vor dem Angriff von Feinden zu bewahren versucht,
auch wenn ihn dies sein eigenes Leben kosten sollte’’ Er ist Bestandteil der
menschlichen, mannlichen Lebenswelt und wird mit menschlichen Maf3stiben be-
schrieben, ohne jedoch seine Natur als Tier zu verlieren.*

In bezug auf die sinnbildliche Dimension ist zunichst auffillig, dafl Hunde in den
zahlreichen vorausdeutenden Tiertraumen des Untersuchungskorpus vollkommen
absent sind. In Kapitel 5.4.2 wurde bereits darauf hingewiesen, dafl Gabriel Turville-
Petres Annahme, die Wolfstraume der Sagaliteratur seien eine Rekontextualisierung
der in den verschiedenen Versionen des Somniale Danielis aufgefithrten Hunde-
triume, wenig iberzeugend ist, da es in der altnordischen Kultur lang zuriickrei-
chende, eigenstindige Bedeutungszuschreibungen des Wolfes gibt, auf die in den
Traumen alludiert wird.*® Entgegengesetzt zu dieser Abwesenheit in den Tiertrau-
men stellt die Familie der Hundeartigen die grofite Gruppe der konventionalisierten
Tierschimpfworter. Den minnlichen Vertretern (hundr) und noch potenziert den
weiblichen Tieren (grey, bikkja) ist stets eine ausgeprigt pejorative Wirkung
zugeordnet, wihrend hvelpr lediglich einen spéttischen Unterton tragt, der dem
Bezeichneten den Status eines erwachsenen Mannes abspricht. Die vorliegende
Spannung zwischen positiver Konnotation in der metonymischen und negativer
Konnotation in der metaphorischen Bedeutungszuweisung ist keineswegs spezifisch
fiir den altnordischen Sprachraum, sondern lafit sich in fast allen indogermanischen
Sprachgemeinschaften feststellen. Ebenso wie im Falle des Pferdes ist es gerade das
besondere Niheverhaltnis des Menschen zu diesen Tieren, auf der die beleidigende
Kraft dieser Metaphern beruht, allerdings fehlt im Falle des Hundes der sexuelle
Unterton.**

Auflerhalb der metaphorischen Ebene lassen sich lediglich in den Bischofssagas
Spuren einer negativen Bedeutungszuweisung des Hundes identifizieren, und auch
dies mit Gewiflheit nur in der Gudmundar saga dyra, in der ein schwarzer Hund als

Nj S.173 [und kein schlechterer Begleiter als ein tapferer Mann .

Diese Qualititen des Hundes werden auch in den Bestiarien aufgegriffen und allegorisch

ausgedeutet (vgl. Ann Payne. 1990. S.51; Janetta Rebold Benton. 1992. S.94).

# Vgl. dazu auch Claude Lévi-Strauss. 1973. $.238f. Soweit das spirliche Material Aussagen zulafit,
scheint die oben diskutierte Benennung der Hunde im Untersuchungskorpus tendenziell anderer
Natur zu sein, als dies Lévi-Strauss an dieser Stelle ausfiihrt, da es sich in der Mehrzahl der Fille
nicht um stereotype menschliche Eigennamen handelt, sondern um metaphorische oder sich auf
das Aussehen eines Tieres beziehende Namen. Dieser abweichende Befund ldft sich durch die
Fokussierung auf den Nutzcharakter erkliren.

¥ Vgl. dazu auch Kap. 6.6.

* Vgl. Joyce E. Salisbury. 1994. S.68.

31



270 Die Bedeutung einzelner Tierarten im kulturellen Kontext der Sagaliteratur

Verkorperung des Teufels bezeichnet wird.*® Heidnische Assoziationen des Hundes,
wie sie etwa in Baldrs draumar zum Ausdruck kommen, wenn Odinn aus Hels Hiitte
ein blutbefleckter Hund entgegengerannt kommt, fehlen im Untersuchungskorpus
vollends.?

6.3 Prachtochsen und Opferstiere — Rinder im Zentrum des
islandischen Mannlichkeitsdiskurses

In diesem Kapitel wird der Blick nun auf Ochsen und Stiere gerichtet, Tiere, die in
der bisherigen Sagaforschung, sei sie literaturwissenschaftlicher oder historischer
Art, keine nennenswerte Aufmerksamkeit gefunden haben. In Kapitel 4 und S wurde
deutlich, daf} diese Tiere in den Islindersagas und auch in der Sturlunga saga eine
zentrale Stellung einnehmen, wihrend sie in den Konigssagas und in den Bischofs-
sagas so gut wie gar nicht prasent sind. Es scheint sich somit um ein spezifisches
Charakteristikum der weltlichen islindischen Sagas zu handeln, das im folgenden
niher beleuchtet werden soll.”’

In den beiden weltlichen islindischen Sagagattungen gehen Ochsen in einer
Reihe verschiedener anthropologischer Zusammenhinge in die Erzdhlungen ein,
und hierbei ist zundchst auffillig, daf8 Ochsen anders als Hunde und Pferde in den
Sagas an keiner Stelle in Verbindung mit einer praktischen Funktion fiir die
menschliche Gesellschaft erwihnt werden. Nirgends wird von pfliigenden oder La-
sten transportierenden Ochsen berichtet, statt dessen werden diese Tiere in den
Erzihlungen auffillig haufig verschenkt oder entwendet. Die herausgehobene Stel-
lung der Ochsen in diesen Zusammenhingen 1af3t sich vor dem Hintergrund ihres
hohen 6konomischen Wertes erkliren. Ubereinstimmend mit dieser ersten Beob-
achtung werden Ochsen ungleich Hunden und Pferden nicht mit individuellen
Eigenschaften charakterisiert, die auch zur Beschreibung von Menschen herangezo-
gen werden, sondern lediglich in bezug auf ihre Fellfirbung, Statur, und anders als

% In der Untersuchung der Funktion von Tieren als Mittler zwischen Immanenz und Transzendenz

in Kapitel 5.5.2 wurde bereits darauf hingewiesen, daff Hunde in Judentum, Christentum und Is-
lam als Verkdrperungen des Unreinen und Profanen und sogar des Damonischen angesehen wur-
den (Sophia Menache. 1997. §.37). Im Laufe des Mittelalters wich diese negative Sicht einer
Wertschiatzung des Hundes als eines besten Freundes des Menschen, unter anderem auch begriin-
det durch das Wirken des Heiligen Franziskus (ebd. S.38f). Auch im Untersuchungskorpus ist es
fast ausschliefflich diese Bedeutungszuschreibung, unter deren Vorzeichen der Hund erwihnt
wird.
3¢ Baldrs draumar Str. 2f. Edda S.277. Vgl. auch die Figur des Hollenhundes Garmr (z.B. Volusp4 Str.
40. Edda S.9).
Aus einer umfassenderen Perspektive betrachtet ist auch die besondere Wertschitzung des Och-
sen jedoch sicherlich kein islindisches Spezifikum, da Stieren und Ochsen in vielen Regionen der
Erde in unterschiedlichen Epochen eine zentrale Funktion in 6konomischen und kultischen Kon-
texten zukam. Fiir eine Untersuchung der Bedeutung des Stiers vom Ende der Steinzeit bis hin zur
Antike im heutigen europiischen und arabischen Raum vgl. Michael Rice. 1998. Vgl. auch Robert
Delort. 1984. 5.292.

37



Prachtochsen und Opferstiere — Rinder im Zentrum des islindischen Minnlichkeitsdiskurses 271

bei allen anderen Tierarten wird regelmaflig auch das Alter eines Tieres erwihnt.
Fiir diese Besonderheit wurde in Kapitel 5.2.1 darauf hingewiesen, dafl dies auf die
vornehmlich 6konomisch begriindete Wertschitzung dieser Tierart hinweist, da in
der Kuhwert-Berechnung der Gragas Ochsen abhingig von ihrem Alter verschie-
dene Werte zugeordnet werden. Das wertvollste Tier in dieser Auflistung ist abgese-
hen von den als metfé bezeichneten Tieren ein mindestens sieben Jahre alter Ochse.
In dieser Wertzuordnung spiegelt sich die hohe Bedeutung des Tieres als kriftiges
Transporttier im islindischen agrarischen Alltag wider, die jedoch wie erwihnt in
den Texten nur peripher angedeutet wird. Allerdings lif3t vor allem die regelmifige
Erwihnung der Fellfirbung darauf schliefen, daf} die Wertschitzung nicht allein auf
den 6konomischen und damit indirekt auch auf den praktischen Nutzen der Tiere
beschrinkt ist, sondern dafl es daneben durchaus auch eine von pragmatischen
Erwiagungen losgeloste Wahrnehmung dieser Tiere gibt.

Korrelierend mit der vornehmlich 6konomisch begriindeten Wertschitzung der
verschenkten Ochsen findet sich lediglich im Falle Brandkrossis die Schilderung
einer emotionalen Verbindung eines Mannes zu einem Ochsen. Bei Grims Verhalt-
nis zu seinem Ochsen handelt es sich um die einzige Nihebeziehung, die mit den
wiederholt geschilderten engen Verkniipfungen zu individuellen Pferden und Hun-
den vergleichbar ist. Ein Korperkontakt wird zu Ochsen zu keinem Zeitpunkt einge-
gangen. Die Beziehung eines Mannes zu den in seinem Besitz befindlichen Ochsen
ist somit konzeptionell wesentlich distanzierter als zu einem Hengst oder Hund.

Im Zuge der Erérterung der spezifischen Funktion von Pferden und Hunden im
Untersuchungskorpus wurde auf das gemeinsame Einhergehen von besonderer
Wertschitzung und der Benennung von Tieren hingewiesen. Bei Rindern gestaltet
sich die Situation etwas anders. Es lassen sich zwar mit Brandkrossi, Glasir und
Harri drei benannte Ochsen identifizieren, bei den letzten beiden handelt es sich
jedoch nicht um gewohnliche Ochsen, sondern um Tiere, die mit iibernatiirlichen
Kriften in Verbindung stehen.”® Brandkrossi ist somit der einzige Ochse, bei dem
die Benennung mit der besonderen Wertschitzung seines Besitzers korreliert, auch
bei ihm handelt es sich jedoch wie gezeigt nicht um einen vollig gewohnlichen Och-
sen, sondern um einen mit ibernatiirlichen Kriften in Verbindung stehenden Mitt-
ler, der Grimr nach Norwegen fiihrt, wo er auf den Vater seiner zukiinftigen Frau
Droplaug trifft. Die exzeptionelle Wertschitzung Brandkrossis dient somit in diesem
pdttr primdr als narratives Element zur Herleitung der Familienurspriinge des
Droplaug-Geschlechts.

Im Vergleich zu Schilderungen von Pferden fillt weiterhin auf, daf} es fiir die Er-
zahlungen nur von bedingter Relevanz ist, ob das ménnliche Rind kastriert ist oder
nicht. Stiere und Ochsen tauchen in den meisten Zusammenhingen austauschbar
auf. Lediglich wenn Gefihrlichkeit und Unzahmbarkeit im Mittelpunkt des Interes-
ses stehen, sind es ausschliefllich Stiere, die als Kontrahenten auftreten. Auf diese
Augenfilligkeit wird gleich detaillierter eingegangen werden. Bei Pferden wird hin-

¥ Vgl. Kap. 5.6.



272 Die Bedeutung einzelner Tierarten im kulturellen Kontext der Sagaliteratur

gegen wiederholt mit dem Adjektiv gradr explizit darauf hingewiesen, dafi es sich um
einen Hengst handelt,”” und aufgrund der metonymischen Dimension, die den
Pferdekdmpfen zukommt, wire es undenkbar, dafl in diesen Wallache gegeneinan-
der getrieben werden. Die metonymische Ubertragung im Falle der Ochsen scheint
sich anders als bei Pferden somit nicht auf die sexuelle Potenz des Tieres zu er-
strecken. Dies lafit sich damit erklaren, daf} sich die metonymische Relation eines
Ochsen zu seinem Besitzer in der Regel auf das Eigentumsverhiltnis begrenzt.

Die ausgepragte Statusfunktion von Ochsen und Stieren liegt neben dem hohen
okonomischen Wert auch in der Aggressivitit dieses Tieres begriindet. Diese Ag-
gressivitit wird vor allem in einer Reihe von Episoden aufgegriffen, in denen Stiere
als Angreifer auf einzelne Individuen geschildert werden. Episoden dieser Art finden
sich, wie in Kapitel 5.3 diskutiert, sowohl in den Islindersagas als auch in den Bi-
schofssagas, dienen aber in den beiden Textgruppen unterschiedlichen Funktionen,
da es in ersteren ein Mann ist, der gegen den Stier antritt und diesen besiegt, wohin-
gegen in der Jons saga helga eine Frau von einem Stier bedroht wird und nur durch
die Unterstiitzung des Heiligen entkommen kann. In den weltlichen Sagas illustriert
dieser Episodentyp somit die Behauptung eines Mannes gegeniiber der bedrohen-
den Natur, in der Jons saga helga hingegen unterstreicht das Mirakel die Ohnmacht
einer Frau gegeniiber der sie umgebenden Umwelt. In beiden Fillen ist es ein Stier,
ein unkastriertes Rind, von dem die Bedrohung fiir die menschliche Gesellschaft
ausgeht. Die in der Ynglinga saga geschilderte Niederlage Konig Egils gegen einen
Stier kann als ironische Spielart dieser Opposition zwischen Mensch und Tier ge-
deutet werden, die zu dem generellen Tenor der geschilderten Todesfille in dieser
Saga paf3t. Daf} es sich hierbei nicht um einen Heldentod handelt, wird vor allem
dadurch unterstrichen, daf3 der sich auf der Jagd befindliche Kénig nicht einem wil-
den Raubtier wie etwa einem Baren unterliegt, sondern gegen ein wildgewordenes
Nutztier nicht bestehen kann.

Auch im Kontext der fir die vorchristliche Zeit erwahnten Tieropfer nehmen
Ochsen und Stiere eine herausgestellte Position ein. Die meisten der erwihnten
Opfertiere sind Ochsen. Auch hier laf}t sich die hohe Frequenz einerseits mit dem
hohen 6konomischen Wert und andererseits mit der méannlichen Konnotation die-
ser Tiere erkliren. In den Bischofssagas werden ménnliche Rinder im Vergleich zu
den weltlichen islindischen Sagas seltener erwihnt, statt dessen finden sich auffillig
haufig Erwihnungen von Kithen: Die Kuh einer bediirftigen Frau gibt nach Anbeten
Jons den ganzen Winter iber Milch,* Kithe werden nach Anbeten eines Heiligen
geheilt,*' und es sind auch stets Kiithe und nicht Ochsen, die der Kirche oder einem
Heiligen als Geschenk versprochen werden. Die Griinde fiir die ausgeprigte Anwe-
senheit weiblicher Vertreter einer Tierart in dieser Textgruppe wurde bereits in
Kapitel 5.5.2 diskutiert: Die Wahrnehmung von Tieren in den Bischofssagas ist
einerseits vornehmlich auf die praktische Funktion von Tieren in der menschlichen

¥ Z7.B.NjS$.276; Ofp S.118.
“ JBp S.291.
“'" DbBp A S.96; Jar I S.106; PBp B $.207; JBp S.291; GBp A S.102.



Prachtochsen und Opferstiere — Rinder im Zentrum des islindischen Mannlichkeitsdiskurses 273

Gesellschaft bezogen und andererseits nicht durch die Regeln der maskulinen Be-
deutungskonstituierung der weltlichen Sagas beschrinkt. In diesen werden Kiihe
und Kilber fast ausschlief8lich in negativen Zusammenhingen erwihnt, wie etwa in
der Bjarnar saga Hitdcelakappa, in der der Status der Beteiligten durch eine korperli-
che Anniherung an diese Tiere infragegestellt wird.

Im Vergleich zu dem sich in der sinnbildlichen Dimension duflernden ambivalen-
ten Verhiltnis zu Pferden ist die Konnotierung von Ochsen eindeutiger und durch-
gingig positiv. Sowohl in Metaphern als auch in Traumen verkorpern Ochsen hoch
angesehene Minner ohne jegliche abwertende Konnotation. Der Ochse ist das ein-
zige Nutztier, das in positiven Zusammenhingen metaphorische Anwendung findet,
und auch in den Trdumen dienen Ochsen-fylgjur wiederum als einzige Vertreter aus
der Gruppe der Nutztiere stets der Bezeichnung herausragender Minner, auch
wenn es sich bei diesen durchaus um Feinde handeln kann. Die Versinnbildlichung
eines feindlich gesinnten Mannes durch einen Ochsen oder einen Stier trigt dabei
vollig andere Assoziationen mit sich als das Bild des Wolfes. Die Traumochsen wer-
den stets als ansehnliche Tiere geschildert, wihrend Wolfe vollig entindividualisiert
als meist in einer Meute auftretende, blutriinstige Wesen skizziert sind.* Die posi-
tive Konnotation von Ochsen in sinnbildlichen Zusammenhingen wird gerade
durch die konzeptionelle Distanz zu dieser Tierart und durch die Betonung der An-
dersartigkeit, der Nichtteilhaftigkeit am menschlichen Leben erméglicht. Aufgrund
der gleichzeitig mit einer hohen Wertschitzung verbundenen Alteritit dieser Tierart
unterliegt diese keiner Tabuisierung, die ein pejoratives Potential begriinden
konnte.

In den Konigssagas kommt Rindern nur geringe Bedeutung in der Konstruktion
der Erzahlungen zu. In der Haralds saga Sigurdarsonar dienen die auf die Nachfrage
seines Stiefbruders Konig Olafr Haraldsson von Guthormr angefiihrten Kiihe, wie
bereits frither dargelegt, der Charakterisierung der beiden Brider des zukiinftigen
Konigs Haraldr als agrarisch gesinnte Minner, denen der Geist zum Konigtum fehlt.
Neben Konig Egill in der Ynglinga saga stirbt auch Sveinn Ulfsson durch aufgehetzte
Ochsen, und auch in diesem Fall ist der Tod wenig ehrenhaft, da er diese Ochsen
urspriinglich als Kampfmaschinen gegen seine Feinde einsetzen wollte. Im Agrip
wird von Gydas und Geirsteins Streitigkeiten um das Weiden von Ochsen auf frem-
dem Grund berichtet. An keiner Stelle jedoch wird in den Koénigssagas davon er-
zahlt, dafl Ochsen als Geschenke zwischen Minnern ausgetauscht werden. Der hohe
Status, der diesen Tieren in den weltlichen islindischen Sagas auf verschiedenen
Bedeutungsebenen zugeordnet ist, lif3t sich in den Ko6nigssagas nicht ausmachen.
Dies unterstreicht, daf3 die Wertschiatzung des Ochsen in den islindischen Erzih-
lungen in einer agrarischen Lebenswelt verankert ist und dafl es fiir diese keine
Ubertragungsméglichkeit in die hofische Welt der Konigssagas gibt. In diesen wer-
den Rinder lediglich als Inbegriff des Gegenteils hofischer Ideale herangezogen.

* Vgl. Kap. 6.6.



274 Die Bedeutung einzelner Tierarten im kulturellen Kontext der Sagaliteratur

Das Verhiltnis des Menschen zu Ochse und Stier in den weltlichen islandischen
Sagas ist geprigt durch eine auflerordentlich hohe Wertschitzung; die Tiere werden
jedoch als grundsitzlich verschieden von den Menschen geschildert und abgesehen
von einer eventuellen aggressiven Veranlagung nicht weiter hinsichtlich besonderer
Eigenschaften charakterisiert. Ebenso wie Pferde dienen Ochsen und Stiere der
Konstruktion von Minnlichkeit, jedoch auf eine vollig andere Weise, da Stiere nicht
metonymisch wie Hengste untereinander die Mannlichkeitskimpfe ihrer Besitzer
austragen oder wie Vigi im Auftrag ihres Herren dessen Feinde bekimpfen, sondern
als reale Gegner auftreten, gegen die ein Mann zum Beweis seiner Minnlichkeit
bestehen mufl. Metonymische Wirkung entfalten Ochsen lediglich als wertvolle
Besitztiimer eines Mannes, die dessen Reichtum und Status illustrieren.

6.4  Aggression und Siechtum — Schlangen als Widersacher und
Instrumente norwegischer Herrscher

Schlangen sind anders als die bisher beleuchteten Tierarten innerhalb des Untersu-
chungskorpus nur in wenigen Kontexten priasent und finden sich fast ausschlieflich
in den Konigssagas. In den auf Island verorteten Untergattungen der Sagaliteratur
gibt es lediglich zwei Episoden, in denen Schlangen erwihnt werden. Bei der ersten
handelt es sich um den Schlange-Wolf-Traum in der Gisla saga Strssonar, bei der
zweiten um eine Szene in der Kormaks saga, in der vom Schwert Skofnung und einer
in seinem Schaft hausenden kleinen Schlange (yrmlingr) erzihlt wird.** Diese Abwe-
senheit der Schlange in den islindischen Sagagattungen ist nicht weiter verwunder-
lich, da es sich um kein auf Island heimisches Tier handelt.* Signifikant ist hingegen
vielmehr, daf} es auch in norwegischem Kontext nur sehr wenige Zusammenhinge
sind, in denen Schlangen Erwihnung finden.

Eine auffillige Hiufung von Schlangenepisoden liegt in der Morkinskinna-Ver-
sion der Haralds saga Sigurdarsonar vor. Der Konig bewihrt sich im Laufe dieser
Erzahlung durch verschiedenartige Interaktionen mit dieser Tierart, auf die bereits
im Rahmen der narrativen Funktionsanalysen detailliert eingegangen wurde. An
dieser Stelle ist vor allem von Interesse, auf welche Weise der Konig mit den einzel-
nen Schlangen interagiert. Alle drei Passagen dienen der Illustration der ausgespro-
chenen Klugheit und Tichtigkeit Haralds. Bei der ersten Schlangenepisode, dem
Kampf im Kerker von Mikligardr, handelt es sich wie im Falle des Kampfes gegen
einen Stier um ein Oppositionsverhaltnis zwischen Mensch und Tier, bei dem die
Schlange als auflermenschliche Bedrohung iiberwunden werden muf3, um die Stel-
lung innerhalb der menschlichen Gesellschaft zu konsolidieren. Die Episode ist je-
doch singuldr im gesamten Untersuchungskorpus, es handelt sich um die einzige
Schilderung einer Schlange als Aggressor, die dariiber hinaus nicht in heimischen

* Korm S.235.
“  Eine andere nicht auf Island heimische Tierart — Wolfe — ist dagegen sehr prasent in den islindi-
schen weltlichen Sagas. Vgl. dazu auch Kap. 6.6.



Aggression und Siechtum — Schlangen als Widersacher und Instrumente norwegischer Herrscher 275

Gefilden, sondern im fernen Mikligardr lokalisiert ist. Weiterhin ist dies tiberhaupt
die einzige Stelle, in der eine Schlange als Akteur auftritt. In allen anderen Fillen
werden die Tiere als passiv oder als ausfithrende Instrumente geschildert, wie etwa
in den beiden anderen Schlangenepisoden in der Haralds saga Sigurdarsonar. In
seinem zweiten Stelldichein mit einer Schlange befindet sich diese als Krankheits-
tibel im Bauch Ingibjorg Halld6rsdoéttirs und kann von dort nur aufgrund der weisen
Vorschlige des Konigs entfernt werden. Das Tier wirkt auch hier als Gegenspieler
des Menschen, allerdings nicht aufgrund einer konkreten Handlung, sondern durch
seine blofle Anwesenheit. Die Schlange wird in dieser Episode als Schidling aufge-
falt, den es zu beseitigen gilt. In der dritten Schlangenepisode der Haralds saga
Sigurdarsonar, der einzigen, die neben der Morkinskinna mit dem Agrip und der
Heimskringla auch in anderen Kompendien zu finden ist, tritt eine Schlange in ihrer
natiirlichen Lebenswelt auf und wird dort vom Kénig zum Auffinden von Trinkwas-
ser instrumentalisiert. Hier ist es der Instinkt des Tieres, der vom rational denken-
den Menschen fiir eigene Zwecke ausgenutzt wird.

Eine solche Instrumentalisierung einer Schlange findet sich auch in der Oléfs
saga Tryggvasonar in den Versionen Odds und Snorris. Hier ist es allerdings die
Aggressivitat bzw. Giftigkeit des Tieres, die sich der K6nig zunutze macht, um einen
aufsissigen, heidnischen Mann zu unterwerfen. Die Schlange bildet in diesem Fall
ebenso wie der Hund Vigi die metonymische Verlingerung des Konigs. Hund und
Schlange sind somit in diesem Fall nicht als aulermenschliche Opponenten
aufzufassen, sondern vielmehr als lebendige Werkzeuge des Konigs. Wihrend je-
doch im Falle Vigis durch die Betonung seiner Loyalitit gegeniiber dem Konig die-
sem auch der Charakter eines treuen Famulus zukommt, verbleibt der Subjektcha-
rakter der Schlange véllig im Hintergrund.

Wie diese Episode in der Olafs saga Tryggvasonar werden auch alle iibrigen Er-
wihnungen von Schlangen auflerhalb der Haralds saga Sigurdarsonar mit den mis-
sionarischen Titigkeiten der norwegischen Herrscher in Verbindung gebracht. Da-
bei wird die Schlange als Versinnbildlichung der inneren seelischen Verrottung und
der Verderbtheit zauberkundiger Menschen und der vorchristlichen Religion an sich
herangezogen. Wie in Kapitel 5.5.1 ausgefiihrt dienen die aus Snzfrids Leichnam
und aus der Gétterstatute im Gudbrandsdal kreuchenden Reptilien vor allem dazu,
die briichige Fassade des heidnischen Kultes aufzudecken. Die Schlange ist somit
nicht als Verkorperung transzendentaler heidnischer Krifte, sondern im Gegenteil
als diesseitige Entkriftung der vorchristlichen Religion zu verstehen. Die oben er-
wihnte Schlange im Bauch Ingibjorg Halld6rsdéttirs wird zwar nicht explizit mit
dem Heidentum verkniipft, und die Episode spielt sich auch nicht in der Zeit des
Missionsgeschehens ab, sie rekurriert aber auf dasselbe Bildfeld, in dem die Anwe-
senheit von Schlangen fiir Siechtum und innere Verrottung steht. Auffillig ist dabei
die vollige Abwesenheit der konzeptionellen Verkniipfung der Schlange mit dem
Antichristen, die in der christlichen Symbolik eine lange Tradition hat und sich in
zeitgenossischen kontinentaleuropiischen Textzeugen haufig aufspiiren lifit. Die
negative Bedeutungszuweisung der Schlange im Untersuchungskorpus beruht nicht



276 Die Bedeutung einzelner Tierarten im kulturellen Kontext der Sagaliteratur

auf der christlichen Assoziation als verschlagenes, heimtiickisches Wesen. Das Tier
wird vielmehr auf eine ganz und gar nicht anthropomorphisierte Weise als aggres-
sive, aber vollkommen in ihren Instinkten verhaftete Kreatur geschildert.

Als phantastisches Pendant zu Schlangen kénnen Drachen verstanden werden,
die allerdings aufgrund des Selbstanspruchs der hier untersuchten Sagagruppen in
der Regel nur in fernen Landern als zu iiberwindende Gegner auftauchen. Eine Aus-
nahme bildet die Walhamskipti-Episode in der Heimskringla, in der den Schlangen,
Kroten und Nattern ein Drache voranschreitet. Dal die Wahl auf einen Drachen
und nicht eine Schlange als Frontfigur der Wichter des Vopnafjérdur gefallen ist,
liegt zum einen an der Abwesenheit einer minnlichen Konnotation der Schlange,
wiahrend der Drache ebenso wie Stiere in Konfrontationen Inbegriff der Minnlich-
keit ist. Zum anderen laf}t die durchgingig negative Konnotation der Schlange eine
Gleichsetzung eines angesehenen Mannes mit diesem Tier beinahe unméglich er-
scheinen.

Die Schlange kann somit sowohl als Gegner als auch als Instrument eines Man-
nes in Erscheinung treten. In beiden Fillen wird stets die Andersartigkeit dieses
Wesens deutlich. Es ist nicht Teil der menschlichen Lebenswelt, sondern in fernen
Lindern oder in der freien Natur (auf einer Insel im Limfjord) anzutreffen. Und
kommt es doch zu einem Kontakt mit der Menschheit, so verhilt sich die Schlange
als Parasit, die ithren Wirt auffrift, sofern sie nicht entfernt wird. Der Aggressor
Schlange kann von einem kampftiichtigen Mann besiegt werden, zum Austreiben
des Nassauers Schlange bedarf es eines gewandten Geistes — Haraldr Sigurdarson
weist beide Fahigkeiten auf und zeichnet sich durch diese Bezwingung der wilden
Natur als potenter Herrscher aus.

6.5 Nahrungslieferanten und Zauberwesen — Tiere des Meeres

Von den Bewohnern des Wassers trifft man in den Texten des Untersuchungskor-
pus auf Fische, vor allem aber auf die Meeressiuger Seehund und Wal.* In den
meisten Fillen treten diese jedoch nur als Beutetiere in Erscheinung und werden
dabei beinahe nie in ihrer Eigenschaft als individuelle Lebewesen wahrgenommen.
Fische werden fast ausschlie8lich im Kollektiv erwihnt, und dabei sehen sich die Er-
zahler nur selten bemiifligt, diese genauer zu spezifizieren. In den Islindersagas wer-
den wiederholt explizit Lachse genannt, dies ist jedoch wahrscheinlich vor allem
darauf zuriickzufiihren, daf8 es sich bei diesen um Flu}- und nicht um (unspezifi-
zierte) Hochseefische handelt. In den Frostapingslog 1af3t sich wie in Kapitel 2 aus-
gefiihrt eine besondere Bedeutung der Heringsfischerei fiir die norwegische Bevol-
kerung in der Auflistung der erlaubten Arbeiten an Feiertagen ausmachen, diese
Relevanz hat jedoch keinen Eingang in die Welt der Sagaliteratur gefunden.

% Die in den Rechtsbiichern wiederholt angefithrten Walrosse werden dagegen mit keiner Silbe in

den Sagatexten erwahnt.



Nahrungslieferanten und Zauberwesen — Tiere des Meeres 277

Anders als Fische tauchen Wale und Seehunde zwar meist alleine auf, vor allem
im Falle der Wale handelt es sich jedoch in der Regel um tote Tiere, die an Land
gespiilt werden und die daher nicht als Lebewesen, sondern vielmehr als leblose
Ressourcen perzipiert werden. Bei Seehunden, die hauptsichlich in den Bischofssa-
gas erwiahnt werden, wird hingegen stets auch der Prozess der Erlegung geschildert,
der allerdings ebenso wie das Erlegen von Fischen in keinem Fall als Gewalthand-
lung qualifiziert wird, sondern stets neutral als zum Uberleben notwendiges Ge-
schehen.

Die auf die Nahrungsfunktion beschrinkte Wahrnehmung dieser Tiere — die zu
der sparlichen indigenen Fauna der Atlantikinsel gehoren — bedeutet jedoch nicht,
daf diese irrelevant fiir die Konstruktion der Erzihlungen sind. In der literarischen
Funktionsanalyse konnte gezeigt werden, dafl in den Islindersagas, der Sturlunga
saga und den Bischofssagas mehrere verfestigte literarische Muster identifiziert wer-
den konnen, die die Bedeutung dieser Tiere als Nahrungsmittel aufgreifen, nament-
lich das Motiv des gestrandeten Wals und eine Reihe von Mirakeln, in denen sich
Seehunde widerstandslos als Beute anbieten. Daf8 diese Episoden sich zu literari-
schen Mustern verfestigt in den Sagas aufspiiren lassen, unterstreicht den auch
durch die zooarchiologischen Funde bestitigten Stellenwert dieser Tiere als Grund-
lage der islindischen Subsistenz, wenn auch wiederum aus unterschiedlichen Blick-
winkeln. Das Walmotiv der Islindersagas greift das Konfliktpotential auf, das aus
dem hohen wirtschaftlichen Wert von gestrandeten Walen erwichst und das sich
auch in den Regelungen der nordischen Rechtsbiicher widerspiegelt. Die See-
hundmirakel hingegen stellen darauf ab, daf die auf der kargen Atlantikinsel leben-
den Menschen in ihrem Uberleben abhingig vom Beistand der Heiligen sind, die
wilde Tiere zahm werden lassen konnen, so daf3 selbst schwache Frauen sie erlegen
konnen. Wihrend es fiir Frauen durchaus angemessen ist, dieser Hilfe zu bediirfen,
ist es fir einen Mann schmihlich, einen Seehund nicht tiberwiltigen zu kénnen, wie
das aus dem Seehundbif in der Bjarnar saga Hitdcelakappa erwachsende Spottpo-
tential verdeutlicht.*

Die Bedeutung von Fisch(en) beschrinkt sich auf diese pragmatische Funktion
fiir das menschliche Uberleben. Den Meeressiugern Wal und Seehund kommt hin-
gegen in den Islindersagas auch auf einer anderen Bedeutungsebene eine zentrale
Funktion zu. Zauberfihige Minner und Frauen verwandeln ihre Gestalt wiederholt
in die eines Wals oder eines Seehundes. Es ist auffillig, dafl es gerade Meerestiere
sind, die in den Islandersagas als hamhleypa erscheinen. Eine Erklarung hierfir 1af3t
sich in der Situiertheit der Atlantikinsel finden. Die islindische Gesellschaft ist durch
ihre geographischen Gegebenheiten unumginglich der Welt des Wassers ausgesetzt,
da sie komplett von dieser umringt und fernab anderer Linder gelegen ist. Trotz
dieser Allgegenwirtigkeit des Meeres und der Nutzung seiner Ressourcen bleibt
dieses gleichwohl ein unbekanntes Reich, in das die Menschen nicht vordringen
konnen und dessen Wesen dem Menschen daher inhirent fremd sind.*’ Diese

% Vgl. dazu Kap. 4.1.1.
¥ Vgl. dazu auch Gisli Palsson. 1991. S.94f.



278 Die Bedeutung einzelner Tierarten im kulturellen Kontext der Sagaliteratur

grundlegende Fremdheit der Meeresbewohner ist es, die aufgegriffen wird, um die
Andersartigkeit der hamhleypur zauberkundiger Menschen darzustellen. In diesen
Episoden werden die betreffenden Wesen als Individuen wahrgenommen, jedoch
nicht in ihrer Natur als Tiere, sondern als Phinomen des Ubernatiirlichen erfafit, das
weder Mensch noch Tier ist.

Die Tiere des Meeres dienen also in den Fillen, in denen sie iiber ihre Bedeutung
als Nahrungsmittel hinaus Eingang in die Texte des Untersuchungskorpus gefunden
haben, der Abgrenzung der menschlichen Gesellschaft nach innen. In keinem der
beiden Fille agieren sie als Teil der menschlichen Lebenswelt, sondern sind entwe-
der unbelebte Objekte oder verkorpern das Fremde, Unerreichbare, Ubernatiirliche,
die undurchdringliche Bedrohung von auflen, von einer Lebenswelt, die nicht dieje-
nige des Menschen ist.

6.6 Ehrlose Wolfe und geachtete Baren — Bedrohungen durch die
wilde AuBenwelt

Ebenso wie die Tiere des Meeres sind auch auf dem Land lebende Raubtiere nicht
Teil der menschlichen Gesellschaft, sondern umgeben deren Lebensraum. Die
Funktion, die Biaren, Wolfen und Fiichsen im Textuniversum des Untersuchungs-
korpus zukommt, ist jedoch eine grundsitzlich andere als die der Wasserbewohner,
da es sich bei ihnen nicht um Beutetiere handelt, sondern eben um Riuber, die in
unterschiedlichem Grad mit Aggressivitit und Bedrohungspotential konnotiert sind.
Da es sich bei den in den Sagatexten erwihnten Raubtieren Wolf und Braunbir um
auf Island nicht heimische Tiere, beim Polarfuchs und (zumindest temporir) beim
Eisbir um die einzigen urspriinglich auf der Atlantikinsel lebenden Sauger handelt,
wird in den folgenden Uberlegungen gleichzeitig zu beleuchten sein, inwiefern sich
die Tatsache, daf3 ein Tier nicht in der einheimischen Fauna anzutreffen ist, in der
Integration in die Erzahlungen niederschligt.

Zunichst fallt auf, daf alle drei Tierarten hauptsichlich in den auf Island verorte-
ten Sagagruppen zu finden sind. Fiir die einzelnen Raubtiere lassen sich dabei je-
weils spezifische Bedeutungsbelegungen ausmachen. Der Fuchs spielt nur eine
marginale Rolle und taucht fast ausschliefSlich in metaphorischen Zusammenhingen
auf. Dort dient er der Versinnbildlichung eines vorlauten Mannes, ist dabei aber
deutlich positiver konnotiert als der boshafte, listenreiche Fuchs in der kontinental-
europdischen Fabeldichtung. Wie bereits in Kapitel 5.4.2 eingehend diskutiert, wird
eine Fiichsin im Untersuchungskorpus nur innerhalb eines Traumes in der Havardar
saga [sfirdings erwihnt, und in diesem Fall liegt eine wesentlich negativere Bedeu-
tungszuschreibung vor als in den metaphorischen Wendungen. Aufgrund der selte-



Ehrlose Wolfe und geachtete Biren — Bedrohungen durch die wilde Auflenwelt 279

nen Erwihnungen sind allgemeine Aussagen iiber eine bedeutungskonstituierende
Funktion dieser Tiere jedoch schwierig.*®

Wolfe und Biren sind in den Texten des Untersuchungskorpus dagegen hiufig
anzutreffen. Die Bedeutung des Wolfes beschrinkt sich vollstindig auf die sinnbild-
liche Dimension; das Bedrohungspotential dieser wilden Tiere ist auf der Hand-
lungsebene der Erzihlungen vollig irrelevant. Diese Restriktion, die auch die
Konigssagas umfafit, in denen die in Norwegen heimischen Wolfe durchaus als
feindliche Akteure auf Handlungsniveau erscheinen kénnten, zeigt, dafl die mit die-
sen Tieren verkniipfte Bedeutung weniger auf der Erfahrungswelt der spatmittelal-
terlichen Verfassergesellschaft beruht als auf einer auf literarische Traditionen zu-
riickgreifenden Bedeutungszuschreibung. In Kapitel 5.4 wurde deutlich, da8 Wélfen
vor allem in den vorausdeutenden Triaumen eine durch und durch negative Bedeu-
tung zugeschrieben wird, da diese Tiere der Verkérperung anriickender ruchloser
Feinde und Morder dienen. Die Schilderung der Wolfe ist dabei stark typisiert, sie
werden mit keinerlei individuellen Eigenschaften versehen und treten dariiber hin-
aus meist auch in einem grofien Rudel auf, das nur in seiner Gesamtheit Erwihnung
findet. .

Bei der Erwihnung von Wolfen lassen sich signifikante Bedeutungsunterschiede
zwischen #lfr und vargr ausmachen. In Triaumen werden die erscheinenden Wolfe
stets als vargr bezeichnet. In metaphorischen Zusammenhingen finden sich beide
Begriffe, wobei #lfr nur in den weltlichen islindischen Sagas ausgemacht werden
kann. Ein metaphorischer Verweis auf einen #lfr rekurriert auf das Bild eines gieri-
gen, gefrifligen Wesens und ist sicherlich am unteren Ende des metaphorischen
Konnotationssystems anzusiedeln,” eine Bezeichnung eines Mannes als vargr
positioniert diesen jedoch auflerhalb der menschlichen Gesellschaft, wie die beinahe
nicht mehr als Metapher wahrgenommene Bezeichnung eines Geachteten als vargr
deutlich macht.*® Vor dem Hintergrund dieser metaphorischen Bedeutungsbele-
gung wird die ausgesprochen negative Konnotation der Traumwolfe noch deutli-
cher. Der Metapher des vargr kommt eine vollig andere Bedeutung zu als einer Be-
schimpfung als hundr, da sie keine beleidigende Funktion hat, sondern vielmehr der
Markierung als nicht mehr zur menschlichen Gesellschaft gehorend dient.*' Die
Metapher des lfr wird schliefSlich auch als allgemeiner Verweis auf die Riicksichts-

* Die von Kirsten Hastrup attestierte wichtige Rolle der Polarfiichse als feindliche Opponenten der

Menschen in der Vorstellungswelt der Islinder kann an der Sagaliteratur nicht bestitigt werden

(vgl. Kirsten Hastrup. 1990. S.251).

Die Konnotation wird in einigen metaphorischen Wendungen sogar explizit ausgedriickt, z.B. in

der Eyrbyggja saga: ,ok er pvi fangs van at frekum alfi, er hann er, ef hann fer eigi pann dverka {

fyrstunni, er honum vinnisk skjétt til bana.“ (Eb S.133) [und so ist zihes Ringen von dem gefrif3i-

gen Wolf, der er ist, zu erwarten, wenn er nicht gleich zu Beginn die Wunde erhilt, die ihn schnell

tot niederstreckt]. Ebenso Laxd S.47f.

3" Vgl. dazu auch Heinrich Beck. 1970. S.66.

' In dieser Hinsicht kann James McMahon nicht zugestimmt werden, der die Hundemetapher in
seiner Untersuchung der elaborierten Hunde- und Wolfsmetaphorik in der Atlaqvida als wesent-
lich negativer konnotiert ansieht als die des Wolfes (1991. S.187).

49



280 Die Bedeutung einzelner Tierarten im kulturellen Kontext der Sagaliteratur

losigkeit der Gesellschaft verwendet, in der jeder gierig auf das Seine bedacht ist.** In
diesem Fall und bei der Bezeichnung eines Mannes als #lfr wirkt die Metapher nicht
als Beschimpfung im engeren Sinne, sondern bezieht sich auf die negativen Ziige der
menschlichen Natur im allgemeinen.

Anders als Fiichse und Wolfe erscheinen Biren wiederholt auf der Handlungs-
ebene, allerdings wiederum nur in den auf Island verorteten Sagagruppen. In den
Konigssagas werden Bdren dagegen nur in metaphorischer Bedeutung erwdhnt.
Dabei sind den auf Island zumindest temporir anzutreffenden Eisbiren und den nur
in Norwegen heimischen Braunbiren unterschiedliche Funktionen zugeordnet.
Eisbiren gehen vornehmlich unter 6konomischen Gesichtspunkten als wertvolle
Geschenke in die Erzihlungen ein, deren Funktion eingehend in Kapitel 4 und S
dargelegt wurde. Das aggressive Naturell dieser Tiere, das sich in Regelungen in der
Grégas und ebenso in der in Kapitel 3.2 zitierten Episode in der Landnambdk wider-
spiegelt, wird in den Sagas hingegen gar nicht aufgegriffen.”® Auf sinnbildlicher
Ebene findet sich ein Eisbdr ein einziges Mal in einem Traum in der Hardar saga
Grimkelssonar, und die Konnotation dieses Tieres weist keine Abweichungen zu
jener gewohnlicher Béren in den Sagatraumen auf.

(Braun-)Biren verkorpern im Traumkontext geachtete Minner, bei denen es
sich sowohl um Verbiindete als auch um Feinde handeln kann. Ebenso wie im Falle
der Ochsen ist dieses Tier somit nicht in dem Sinne mit einer festen sinnbildlichen
Bedeutung verkniipft, daf} die alleinige Erwidhnung bereits das Verhiltnis des Triu-
menden zu dem Verkorperten aufzeigen wiirde, wie dies bei dem Erscheinen einer
Schlange oder eines Wolfes der Fall ist. Traumbdren verweisen vielmehr auf den
hohen Status der verkorperten Person, und ebenfalls iibereinstimmend mit der Be-
deutungszuschreibung von Ochsen stimmen die mit Biren verbundenen Assoziati-
onen in Triumen mit denjenigen in Metaphern iiberein. Dieser den Biren auf sinn-
bildlicher Ebene zugeordnete hohe Status findet auch in ihrer Funktion auf Hand-
lungsebene Widerhall. Dort werden Braunbéren ausschliefllich als Widersacher
junger islindischer Helden in Zweikimpfen im norwegischen Ausland erwihnt, die
funktional der Aufnahme der Jiinglinge in den Kreis der erwachsenen Minner die-
nen. Der Bir erscheint somit zunichst einmal als Bedrohung fiir die menschliche
Gesellschaft, die nur durch einen tatkriftigen jungen Mann abgewehrt werden kann.
In der Konfrontation stellt er jedoch einen angesehenen Gegner dar, dessen Uber-
windung dem Mann ebenso wie die Bezwingung einer Schlange oder eines Stieres
grof3e Ehre einbringt.

Wihrend Wolfe durchgingig negativ bewertet werden und ihnen keinerlei posi-
tive Ziige zugeschrieben werden, liegt bei Baren ein wesentlich differenzierteres Bild
vor. Die signifikanten Unterschiede in der bedeutungskonstituierenden Funktion
von Wolf und Bir lassen sich zu einem gewissen Grad mit den unterschiedlichen
Lebensformen dieser beiden Tierarten erklaren: Wolfe sind Rudeltiere, die in der

2 Z.B.im Ausdruck ,lfar eta annars erendi“ (Laxd S.64) [Wolfe fressen die Ausbeute anderer].
53 Auch hier bestitigt sich somit in den Sagatexten das von Hastrup herausgearbeitete Bild nicht
(vgl. Kirsten Hastrup. 1990. $.251).



Hofische Falken und kriegerische Adler — Vogel als metaphorische Abbilder der Gesellschaft 281

Gruppe jagen, Biren hingegen leben und jagen als Einzelginger. Die beiden Tiere
verkorpern somit unterschiedliche Jiger- und Kimpfertypen,** die in den Sagas auf
sinnbildlicher Ebene auf Menschen tibertragen werden. Auch in den Episoden auf
Handlungsebene werden Baren unter den Vorzeichen eines achtbaren Einzelkimp-
fers in die Erzdahlungen aufgenommen.

6.7 Hofische Falken und kriegerische Adler — Végel als metapho-
rische Abbilder der Gesellschaft

Auch die einzelnen Vogelarten sind mit unterschiedlichen Konnotationen versehen
und in jeweils spezifischen Zusammenhiangen in die Erzihlungen integriert. Nur
wenige Vogel finden — und dies auch nur vereinzelt — ohne symbolische Bedeutung
Eingang in die Texte. Die seltenen Nennungen von Vogeln in den Sagas spiegeln
nicht im entferntesten die Artenvielfalt islindischer und norwegischer Wildvogel
wider. Die einzige rekurrierende Vogelepisode im gesamten Untersuchungskorpus
ist der Topos der fliegenden Raben zur Ankiindigung eines Totschlags, der, wie
bereits in der narrativen Analyse gezeigt wurde, in seiner Symbolik auf die eddische
Dichtung zuriickgeht und dabei in seiner Bildlichkeit auch auf die Natur dieser Tiere
als Aasvogel anspielt. Die Raben werden in diesen Episoden nur sehr bedingt als
Tiere wahrgenommen, sondern vielmehr als typisierte Bedeutungstriger, die {iber
die blofle Nennung hinaus keine weitere Beachtung erfahren. Auch in Triumen
erscheinen Raben unter denselben Vorzeichen als vorausdeutende Omen und Vogel
der Leichenfelder. Da den Passagen im Prosatext meist skaldische Strophen
vorausgehen oder folgen, in denen Raben eingebunden sind, 1af8t darauf schlieflen,
daf die kurzen Erwahnungen im Prosatext hauptsichlich der Kontextualisierung der
oft dlteren Strophen dienen. Vor diesem Hintergrund wire der Rabentopos somit
als ein aus der ilteren nordischen literarischen Tradition adaptiertes literarisches
Muster anzusehen, das in der Sagaliteratur selbst nur noch bedingt produktiv war.
Die sich in kontinentaleuropiischen Quellen ebenso wie in der Jénsbok wider-
spiegelnde grofle Bedeutung des Falken als islindisches Exportgut liefle erwarten,
daBl auch diesen Vogeln eine verfestigte bedeutungskonstituierende Funktion in den
Texten zukommt, etwa in Form einer metonymischen Beziehung oder im Rahmen
des Nahe-Distanz-Diskurses. De facto werden Falken in islindischem Kontext auf
Handlungsebene bis auf zwei Erwihnungen von verschenkten Falken ins Ausland
gar nicht genannt. Die Abwesenheit von Falken in den ,islindischen® Untergattun-
gen der Sagaliteratur liegt in dem in diesen Erzihlungen konstruierten Bild einer
unhierarchisch organisierten Agrargesellschaft begriindet, in der das Adelsattribut
des Falken keinen Platz hat. In den Konigssagas erscheint der Falke wiederholt ge-
meinsam mit Hunden als Begleiter der koniglichen Jagd, allerdings — ebenso wie im
Falle der Jagdhunde — nur in beildufigen Bemerkungen, ohne daf} den Vogeln wei-

' Vgl. dazu Hilda R. Ellis Davidson. 1978. S.134.



282 Die Bedeutung einzelner Tierarten im kulturellen Kontext der Sagaliteratur

tere Aufmerksamkeit geschenkt wiirde. Sogar Konig Olafr Tryggvasons Schwester
besitzt jedoch einen Falken, und ihr Bruder nutzt die hohe Wertschitzung dieses
Tieres aus, um Astridr seine Mifbilligung ihres Verhaltens auszudriicken.*® Der
Falke wird also ausschliefilich in héfischen Kontexten erwihnt.*® Die Exklusivitit des
Besitzes dieses Tieres manifestiert sich auch in der bereits an fritherer Stelle ange-
fihrten Regelung in der Jonsbok, die besagt, dafl Falken ausschliellich vom
norwegischen Konig gejagt werden diirfen. Die hofische Konnotation dieses Raub-
vogels schlagt sich ebenfalls auf der sinnbildlichen Bedeutungsebene nieder: Im
Vogeltraum der Gunnlaugs saga verkorpert der Falke Helgas Ehemann Porkell Hall-
kelsson, der an den blutigen Auseinandersetzungen der fritheren Buhlen seiner Frau
nicht beteiligt ist.

Seine beiden sich bis zum Tod bekdmpfenden Vorganger Hrafn und Gunnlaugr
erscheinen in diesem Traum hingegen als Adler.”” Auch wenn es sich bei dem
Traum um eine Rekontextualisierung des Falkentraums des Nibelungenlieds han-
deln mag, fiigt sich die Bedeutungszuschreibung der beiden Vogelarten in das Ge-
samtbild des Untersuchungskorpus ein. Die bedeutungskonstituierende Funktion
des Adlers beschrinkt sich bis auf eine Ausnahme auf die sinnbildliche Dimension.
Dort ist er in Metaphern und in einem Traum in der Haralds saga Sigurdarsonar mit
dem Attribut der kimpferischen Aggressivitit verkniipft."® In nichtsinnbildlicher
Funktion findet ein Adler nur in einem in Kapitel 5.3 erwdhnten Schutzmirakel in
der ersten Jarteinabok der Porldks saga helga Erwahnung. In dieser heif3t es, daf3 ein
Adler regelmafliig die Eierbestinde einer Insel und damit die Erndhrungsgrundlage
der dort lebenden Menschen pliindert. Hier erscheint der Adler losgeldst von einer
kriegerischen Assoziation in seiner Natur als Raubtier, dessen Bediirfnisse mit jenen
der menschlichen Gesellschaft kollidieren. Handelt es sich beim Falken um ein do-
mestiziertes Raubtier, dem unter anderem aufgrund der Moglichkeit der Abrichtung
zu Jagdzwecken hohe 6konomische Wertschitzung zukommt und das nicht mehr
als wildes Tier, sondern als der menschlichen Gesellschaft dienendes Nutztier wahr-
genommen wird, versinnbildlicht der Adler zum einen vergleichbar zum Braunbiren
eine kampferische Natur, zum anderen kann er ebenso wie der Bar durchaus fiir die
menschliche Gesellschaft zur Bedrohung werden, diese Bedrohung besteht jedoch
nicht aus einer Leib und Leben gefihrdenden direkten Konfrontation, sondern aus
einer auf der Uberschneidung von Lebensraumen beruhenden Konkurrenz um die-
selben Ressourcen.

Bei den Vogelarten, auf die bisher der Blick gerichtet wurde, handelte es sich um
Aas- und Raubvogel. Es wurde deutlich, daf} diesen nur in sehr wenigen Zusammen-
hingen bedeutungskonstituierende Funktion zukommt. Erwihnungen von Beute-

§S

Diese Episode wurde umfassend in Kap. 4.4.1 und 5.2.4 analysiert.

56 Zur hohen Bedeutung des Falken im héfischen Kontext des Mittelalters vgl. auch Peter Dinzelba-
cher. 2000. S.188.

%7 Eine ausfithrliche Analyse des Traums findet sich in Kap. 5.4.2.

5% Zur Funktion des Adlers als Tier der Walstatt in der eddischen Dichtung vgl. Heinrich Beck. 1970.

S.56fund S.58-61.



Hofische Falken und kriegerische Adler - Vogel als metaphorische Abbilder der Gesellschaft 283

vogeln sind indes noch wesentlich rarer gesit. Obwohl Ganse und Hithner dem
archdologischen Material nach ebenso gewohnliche Nutztiere waren wie Schafe
oder Rinder, sind diese Tiere in den Sagas nahezu vollkommen abwesend. Gibe es
keine Knochenfunde fiir die mittelalterliche Besiedlung, wiren die einzigen vagen
Anhaltspunkte fiir die Haltung von Nutzvogeln die Erlduterung von Hoensa-Périrs
Personenbeinamen und Grettirs grausame Behandlung der ihm von seinem Vater
anvertrauten Ginse.” Das Konig Hakon Magnusson zum Schicksal werdende
Schneehuhn, das ihn in die Berge lockt, wo er einer plotzlichen Krankheit erliegt, hat
zwar Eingang in alle vier Konigssagakompendien gefunden, ist jedoch ein einsamer
Vertreter seiner Art im Untersuchungskorpus. Die einzige andere Situation, in der
ein Schneehuhn erwihnt wird, ist die fadenscheinige Ausrede der Droplaugséhne
fiir die scharfe Bewaffnung auf dem Weg zu einem Totschlag, auf die in Kapitel 5.4.1
eingegangen wurde.

Schwan und Schwalbe schliellich dienen beide der Verkorperung von Frauen,
eine Tatsache, die sich unter anderem aus der femininen Natur der altnordischen
Signifikanten fiir diese beiden Tiere erklirt. Der Schwan (dlpt) versinnbildlicht in
zwei Triumen in den Islindersagas eine schone und begehrenswerte Frau. Die
Schwalbe (svala) ist die hamhleypa der Konigsmutter Gunnhildr, die den armen
Egill von der Abfassung seiner Haupteslosung abzuhalten versucht. Die weibliche
Konnotation dieser beiden Tiere wird dadurch ermdéglicht, dal Vogel aufgrund ihrer
grundsitzlichen Andersartigkeit anders als die in der sinnbildlichen Dimension we-
sentlich prominenteren Siugetiere, allen voran Pferd, Hund und Rind, nicht mit
einer sexuellen Assoziation verbunden sind. Diese Neutralitit ermdglicht die Gleich-
setzung eines Vogels mit einer Frau ohne pejorativen Unterton. Eine derartige Neu-
tralitit oder gar positive Assoziation besteht im Kontext der Sagaliteratur fiir kein
weibliches Saugetier.

Vogel werden in den Texten des Untersuchungskorpus als Lebewesen, nicht je-
doch als mit besonderen Eigenschaften ausgestattete Individuen wahrgenommen.
Raben, Nutz- und Beutevdgel werden nur im Kollektiv erfaf3t.® Die Welt der (wil-
den) Végel besteht groftenteils ohne Berithrungspunkte zu jener der Menschen, sie
stellen in der Regel keine direkte Bedrohung fiir die menschliche Gesellschaft dar,
und es kommt nur insofern zu Interferenzen zwischen der Lebenswelt der Men-
schen und jener der Vogel, als letztere wie im Falle des Adlers auf Videy die Bediirf-
nisbefriedigung der Menschen gefihrden. Die einzige Vogelart, zu der Menschen ein
Interaktionsverhiltnis eingehen, sind Falken, auch diese Tiere sind jedoch auf der
Handlungsebene nur vereinzelt aufzuspiiren. Die vornehmlich auf der metapho-

" Bei der Einfithrung der Figur Heensa-Porirs in der gleichnamigen Saga heif3t es: ,Ok eitt sinn, er

Poérir for sunnan um heidi, hafdi hann med sér heens i for nordr um land ok seldi pau med ¢drum
kaupskap, ok pvi var hann kalladr Heensa-Périr.“ (Hens S.6) [Und einmal, als Périr von Siiden
tiber das Hochland zog, da hatte er Hiithner mit sich auf seiner Reise durchs Nordland, und er ver-
kaufte sie mit anderen Kaufwaren, und deswegen wurde er Hithner-Porir genannt].

Hier kdnnen zusitzlich die von Haraldr Sigurdarson zum Uberfall auf eine sizilianische Stadt
instrumentalisierten Singvogelchen genannt werden (Mork S.69-71; Fsk S.231f; Hkr 111 S.76f).

60



284 Die Bedeutung einzelner Tierarten im kulturellen Kontext der Sagaliteratur

rischen Ebene stattfindende Bedeutungskonstituierung mit Hilfe von Vogeln stimmt
mit Claude Lévi-Strauss’ Klassifizierung der Relation zwischen menschlicher Gesell-
schaft und Vogelwelt als einer metaphorischen iiberein:®" Aufgrund der nur spora-
dischen Interaktion zwischen Vogelwelt und menschlicher Gesellschaft wird erstere
in vielen Kulturen konzeptionell als metaphorisches Abbild der Menschheit ver-
standen.”” Und in genau dieser Funktion kommt den verschiedenen Vogelarten eine
nicht unwesentliche Rolle in der Konstruktion der Sagaerzahlungen zu.

6.8 Prasenz und Absenz — Warum erfahren einige Tierarten keine
Beachtung?

Die bisher behandelten Tierarten sind alle in bestimmten anthropologischen Kon-
stellationen prasent, in anderen dagegen absent. Daneben gibt es eine nicht unbe-
trachtliche Anzahl von Arten, die in den Sagas zwar erwdhnt werden, ohne jedoch in
verfestigter literarischer Funktion zur Strukturierung der Erzahlungen aufgegriffen
zu werden. Bevor zum Abschluf} dieses Kapitels auf mégliche Erklarungsansitze fiir
die marginale Bedeutung dieser Tiere eingegangen wird, erfolgen zunichst einige
Bemerkungen allgemeinerer Natur zum Tiervokabular innerhalb des Untersu-
chungskorpus. Insgesamt sind in den untersuchten Texten 135 verschiedene, der
Bezeichnung bestimmter Tiere oder Gruppen von Tieren dienende Substantive zu
finden.®® Davon handelt es sich bei vier Vokabeln um allgemeine Bezeichnungen fiir
Tiere,* weitere zwolf Worter sind artenunspezifische Termini fiir Nutzvieh.®® Auch
fiir Vogel und Fische gibt es allgemeine Oberbegriffe fiir alle die Klasse umfassenden
Tierarten. Hingegen existiert keine Sammelbezeichnung fiir Insekten oder Schid-
linge im Altnordischen,” ebensowenig fiir Amphibien und Reptilien. Diese Abwe-
senheit von Begrifflichkeiten fir diesen Teil des Tierreichs verdeutlicht, daf3 biolo-
gische Klassifikationen nicht notwendigerweise mit anthropologischen Kategorien
von Tieren iibereinstimmen miissen.®®

' Vgl. Claude Lévi-Strauss. 1973. S.237f.

©  Der Charakter der Vogelwelt als metaphorisches Abbild der menschlichen Gesellschaft driickt
sich auch in einer Episode in der Morkinskinna aus, in der von einem alten, weisen Mann erzihlt
wird, der die Sprache der Végel versteht (Mork S.294f). Die Vogelwelt wird hier als Gemeinschaft
verstanden, die in einer eigenen Sprache kommuniziert.

% Vgl. Anhang 8.

% dyrn; illdyri n; kvikendi n; kykvendi n.

bii n; biifé n; busmali m; eykr m; fé n; fénadr m; geldfé n; geldneyti n/PL; gradfé n; hjord f; kvikfé n;

smali m.

fiskr m; fugl m.

% Im Neuislindischen finden sich ab dem Ende des 18. _]ahrhunderts die Ausdrucke skordyr und
smdkvikindi. Vgl. Ordabok Haskolans. Ritmaélsskrd (http: i

adg= innsl).

% Vgl. dazu auch Thomas A. Sebeok. 1988. S.67. Anthropologische Kategorien beziehen sich auf das
Verhiltnis des Menschen zur jeweiligen Tierart (vgl. Robert Delort. 1984. S.289; Kirsten Hastrup.
1990. S.248; Janetta Rebold Benton. 1992. S.15f; Steven P. Ashby. 2002. S.40).

65

66




Prisenz und Absenz — Warum erfahren einige Tierarten keine Beachtung? 285

Abgesehen von diesen artentibergreifenden Bezeichnungen und phantastischen
Tieren lassen sich auf terminologischer Ebene 45 verschiedene Tierarten identifizie-
ren.”” Am ausfithrlichsten und detailliertesten ist das Vokabular fiir Sdugetiere mit
Nutztierfunktion, vor allem fir Schafe, Ziegen, Kithe, Schweine, Pferde und
Hunde.” Nur in dieser Kategorie gibt es eigenstindige Termini fiir weibliche, ménn-
liche, teilweise auch kastrierte Tiere, zum Teil sogar mit mehreren alternativen Aus-
driicken.” Auch Jungtiere sind in dieser Kategorie mit einer eigenen Bezeichnung
versehen.”” Die ausdifferenzierte Terminologie fiir diesen Teil der heimischen Tier-
welt unterstreicht die herausgestellte Funktion dieser Tiere in der menschlichen
Lebenswelt, die durch die archdologischen Funde und die in die Rechtsbiicher auf-
genommenen Regelungsbereiche bestitigt wird. Nicht alle dieser Nutztierarten
werden jedoch gleichermaflen in die Sagaerzihlungen eingebunden.

So sind Schafe in islindischem Kontext zwar beinahe omniprisent, wie etwa in
der Analyse der Reykdcela saga deutlich wurde, erscheinen allerdings nie als indivi-
duelle Akteure.” Schafe werden gehiitet, gesucht, gestohlen, vereinzelt auch in Her-
den verschenkt. Schafe werden in den Bischofssagas geheilt, und in den weltlichen
Sagas entstehen Konflikte, weil Schafe auf fremdem Grund geweidet haben. Diese
Tiere gehen also prinzipiell in dhnlichen Situationen in die Texte ein wie Ochsen
und Pferde. Anders als diese werden Schafe allerdings zum einen fast ausschlief3lich
im Kollektiv wahrgenommen. Abgesehen von dem als Spottbufie vergebenen Lamm
in der Heidarviga saga werden an keiner Stelle iiber den 6konomischen Wert hinaus-
gehende individuelle Eigenschaften eines Schafes geschildert.”* Zum anderen be-
schrinkt sich die Funktion der Schafe auf diese passive Rolle, es findet keine tiber die
reine Nutzbeziehung hinausgehende Interaktion des Menschen mit diesen Tieren
statt. Der wiederholt als wenig ehrbar dargestellte Kontakt zu Schafen deutet darauf
hin, dal Schafe im Wertesystem der Sagaliteratur als Niedrigstatustiere anzusehen

®  Bei dieser Zahlung wurde keine Differenzierung in funktionale Unterarten (wie etwa Schiferhund

und Jagdhund) vorgenommen. Die verschiedenen Walarten sowie Eisbdren und Braunbiren,
Fiichse und Polarfiichse wurden hingegen als einzelne Arten gezihlt. Zu verschiedenen biologi-
schen Klassifikationssystemen vgl. Thomas A. Sebeok. 1988. S.64f.

Edmund Leach erklirt in seiner anthropologischen Untersuchung von Tiermetaphern einen solch
hohen Grad an Diversifikation fiir das Vokabular von Nutztieren mit der an die unterschiedlichen
Geschlechter und Lebensabschnitte gebundene Nutzfunktion (Edmund Leach. 1972. S.56). Seine
Erkenntnis, daf3 das Vokabular fiir nicht eBbare Haustiere weniger differenziert sei als fiir Nutz-
tiere, kann jedoch nicht ohne weiteres auf das vorliegende Untersuchungskorpus iibertragen wer-
den, da eine klare Unterscheidung zwischen Nutz- und Haustier fiir das Mittelalter nicht vorge-
nommen werden kann.

oxi m; geldingr m; galti m, goltr m. Fiir Wallache gibt es bemerkenswerterweise keine eigenstindige
Begrifflichkeit im Altnordischen.

7 folald n (foli m, fylja f); kdlfr m (kvigr m, kviga f); dilkr m, lamb n; griss m; kid n; (hédnukid n,
kidlingr m); hvelpr m.

Die Omniprisenz von Schafen spiegelt sich auch in den islindischen Annalen und der Land-
namabok wider, in denen diese Tiere hiufiger als andere in kurzen Bemerkungen Erwiahnung fin-
den (vgl. Kap. 3.2). Und das am hiufigsten anzutreffende Bildmotiv in den Handschriften der
J6nsbok ist dasjenige eines Diebs mit einem Schaf auf dem Riicken (vgl. Kap. 3.1).

7 Vgl. Anhang S.

70

71

73



286 Die Bedeutung einzelner Tierarten im kulturellen Kontext der Sagaliteratur

sind. Daher ist es beispielsweise wenig erstaunlich, daf} an keiner Stelle von einem
Aufeinanderstoffien eines Mannes mit einem kampflustigen Widder oder Ziegen-
bock berichtet wird, obwohl das Aggressionspotential dieser Tiere in mehreren
Regelungen in der Gragas thematisiert wird. Ein Schafs- oder Ziegenbock entspricht
nicht der Vorstellung eines ehrenwerten Widersachers, wie sie etwa durch einen
Ochsen oder Baren verkorpert wird. Ziegen sind offensichtlich iiberhaupt nur sehr
vereinzelt der Erwihnung wert, obwohl sie den archidologischen Funden und Rege-
lungen der Rechtsbiicher zufolge durchaus zum gewohnlichen Viehbestand eines
islindischen und norwegischen Bauernhofs gehort haben. Konzeptionell ist dieses
Tier lediglich als Versinnbildlichung eines feigen Wesens relevant. Daf8 Ziegen tuber
alle untersuchten Sagagattungen hinweg beinahe vollkommen abwesend sind, un-
terstreicht die geringe Bedeutung, die diesen Tieren von der Verfassergesellschaft
trotz ihrer Prisenz im agrarischen Alltag beigemessen wurde.”

Auch Schweine finden nur vereinzelt Aufnahme in die Sagaerzahlungen. Sie wer-
den fast ausschliellich in iibernatiirlichen Zusammenhingen und zur Erliuterung
der Herkunft von Ortsnamen angefiihrt, wie etwa in der beriihmten Szene zu Beginn
der Hrafnkels saga.”® Lediglich in der Viga-Glums saga entsteht ein Konflikt unter
anderem aufgrund eines vorgeblichen Diebstahls eines Ebers.”” An keiner Stelle im
Untersuchungskorpus wird davon erzihlt, daf} es zu Konflikten wegen auf anderer
Minner Land weidender Schweine gekommen sei, wihrend in allen nordischen
Rechtsbiichern detaillierte Verhaltensregeln fiir einen solchen Fall angefiihrt sind.
Die Abwesenheit von Schweinen in den Islindersagas laf3t sich dahingehend inter-
pretieren, daf} die Verfasser in der Beschreibung der Geschehnisse der Landnahme-
und frithen Freistaatszeit auf die in ihrer Zeit vorhandene Tierwelt zuriickgriffen, da
wihrend der landndma zwar eine betrichtliche Anzahl von Schweinen nach Island
mitgebracht wurde, die Haltung von Schweinen jedoch ab Beginn des 12. Jahrhun-
derts fast vollstindig aufgegeben wurde, wie in Kapitel 2.1 erortert wurde. In den
Konigssagas gehen Schweine vereinzelt in die Schilderung der Hintergrundszenerie
ein, wie etwa im Falle von Hdkon jarls Versteck in einer Grube unter dem Schweine-
stall”® Ebenso wie im Falle der Ziegen unterstreicht die seltene Erwihnung von
Schweinen iiber alle Untergattungen hinweg jedoch gleichzeitig auch den niedrigen
Status dieser Tiere. Dieser niedrige Status erklart auch, warum es keine Erwahnun-
gen von Ziegenbocken oder Ebern als Opfertiere gibt, wiahrend das Hochstatustier
Ochse wiederholt von Sagacharakteren den Gottern als Geschenk dargeboten
wird.”

7> Ahnlich fiir den kontinentaleuropiischen Kontext Joyce E. Salisbury. 1994. S.26.

" Hrafnk S.98.

77 Glim S.60. Davor sind allerdings bereits einige Schafe abhanden gekommen. Dies ist der eigentli-
che Konfliktausloser.

7% Mork S.82f.

”  Ein den niedrigen Status der beiden Tierarten bestitigenden Anhaltspunkt findet sich in der
eddischen Dichtung: In der wahrscheinlich im 13. Jahrhundert entstandenen Rigspula werden
Ziegen und Schweine als Charakteristikum der untersten Bevolkerungsschicht angefithrt (vgl.
Rigspula Str. 12. Edda S.281), die Bauernsohne zihmen hingegen Ochsen (Str. 22. S.283), die



Prisenz und Absenz — Warum erfahren einige Tierarten keine Beachtung? 287

Die Tatsache, daf3 einige Tierarten auch auf terminologischer Ebene so gut wie
vollstindig in den hier untersuchten Texten fehlen, kann unterschiedliche Griinde
haben. Zum einen lassen archiologische Funde darauf schlielen, daf einige Tierar-
ten im Mittelalter nur wenig verbreitet waren; dies gilt vor allem fiir die Katze.** Eine
solche Abwesenheit einer Tierart in der zeitgendssischen heimischen Fauna ist si-
cherlich eine Erklirung dafiir, dafl Katzen in den hier untersuchten Sagagattungen
so gut wie iiberhaupt keine Rolle spielen, indes keine Selbstverstindlichkeit, da im
Laufe dieses Kapitels deutlich wurde, daf} auch nichtheimische Tiere wie Baren und
Wolfe auf sinnbildlicher Ebene durchaus bedeutungskonstituierend wirken kénnen.
Ein Seitenblick auf Freyjas Katzen, die allerdings nur in der Snorra Edda Erwahnung
finden, offenbart zudem, daf Katzen in der altnordischen Kultur nicht vollkommen
ohne bedeutungskonstituierende Relevanz waren.®' Im vorliegenden Textkorpus
gibt es jedoch nur eine einzige Erwidhnung von Katzen auf der Handlungsebene. In
der Vatnsdcela saga werden Katzen als Begleiter eines zauberkundigen Mannes be-
schrieben.*” Diese Episode ist singuldr und greift im kontinentaleuropéischen Raum
verbreitete, abergldubische Vorstellungskomplexe auf, die sich ansonsten nicht in
den Sagas niedergeschlagen haben.® Bei den iibrigen sparlichen Erwidhnungen von
Katzen handelt es sich um ein Wortspiel iiber den Personenbeinamen kottr, dessen
pejoratives Potential sich bereits in der eddischen Dichtung aufspiiren 1a3t,** und
um ein Wortspiel {iber den Personenbeinamen kausi, das im Untersuchungskorpus
das einzige Anzeichen fiir eine Bedeutung der Katze als Mausefinger ist.** Im Falle

Jarlssohne beschiftigen sich mit Hunden und Pferden (Str. 35. S.285) und der Kénigssohn zudem
mit Jagdvogeln (Str. 46. S.287). Zur Tiermotivik der Rigspula vgl. auch Klaus von See u.a. 2000.
S.497.

% Vgl. Kap. 2.1.

' In der der Gylfaginning heift es iiber Freyja: ,en er hon ferr, pa ecr hon kavttvm ii. oc sitr ireid”

(SnE S.31) [und wenn sie reist, dann sitzt sie in einem von zwei Katzen gezogenen Wagen].

»NU skal segja frd peim manni, er fyrr var nefndr, er hét Porolfr sleggja; hann gerdisk inn mesti

6spekdarmadr, badi var hann pjofr ok pé um annat stérilla fallinn; pétti mennum med stor-

meinum hans byggd ok einskis ills ervant fyrir honum, ok p6tt hann hefdi eigi fjolmenni hjé sér, pa
atti hann pd hluti, er hann venti trausts at, pat varu tuttugu kettir; peir varu dkafliga storir ok allir
svartir ok mjok trylldir.“ (Vatn S.72f) [Jetzt soll von dem Mann erzihlt werden, der bereits vorher
erwihnt wurde, der Porolfr sleggja hief3; er war ein ausgesprochener Unruhestifter, er war ein Dieb
und auch in anderer Hinsicht ein schlechter Mensch; es erschien den Leuten, daf3 seine Ansied-
lung grof8es Ubel mit sich fithre und daf nur Schlechtes von ihm zu erwarten sei, und obwohl er
keine grofle Schar von Leuten bei sich hatte, da besal} er die Dinge, von denen er sich Schutz er-
hoffte, das waren zwanzig Katzen. Sie waren tberaus grof und alle schwarz und mit grofler

Zauberkraft versehen].

Eine indirekte Verbindung einer zauberkundigen Person mit Katzen findet sich auch in der Eiriks

saga rauda, in der eine Seherin mit einem Katzenfell bekleidet ist (Eir $.206). Zur Verkniipfung

der Katze mit Teufel und Hexerei vgl. Robert Delort. 1984. S.338.

% Vgl. Helgaqvida Hundingsbana in fyrri Str. 18. Edda S.133. Vgl. Kap. 5.4.1.

% ,Annarr sonr Porsteins var ok heima, hét hann Sveinn ok var niu vetra gamall; lengisk honum
fodur sins i beeinn, ok heyrir eitthvat hark 1ti, veit ok eigi, hvat um er; kemr hann ut i dyrrnar, ok er
honum svefn i augum. Snorri mzlti vid son sinn, P6rd kausa: ,Sér kottrinn musina? Ungr skal at
ungum vega.” (Heid S.248f) [Ein anderer Sohn Porsteins war auch zu Hause, er hie8 Sveinn und
war neun Jahre alt. Er sehnt sich nach seinem Vater im Hof und hért drauflen Larm und weif3

82

83



288 Die Bedeutung einzelner Tierarten im kulturellen Kontext der Sagaliteratur

der Katze scheint die Absenz demnach am tiberzeugendsten durch ihre Bedeutungs-
losigkeit in der menschlichen Lebenswelt erklart zu sein.

Wilde, pflanzenfressende Sdugetiere schliefllich sind in den Sagaerzihlungen,
auch in den auf norwegischem Grund spielenden Konigssagas, so gut wie nicht exi-
stent, wihrend Raubtieren, wie in Kapitel 6.6 gezeigt, eine spezifische Funktion in
den Narrationen zukommt. Elche, Hasen und Kaninchen werden an keiner einzigen
Stelle im Untersuchungskorpus auch nur genannt. Auch Hirsche sind auf der Hand-
lungsebene nicht anzutreffen. Die einzige Erwihnung eines Hirsches auf sinnbildli-
cher Ebene ist die an fritherer Stelle ausfiihrlich besprochene P6rir-hjortr-Episode in
der Olafs saga Tryggvasonar.® Ein Eichhornchen findet nur in einem dem Schwe-
denkonig Olafr vorgetragenen Gleichnis Erwihnung," und Miuse erscheinen an
einzelnen Stellen als Schidlinge.®® Daf} diesem Teil der einheimischen Tierwelt, der
in norwegischem Kontext einen nicht unbetrichtlichen Anteil der Diit stellte, nicht
einmal als Hintergrundszenerie oder auf sinnbildlicher Ebene eine Bedeutung in den
Erzihlungen zugeordnet ist, ist insofern auffillig, als es andere Tierarten wie etwa
Fische gibt, die wiederholt und ausschlieffilich als Beuteobjekte in den Texten
Erwihnung finden. Eine befriedigende Erklirung fiir diesen Sachverhalt kann nicht
gegeben werden, mogliche Begriindungen verbleiben im Bereich des Spekulativen.
So konnte eine Vermutung lauten, daf3 die vorwiegend islindischen Verfasser der
Konigssagas in der Konstruktion der Erzihlungen wo moglich auf die ihnen be-
kannte Fauna zuriickgriffen und daher als Beutetiere auf Handlungs- und Sinnbild-
ebene Fische und Végel heranzogen, wihrend zur Illustrierung von Oppositions-
verhdltnissen zwischen Mensch und Wildnis notgedrungen auf Island nicht heimi-
sche Raubtiere Beachtung finden muf3ten.

Die in diesem Kapitel vorgenommene Synopse zum Abschlufl der hier vorliegenden
Untersuchung offenbarte, dafl jede Tierart eine spezifische Funktion in der Bedeu-
tungskonstituierung der Sagatexte einnimmt, die einerseits an ihre Positionierung
gegeniiber der menschlichen Lebenswelt gekniipft ist, andererseits aber auch Topoi
und Motive vor allem eddischer Herkunft aufgreift. Diese komplexen Bedeutungs-
zuschreibungen unterstreichen, dafl die erwihnten Tierarten nicht untereinander
austauschbar sind, sondern daf} diese in jeweils verschiedenen Dimensionen in die
einzelnen Textgruppen eingehen. Dabei werden einige Tiere als Akteure wahrge-
nommen, mit denen Menschen in eine tatsdchliche reziproke Interaktion treten
(Pferde, Hunde, Stiere, Biren, Schlangen), andere lediglich als Objekte ohne eige-
nen Handlungsspielraum (Wale, Seehunde, Schafe, Kiihe). Die als Akteure figurie-

nicht, was vor sich geht. Er kommt heraus auf die Tirschwelle und hat Schlaf in den Augen. Snorri
sprach zu seinem Sohn P6rdr kausi (Katze); ,Sieht die Katz die Maus? Jung soll mit jung kimp-
fen“].

% Vgl. Kap. 4.4.1.

¥ Olafs saga helga. Hkr I1 S.149f.

®  PBp B S.153, S.181. Gemeinsam mit der Trias der Schlangen, Kroten und Frosche: Olafs saga
helga. Hkr II S.189. In einer metaphorischen Wendung in der oben erwéihnten Stelle in der
Heidarviga saga.



Prisenz und Absenz — Warum erfahren einige Tierarten keine Beachtung? 289

renden Tiere sind alle ausnahmslos stark méinnlich konnotiert. Einige von ihnen
treten primir als Partner und Instrumente ihrer Besitzer auf (Pferde, Hunde), an-
dere dagegen ausschliellich oder iiberwiegend als Kontrahenten (Baren, Schlangen
und auch Stiere). Auf einer anderen Ebene lassen sich die Tiere danach einteilen, ob
sie Teil der menschlichen Lebenswelt sind (Nutztiere), oder diese umgeben, ohne
an ihr teilzuhaben (Meerestiere, Raubtiere, Vogel).*? Die Tiere der letzteren Gruppe
werden vorwiegend als Zeichentréger in die Texte integriert. Einige Tierarten konn-
ten schlief8lich mit der Konstruktion einer islandischen agrarischen Gesellschaft in
Verbindung gebracht werden (Ochsen und Stiere), wihrend andere der Illustrie-
rung héfischen Lebens dienen (Falken).

Auch tiber diese Aufspaltung in die Schilderung einer Agrargesellschaft und einer
hofischen Gesellschaft hinweg finden sich einige gravierende Unterschiede zwischen
den auf Island angesiedelten Sagas und den Konigssagas. Aus offensichtlichen
Griinden erscheinen wilde Sdugetiere nur auf norwegischem Grund. Dafiir werden
in den auf Island situierten Sagas wesentlich haufiger Meeressiugetiere und Fische
erwahnt, was sich aus den Besonderheiten einer insularen Gesellschaft erklaren 1af3t.
Die unterschiedliche Verteilung der einzelnen Tierarten steht demnach auf ver-
schiedenen Ebenen mit den Gesamtaussagen der einzelnen Sagauntergattungen in
Verbindung, insofern als die spezifische Interaktion mit den einzelnen Tierarten in
den einzelnen Untergattungen die Charakteristika des betreffenden gesellschaftli-
chen Kontextes konturiert.

So unterschiedlich sich die Interaktion der menschlichen Gesellschaft mit den
einzelnen Tierarten ausgestaltet, so verbleiben diese jedoch immer Wesen mit tieri-
scher Natur, sogar dann, wenn diese in sinnbildlicher Funktion in Traumen oder als
Hiillen iibernatiirlicher Phinomene erscheinen. Auch in diesen Situationen sind sie
nicht der menschlichen Sprache maichtig, sie kleiden sich nicht, und sie bewegen
sich weiterhin in der ihnen angestammten Lebenswelt. Eine anthropomorphe Be-
deutungsbelegung von Tieren, wie sie den kontinentaleuropiischen Fabeln und
Tierschwinken zugrundeliegt, gibt es in der Sagaliteratur nicht. Auch die allegori-
sche oder symbolische Ausdeutung von Tieren in der Tradition des Physiologus
spielt in den Sagatexten nur eine marginale Rolle und ist auf wenige Tierarten be-
grenzt. Ein Tier ist also ein Tier in den Sagas und wird aus genau diesem Grund in
die Erzihlungen aufgenommen. Die Tierwelt ist integraler Bestandteil der die
menschliche Gemeinschaft umgebenden Umwelt, und der Mensch muf8 sich zu
diesen Wesen unumginglich auf die eine oder andere Weise verhalten. Daf} diese
Positionierung auch Auswirkungen auf die Stellung einer Person innerhalb der
menschlichen Gesellschaft hat, wird von den Sagaverfassern in ihren Erzihlungen
aufgegriffen und fruchtbar gemacht.

¥ Vgl. dazu auch Janetta Rebold Benton. 1994. S.14f. Zur Konzeptualisierung der Wildnis als Raum
jenseits der menschlichen Kontrolle vgl. Aleks Pluskowski. 2002b. S.94.






	Anthropologische Funktionsanalysen 2 : die Bedeutung einzelner Tierarten im kulturellen Kontext der Sagaliteratur

