
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 43 (2009)

Artikel: Der tierische Blick : Mensch-Tier-Relationen in der Sagaliteratur

Autor: Rohrbach, Lena

Kapitel: 6: Anthropologische Funktionsanalysen 2 : die Bedeutung einzelner
Tierarten im kulturellen Kontext der Sagaliteratur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858136

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


6 Anthropologische Funktionsanalysen 2:

Die Bedeutung einzelner Tierarten im kulturellen
Kontext der Sagaliteratur

In dem im vorigen Kapitel entfalteten Bedeutungsgeflecht kommen den einzelnen
Tierarten jeweils spezifische Funktionen zu. Im folgenden sollen diese zum einen für
jene Tierarten, die als zentral in der Bedeutungskonstituierung des Untersuchungskorpus

identifiziert werden konnten, in einer Zusammenschau dargelegt werden,
zum anderen soll an dieser Stelle auch diskutiert werden, warum einige Tierfamilien
und sogar -klassen so gut wie gar keine Erwähnung finden. Während in den beiden

vorhergehenden Kapiteln Detailanalysen einzelner Texte und verschiedener
Episodentypen im Vordergrund standen, werden nachfolgend die bisherigen Ergebnisse
gebündelt und auf einer abstrakteren Ebene für die einzelnen Tierarten in
Zusammenhang gebracht. Im Rahmen dieser Diskussion sollen daneben auch solche

Episoden Beachtung finden, auf die bis zu diesem Punkt aufgrund ihres singulären
Charakters nicht eingegangen wurde.

Es wurde deutlich, daß vor allem im isländischen Teil der Sagaliteratur die drei
Tierarten Pferd, Hund und Ochse als zentral anzusehen sind. In fast allen Dimensionen

tierischer Bedeutungskonstituierung kommt ihnen eine exponierte Stellung zu.
Die beiden erstgenannten Tiere sind jedoch keineswegs nur mit positiven Konnotationen

versehen; bei beiden bestehen vor allem zwischen metaphorischer und
metonymischer Dimension gegensätzliche Bedeutungsbelegungen. Der Ochse hingegen

ist das einzige Tier in der Sagaliteratur, das durchgängig hoch geschätzt wird
und dem auch auf metaphorischer Ebene keine pejorative Bedeutung anhaftet.
Diese herausgestellte Position des Ochsen ist als wichtiges Teilergebnis der
vorliegenden Untersuchungen hervorzuheben, da in früheren Arbeiten diesem Tier keine
besondere Beachtung geschenkt wurde oder gar eine besondere Bedeutung des

Ochsen im Kontext der Sagaliteratur verneint wurde. In weiteren Teilkapiteln wird
die spezifische Bedeutung von Schlangen, Meerestieren, wilden Raubtieren und
Vögeln beleuchtet werden. Diese Tiere tauchen - anders als Pferde, Hunde und
Ochsen - nur in wenigen Bedeutungszusammenhängen auf. In diesen kommt ihnen
jedoch eine prominente Stellung zu, die näher dargelegt werden soll. Es ist dabei vor
allem von Interesse, in welchen Relationen die einzelnen Tierarten zum Menschen

positioniert werden. Im folgenden wird dabei wiederholt auf Claude Lévi-Strauss'
Überlegungen zum metonymischen oder aber metaphorischen Verhältnis des
Menschen zu verschiedenen Tierarten und dessen Reflexion in der jeweiligen Tradition
der Namensgebung eingegangen werden, die er in seiner 1962 erschienenen Studie



262 Die Bedeutung einzelner Tierarten im kulturellen Kontext der Sagaliteratur

La pensée sauvage entwickelte.1 Seine allgemein gestalteten Ausführungen können
jedoch nicht ohne weiteres auf die Mensch-Tier-Relationen der Sagaliteratur
übertragen werden, sondern dienen vielmehr als Diskussionsgrundlage, vor deren

Hintergrund die charakteristischen Besonderheiten der Sagas deutlich gemacht werden
können.

Wie in den beiden vorigen Kapiteln bildet Ausgangspunkt der Diskussionen
wiederum die Bedeutungskonstituierung in den Texten und Textgruppen des

Untersuchungskorpus, die spezifische Bedeutungszuweisung der näher untersuchten Tierarten

wird zudem aber auch zurückgreifend auf die einführenden Kapitel, in denen die
extra- und intertextuellen Rahmenbedingungen der spätmittelalterlichen Sagaliteratur

vorgestellt wurden, zu betrachten sein.

6.1 Zelter, Kampfhengste und geile Stuten - Ein Statussymbol
zwischen Omnipräsenz und Tabuisierung

Das Pferd ist wie bereits mehrfach erwähnt dasjenige Tier, dem in der Sagaforschung

bislang am meisten Aufmerksamkeit gewidmet wurde. Dies hat fraglos seine

Berechtigung, da dieser Vierbeiner in einer ganzen Reihe verfestigter literarischer
Muster Eingang in die Sagatexte gefunden hat, die verschiedene Interaktionstypen
aufgreifen.2 Die weitaus meisten vorliegenden Studien, die sich mit der Bedeutung
des Pferdes im altnordischen Raum beschäftigen, beschränken sich auf ausgewählte
Aspekte. An dieser Stelle soll hingegen aufbauend auf den Erkenntnissen der
vorhergehenden Kapitel das weitgespannte Bedeutungsfeld des Pferdes innerhalb des

Untersuchungskorpus, das durch eine ausgesprochene Vielstimmigkeit geprägt ist,
aus einer ganzheitlichen Perspektive skizziert werden.

Im vorhergehenden Kapitel wurde deutlich, daß Pferde mit einigen signifikanten
Ausnahmen in nahezu jeder anthropologischen Dimension aufzuspüren sind. Die
narrativen Funktionsanalysen haben weiterhin gezeigt, daß Pferde sowohl in unstilisierten

Episoden als auch in zentralen verfestigten Mustern in die Erzählungen
integriert wurden. Die Bedeutung des Pferdes erstreckt sich somit auf alle narrativen
und anthropologischen Ebenen der Sagaerzählungen - über alle Untergattungen des

Untersuchungskorpus hinweg. Keine andere Tierart taucht in so vielen verschiedenen

Kontexten auf wie das Pferd. Dabei finden sich auffallend viele der rekurrieren-

1 Die folgenden Zitate beziehen sich auf die 1973 erstmals erschienene deutsche Übersetzung Das
wilde Denken. Die betreffenden Überlegungen finden sich dort vor allem auf den Seiten 337-343.

2 Die zentrale Stellung, die dem Pferd in den Texten des vorliegenden Untersuchungskorpus zu¬

kommt, ist weder zeit- noch raumspezifisch für das mittelalterliche Island und Norwegen, sondern
reiht sich in eine allgemein herausgestellte Position dieses Tieres in der Menschheitsgeschichte
ein. Die Zahl der existierenden historischen Arbeiten über die Funktion des Pferdes in der
menschlichen Gesellschaft ist Legion. An dieser Stelle sollen nur einige zentrale neuere Untersuchungen

genannt werden, die sich diesem Aspekt detailliert widmen: Heinz Meyer. 1975; Daphne
Machin Goodall. 1984; Marlene Baum. 1991; Juliet Clutton-Brock. 1992; Günter Nobis. 2000;
Norbert Benecke. 2002.



Zelter, Kampfhengste und geile Stuten - Ein Statussymbol zwischen Omnipräsenz und Tabuisierung 263

den Pferdeepisoden auch in den Regelungen der Rechtsbücher und ebenfalls in den

Illuminationen der Jönsbök. Die als Konfliktauslöser herangezogenen Pferdeepisoden

scheinen somit auf tatsächlich vorhandenen, regelmäßigen Konfliktgegenständen
der isländischen Gesellschaft zu beruhen.

Auf der Ebene der unstilisierten Episoden, die hauptsächlich der Skizzierung der

Hintergrundszenerie dienen und die sich vor allem in den weltlichen isländischen

Sagas in rauher Menge finden, werden Pferde vornehmlich in ihrer Funktion als

Transportmittel genannt.3 Die Omnipräsenz des Pferdes als Reit- und Lastentier
schlägt sich auch in verschiedenen Abschnitten in der Grâgâs nieder, in denen nicht
Interaktionen mit der Tierwelt geregelt werden sollen, sondern in denen das sich im
richtigen Satteln äußernde praktische Handlungswissen ebenso wie das Reitvermögen

eines Mannes als Anhaltspunkt für dessen geistigen und körperlichen Zustand
dienen. Und diese Allgegenwärtigkeit des Pferdes als unentbehrliches Transportmittel

manifestiert sich schließlich auch aufder Ebene der rekurrierenden Tierepisoden.
Das literarische Muster des unerlaubten Reitens wirkt in den weltlichen isländischen

Sagas als konfliktauslösendes Element. In den Bischofssagas werden wiederholt
Pferde geheilt, die sich während eines Rittes verletzt haben. Und das Motiv des Falls

vom Pferd ist die einzige rekurrierende Episode überhaupt, die sich in allen vier
Untergattungen des Untersuchungskorpus findet. Diese Bedeutungsebene durchzieht

also unabhängig von der zeitlichen, räumlichen und inhaltlichen Verortung alle

Sagagruppen.
Die Bedeutung von Pferden erschöpft sich jedoch keineswegs in dieser ersten,

auf der praktischen Funktion von Pferden begründeten Dimension. Vor allem in den
isländischen weltlichen Sagas kommt Pferden - genauer gesagt Hengsten - eine

herausgestellte Position als Statussymbol zu, die sich unter anderem in der überaus

häufigen Erwähnung von Pferdegeschenken und Pferdediebstählen äußert. Die
Qualitäten, auf die bei der Vorstellung einzelner Pferde hingewiesen wird und die

eingehend in Kapitel 5.2.1 untersucht wurden, sind dabei vorrangig nichtökonomischer

Natur. Wiederholt kommt es zu konzeptionellen Gleichstellungen eines guten
Hengstes mit einem guten menschlichen Verbündeten, wenn diese Tiere als tapfer
und zuverlässig charakterisiert werden. Anhaltspunkte für den ökonomischen Wert
von Pferden finden sich in den Sagas dagegen nur indirekt. Der Preis eines Pferdes

wird in den Isländersagas immer im Vergleich zu anderen Tieren oder Waren
bezeichnet.4 Weitere Auskünfte über den ökonomischen Wert von Pferden erhalten

wir in den Sagas nicht; es wird allerdings des öfteren erwähnt, daß bestimmte Pferde
dem Besitzer wertvoller erscheinen als andere. So will Porleikr Hçskuldsson in der
Laxdœla saga seine Zuchtpferde auch nicht für den dreifachen Preis gegen andere

3 Gertrud Jaron Lewis hält in ihrer Untersuchung der mittelhochdeutschen Artusepen fest, daß das

Pferd in ihnen „zum Gebrauchsgegenstand degradiert ist, in seinem Wert für den Menschen
durchaus mit dem heutigen Auto vergleichbar." (Getrudjaron Lewis. 1974. S. 17). In den Sagas ist
die Erwähnung des Pferdes als ein Gebrauchsgegenstand in Lewis' Sinne jedoch nur eine von vielen

Bedeutungsebenen.
4 Vgl. z.B. Gisl S.74 und 78; Reykd S.177.



264 Die Bedeutung einzelner Tierarten im kulturellen Kontext der Sagaliteratur

eintauschen.5 Diese Wertschätzung ist allerdings nicht monetärer Natur, sondern
beruht auf subjektiver Einschätzung verschiedener Merkmale der betreffenden
Pferde. Die auf weichen Kriterien basierende Evaluierung von Pferden in den Sagas

steht mit der in Kapitel 2.2 diskutierten Auflistung von Kuhwerten in der

Konungsbôk der Grâgâs in Übereinstimmung, in der Reitpferde, Zuchtstuten und

Kampfhengste als metfé eingestuft werden, deren Wert im Einzelfall auszuhandeln
sei.6 Die hohe Wertschätzung von Pferden und vor allem Hengsten äußert sich auch

in der wiederholten Verurteilung von Verletzungen. Die zahlreichen diesbezüglichen

Regelungen in der Grâgâs geben einen Anhaltspunkt dafür, daß es sich hierbei

um ein véritables Problem in der isländischen Gesellschaft gehandelt haben muß,
und die detaillierte Aufführung verschiedener Verletzungen läßt vermuten, daß die

Akteure offenbar ebenso grausam phantasievoll waren wie der junge Grettir.
Der außerordentlich hohe Status von Hengsten innerhalb des Tierbestands spiegelt

sich auch in der eigenhändigen Versorgung und Pflege dieser Tiere durch ihre
männlichen Besitzer wider. Hinsichtlich dieser körperlichen Nähe bilden Pferde

eine Ausnahme unter allen im Untersuchungskorpus erwähnten Tierarten. Eine
weitere Besonderheit ist die eigentümliche metonymische Verbindung zwischen

einem Mann und seinem Hengst im Rahmen der für die Isländersagas charakteristischen

Pferdekämpfe, deren Übertragungswirkung eingehend in Kapitel 5.2.2 dargelegt

wurde.
Daß zu Pferden eine besondere Nähebeziehung eingegangen werden kann,

manifestiert sich auch darin, daß Pferde diejenigen Tiere sind, die im Untersuchungskorpus

am häufigsten mit Namen versehen sind.7 Pferde, deren Namen genannt
werden, sind im Regelfall gleichzeitig als ausgesprochen wertvoll beschrieben. Die
Namen der Pferde können sowohl auffällige Merkmale des Exterieurs als auch
besondere Fähigkeiten aufgreifen.8 Dabei überwiegen sich auf das Aussehen
beziehende Namen wie etwa Hvftingr,9 Kinnskjöni,10 Mâni,11 Snaekoll12 oder auch Svart-

5 Laxd S.103.
6 Bei der bereits zuvor diskutierten Entwendung von Hengst und Ehefrau des Priesters Eorgrimr in

der Sturlu saga (S.79) handelt es sich um eine fur diesen Zusammenhang anthropologisch äußerst
aufschlußreiche Stelle, da sie einen Einblick in die Wertschätzung eines guten Pferdes im Wert-
gefüge der Sagagesellschaft zuläßt. Der Text läßt offen, welcher der beiden Verluste - Ehefrau
oder Pferd - für den Mann schwerer wiegt, am Ende erhält er beide wieder zurück.

7 Eine komplette Auflistung aller im Untersuchungskorpus erwähnter Tiernamen findet sich in An¬

hang 4.
8 Vgl. Hermann Pälsson. 1995. S.ll.
9 Über diesen Hengst heißt es bei der ersten Vorstellung, daß er „alhvftr at lit" [von ganz weißer

Farbe] gewesen sei (BjH S.136).
10 Die Farbe kinnskjôttur bezeichnet einen Schecken mit Flecken auf den Wangen (vgl. Hermann

Pälsson. 1995.S.221).
" Mâni ist gewöhnlich ein Name für ein Pferd mit einem großen rundlichen Stern auf der Stirn. An

der betreffenden Stelle in der Sturlu saga wird das Pferd allerdings nicht näher beschrieben (Stur
S.78).

12 Snaekoll dient als Name für Pferde mit weißem Kopf (vgl. Hermann Pälsson. 1995. S.254; Val-

geröur Brynjölfsdöttir. 1998. S.98). In der Vfga-Glüms saga wird jedoch nichts Näheres über das

Aussehen dieses Pferdes gesagt (Glum S.42).



Zelter, Kampfhengste und geile Stuten - Ein Statussymbol zwischen Omnipräsenz und Tabuisierung 265

faxi. Auf besondere Fähigkeiten beziehen sich im gesamten Untersuchungskorpus
dagegen ausschließlich die Namen Slongvir und Sprögr. Bei ersterem handelt es sich

um das Pferd, von dem der Ynglingenkönig Alrekr fällt und dabei seinen Tod findet.

Sprögr heißt ein Pferd in der Islendinga saga, auf dem ein gewisser Hjälmr Ofeigsson
des Nachts heimlich aus Sturla böröarsons Gefolge davoneilt, um sich Sturla

Sighvatsson anzuschließen. Beide Namen beziehen sich auf die besondere Lauffä-

higkeit des bezeichneten Pferdes.13 Und ausschließlich diese Lauffähigkeit bzw. die
Funktion der beiden Pferde als Reittiere ist es, die in beiden Fällen von Bedeutung
für den Ablauf der Narration ist und den Grund für die Integration dieser beiden
Pferde darstellt.

Eine kleine Gruppe von Pferdenamen bezieht sich auf negative oder mediokre

Eigenschaften eines Pferdes: Dçtt, der ,Hingefallene',14 Eykjarör, das ,Pflugarbeitspferd',

und Illingr, dessen Name sich mit,Räuber' oder ,Übeltäter' übersetzen läßt.

In diesen drei Fällen untermalen die Namen den geringen Wert, der den Pferden

zugemessen wird. Der Ackergaul Eykjarör dient büriör in der Heiöarvfga saga als

Reitpferd, um ihren Söhnen auf ihrem Rachezug hinterherzureiten.15 Über Illingr in
der Flöamanna saga heißt es, daß er ein klârr ôkostigr, ein wertloser Klepper, sei.16

Vor allem Dçtt wird als wenig wertvolles Pferd geschildert: Porbjçrn bietet den
Wallach HävarÖr als Buße für den Totschlag seines Sohnes an, und das Pferd
entspricht in allen Merkmalen dem Gegenteil dessen, was in den Sagas als bemerkenswerte

Qualitäten eines Pferdes hervorgehoben wird. Es handelt sich um ein altes

Pferd (afgamall), das Satteldruck hat (baksârr) und sich nicht mehr bewegen kann.17

Das Angebot ist somit äußerst entwürdigend für Hävarör.18 Bei diesen Tieren handelt

es sich um die einzigen Pferde, die von der Erzählerinstanz mit negativen
Attributen versehen werden.19

Abgesehen von den beiden Namen Dçtt und Illingr ist bei Pferdenamen keine

metaphorische oder symbolische Bedeutungsebene auszumachen, die Rückschlüsse
auf ein emotionales Verhältnis der Besitzer zu diesen Tieren oder aber eine allegorische

Ausdeutung der betreffenden Tiere zuließe. Bei den meisten der mit Namen
versehenen Pferde handelt es sich um Hengste. Nur in der Grettis saga werden zwei
benannte Stuten erwähnt, Kengäla und Sçôulkolla, denen beiden eine wichtige
Funktion im Handlungsverlauf zukommt und die beide von ihren Besitzern sehr

geschätzt werden. Die postklassische Grettis saga mit den in ihr integrierten skaldischen

Strophen, in denen die beiden Stuten erwähnt werden, muß jedoch als

Ausnahmefall bezüglich der betonten Wertschätzung von Stuten angesehen werden. Im

13 Vgl. Hermann Palsson. 1995. S.253 und 255.
14 Vgl. Hermann Palsson. 1995. S.174.
15 Heid S.278.
16 Flôam S.250.
17 Hâv S.308f.
18 Siehe auch Else Ebel. 1999. S.122f.
19 Die Beschreibung Freyfaxis in der Hrafnkels saga ist hingegen ein Beispiel für einen objektiv von

der Erzählerinstanz als wertvoll geschilderten Hengst, der jedoch aufgrund der Ereignisse durch
die Figuren auf der Handlungsebene eine negative Bewertung erfährt (vgl. Hrafnk S.123).



266 Die Bedeutung einzelner Tierarten im kulturellen Kontext der Sagaliteratur

Regelfall werden Stuten lediglich im Kollektiv als zu einem Hengst gehörende
Herde erwähnt.20

Richtet man den Blick von der metonymischen auf die metaphorische Bedeu-

tungszuschreibung des Pferdes, offenbart sich eine außerordentliche Diskrepanz
zwischen diesen beiden Typen der Sinnerzeugung. Auf der sinnbildlichen Ebene
sind Hengste so gut wie vollkommen absent, während Stuten als einzige konventio-
nalisierte Metapher für Frauen wirken. Und ebenso wie Hengste auf der metonymischen

Bedeutungsebene ausgeprägt männlich konnotierte Tiere sind, rekurriert die

Stutenmetapher auf das Bild eines triebhaften weiblichen Geschöpfes. Das sich in
der metonymischen Bedeutungszuschreibung widerspiegelnde exzeptionell positive
Bild des Pferdes findet also auf sinnbildlicher Ebene geradezu seine Umkehrung. In
der Interaktion eines Mannes mit einem Hengst findet eine metonymische Übertragung

der Potenz des männlichen Tieres auf den Menschen statt, und dies schränkt
die Möglichkeit einer neutralen metaphorischen Bedeutungskonstituierung stark
ein. Kein anderes Tier im Untersuchungskorpus ist so durchgängig positiv oder

negativ auf seine Sexualität bezogen konnotiert wie das Pferd. Diese Fokussierung
auf die Sexualität von Pferden macht eine auf ein ehrenhaftes Auftreten abstellende,

metaphorische Gleichsetzung eines Mannes mit einem Hengst geradezu unmöglich.
Dieses Ergebnis steht in komplettem Widerspruch zu Kirsten Hastrups These,

daß das Pferd in einer metaphorischen Relation zur menschlichen Lebenswelt
stehe.21 Es ist sicher richtig, daß Pferde sich im Alltag auf den Weiden räumlich in
einer anderen Sphäre bewegten als die Menschen, wie Hastrup dies festhält. Eine

Übertragung der metonymischen bzw. metaphorischen Klassifizierung Lévi-Strauss'
auf der Basis der räumlichen Aufeinanderbezogenheit, wie Hastrup dies vornimmt,
erscheint jedoch zu einseitig, da sie die spezifischen Interaktionstypen mit der
betreffenden Tierart außer acht läßt.

In den letzten beiden der im vorigen Kapitel beleuchteten anthropologischen
Dimensionen sind Pferde nur begrenzt präsent. Eine eindeutige Verknüpfung von
Pferden mit der vorchristlichen Religion findet sich ausgesprochen selten. Sie

beschränkt sich aufwenige Aspekte und läßt sich in den meisten Fällen befriedigender
vor dem Hintergrund des Pferdes als Statussymbol erklären. Eine Ausnahme in dieser

Hinsicht bildet die Erwähnung des Verzehrs von Pferdefleisch, das wiederholt
explizit mit dem Gott Oöinn in Verbindung gebracht wird. Eine letzte Auffälligkeit
ist schließlich die Abwesenheit von übernatürlichen Pferden im Untersuchungskorpus.

Pferde tauchen in übernatürlichen Zusammenhängen lediglich als abhängig
von ihrer Farbe konnotierte Transportmittel auf, niemals jedoch selbst als übernatürliche

Akteure. In Kapitel 6.3 wird deutlich werden, daß Ochsen und Stieren in
diesen letzten beiden Dimensionen eine wesentlich zentralere Stellung zukommt als

Pferden. Auch dieser Befund läßt sich mit dem dargelegten Spannungsverhältnis

20 Z.B. "bar fylgöu Jjrjü merhryssi med sama lit sem hestrinn" (Laxd S. 135) [Es folgten drei Stuten in
derselben Farbe wie der Hengst].

21 Vgl. Kirsten Hastrup. 1990. S.254.



Treue Wächter und feige Köter - Übertragungsbeziehungen zwischen Hund und Herr 267

zwischen metonymischer und metaphorischer Bedeutungszuschreibung von Pferden

in Verbindung bringen.

6.2 Treue Wächter und feige Köter - Übertragungsbeziehungen
zwischen Hund und Herr

Ebenso wie das Pferd ist auch der Hund ein Tier, dem in den untersuchten

Textgruppen einerseits hohe Wertschätzung zukommt - das als Individuum geschildert
und mit einem Namen versehen wird und zu dem ein hochgestellter Mann und

sogar ein König eine Nähebeziehung eingehen kann -, auf das andererseits aber auch

zugleich frequent als Schimpfwort zurückgegriffen wird, das dem Bezeichneten

Feigheit vorwirft. Die persönlichen Beziehungen eines Mannes zu einem Hund, von
denen in den Sagas wiederholt berichtet wird, sind vor dem Hintergrund der

Domestizierungsgeschichte dieses Tieres wenig überraschend.22 Auch im Falle des

Hundes lassen sich jedoch spezifische Bedeutungskonstituierungen in den verschiedenen

Untergattungen der Sagaliteratur feststellen.

Alle Hunde, die in den Sagaerzählungen erwähnt werden, sind Nutztiere für die

menschliche Gesellschaft. Für die an keine praktische Funktion geknüpften Hundearten,

die archäologischen Erkenntnissen zufolge bereits zur Sagazeit auf Island

gehalten wurden - sehr kleine oder aber windhundartige Tiere - lassen sich in den

Sagatexten keine Spuren finden. Auch in den Rechtsbüchern lassen sich lediglich in
der erwähnten Regelung in den Frostajaingslög begriffliche Anhaltspunkte für eine
ausdifferenzierte Unterscheidung verschiedener Hundearten festmachen. Hunde,
die als reine Luxusobjekte gehalten wurden, scheint es somit zwar auch im
mittelalterlichen Island und Norwegen gegeben zu haben, diesen kommt jedoch keinerlei
Funktion in der Konstruktion verschiedener Gesellschaffszusammenhänge in der

Sagaliteratur zu.
Es sind vielmehr vor allem zwei praktische Funktionen, mit denen Hunde in den

Sagas in Verbindung gebracht werden und die in den verschiedenen Sagagruppen in
unterschiedlichem Ausmaß Niederschlag gefunden haben.23 Zum einen handelt es

sich um die Funktion des Hundes als Jagdbegleiter, zum anderen um dessen Rolle
als Behüter seines Besitzers und dessen Eigentums. Das Jagdtier Hund findet sich
fast ausschließlich in den Königssagas. Die Funktion des Jagdhundes beschränkt sich

auf die eines verweisenden Attributes, ohne daß das individuelle Tier über die bloße

Erwähnung hinaus weiter beschrieben wird. In isländischem Kontext wird lediglich
in der Eyrbyggja saga beiläufig und ohne Verbindung zu einer Jagd ein Jagdhund
erwähnt und dort als dyrhundr mikill bezeichnet.24

22 Vgl. Frederick E. Zeuner. 1967. S.67f; Joyce E. Salisbury. 1994. S.68; Robert Delort. 1997.

„Hund". In: LexMA 8. S.768.
23 Diese beiden Funktionen lassen sich allerdings kaum an der Benennung der Tiere festmachen. In

fast allen Fällen werden Hunde unabhängig vom Kontext lediglich als hundr bezeichnet.
24 Eb S.IIS.



268 Die Bedeutung einzelner Tierarten im kulturellen Kontext der Sagaliteratur

Abgesehen von dieser singulären Erwähnung eines dyrhundr in der Eyrbyggja

saga handelt es sich bei den in den Isländersagas und der Sturlunga saga erwähnten
Hunden stets um Wach- und Hütehunde, die als vardhundr oder meist lediglich als

hundr bezeichnet werden. Der Wachhund hat vor allem im literarisch verfestigten
Muster des treuen, bellenden Gefährten, der seinen Besitzer vor einem drohenden

Angriff warnt, Aufnahme in die Sagaliteratur gefunden. Und sogar Vigi, der weise
Hund Öläfr Tryggvasons, wird in den meisten Situationen bei der Ausübung eines

vom König gestellten Auftrags geschildert, und bei seiner ersten Vorstellung glänzt
er in voller Aktion als überdurchschnittlich kluger Hütehund. Der einzige Hund, bei
dem kein Wort über seine praktische Funktion fällt und der beinahe unter den
Vorzeichen eines Haustiers im modernen Sinne vorgestellt wird, ist Bjçrn Hftdœla-
kappis Hund, dessen aufmerksame Behandlung durch seinen Besitzer den Konflikt
zwischen Bjçrn und borÖr weiter anstachelt.25

Diese unlösbare Verknüpfung von Hunden mit ihrer Funktion für die menschliche

Gesellschaft darf jedoch nicht zu dem voreiligen Schluß führen, daß diese Tiere
im Untersuchungskorpus nicht als Individuen wahrgenommen würden. Es ist
vielmehr gerade das Gegenteil der Fall. Insgesamt tummeln sich nur einige wenige
Hunde im gesamten Untersuchungskorpus, aber abgesehen von den Jagdhunden
werden fast alle von ihnen eingehender in bezug auf die sie auszeichnenden
Eigenschaften geschildert und dazu noch mit einem Namen versehen.26 Die Anzahl der
Hundenamen ist viel geringer als die der Pferdenamen, daher ist es schwierig,
allgemeine Aussagen über die Natur dieser Namen zu treffen. Sämr hat den Charakter
eines menschlichen Eigennamens.27 Eine mögliche Allusion an ein zottiges Aussehen

besteht bei den beiden Hundenamen Buski und Flöki.28 Dem Namen des Hundes

König Öläfr Tryggvasons kommt hingegen zweifellos symbolische Bedeutung
zu: Vigi bedeutet Befestigung, Verschanzung, Schutzvorrichtung',29 und dies

entspricht durchaus der Funktion, die dem Hund in der Narration zugeordnet ist.

Hunde werden also in den Sagaerzählungen fast ausschließlich als treue Begleiter
herausragender Männer geschildert, denen Attribute zugeordnet werden, die ebensogut

zur Schilderung eines treuen menschlichen Verbündeten herangezogen werden

könnten, und so heißt es auch in der Njâls saga, daß Sämr ein guter Hund sei

25 Zum Begriff des Haustiers, der für das Mittelalter sicherlich sehr problematisch ist, vgl. John Ber¬

ger. 1977b. S.664.
26 Vgl. Anhang 4. Die Tatsache, daß der in der Hâkonar saga goda erwähnte Hundekönig einen Na¬

men trägt, ist allerdings aus einer anderen Funktion heraus zu erklären (Hkr I S.l64f). In diesem
Fall dient der Name Saurr, der „Schmutz" oder „Kot" bedeutet, der Unterstreichung der
herabwürdigenden Absicht, die hinter dem Einsetzen eines Hundes als König über die Trondheimer
steht. Darüber hinaus handelt es sich bei dieser Episode um einen für die Königssagas so typischen
anekdotischen Einschub, der auf außerskandinavische Vorlagen zurückgreift und daher nicht ohne
weiteres mit dem isländischen Material vergleichbar ist.

27 Zur Verwendung des Namens Sämr für Pferde von dunkler Farbe vgl. Hermann Pälsson. 1995.
S.246. Für eine solche Bedeutungsbelegung des Hundes in der Njâls lassen sich jedoch keine

Anhaltspunkte im Text finden.
28 Vgl. Baetke S.147; Hermann Pälsson. 1995. S.168.
29 Vgl. Baetke S.736.



Treue Wächter und feige Köter - Übertragungsbeziehungen zwischen Hund und Herr 269

„ok eigi verri til fylgöar en rçskr maör".30 Wie bei Pferden wird zum einen die

herausragende Treue eines Tiere hervorgehoben, darüber hinaus ist es aber vor
allem die Intelligenz (mannvit), die bei der Schilderung von Hunden angeführt wird.
Diese Qualitäten zeichnen den Hund als hervorragenden Partner eines Mannes aus,
der seinem Herrn wie im Falle Vigis bei der Ausführung unangenehmer Aufgaben
behilflich ist oder aber ihn loyal vor dem Angriff von Feinden zu bewahren versucht,
auch wenn ihn dies sein eigenes Leben kosten sollte.31 Er ist Bestandteil der

menschlichen, männlichen Lebenswelt und wird mit menschlichen Maßstäben
beschrieben, ohne jedoch seine Natur als Tier zu verlieren.32

In bezug auf die sinnbildliche Dimension ist zunächst auffällig, daß Hunde in den
zahlreichen vorausdeutenden Tierträumen des Untersuchungskorpus vollkommen
absent sind. In Kapitel 5.4.2 wurde bereits daraufhingewiesen, daß Gabriel Turville-
Petres Annahme, die Wolfsträume der Sagaliteratur seien eine Rekontextualisierung
der in den verschiedenen Versionen des Somniale Danielis aufgeführten Hundeträume,

wenig überzeugend ist, da es in der altnordischen Kultur lang zurückreichende,

eigenständige Bedeutungszuschreibungen des Wolfes gibt, auf die in den

Träumen alludiert wird.33 Entgegengesetzt zu dieser Abwesenheit in den Tierträumen

stellt die Familie der Hundeartigen die größte Gruppe der konventionalisierten
Tierschimpfwörter. Den männlichen Vertretern (hundr) und noch potenziert den

weiblichen Tieren {grey, bikkja) ist stets eine ausgeprägt pejorative Wirkung
zugeordnet, während hvelpr lediglich einen spöttischen Unterton trägt, der dem
Bezeichneten den Status eines erwachsenen Mannes abspricht. Die vorliegende
Spannung zwischen positiver Konnotation in der metonymischen und negativer
Konnotation in der metaphorischen Bedeutungszuweisung ist keineswegs spezifisch
für den altnordischen Sprachraum, sondern läßt sich in fast allen indogermanischen
Sprachgemeinschaften feststellen. Ebenso wie im Falle des Pferdes ist es gerade das

besondere Näheverhältnis des Menschen zu diesen Tieren, auf der die beleidigende
Kraft dieser Metaphern beruht, allerdings fehlt im Falle des Hundes der sexuelle
Unterton.34

Außerhalb der metaphorischen Ebene lassen sich lediglich in den Bischofssagas

Spuren einer negativen Bedeutungszuweisung des Hundes identifizieren, und auch
dies mit Gewißheit nur in der GuÖmundar saga dyra, in der ein schwarzer Hund als

30 Nj S.173 [und kein schlechterer Begleiter als ein tapferer Mann].
31 Diese Qualitäten des Hundes werden auch in den Bestiarien aufgegriffen und allegorisch

ausgedeutet (vgl. Ann Payne. 1990. S.51; Janetta Rebold Benton. 1992. S.94).
32 Vgl. dazu auch Claude Lévi-Strauss. 1973. S.238f. Soweit das spärliche Material Aussagen zuläßt,

scheint die oben diskutierte Benennung der Hunde im Untersuchungskorpus tendenziell anderer
Natur zu sein, als dies Lévi-Strauss an dieser Stelle ausführt, da es sich in der Mehrzahl der Fälle
nicht um stereotype menschliche Eigennamen handelt, sondern um metaphorische oder sich auf
das Aussehen eines Tieres beziehende Namen. Dieser abweichende Befund läßt sich durch die

Fokussierung auf den Nutzcharakter erklären.
33 Vgl. dazu auch Kap. 6.6.
34 Vgl. Joyce E. Salisbury. 1994. S.68.



270 Die Bedeutung einzelner Tierarten im kulturellen Kontext der Sagaliteratur

Verkörperung des Teufels bezeichnet wird.3S Heidnische Assoziationen des Hundes,
wie sie etwa in Baldrs draumar zum Ausdruck kommen, wenn Ööinn aus Hels Hütte
ein blutbefleckter Hund entgegengerannt kommt, fehlen im Untersuchungskorpus
vollends.36

6.3 Prachtochsen und Opferstiere - Rinder im Zentrum des

isländischen Männlichkeitsdiskurses

In diesem Kapitel wird der Blick nun auf Ochsen und Stiere gerichtet, Tiere, die in
der bisherigen Sagaforschung, sei sie literaturwissenschaftlicher oder historischer

Art, keine nennenswerte Aufmerksamkeit gefunden haben. In Kapitel 4 und 5 wurde
deutlich, daß diese Tiere in den Isländersagas und auch in der Sturlunga saga eine
zentrale Stellung einnehmen, während sie in den Königssagas und in den Bischofssagas

so gut wie gar nicht präsent sind. Es scheint sich somit um ein spezifisches
Charakteristikum der weltlichen isländischen Sagas zu handeln, das im folgenden
näher beleuchtet werden soll.37

In den beiden weltlichen isländischen Sagagattungen gehen Ochsen in einer
Reihe verschiedener anthropologischer Zusammenhänge in die Erzählungen ein,
und hierbei ist zunächst auffallig, daß Ochsen anders als Hunde und Pferde in den

Sagas an keiner Stelle in Verbindung mit einer praktischen Funktion für die
menschliche Gesellschaft erwähnt werden. Nirgends wird von pflügenden oder
Lasten transportierenden Ochsen berichtet, statt dessen werden diese Tiere in den

Erzählungen auffällig häufig verschenkt oder entwendet. Die herausgehobene
Stellung der Ochsen in diesen Zusammenhängen läßt sich vor dem Hintergrund ihres
hohen ökonomischen Wertes erklären. Übereinstimmend mit dieser ersten
Beobachtung werden Ochsen ungleich Hunden und Pferden nicht mit individuellen
Eigenschaften charakterisiert, die auch zur Beschreibung von Menschen herangezogen

werden, sondern lediglich in bezug auf ihre Fellfärbung, Statur, und anders als

35 In der Untersuchung der Funktion von Tieren als Mittler zwischen Immanenz und Transzendenz
in Kapitel 5.5.2 wurde bereits daraufhingewiesen, daß Hunde in Judentum, Christentum und
Islam als Verkörperungen des Unreinen und Profanen und sogar des Dämonischen angesehen wurden

(Sophia Menache. 1997. S.37). Im Laufe des Mittelalters wich diese negative Sicht einer
Wertschätzung des Hundes als eines besten Freundes des Menschen, unter anderem auch begründet

durch das Wirken des Heiligen Franziskus (ebd. S.38f). Auch im Untersuchungskorpus ist es

fast ausschließlich diese Bedeutungszuschreibung, unter deren Vorzeichen der Hund erwähnt
wird.

36 Baldrs draumar Str. 2f. Edda S.277. Vgl. auch die Figur des Höllenhundes Garmr (z.B. Vçluspâ Str.

40. Edda S.9).
37 Aus einer umfassenderen Perspektive betrachtet ist auch die besondere Wertschätzung des Och¬

sen jedoch sicherlich kein isländisches Spezifikum, da Stieren und Ochsen in vielen Regionen der
Erde in unterschiedlichen Epochen eine zentrale Funktion in ökonomischen und kultischen
Kontexten zukam. Für eine Untersuchung der Bedeutung des Stiers vom Ende der Steinzeit bis hin zur
Antike im heutigen europäischen und arabischen Raum vgl. Michael Rice. 1998. Vgl. auch Robert
Delort. 1984. S.292.



Prachtochsen und Opferstiere - Rinder im Zentrum des isländischen Männlichkeitsdiskurses 271

bei allen anderen Tierarten wird regelmäßig auch das Alter eines Tieres erwähnt.
Für diese Besonderheit wurde in Kapitel 5.2.1 darauf hingewiesen; daß dies auf die

vornehmlich ökonomisch begründete Wertschätzung dieser Tierart hinweist, da in
der Kuhwert-Berechnung der Grägäs Ochsen abhängig von ihrem Alter verschiedene

Werte zugeordnet werden. Das wertvollste Tier in dieser Auflistung ist abgesehen

von den als metfé bezeichneten Tieren ein mindestens sieben Jahre alter Ochse.

In dieser Wertzuordnung spiegelt sich die hohe Bedeutung des Tieres als kräftiges
Transporttier im isländischen agrarischen Alltag wider, die jedoch wie erwähnt in
den Texten nur peripher angedeutet wird. Allerdings läßt vor allem die regelmäßige
Erwähnung der Fellfärbung darauf schließen, daß die Wertschätzung nicht allein auf
den ökonomischen und damit indirekt auch auf den praktischen Nutzen der Tiere
beschränkt ist, sondern daß es daneben durchaus auch eine von pragmatischen
Erwägungen losgelöste Wahrnehmung dieser Tiere gibt.

Korrelierend mit der vornehmlich ökonomisch begründeten Wertschätzung der
verschenkten Ochsen findet sich lediglich im Falle Brandkrossis die Schilderung
einer emotionalen Verbindung eines Mannes zu einem Ochsen. Bei Grims Verhältnis

zu seinem Ochsen handelt es sich um die einzige Nähebeziehung, die mit den

wiederholt geschilderten engen Verknüpfungen zu individuellen Pferden und Hunden

vergleichbar ist. Ein Körperkontakt wird zu Ochsen zu keinem Zeitpunkt
eingegangen. Die Beziehung eines Mannes zu den in seinem Besitz befindlichen Ochsen
ist somit konzeptionell wesentlich distanzierter als zu einem Hengst oder Hund.

Im Zuge der Erörterung der spezifischen Funktion von Pferden und Hunden im
Untersuchungskorpus wurde auf das gemeinsame Einhergehen von besonderer

Wertschätzung und der Benennung von Tieren hingewiesen. Bei Rindern gestaltet
sich die Situation etwas anders. Es lassen sich zwar mit Brandkrossi, Glaesir und
Harri drei benannte Ochsen identifizieren, bei den letzten beiden handelt es sich

jedoch nicht um gewöhnliche Ochsen, sondern um Tiere, die mit übernatürlichen
Kräften in Verbindung stehen.38 Brandkrossi ist somit der einzige Ochse, bei dem
die Benennung mit der besonderen Wertschätzung seines Besitzers korreliert, auch

bei ihm handelt es sich jedoch wie gezeigt nicht um einen völlig gewöhnlichen Ochsen,

sondern um einen mit übernatürlichen Kräften in Verbindung stehenden Mittler,

der Grimr nach Norwegen führt, wo er auf den Vater seiner zukünftigen Frau

Droplaug trifft. Die exzeptionelle Wertschätzung Brandkrossis dient somit in diesem

pâttr primär als narratives Element zur Herleitung der Familienursprünge des

Droplaug-Geschlechts.
Im Vergleich zu Schilderungen von Pferden fällt weiterhin auf, daß es für die

Erzählungen nur von bedingter Relevanz ist, ob das männliche Rind kastriert ist oder
nicht. Stiere und Ochsen tauchen in den meisten Zusammenhängen austauschbar
auf. Lediglich wenn Gefährlichkeit und Unzähmbarkeit im Mittelpunkt des Interesses

stehen, sind es ausschließlich Stiere, die als Kontrahenten auftreten. Auf diese

Augenfälligkeit wird gleich detaillierter eingegangen werden. Bei Pferden wird hin-

38 Vgl. Kap. 5.6.



272 Die Bedeutung einzelner Tierarten im kulturellen Kontext der Sagaliteratur

gegen wiederholt mit dem Adjektiv gradr explizit daraufhingewiesen, daß es sich um
einen Hengst handelt,39 und aufgrund der metonymischen Dimension, die den

Pferdekämpfen zukommt, wäre es undenkbar, daß in diesen Wallache gegeneinander

getrieben werden. Die metonymische Übertragung im Falle der Ochsen scheint
sich anders als bei Pferden somit nicht auf die sexuelle Potenz des Tieres zu
erstrecken. Dies läßt sich damit erklären, daß sich die metonymische Relation eines
Ochsen zu seinem Besitzer in der Regel auf das Eigentumsverhältnis begrenzt.

Die ausgeprägte Statusfunktion von Ochsen und Stieren liegt neben dem hohen
ökonomischen Wert auch in der Aggressivität dieses Tieres begründet. Diese

Aggressivität wird vor allem in einer Reihe von Episoden aufgegriffen, in denen Stiere
als Angreifer auf einzelne Individuen geschildert werden. Episoden dieser Art finden
sich, wie in Kapitel 5.3 diskutiert, sowohl in den Isländersagas als auch in den

Bischofssagas, dienen aber in den beiden Textgruppen unterschiedlichen Funktionen,
da es in ersteren ein Mann ist, der gegen den Stier antritt und diesen besiegt, wohingegen

in der Jons saga helga eine Frau von einem Stier bedroht wird und nur durch
die Unterstützung des Heiligen entkommen kann. In den weltlichen Sagas illustriert
dieser Episodentyp somit die Behauptung eines Mannes gegenüber der bedrohenden

Natur, in der Jons saga helga hingegen unterstreicht das Mirakel die Ohnmacht
einer Frau gegenüber der sie umgebenden Umwelt. In beiden Fällen ist es ein Stier,
ein unkastriertes Rind, von dem die Bedrohung für die menschliche Gesellschaft

ausgeht. Die in der Ynglinga saga geschilderte Niederlage König Egils gegen einen
Stier kann als ironische Spielart dieser Opposition zwischen Mensch und Tier
gedeutet werden, die zu dem generellen Tenor der geschilderten Todesfälle in dieser

Saga paßt. Daß es sich hierbei nicht um einen Heldentod handelt, wird vor allem
dadurch unterstrichen, daß der sich auf der Jagd befindliche König nicht einem wilden

Raubtier wie etwa einem Bären unterliegt, sondern gegen ein wildgewordenes
Nutztier nicht bestehen kann.

Auch im Kontext der für die vorchristliche Zeit erwähnten Tieropfer nehmen
Ochsen und Stiere eine herausgestellte Position ein. Die meisten der erwähnten

Opfertiere sind Ochsen. Auch hier läßt sich die hohe Frequenz einerseits mit dem
hohen ökonomischen Wert und andererseits mit der männlichen Konnotation dieser

Tiere erklären. In den Bischofssagas werden männliche Rinder im Vergleich zu
den weltlichen isländischen Sagas seltener erwähnt, statt dessen finden sich auffällig
häufig Erwähnungen von Kühen: Die Kuh einer bedürftigen Frau gibt nach Anbeten
Jons den ganzen Winter über Milch,40 Kühe werden nach Anbeten eines Heiligen
geheilt,41 und es sind auch stets Kühe und nicht Ochsen, die der Kirche oder einem

Heiligen als Geschenk versprochen werden. Die Gründe für die ausgeprägte
Anwesenheit weiblicher Vertreter einer Tierart in dieser Textgruppe wurde bereits in
Kapitel 5.5.2 diskutiert: Die Wahrnehmung von Tieren in den Bischofssagas ist
einerseits vornehmlich auf die praktische Funktion von Tieren in der menschlichen

39 Z.B. Nj S.276; ÔJp S.l 18.
40

JBp S.291.
41

PBp A S.96; Jar IS.106; PBp B S.207; JBp S.291; GBpA S.102.



Prachtochsen und Opferstiere - Rinder im Zentrum des isländischen Männlichkeitsdiskurses 273

Gesellschaft bezogen und andererseits nicht durch die Regeln der maskulinen

Bedeutungskonstituierung der weltlichen Sagas beschränkt. In diesen werden Kühe
und Kälber fast ausschließlich in negativen Zusammenhängen erwähnt, wie etwa in
der Bjarnar saga Hitdœlakappa, in der der Status der Beteiligten durch eine körperliche

Annäherung an diese Tiere infragegestellt wird.
Im Vergleich zu dem sich in der sinnbildlichen Dimension äußernden ambivalenten

Verhältnis zu Pferden ist die Konnotierung von Ochsen eindeutiger und
durchgängig positiv. Sowohl in Metaphern als auch in Träumen verkörpern Ochsen hoch

angesehene Männer ohne jegliche abwertende Konnotation. Der Ochse ist das

einzige Nutztier, das in positiven Zusammenhängen metaphorische Anwendung findet,
und auch in den Träumen dienen Ochsen-fylgjur wiederum als einzige Vertreter aus
der Gruppe der Nutztiere stets der Bezeichnung herausragender Männer, auch

wenn es sich bei diesen durchaus um Feinde handeln kann. Die Versinnbildlichung
eines feindlich gesinnten Mannes durch einen Ochsen oder einen Stier trägt dabei

völlig andere Assoziationen mit sich als das Bild des Wolfes. Die Traumochsen werden

stets als ansehnliche Tiere geschildert, während Wölfe völlig entindividualisiert
als meist in einer Meute auftretende, blutrünstige Wesen skizziert sind.42 Die positive

Konnotation von Ochsen in sinnbildlichen Zusammenhängen wird gerade
durch die konzeptionelle Distanz zu dieser Tierart und durch die Betonung der
Andersartigkeit, der Nichtteilhaftigkeit am menschlichen Leben ermöglicht. Aufgrund
der gleichzeitig mit einer hohen Wertschätzung verbundenen Alterität dieser Tierart
unterliegt diese keiner Tabuisierung, die ein pejoratives Potential begründen
könnte.

In den Königssagas kommt Rindern nur geringe Bedeutung in der Konstruktion
der Erzählungen zu. In der Haralds saga Siguröarsonar dienen die auf die Nachfrage
seines Stiefbruders König Öläfr Haraldsson von Guthormr angeführten Kühe, wie
bereits früher dargelegt, der Charakterisierung der beiden Brüder des zukünftigen
Königs Haraldr als agrarisch gesinnte Männer, denen der Geist zum Königtum fehlt.
Neben König Egill in der Ynglinga saga stirbt auch Sveinn Ulfsson durch aufgehetzte
Ochsen, und auch in diesem Fall ist der Tod wenig ehrenhaft, da er diese Ochsen

ursprünglich als Kampfmaschinen gegen seine Feinde einsetzen wollte. Im Ägrip
wird von GyÔas und Geirsteins Streitigkeiten um das Weiden von Ochsen auf fremdem

Grund berichtet. An keiner Stelle jedoch wird in den Königssagas davon
erzählt, daß Ochsen als Geschenke zwischen Männern ausgetauscht werden. Der hohe

Status, der diesen Tieren in den weltlichen isländischen Sagas auf verschiedenen

Bedeutungsebenen zugeordnet ist, läßt sich in den Königssagas nicht ausmachen.

Dies unterstreicht, daß die Wertschätzung des Ochsen in den isländischen
Erzählungen in einer agrarischen Lebenswelt verankert ist und daß es für diese keine

Übertragungsmöglichkeit in die höfische Welt der Königssagas gibt. In diesen werden

Rinder lediglich als Inbegriff des Gegenteils höfischer Ideale herangezogen.

42 Vgl. Kap. 6.6.



274 Die Bedeutung einzelner Tierarten im kulturellen Kontext der Sagaliteratur

Das Verhältnis des Menschen zu Ochse und Stier in den weltlichen isländischen

Sagas ist geprägt durch eine außerordentlich hohe Wertschätzung; die Tiere werden

jedoch als grundsätzlich verschieden von den Menschen geschildert und abgesehen

von einer eventuellen aggressiven Veranlagung nicht weiter hinsichtlich besonderer

Eigenschaften charakterisiert. Ebenso wie Pferde dienen Ochsen und Stiere der
Konstruktion von Männlichkeit, jedoch auf eine völlig andere Weise, da Stiere nicht
metonymisch wie Hengste untereinander die Männlichkeitskämpfe ihrer Besitzer

austragen oder wie Vigi im Auftrag ihres Herren dessen Feinde bekämpfen, sondern
als reale Gegner auftreten, gegen die ein Mann zum Beweis seiner Männlichkeit
bestehen muß. Metonymische Wirkung entfalten Ochsen lediglich als wertvolle
Besitztümer eines Mannes, die dessen Reichtum und Status illustrieren.

6.4 Aggression und Siechtum - Schlangen als Widersacher und
Instrumente norwegischer Herrscher

Schlangen sind anders als die bisher beleuchteten Tierarten innerhalb des

Untersuchungskorpus nur in wenigen Kontexten präsent und finden sich fast ausschließlich

in den Königssagas. In den auf Island verorteten Untergattungen der Sagaliteratur
gibt es lediglich zwei Episoden, in denen Schlangen erwähnt werden. Bei der ersten
handelt es sich um den Schlange-Wolf-Traum in der Gisla saga Sürssonar, bei der
zweiten um eine Szene in der Kormâks saga, in der vom Schwert Skçfnung und einer
in seinem Schaft hausenden kleinen Schlange (yrmlingr) erzählt wird.43 Diese
Abwesenheit der Schlange in den isländischen Sagagattungen ist nicht weiter verwunderlich,

da es sich um kein auf Island heimisches Tier handelt.44 Signifikant ist hingegen
vielmehr, daß es auch in norwegischem Kontext nur sehr wenige Zusammenhänge
sind, in denen Schlangen Erwähnung finden.

Eine auffällige Häufung von Schlangenepisoden liegt in der Morkinskinna-Ver-
sion der Haralds saga SigurÖarsonar vor. Der König bewährt sich im Laufe dieser

Erzählung durch verschiedenartige Interaktionen mit dieser Tierart, auf die bereits
im Rahmen der narrativen Funktionsanalysen detailliert eingegangen wurde. An
dieser Stelle ist vor allem von Interesse, auf welche Weise der König mit den einzelnen

Schlangen interagiert. Alle drei Passagen dienen der Illustration der ausgesprochenen

Klugheit und Tüchtigkeit Haralds. Bei der ersten Schlangenepisode, dem

Kampf im Kerker von Mikligarör, handelt es sich wie im Falle des Kampfes gegen
einen Stier um ein Oppositionsverhältnis zwischen Mensch und Tier, bei dem die

Schlange als außermenschliche Bedrohung überwunden werden muß, um die Stellung

innerhalb der menschlichen Gesellschaft zu konsolidieren. Die Episode ist
jedoch singulär im gesamten Untersuchungskorpus, es handelt sich um die einzige
Schilderung einer Schlange als Aggressor, die darüber hinaus nicht in heimischen

43 Korm S.235.
44 Eine andere nicht auf Island heimische Tierart - Wölfe - ist dagegen sehr präsent in den isländi¬

schen weltlichen Sagas. Vgl. dazu auch Kap. 6.6.



Aggression und Siechtum - Schlangen als Widersacher und Instrumente norwegischer Herrscher 275

Gefilden, sondern im fernen Mikligarör lokalisiert ist. Weiterhin ist dies überhaupt
die einzige Stelle, in der eine Schlange als Akteur auftritt. In allen anderen Fällen
werden die Tiere als passiv oder als ausführende Instrumente geschildert, wie etwa
in den beiden anderen Schlangenepisoden in der Haralds saga Siguröarsonar. In
seinem zweiten Stelldichein mit einer Schlange befindet sich diese als Krankheitsübel

im Bauch Ingibjçrg Halldörsdöttirs und kann von dort nur aufgrund der weisen

Vorschläge des Königs entfernt werden. Das Tier wirkt auch hier als Gegenspieler
des Menschen, allerdings nicht aufgrund einer konkreten Handlung, sondern durch
seine bloße Anwesenheit. Die Schlange wird in dieser Episode als Schädling aufgefaßt,

den es zu beseitigen gilt. In der dritten Schlangenepisode der Haralds saga

Siguröarsonar, der einzigen, die neben der Morkinskinna mit dem Agrip und der

Heimskringla auch in anderen Kompendien zu finden ist, tritt eine Schlange in ihrer
natürlichen Lebenswelt auf und wird dort vom König zum Auffinden von Trinkwasser

instrumentalisiert. Hier ist es der Instinkt des Tieres, der vom rational denkenden

Menschen für eigene Zwecke ausgenutzt wird.
Eine solche Instrumentalisierung einer Schlange findet sich auch in der Olafs

saga Tryggvasonar in den Versionen Odds und Snorris. Hier ist es allerdings die

Aggressivität bzw. Giftigkeit des Tieres, die sich der König zunutze macht, um einen

aufsässigen, heidnischen Mann zu unterwerfen. Die Schlange bildet in diesem Fall
ebenso wie der Hund Vigi die metonymische Verlängerung des Königs. Hund und

Schlange sind somit in diesem Fall nicht als außermenschliche Opponenten
aufzufassen, sondern vielmehr als lebendige Werkzeuge des Königs. Während
jedoch im Falle Vigis durch die Betonung seiner Loyalität gegenüber dem König
diesem auch der Charakter eines treuen Famulus zukommt, verbleibt der Subjektcharakter

der Schlange völlig im Hintergrund.
Wie diese Episode in der Olafs saga Tryggvasonar werden auch alle übrigen

Erwähnungen von Schlangen außerhalb der Haralds saga Siguröarsonar mit den
missionarischen Tätigkeiten der norwegischen Herrscher in Verbindung gebracht. Dabei

wird die Schlange als Versinnbildlichung der inneren seelischen Verrottung und
der Verderbtheit zauberkundiger Menschen und der vorchristlichen Religion an sich

herangezogen. Wie in Kapitel 5.5.1 ausgeführt dienen die aus Snaefriös Leichnam
und aus der Götterstatute im Gudbrandsdal kreuchenden Reptilien vor allem dazu,
die brüchige Fassade des heidnischen Kultes aufzudecken. Die Schlange ist somit
nicht als Verkörperung transzendentaler heidnischer Kräfte, sondern im Gegenteil
als diesseitige Entkräftung der vorchristlichen Religion zu verstehen. Die oben
erwähnte Schlange im Bauch Ingibjçrg Halldörsdöttirs wird zwar nicht explizit mit
dem Heidentum verknüpft, und die Episode spielt sich auch nicht in der Zeit des

Missionsgeschehens ab, sie rekurriert aber auf dasselbe Bildfeld, in dem die
Anwesenheit von Schlangen für Siechtum und innere Verrottung steht. Auffällig ist dabei
die völlige Abwesenheit der konzeptionellen Verknüpfung der Schlange mit dem

Antichristen, die in der christlichen Symbolik eine lange Tradition hat und sich in
zeitgenössischen kontinentaleuropäischen Textzeugen häufig aufspüren läßt. Die
negative Bedeutungszuweisung der Schlange im Untersuchungskorpus beruht nicht



276 Die Bedeutung einzelner Tierarten im kulturellen Kontext der Sagaliteratur

auf der christlichen Assoziation als verschlagenes, heimtückisches Wesen. Das Tier
wird vielmehr auf eine ganz und gar nicht anthropomorphisierte Weise als aggressive,

aber vollkommen in ihren Instinkten verhaftete Kreatur geschildert.
Als phantastisches Pendant zu Schlangen können Drachen verstanden werden,

die allerdings aufgrund des Selbstanspruchs der hier untersuchten Sagagruppen in
der Regel nur in fernen Ländern als zu überwindende Gegner auftauchen. Eine
Ausnahme bildet die Walhamskipti-Episode in der Heimskringla, in der den Schlangen,
Kröten und Nattern ein Drache voranschreitet. Daß die Wahl auf einen Drachen
und nicht eine Schlange als Frontfigur der Wächter des Vopnafjöröur gefallen ist,

liegt zum einen an der Abwesenheit einer männlichen Konnotation der Schlange,
während der Drache ebenso wie Stiere in Konfrontationen Inbegriff der Männlichkeit

ist. Zum anderen läßt die durchgängig negative Konnotation der Schlange eine

Gleichsetzung eines angesehenen Mannes mit diesem Tier beinahe unmöglich
erscheinen.

Die Schlange kann somit sowohl als Gegner als auch als Instrument eines Mannes

in Erscheinung treten. In beiden Fällen wird stets die Andersartigkeit dieses

Wesens deutlich. Es ist nicht Teil der menschlichen Lebenswelt, sondern in fernen
Ländern oder in der freien Natur (auf einer Insel im Limfjord) anzutreffen. Und
kommt es doch zu einem Kontakt mit der Menschheit, so verhält sich die Schlange
als Parasit, die ihren Wirt auffrißt, sofern sie nicht entfernt wird. Der Aggressor
Schlange kann von einem kampftüchtigen Mann besiegt werden, zum Austreiben
des Nassauers Schlange bedarf es eines gewandten Geistes - Haraldr Sigurdarson
weist beide Fähigkeiten auf und zeichnet sich durch diese Bezwingung der wilden
Natur als potenter Herrscher aus.

6.5 Nahrungslieferanten und Zauberwesen - Tiere des Meeres

Von den Bewohnern des Wassers trifft man in den Texten des Untersuchungskorpus

auf Fische, vor allem aber auf die Meeressäuger Seehund und Wal.45 In den

meisten Fällen treten diese jedoch nur als Beutetiere in Erscheinung und werden
dabei beinahe nie in ihrer Eigenschaft als individuelle Lebewesen wahrgenommen.
Fische werden fast ausschließlich im Kollektiv erwähnt, und dabei sehen sich die
Erzähler nur selten bemüßigt, diese genauer zu spezifizieren. In den Isländersagas werden

wiederholt explizit Lachse genannt, dies ist jedoch wahrscheinlich vor allem
darauf zurückzuführen, daß es sich bei diesen um Fluß- und nicht um (unspezifi-
zierte) Hochseefische handelt. In den Frostajfingslög läßt sich wie in Kapitel 2

ausgeführt eine besondere Bedeutung der Heringsfischerei für die norwegische
Bevölkerung in der Auflistung der erlaubten Arbeiten an Feiertagen ausmachen, diese

Relevanz hat jedoch keinen Eingang in die Welt der Sagaliteratur gefunden.

45 Die in den Rechtsbüchern wiederholt angeführten Walrosse werden dagegen mit keiner Silbe in
den Sagatexten erwähnt.



Nahrungslieferanten und Zauberwesen - Tiere des Meeres 277

Anders als Fische tauchen Wale und Seehunde zwar meist alleine auf, vor allem
im Falle der Wale handelt es sich jedoch in der Regel um tote Tiere, die an Land

gespült werden und die daher nicht als Lebewesen, sondern vielmehr als leblose
Ressourcen perzipiert werden. Bei Seehunden, die hauptsächlich in den Bischofssagas

erwähnt werden, wird hingegen stets auch der Prozess der Erlegung geschildert,
der allerdings ebenso wie das Erlegen von Fischen in keinem Fall als Gewalthandlung

qualifiziert wird, sondern stets neutral als zum Überleben notwendiges
Geschehen.

Die auf die Nahrungsfunktion beschränkte Wahrnehmung dieser Tiere - die zu
der spärlichen indigenen Fauna der Atlantikinsel gehören - bedeutet jedoch nicht,
daß diese irrelevant für die Konstruktion der Erzählungen sind. In der literarischen

Funktionsanalyse konnte gezeigt werden, daß in den Isländersagas, der Sturlunga
saga und den Bischofssagas mehrere verfestigte literarische Muster identifiziert werden

können, die die Bedeutung dieser Tiere als Nahrungsmittel aufgreifen, namentlich

das Motiv des gestrandeten Wals und eine Reihe von Mirakeln, in denen sich

Seehunde widerstandslos als Beute anbieten. Daß diese Episoden sich zu literarischen

Mustern verfestigt in den Sagas aufspüren lassen, unterstreicht den auch
durch die zooarchäologischen Funde bestätigten Stellenwert dieser Tiere als Grundlage

der isländischen Subsistenz, wenn auch wiederum aus unterschiedlichen
Blickwinkeln. Das Walmotiv der Isländersagas greift das Konfliktpotential auf, das aus

dem hohen wirtschaftlichen Wert von gestrandeten Walen erwächst und das sich
auch in den Regelungen der nordischen Rechtsbücher widerspiegelt. Die
Seehundmirakel hingegen stellen darauf ab, daß die auf der kargen Atlantikinsel lebenden

Menschen in ihrem Überleben abhängig vom Beistand der Heiligen sind, die
wilde Tiere zahm werden lassen können, so daß selbst schwache Frauen sie erlegen
können. Während es für Frauen durchaus angemessen ist, dieser Hilfe zu bedürfen,
ist es für einen Mann schmählich, einen Seehund nicht überwältigen zu können, wie
das aus dem Seehundbiß in der Bjarnar saga Hitdcelakappa erwachsende Spottpotential

verdeutlicht.46

Die Bedeutung von Fisch(en) beschränkt sich auf diese pragmatische Funktion
für das menschliche Überleben. Den Meeressäugern Wal und Seehund kommt
hingegen in den Isländersagas auch auf einer anderen Bedeutungsebene eine zentrale
Funktion zu. Zauberfähige Männer und Frauen verwandeln ihre Gestalt wiederholt
in die eines Wals oder eines Seehundes. Es ist auffällig, daß es gerade Meerestiere
sind, die in den Isländersagas als hamhleypa erscheinen. Eine Erklärung hierfür läßt
sich in der Situiertheit der Atlantikinsel finden. Die isländische Gesellschaft ist durch
ihre geographischen Gegebenheiten unumgänglich der Welt des Wassers ausgesetzt,
da sie komplett von dieser umringt und fernab anderer Länder gelegen ist. Trotz
dieser Allgegenwärtigkeit des Meeres und der Nutzung seiner Ressourcen bleibt
dieses gleichwohl ein unbekanntes Reich, in das die Menschen nicht vordringen
können und dessen Wesen dem Menschen daher inhärent fremd sind.47 Diese

46 Vgl. dazu Kap. 4.1.1.
47 Vgl. dazu auch Glsli Pälsson. 1991. S.94f.



278 Die Bedeutung einzelner Tierarten im kulturellen Kontext der Sagaliteratur

grundlegende Fremdheit der Meeresbewohner ist es, die aufgegriffen wird, um die

Andersartigkeit der hamhleypur zauberkundiger Menschen darzustellen. In diesen

Episoden werden die betreffenden Wesen als Individuen wahrgenommen, jedoch
nicht in ihrer Natur als Tiere, sondern als Phänomen des Übernatürlichen erfaßt, das

weder Mensch noch Tier ist.

Die Tiere des Meeres dienen also in den Fällen, in denen sie über ihre Bedeutung
als Nahrungsmittel hinaus Eingang in die Texte des Untersuchungskorpus gefunden
haben, der Abgrenzung der menschlichen Gesellschaft nach innen. In keinem der
beiden Fälle agieren sie als Teil der menschlichen Lebenswelt, sondern sind entweder

unbelebte Objekte oder verkörpern das Fremde, Unerreichbare, Übernatürliche,
die undurchdringliche Bedrohung von außen, von einer Lebenswelt, die nicht diejenige

des Menschen ist.

6.6 Ehrlose Wölfe und geachtete Bären - Bedrohungen durch die
wilde Außenwelt

Ebenso wie die Tiere des Meeres sind auch auf dem Land lebende Raubtiere nicht
Teil der menschlichen Gesellschaft, sondern umgeben deren Lebensraum. Die
Funktion, die Bären, Wölfen und Füchsen im Textuniversum des Untersuchungskorpus

zukommt, ist jedoch eine grundsätzlich andere als die der Wasserbewohner,
da es sich bei ihnen nicht um Beutetiere handelt, sondern eben um Räuber, die in
unterschiedlichem Grad mit Aggressivität und Bedrohungspotential konnotiert sind.

Da es sich bei den in den Sagatexten erwähnten Raubtieren Wolf und Braunbär um
auf Island nicht heimische Tiere, beim Polarfuchs und (zumindest temporär) beim
Eisbär um die einzigen ursprünglich auf der Atlantikinsel lebenden Säuger handelt,
wird in den folgenden Überlegungen gleichzeitig zu beleuchten sein, inwiefern sich
die Tatsache, daß ein Tier nicht in der einheimischen Fauna anzutreffen ist, in der

Integration in die Erzählungen niederschlägt.
Zunächst fällt auf, daß alle drei Tierarten hauptsächlich in den auf Island verorteten

Sagagruppen zu finden sind. Für die einzelnen Raubtiere lassen sich dabei
jeweils spezifische Bedeutungsbelegungen ausmachen. Der Fuchs spielt nur eine

marginale Rolle und taucht fast ausschließlich in metaphorischen Zusammenhängen
auf. Dort dient er der Versinnbildlichung eines vorlauten Mannes, ist dabei aber
deutlich positiver konnotiert als der boshafte, listenreiche Fuchs in der
kontinentaleuropäischen Fabeldichtung. Wie bereits in Kapitel 5.4.2 eingehend diskutiert, wird
eine Füchsin im Untersuchungskorpus nur innerhalb eines Traumes in der Havaröar

saga Isfiröings erwähnt, und in diesem Fall liegt eine wesentlich negativere Bedeu-

tungszuschreibung vor als in den metaphorischen Wendungen. Aufgrund der selte-



Ehrlose Wölfe und geachtete Bären - Bedrohungen durch die wilde Außenwelt 279

nen Erwähnungen sind allgemeine Aussagen über eine bedeutungskonstituierende
Funktion dieser Tiere jedoch schwierig.48

Wölfe und Bären sind in den Texten des Untersuchungskorpus dagegen häufig
anzutreffen. Die Bedeutung des Wolfes beschränkt sich vollständig auf die sinnbildliche

Dimension; das Bedrohungspotential dieser wilden Tiere ist auf der
Handlungsebene der Erzählungen völlig irrelevant. Diese Restriktion, die auch die

Königssagas umfaßt, in denen die in Norwegen heimischen Wölfe durchaus als

feindliche Akteure auf Handlungsniveau erscheinen könnten, zeigt, daß die mit diesen

Tieren verknüpfte Bedeutung weniger auf der Erfahrungswelt der spätmittelalterlichen

Verfassergesellschaft beruht als auf einer auf literarische Traditionen
zurückgreifenden Bedeutungszuschreibung. In Kapitel 5.4 wurde deutlich, daß Wölfen
vor allem in den vorausdeutenden Träumen eine durch und durch negative Bedeutung

zugeschrieben wird, da diese Tiere der Verkörperung anrückender ruchloser
Feinde und Mörder dienen. Die Schilderung der Wölfe ist dabei stark typisiert, sie

werden mit keinerlei individuellen Eigenschaften versehen und treten darüber hinaus

meist auch in einem großen Rudel auf, das nur in seiner Gesamtheit Erwähnung
findet.

Bei der Erwähnung von Wölfen lassen sich signifikante Bedeutungsunterschiede
zwischen ülfr und vargr ausmachen. In Träumen werden die erscheinenden Wölfe
stets als vargr bezeichnet. In metaphorischen Zusammenhängen finden sich beide

Begriffe, wobei ülfr nur in den weltlichen isländischen Sagas ausgemacht werden
kann. Ein metaphorischer Verweis auf einen ülfr rekurriert auf das Bild eines gierigen,

gefräßigen Wesens und ist sicherlich am unteren Ende des metaphorischen
Konnotationssystems anzusiedeln,49 eine Bezeichnung eines Mannes als vargr
positioniert diesen jedoch außerhalb der menschlichen Gesellschaft, wie die beinahe
nicht mehr als Metapher wahrgenommene Bezeichnung eines Geächteten als vargr
deutlich macht.50 Vor dem Hintergrund dieser metaphorischen Bedeutungsbelegung

wird die ausgesprochen negative Konnotation der Traumwölfe noch deutlicher.

Der Metapher des vargr kommt eine völlig andere Bedeutung zu als einer
Beschimpfung als hundr, da sie keine beleidigende Funktion hat, sondern vielmehr der

Markierung als nicht mehr zur menschlichen Gesellschaft gehörend dient.51 Die
Metapher des ülfr wird schließlich auch als allgemeiner Verweis auf die Rücksichts-

48 Die von Kirsten Hastrup attestierte wichtige Rolle der Polarfüchse als feindliche Opponenten der
Menschen in der Vorstellungswelt der Isländer kann an der Sagaliteratur nicht bestätigt werden
(vgl. Kirsten Hastrup. 1990. S.251).

49 Die Konnotation wird in einigen metaphorischen Wendungen sogar explizit ausgedrückt, z.B. in
der Eyrbyggja saga: „ok er ftvi fangs van at frekum ülfi, er hann er, ef hann faer eigi j)ann âverka i
fyrstunni, er honum vinnisk skjött til bana." (Eb S. 133) [und so ist zähes Ringen von dem gefräßigen

Wolf, der er ist, zu erwarten, wenn er nicht gleich zu Beginn die Wunde erhält, die ihn schnell
tot niederstreckt]. Ebenso Laxd S.47f.

50 Vgl. dazu auch Heinrich Beck. 1970. S.66.
51 In dieser Hinsicht kann James McMahon nicht zugestimmt werden, der die Hundemetapher in

seiner Untersuchung der elaborierten Hunde- und Wolfsmetaphorik in der Atlaqviöa als wesentlich

negativer konnotiert ansieht als die des Wolfes (1991. S.187).



280 Die Bedeutung einzelner Tierarten im kulturellen Kontext der Sagaliteratur

losigkeit der Gesellschaft verwendet, in der jeder gierig auf das Seine bedacht ist.52 In
diesem Fall und bei der Bezeichnung eines Mannes als ülfr wirkt die Metapher nicht
als Beschimpfung im engeren Sinne, sondern bezieht sich auf die negativen Züge der
menschlichen Natur im allgemeinen.

Anders als Füchse und Wölfe erscheinen Bären wiederholt auf der Handlungsebene,

allerdings wiederum nur in den auf Island verorteten Sagagruppen. In den

Königssagas werden Bären dagegen nur in metaphorischer Bedeutung erwähnt.
Dabei sind den auf Island zumindest temporär anzutreffenden Eisbären und den nur
in Norwegen heimischen Braunbären unterschiedliche Funktionen zugeordnet.
Eisbären gehen vornehmlich unter ökonomischen Gesichtspunkten als wertvolle
Geschenke in die Erzählungen ein, deren Funktion eingehend in Kapitel 4 und 5

dargelegt wurde. Das aggressive Naturell dieser Tiere, das sich in Regelungen in der

Grägas und ebenso in der in Kapitel 3.2 zitierten Episode in der Landnämbök
widerspiegelt, wird in den Sagas hingegen gar nicht aufgegriffen.53 Auf sinnbildlicher
Ebene findet sich ein Eisbär ein einziges Mal in einem Traum in der Haröar saga
Grfmkelssonar, und die Konnotation dieses Tieres weist keine Abweichungen zu

jener gewöhnlicher Bären in den Sagaträumen auf.

(Braun-)Bären verkörpern im Traumkontext geachtete Männer, bei denen es

sich sowohl um Verbündete als auch um Feinde handeln kann. Ebenso wie im Falle
der Ochsen ist dieses Tier somit nicht in dem Sinne mit einer festen sinnbildlichen
Bedeutung verknüpft, daß die alleinige Erwähnung bereits das Verhältnis des

Träumenden zu dem Verkörperten aufzeigen würde, wie dies bei dem Erscheinen einer
Schlange oder eines Wolfes der Fall ist. Traumbären verweisen vielmehr auf den
hohen Status der verkörperten Person, und ebenfalls übereinstimmend mit der Be-

deutungszuschreibung von Ochsen stimmen die mit Bären verbundenen Assoziationen

in Träumen mit denjenigen in Metaphern überein. Dieser den Bären auf
sinnbildlicher Ebene zugeordnete hohe Status findet auch in ihrer Funktion auf
Handlungsebene Widerhall. Dort werden Braunbären ausschließlich als Widersacher

junger isländischer Helden in Zweikämpfen im norwegischen Ausland erwähnt, die
funktional der Aufnahme der Jünglinge in den Kreis der erwachsenen Männer
dienen. Der Bär erscheint somit zunächst einmal als Bedrohung für die menschliche
Gesellschaft, die nur durch einen tatkräftigen jungen Mann abgewehrt werden kann.
In der Konfrontation stellt er jedoch einen angesehenen Gegner dar, dessen

Überwindung dem Mann ebenso wie die Bezwingung einer Schlange oder eines Stieres

große Ehre einbringt.
Während Wölfe durchgängig negativ bewertet werden und ihnen keinerlei positive

Züge zugeschrieben werden, liegt bei Bären ein wesentlich differenzierteres Bild
vor. Die signifikanten Unterschiede in der bedeutungskonstituierenden Funktion
von Wolf und Bär lassen sich zu einem gewissen Grad mit den unterschiedlichen
Lebensformen dieser beiden Tierarten erklären: Wölfe sind Rudeltiere, die in der

52 Z.B. im Ausdruck „ülfar eta annars orendi" (Laxd S.64) [Wölfe fressen die Ausbeute anderer],
53 Auch hier bestätigt sich somit in den Sagatexten das von Hastrup herausgearbeitete Bild nicht

(vgl. Kirsten Hastrup. 1990. S.251).



Höfische Falken und kriegerische Adler - Vögel als metaphorische Abbilder der Gesellschaft 281

Gruppe jagen, Bären hingegen leben und jagen als Einzelgänger. Die beiden Tiere

verkörpern somit unterschiedliche Jäger- und Kämpfertypen,54 die in den Sagas auf
sinnbildlicher Ebene auf Menschen übertragen werden. Auch in den Episoden auf

Handlungsebene werden Bären unter den Vorzeichen eines achtbaren Einzelkämpfers

in die Erzählungen aufgenommen.

6.7 Höfische Falken und kriegerische Adler - Vögel als metapho¬
rische Abbilder der Gesellschaft

Auch die einzelnen Vogelarten sind mit unterschiedlichen Konnotationen versehen

und in jeweils spezifischen Zusammenhängen in die Erzählungen integriert. Nur
wenige Vögel finden - und dies auch nur vereinzelt - ohne symbolische Bedeutung
Eingang in die Texte. Die seltenen Nennungen von Vögeln in den Sagas spiegeln
nicht im entferntesten die Artenvielfalt isländischer und norwegischer Wildvögel
wider. Die einzige rekurrierende Vogelepisode im gesamten Untersuchungskorpus
ist der Topos der fliegenden Raben zur Ankündigung eines Totschlags, der, wie
bereits in der narrativen Analyse gezeigt wurde, in seiner Symbolik auf die eddische

Dichtung zurückgeht und dabei in seiner Bildlichkeit auch auf die Natur dieser Tiere
als Aasvögel anspielt. Die Raben werden in diesen Episoden nur sehr bedingt als

Tiere wahrgenommen, sondern vielmehr als typisierte Bedeutungsträger, die über
die bloße Nennung hinaus keine weitere Beachtung erfahren. Auch in Träumen
erscheinen Raben unter denselben Vorzeichen als vorausdeutende Omen und Vögel
der Leichenfelder. Daß den Passagen im Prosatext meist skaldische Strophen
vorausgehen oder folgen, in denen Raben eingebunden sind, läßt darauf schließen,
daß die kurzen Erwähnungen im Prosatext hauptsächlich der Kontextualisierung der
oft älteren Strophen dienen. Vor diesem Hintergrund wäre der Rabentopos somit
als ein aus der älteren nordischen literarischen Tradition adaptiertes literarisches
Muster anzusehen, das in der Sagaliteratur selbst nur noch bedingt produktiv war.

Die sich in kontinentaleuropäischen Quellen ebenso wie in der Jönsbök
widerspiegelnde große Bedeutung des Falken als isländisches Exportgut ließe erwarten,
daß auch diesen Vögeln eine verfestigte bedeutungskonstituierende Funktion in den

Texten zukommt, etwa in Form einer metonymischen Beziehung oder im Rahmen
des Nähe-Distanz-Diskurses. De facto werden Falken in isländischem Kontext auf

Handlungsebene bis auf zwei Erwähnungen von verschenkten Falken ins Ausland

gar nicht genannt. Die Abwesenheit von Falken in den isländischen' Untergattungen

der Sagaliteratur liegt in dem in diesen Erzählungen konstruierten Bild einer
unhierarchisch organisierten Agrargesellschaft begründet, in der das Adelsattribut
des Falken keinen Platz hat. In den Königssagas erscheint der Falke wiederholt
gemeinsam mit Hunden als Begleiter der königlichen Jagd, allerdings - ebenso wie im
Falle der Jagdhunde - nur in beiläufigen Bemerkungen, ohne daß den Vögeln wei-

54 Vgl. dazu Hilda R. Elfis Davidson. 1978. S.134.



282 Die Bedeutung einzelner Tierarten im kulturellen Kontext der Sagaliteratur

tere Aufmerksamkeit geschenkt würde. Sogar König Ölafr Tryggvasons Schwester
besitzt jedoch einen Falken, und ihr Bruder nutzt die hohe Wertschätzung dieses

Tieres aus, um Ästriör seine Mißbilligung ihres Verhaltens auszudrücken.55 Der
Falke wird also ausschließlich in höfischen Kontexten erwähnt.56 Die Exklusivität des

Besitzes dieses Tieres manifestiert sich auch in der bereits an früherer Stelle
angeführten Regelung in der Jönsbök, die besagt, daß Falken ausschließlich vom
norwegischen König gejagt werden dürfen. Die höfische Konnotation dieses

Raubvogels schlägt sich ebenfalls auf der sinnbildlichen Bedeutungsebene nieder: Im
Vogeltraum der Gunnlaugs saga verkörpert der Falke Helgas Ehemann borkell Hall-
kelsson, der an den blutigen Auseinandersetzungen der früheren Buhlen seiner Frau
nicht beteiligt ist.

Seine beiden sich bis zum Tod bekämpfenden Vorgänger Hrafn und Gunnlaugr
erscheinen in diesem Traum hingegen als Adler.57 Auch wenn es sich bei dem
Traum um eine Rekontextualisierung des Falkentraums des Nibelungenlieds handeln

mag, fügt sich die Bedeutungszuschreibung der beiden Vogelarten in das

Gesamtbild des Untersuchungskorpus ein. Die bedeutungskonstituierende Funktion
des Adlers beschränkt sich bis auf eine Ausnahme auf die sinnbildliche Dimension.
Dort ist er in Metaphern und in einem Traum in der Haralds saga Siguröarsonar mit
dem Attribut der kämpferischen Aggressivität verknüpft.58 In nichtsinnbildlicher
Funktion findet ein Adler nur in einem in Kapitel 5.3 erwähnten Schutzmirakel in
der ersten Jarteinabök der borlâks saga helga Erwähnung. In dieser heißt es, daß ein
Adler regelmäßig die Eierbestände einer Insel und damit die Ernährungsgrundlage
der dort lebenden Menschen plündert. Hier erscheint der Adler losgelöst von einer
kriegerischen Assoziation in seiner Natur als Raubtier, dessen Bedürfnisse mit jenen
der menschlichen Gesellschaft kollidieren. Handelt es sich beim Falken um ein
domestiziertes Raubtier, dem unter anderem aufgrund der Möglichkeit der Abrichtung
zu Jagdzwecken hohe ökonomische Wertschätzung zukommt und das nicht mehr
als wildes Tier, sondern als der menschlichen Gesellschaft dienendes Nutztier
wahrgenommen wird, versinnbildlicht der Adler zum einen vergleichbar zum Braunbären
eine kämpferische Natur, zum anderen kann er ebenso wie der Bär durchaus für die

menschliche Gesellschaft zur Bedrohung werden, diese Bedrohung besteht jedoch
nicht aus einer Leib und Leben gefährdenden direkten Konfrontation, sondern aus

einer auf der Überschneidung von Lebensräumen beruhenden Konkurrenz um
dieselben Ressourcen.

Bei den Vogelarten, auf die bisher der Blick gerichtet wurde, handelte es sich um
Aas- und Raubvögel. Es wurde deutlich, daß diesen nur in sehr wenigen Zusammenhängen

bedeutungskonstituierende Funktion zukommt. Erwähnungen von Beute-

55 Diese Episode wurde umfassend in Kap. 4.4.1 und 5.2.4 analysiert.
56 Zur hohen Bedeutung des Falken im höfischen Kontext des Mittelalters vgl. auch Peter Dinzelba-

cher. 2000. S.188.
57 Eine ausführliche Analyse des Traums findet sich in Kap. 5.4.2.
58 Zur Funktion des Adlers als Tier der Walstatt in der eddischen Dichtung vgl. Heinrich Beck. 1970.

S.56f und S.58-61.



Höfische Falken und kriegerische Adler - Vögel als metaphorische Abbilder der Gesellschaft 283

vögeln sind indes noch wesentlich rarer gesät. Obwohl Gänse und Hühner dem

archäologischen Material nach ebenso gewöhnliche Nutztiere waren wie Schafe

oder Rinder, sind diese Tiere in den Sagas nahezu vollkommen abwesend. Gäbe es

keine Knochenfunde für die mittelalterliche Besiedlung, wären die einzigen vagen
Anhaltspunkte für die Haltung von Nutzvögeln die Erläuterung von Hcensa-Pörirs
Personenbeinamen und Grettirs grausame Behandlung der ihm von seinem Vater
anvertrauten Gänse.S9 Das König Häkon Magnüsson zum Schicksal werdende

Schneehuhn, das ihn in die Berge lockt, wo er einer plötzlichen Krankheit erliegt, hat

zwar Eingang in alle vier Königssagakompendien gefunden, ist jedoch ein einsamer
Vertreter seiner Art im Untersuchungskorpus. Die einzige andere Situation, in der

ein Schneehuhn erwähnt wird, ist die fadenscheinige Ausrede der Droplaugsöhne
für die scharfe Bewaffnung auf dem Weg zu einem Totschlag, auf die in Kapitel 5.4.1

eingegangen wurde.
Schwan und Schwalbe schließlich dienen beide der Verkörperung von Frauen,

eine Tatsache, die sich unter anderem aus der femininen Natur der altnordischen

Signifikanten für diese beiden Tiere erklärt. Der Schwan (alpt) versinnbildlicht in
zwei Träumen in den Isländersagas eine schöne und begehrenswerte Frau. Die
Schwalbe (svala) ist die hamhleypa der Königsmutter Gunnhildr, die den armen
Egill von der Abfassung seiner Haupteslösung abzuhalten versucht. Die weibliche
Konnotation dieser beiden Tiere wird dadurch ermöglicht, daß Vögel aufgrund ihrer
grundsätzlichen Andersartigkeit anders als die in der sinnbildlichen Dimension
wesentlich prominenteren Säugetiere, allen voran Pferd, Hund und Rind, nicht mit
einer sexuellen Assoziation verbunden sind. Diese Neutralität ermöglicht die

Gleichsetzung eines Vogels mit einer Frau ohne pejorativen Unterton. Eine derartige
Neutralität oder gar positive Assoziation besteht im Kontext der Sagaliteratur für kein
weibliches Säugetier.

Vögel werden in den Texten des Untersuchungskorpus als Lebewesen, nicht
jedoch als mit besonderen Eigenschaften ausgestattete Individuen wahrgenommen.
Raben, Nutz- und Beutevögel werden nur im Kollektiv erfaßt.60 Die Welt der
(wilden) Vögel besteht größtenteils ohne Berührungspunkte zu jener der Menschen, sie

stellen in der Regel keine direkte Bedrohung für die menschliche Gesellschaft dar,
und es kommt nur insofern zu Interferenzen zwischen der Lebenswelt der
Menschen und jener der Vögel, als letztere wie im Falle des Adlers auf Viöey die

Bedürfnisbefriedigung der Menschen gefährden. Die einzige Vogelart, zu der Menschen ein
Interaktionsverhältnis eingehen, sind Falken, auch diese Tiere sind jedoch auf der

Handlungsebene nur vereinzelt aufzuspüren. Die vornehmlich auf der metapho-

59 Bei der Einfuhrung der Figur Hcensa-Eörirs in der gleichnamigen Saga heißt es: „Ok eitt sinn, er
Förir for sunnan um heidi, hafSi hann med sér hœns i fçr nordr um land ok seldi fau med çdrum
kaupskap, ok jrvi var hann kalladr Hœnsa-Fôrir." (Hœns S.6) [Und einmal, als Förir von Süden
über das Hochland zog, da hatte er Hühner mit sich auf seiner Reise durchs Nordland, und er
verkaufte sie mit anderen Kaufwaren, und deswegen wurde er Hühner-Eörir genannt],

60 Hier können zusätzlich die von Haraldr Sigurdarson zum Überfall auf eine sizilianische Stadt
instrumentalisierten Singvögelchen genannt werden (Mork S.69-71; Fsk S.231f; Hkr III S.76f).



284 Die Bedeutung einzelner Tierarten im kulturellen Kontext der Sagaliteratur

rischen Ebene stattfindende Bedeutungskonstituierung mit Hilfe von Vögeln stimmt
mit Claude Lévi-Strauss' Klassifizierung der Relation zwischen menschlicher Gesellschaft

und Vogelwelt als einer metaphorischen überein:61 Aufgrund der nur
sporadischen Interaktion zwischen Vogelwelt und menschlicher Gesellschaft wird erstere
in vielen Kulturen konzeptionell als metaphorisches Abbild der Menschheit
verstanden.62 Und in genau dieser Funktion kommt den verschiedenen Vogelarten eine
nicht unwesentliche Rolle in der Konstruktion der Sagaerzählungen zu.

6.8 Präsenz und Absenz - Warum erfahren einige Tierarten keine
Beachtung?

Die bisher behandelten Tierarten sind alle in bestimmten anthropologischen
Konstellationen präsent, in anderen dagegen absent. Daneben gibt es eine nicht
unbeträchtliche Anzahl von Arten, die in den Sagas zwar erwähnt werden, ohne jedoch in
verfestigter literarischer Funktion zur Strukturierung der Erzählungen aufgegriffen
zu werden. Bevor zum Abschluß dieses Kapitels auf mögliche Erklärungsansätze für
die marginale Bedeutung dieser Tiere eingegangen wird, erfolgen zunächst einige
Bemerkungen allgemeinerer Natur zum Tiervokabular innerhalb des

Untersuchungskorpus. Insgesamt sind in den untersuchten Texten 135 verschiedene, der

Bezeichnung bestimmter Tiere oder Gruppen von Tieren dienende Substantive zu
finden.63 Davon handelt es sich bei vier Vokabeln um allgemeine Bezeichnungen für
Tiere,64 weitere zwölfWörter sind artenunspezifische Termini für Nutzvieh.65 Auch
für Vögel und Fische gibt es allgemeine Oberbegriffe für alle die Klasse umfassenden
Tierarten.66 Hingegen existiert keine Sammelbezeichnung für Insekten oder Schädlinge

im Altnordischen,67 ebensowenig für Amphibien und Reptilien. Diese
Abwesenheit von Begrifflichkeiten für diesen Teil des Tierreichs verdeutlicht, daß

biologische Klassifikationen nicht notwendigerweise mit anthropologischen Kategorien
von Tieren übereinstimmen müssen.68

61
Vgl. Claude Lévi-Strauss. 1973. S.237f.

62 Der Charakter der Vogelwelt als metaphorisches Abbild der menschlichen Gesellschaft drückt
sich auch in einer Episode in der Morkinskinna aus, in der von einem alten, weisen Mann erzählt
wird, der die Sprache der Vögel versteht (Morfc S.294f). Die Vogelwelt wird hier als Gemeinschaft
verstanden, die in einer eigenen Sprache kommuniziert.

63 Vgl. Anhang 8.
64 dyr n; illdyri n; kvikendi n; kykvendi n.
65 bü n; bûjé n; büsmali m; eykr m; fé n; fénadr m; geldfé n; geldneyti n/PL; gradfé n; hjçrd f; kvikfé n;

smali m.
66 fiskr m; fugl m.
67 Im Neuisländischen finden sich ab dem Ende des 18. Jahrhunderts die Ausdrücke skordyr und

smâkvikindi. Vgl. Oräabök Hâskolans. Ritmälsskrä (http://lexis.hi.is/cgi-bin/ritmal/leitord.gi?
adg= innsO.

68 Vgl. dazu auch Thomas A. Sebeok. 1988. S.67. Anthropologische Kategorien beziehen sich auf das

Verhältnis des Menschen zur jeweiligen Tierart (vgl. Robert Delort. 1984. S.289; Kirsten Hastrup.
1990. S.248; Janetta Rebold Benton. 1992. S.15f; Steven P. Ashby. 2002. S.40).



Präsenz und Absenz - Warum erfahren einige Tierarten keine Beachtung? 285

Abgesehen von diesen artenübergreifenden Bezeichnungen und phantastischen
Tieren lassen sich auf terminologischer Ebene 45 verschiedene Tierarten identifizieren.69

Am ausführlichsten und detailliertesten ist das Vokabular für Säugetiere mit
Nutztierfunktion, vor allem für Schafe, Ziegen, Kühe, Schweine, Pferde und
Hunde.70 Nur in dieser Kategorie gibt es eigenständige Termini für weibliche, männliche,

teilweise auch kastrierte Tiere, zum Teil sogar mit mehreren alternativen
Ausdrücken.71 Auch Jungtiere sind in dieser Kategorie mit einer eigenen Bezeichnung
versehen.72 Die ausdifferenzierte Terminologie für diesen Teil der heimischen Tierwelt

unterstreicht die herausgestellte Funktion dieser Tiere in der menschlichen
Lebenswelt, die durch die archäologischen Funde und die in die Rechtsbücher

aufgenommenen Regelungsbereiche bestätigt wird. Nicht alle dieser Nutztierarten
werden jedoch gleichermaßen in die Sagaerzählungen eingebunden.

So sind Schafe in isländischem Kontext zwar beinahe omnipräsent, wie etwa in
der Analyse der Reykdœla saga deutlich wurde, erscheinen allerdings nie als individuelle

Akteure.73 Schafe werden gehütet, gesucht, gestohlen, vereinzelt auch in Herden

verschenkt. Schafe werden in den Bischofssagas geheilt, und in den weltlichen
Sagas entstehen Konflikte, weil Schafe auf fremdem Grund geweidet haben. Diese
Tiere gehen also prinzipiell in ähnlichen Situationen in die Texte ein wie Ochsen
und Pferde. Anders als diese werden Schafe allerdings zum einen fast ausschließlich
im Kollektiv wahrgenommen. Abgesehen von dem als Spottbuße vergebenen Lamm
in der Heiôarviga saga werden an keiner Stelle über den ökonomischen Wert
hinausgehende individuelle Eigenschaften eines Schafes geschildert.74 Zum anderen
beschränkt sich die Funktion der Schafe auf diese passive Rolle, es findet keine über die
reine Nutzbeziehung hinausgehende Interaktion des Menschen mit diesen Tieren
statt. Der wiederholt als wenig ehrbar dargestellte Kontakt zu Schafen deutet darauf
hin, daß Schafe im Wertesystem der Sagaliteratur als Niedrigstatustiere anzusehen

69 Bei dieser Zählung wurde keine Differenzierung in funktionale Unterarten (wie etwa Schäferhund
und Jagdhund) vorgenommen. Die verschiedenen Walarten sowie Eisbären und Braunbären,
Füchse und Polarfüchse wurden hingegen als einzelne Arten gezählt. Zu verschiedenen biologischen

Klassifikationssystemen vgl. Thomas A. Sebeok. 1988. S.64f.
70 Edmund Leach erklärt in seiner anthropologischen Untersuchung von Tiermetaphern einen solch

hohen Grad an Diversifikation für das Vokabular von Nutztieren mit der an die unterschiedlichen
Geschlechter und Lebensabschnitte gebundene Nutzfunktion (Edmund Leach. 1972. S.56). Seine

Erkenntnis, daß das Vokabular für nicht eßbare Haustiere weniger differenziert sei als für Nutztiere,

kann jedoch nicht ohne weiteres auf das vorliegende Untersuchungskorpus übertragen werden,

da eine klare Unterscheidung zwischen Nutz- und Haustier für das Mittelalter nicht
vorgenommen werden kann.

71 oxi m; geldingr m; galti m, gçltr m. Für Wallache gibt es bemerkenswerterweise keine eigenständige
Begrifflichkeit im Altnordischen.

72 folald n (Joli m, jylja f); kâlfr m (kvîgr m, kvîga f); dilkr m, lamb n; griss m; kid n; (hôdnukiÔ n,
kiÖlingr m); hvelpr m.

73 Die Omnipräsenz von Schafen spiegelt sich auch in den isländischen Annalen und der Land-
namabök wider, in denen diese Tiere häufiger als andere in kurzen Bemerkungen Erwähnung
finden (vgl. Kap. 3.2). Und das am häufigsten anzutreffende Bildmotiv in den Handschriften der

Jönsbökist dasjenige eines Diebs mit einem Schafauf dem Rücken (vgl. Kap. 3.1).
74 Vgl. Anhang 5.



286 Die Bedeutung einzelner Tierarten im kulturellen Kontext der Sagaliteratur

sind. Daher ist es beispielsweise wenig erstaunlich, daß an keiner Stelle von einem
Aufeinanderstoßen eines Mannes mit einem kampflustigen Widder oder Ziegenbock

berichtet wird, obwohl das Aggressionspotential dieser Tiere in mehreren

Regelungen in der Grâgâs thematisiert wird. Ein Schafs- oder Ziegenbock entspricht
nicht der Vorstellung eines ehrenwerten Widersachers, wie sie etwa durch einen
Ochsen oder Bären verkörpert wird. Ziegen sind offensichtlich überhaupt nur sehr
vereinzelt der Erwähnung wert, obwohl sie den archäologischen Funden und
Regelungen der Rechtsbücher zufolge durchaus zum gewöhnlichen Viehbestand eines
isländischen und norwegischen Bauernhofs gehört haben. Konzeptionell ist dieses

Tier lediglich als Versinnbildlichung eines feigen Wesens relevant. Daß Ziegen über
alle untersuchten Sagagattungen hinweg beinahe vollkommen abwesend sind,
unterstreicht die geringe Bedeutung, die diesen Tieren von der Verfassergesellschaft
trotz ihrer Präsenz im agrarischen Alltag beigemessen wurde.75

Auch Schweine finden nur vereinzelt Aufnahme in die Sagaerzählungen. Sie werden

fast ausschließlich in übernatürlichen Zusammenhängen und zur Erläuterung
der Herkunft von Ortsnamen angeführt, wie etwa in der berühmten Szene zu Beginn
der Hrafnkels saga.76 Lediglich in der Viga-Glüms saga entsteht ein Konflikt unter
anderem aufgrund eines vorgeblichen Diebstahls eines Ebers.77 An keiner Stelle im
Untersuchungskorpus wird davon erzählt, daß es zu Konflikten wegen auf anderer
Männer Land weidender Schweine gekommen sei, während in allen nordischen
Rechtsbüchern detaillierte Verhaltensregeln für einen solchen Fall angeführt sind.

Die Abwesenheit von Schweinen in den Isländersagas läßt sich dahingehend
interpretieren, daß die Verfasser in der Beschreibung der Geschehnisse der Landnahme-
und frühen Freistaatszeit auf die in ihrer Zeit vorhandene Tierwelt zurückgriffen, da

während der landnâma zwar eine beträchtliche Anzahl von Schweinen nach Island

mitgebracht wurde, die Haltung von Schweinen jedoch ab Beginn des 12. Jahrhunderts

fast vollständig aufgegeben wurde, wie in Kapitel 2.1 erörtert wurde. In den

Königssagas gehen Schweine vereinzelt in die Schilderung der Hintergrundszenerie
ein, wie etwa im Falle von Häkon jarls Versteck in einer Grube unter dem Schweinestall.78

Ebenso wie im Falle der Ziegen unterstreicht die seltene Erwähnung von
Schweinen über alle Untergattungen hinweg jedoch gleichzeitig auch den niedrigen
Status dieser Tiere. Dieser niedrige Status erklärt auch, warum es keine Erwähnungen

von Ziegenböcken oder Ebern als Opfertiere gibt, während das Hochstatustier
Ochse wiederholt von Sagacharakteren den Göttern als Geschenk dargeboten
wird.79

75 Ähnlich für den kontinentaleuropäischen KontextJoyce E. Salisbury. 1994. S.26.
76 Hrafnk S.98.
77 Glum S.60. Davor sind allerdings bereits einige Schafe abhanden gekommen. Dies ist der eigentli¬

che Konfliktauslöser.
78 Mork S.82f.
79 Ein den niedrigen Status der beiden Tierarten bestätigenden Anhaltspunkt findet sich in der

eddischen Dichtung: In der wahrscheinlich im 13. Jahrhundert entstandenen Rigsfmla werden

Ziegen und Schweine als Charakteristikum der untersten Bevölkerungsschicht angeführt (vgl.
Rigsfmla Str. 12. Edda S.281), die Bauernsöhne zähmen hingegen Ochsen (Str. 22. S.283), die



Präsenz und Absenz - Warum erfahren einige Tierarten keine Beachtung? 287

Die Tatsache, daß einige Tierarten auch auf terminologischer Ebene so gut wie

vollständig in den hier untersuchten Texten fehlen, kann unterschiedliche Gründe
haben. Zum einen lassen archäologische Funde darauf schließen, daß einige Tierarten

im Mittelalter nur wenig verbreitet waren; dies gilt vor allem für die Katze.80 Eine
solche Abwesenheit einer Tierart in der zeitgenössischen heimischen Fauna ist
sicherlich eine Erklärung dafür, daß Katzen in den hier untersuchten Sagagattungen
so gut wie überhaupt keine Rolle spielen, indes keine Selbstverständlichkeit, da im
Laufe dieses Kapitels deutlich wurde, daß auch nichtheimische Tiere wie Bären und
Wölfe auf sinnbildlicher Ebene durchaus bedeutungskonstituierend wirken können.
Ein Seitenblick auf Freyjas Katzen, die allerdings nur in der Snorra Edda Erwähnung
finden, offenbart zudem, daß Katzen in der altnordischen Kultur nicht vollkommen
ohne bedeutungskonstituierende Relevanz waren.81 Im vorliegenden Textkorpus
gibt es jedoch nur eine einzige Erwähnung von Katzen auf der Handlungsebene. In
der Vatnsdœla saga werden Katzen als Begleiter eines zauberkundigen Mannes
beschrieben.82 Diese Episode ist singulär und greift im kontinentaleuropäischen Raum

verbreitete, abergläubische Vorstellungskomplexe auf, die sich ansonsten nicht in
den Sagas niedergeschlagen haben.83 Bei den übrigen spärlichen Erwähnungen von
Katzen handelt es sich um ein Wortspiel über den Personenbeinamen kçttr, dessen

pejoratives Potential sich bereits in der eddischen Dichtung aufspüren läßt,84 und

um ein Wortspiel über den Personenbeinamen kausi, das im Untersuchungskorpus
das einzige Anzeichen für eine Bedeutung der Katze als Mäusefänger ist.85 Im Falle

Jarlssöhne beschäftigen sich mit Hunden und Pferden (Str. 35. S.285) und der Königssohn zudem
mit Jagdvögeln (Str. 46. S.287). Zur Tiermotivik der Rigsfula vgl. auch Klaus von See u.a. 2000.
S.497.

80 Vgl. Kap. 2.1.
81 In der der Gylfaginning heißt es über Freyja: „en er hon ferr, fa ecr hon kavttvm ii. oc sitr ireid"

(SnE S.31) [und wenn sie reist, dann sitzt sie in einem von zwei Katzen gezogenen Wagen],
82 „Nü skal segja frä heim manni, er fyn" var nefndr, er hét börölfr sleggja; hann gerdisk inn mesti

öspekdarmadr, baedi var hann fjofr ok fö um annat störilla fallinn; J>ötti mçnnum med stör-
meinum hans byggd ok einskis ills orvaent fyrir honum, ok fött hann hefdi eigi fjçlmenni hjâ sér, J>â

âtti hann f>â hluti, er hann vaenti trausts at, fat vâru tuttugu kettir; feir vara âkafliga störir ok allir
svartir ok mjçk trylldir." (Vatn S.72f) [Jetzt soll von dem Mann erzählt werden, der bereits vorher
erwähnt wurde, der börölfr sleggja hieß; er war ein ausgesprochener Unruhestifter, er war ein Dieb
und auch in anderer Hinsicht ein schlechter Mensch; es erschien den Leuten, daß seine Ansied-
lung großes Übel mit sich führe und daß nur Schlechtes von ihm zu erwarten sei, und obwohl er
keine große Schar von Leuten bei sich hatte, da besaß er die Dinge, von denen er sich Schutz
erhoffte, das waren zwanzig Katzen. Sie waren überaus groß und alle schwarz und mit großer
Zauberkraft versehen].

83 Eine indirekte Verbindung einer zauberkundigen Person mit Katzen findet sich auch in der Eiriks

saga rauda, in der eine Seherin mit einem Katzenfell bekleidet ist (Eir S.206). Zur Verknüpfung
der Katze mit Teufel und Hexerei vgl. Robert Delort. 1984. S.338.

84 Vgl. Helgaqvida Hundingsbana in fyrri Str. 18. Edda S.133. Vgl. Kap. 5.4.1.
85 „Annarr sonr borsteins var ok heima, hét hann Sveinn ok var niu vetra gamall; lengisk honum

fçdur sins i bœinn, ok heyrir eitthvat hark üti, veit ok eigi, hvat um er; kemr hann üt i dyrrnar, ok er
honum svefn i augum. Snorri maelti vid son sinn, bord kausa: ,Sér kçttrinn müsina? Ungr skal at

ungum vega.'" (Heid S.248f) [Ein anderer Sohn borsteins war auch zu Hause, er hieß Sveinn und
war neun Jahre alt. Er sehnt sich nach seinem Vater im Hof und hört draußen Lärm und weiß



288 Die Bedeutung einzelner Tierarten im kulturellen Kontext der Sagaliteratur

der Katze scheint die Absenz demnach am überzeugendsten durch ihre Bedeutungslosigkeit

in der menschlichen Lebenswelt erklärt zu sein.

Wilde, pflanzenfressende Säugetiere schließlich sind in den Sagaerzählungen,
auch in den auf norwegischem Grund spielenden Königssagas, so gut wie nicht
existent, während Raubtieren, wie in Kapitel 6.6 gezeigt, eine spezifische Funktion in
den Narrationen zukommt. Elche, Hasen und Kaninchen werden an keiner einzigen
Stelle im Untersuchungskorpus auch nur genannt. Auch Hirsche sind auf der
Handlungsebene nicht anzutreffen. Die einzige Erwähnung eines Hirsches auf sinnbildlicher

Ebene ist die an früherer Stelle ausführlich besprochene Lörir-hjprtr-Episode in
der Olafs saga Tryggvasonar.86 Ein Eichhörnchen findet nur in einem dem
Schwedenkönig Öläfr vorgetragenen Gleichnis Erwähnung,87 und Mäuse erscheinen an
einzelnen Stellen als Schädlinge.88 Daß diesem Teil der einheimischen Tierwelt, der
in norwegischem Kontext einen nicht unbeträchtlichen Anteil der Diät stellte, nicht
einmal als Hintergrundszenerie oder auf sinnbildlicher Ebene eine Bedeutung in den

Erzählungen zugeordnet ist, ist insofern auffällig, als es andere Tierarten wie etwa
Fische gibt, die wiederholt und ausschließlich als Beuteobjekte in den Texten
Erwähnung finden. Eine befriedigende Erklärung für diesen Sachverhalt kann nicht
gegeben werden, mögliche Begründungen verbleiben im Bereich des Spekulativen.
So könnte eine Vermutung lauten, daß die vorwiegend isländischen Verfasser der

Königssagas in der Konstruktion der Erzählungen wo möglich auf die ihnen
bekannte Fauna zurückgriffen und daher als Beutetiere auf Handlungs- und Sinnbildebene

Fische und Vögel heranzogen, während zur Illustrierung von
Oppositionsverhältnissen zwischen Mensch und Wildnis notgedrungen auf Island nicht heimische

Raubtiere Beachtung finden mußten.

Die in diesem Kapitel vorgenommene Synopse zum Abschluß der hier vorliegenden
Untersuchung offenbarte, daß jede Tierart eine spezifische Funktion in der
Bedeutungskonstituierung der Sagatexte einnimmt, die einerseits an ihre Positionierung
gegenüber der menschlichen Lebenswelt geknüpft ist, andererseits aber auch Topoi
und Motive vor allem eddischer Herkunft aufgreift. Diese komplexen Bedeutungs-
zuschreibungen unterstreichen, daß die erwähnten Tierarten nicht untereinander
austauschbar sind, sondern daß diese in jeweils verschiedenen Dimensionen in die
einzelnen Textgruppen eingehen. Dabei werden einige Tiere als Akteure
wahrgenommen, mit denen Menschen in eine tatsächliche reziproke Interaktion treten
(Pferde, Hunde, Stiere, Bären, Schlangen), andere lediglich als Objekte ohne eigenen

Handlungsspielraum (Wale, Seehunde, Schafe, Kühe). Die als Akteure figurie-

nicht, was vor sich geht. Er kommt heraus auf die Türschwelle und hat Schlaf in den Augen. Snorri
sprach zu seinem Sohn t>6rör kausi (Katze); „Sieht die Katz die Maus? Jung soll mit jung kämpfen"]-

86 Vgl. Kap. 4.4.1.
87 Öläfs saga helga. Hkr II S.149f.
88

PBp B S.153, S.181. Gemeinsam mit der Trias der Schlangen, Kröten und Frösche: Olâfs saga
helga. Hkr II S.189. In einer metaphorischen Wendung in der oben erwähnten Stelle in der

Heiöarviga saga.



Präsenz und Absenz - Warum erfahren einige Tierarten keine Beachtung? 289

renden Tiere sind alle ausnahmslos stark männlich konnotiert. Einige von ihnen

treten primär als Partner und Instrumente ihrer Besitzer auf (Pferde, Hunde),
andere dagegen ausschließlich oder überwiegend als Kontrahenten (Bären, Schlangen
und auch Stiere). Auf einer anderen Ebene lassen sich die Tiere danach einteilen, ob

sie Teil der menschlichen Lebenswelt sind (Nutztiere), oder diese umgeben, ohne

an ihr teilzuhaben (Meerestiere, Raubtiere, Vögel).89 Die Tiere der letzteren Gruppe
werden vorwiegend als Zeichenträger in die Texte integriert. Einige Tierarten konnten

schließlich mit der Konstruktion einer isländischen agrarischen Gesellschaft in
Verbindung gebracht werden (Ochsen und Stiere), während andere der Illustrierung

höfischen Lebens dienen (Falken).
Auch über diese Aufspaltung in die Schilderung einer Agrargesellschaft und einer

höfischen Gesellschaft hinweg finden sich einige gravierende Unterschiede zwischen
den auf Island angesiedelten Sagas und den Königssagas. Aus offensichtlichen
Gründen erscheinen wilde Säugetiere nur auf norwegischem Grund. Dafür werden
in den auf Island situierten Sagas wesentlich häufiger Meeressäugetiere und Fische

erwähnt, was sich aus den Besonderheiten einer insularen Gesellschaft erklären läßt.

Die unterschiedliche Verteilung der einzelnen Tierarten steht demnach auf
verschiedenen Ebenen mit den Gesamtaussagen der einzelnen Sagauntergattungen in
Verbindung, insofern als die spezifische Interaktion mit den einzelnen Tierarten in
den einzelnen Untergattungen die Charakteristika des betreffenden gesellschaftlichen

Kontextes konturiert.
So unterschiedlich sich die Interaktion der menschlichen Gesellschaft mit den

einzelnen Tierarten ausgestaltet, so verbleiben diese jedoch immer Wesen mit
tierischer Natur, sogar dann, wenn diese in sinnbildlicher Funktion in Träumen oder als

Hüllen übernatürlicher Phänomene erscheinen. Auch in diesen Situationen sind sie

nicht der menschlichen Sprache mächtig, sie kleiden sich nicht, und sie bewegen
sich weiterhin in der ihnen angestammten Lebenswelt. Eine anthropomorphe
Bedeutungsbelegung von Tieren, wie sie den kontinentaleuropäischen Fabeln und
Tierschwänken zugrundeliegt, gibt es in der Sagaliteratur nicht. Auch die allegorische

oder symbolische Ausdeutung von Tieren in der Tradition des Physiologus
spielt in den Sagatexten nur eine marginale Rolle und ist auf wenige Tierarten
begrenzt. Ein Tier ist also ein Tier in den Sagas und wird aus genau diesem Grund in
die Erzählungen aufgenommen. Die Tierwelt ist integraler Bestandteil der die

menschliche Gemeinschaft umgebenden Umwelt, und der Mensch muß sich zu
diesen Wesen unumgänglich auf die eine oder andere Weise verhalten. Daß diese

Positionierung auch Auswirkungen auf die Stellung einer Person innerhalb der
menschlichen Gesellschaft hat, wird von den Sagaverfassern in ihren Erzählungen
aufgegriffen und fruchtbar gemacht.

89 Vgl. dazu auchjanetta Rebold Benton. 1994. S.14f. Zur IConzeptualisierung der Wildnis als Raum

jenseits der menschlichen Kontrolle vgl. Aleks Pluskowski. 2002b. S.94.




	Anthropologische Funktionsanalysen 2 : die Bedeutung einzelner Tierarten im kulturellen Kontext der Sagaliteratur

