
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 43 (2009)

Artikel: Der tierische Blick : Mensch-Tier-Relationen in der Sagaliteratur

Autor: Rohrbach, Lena

Kapitel: 4: Literarische Funktionsanalysen : narrative Strukturierung durch
Tierepisoden

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858136

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4 Literarische Funktionsanalysen:
Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

Nach diesen einführenden Bemerkungen zu gesellschaftlichen und textuellen
Rahmenbedingungen der Sagaliteratur soll nun im folgenden Kapitel untersucht werden,

welche Funktionen Mensch-Tier-Relationen in der Strukturierung von
Handlungsabläufen in den Sagas einnehmen. Ausgangspunkt der Diskussion bilden dabei
drei narratologische Untersuchungen von Isländersagas (4.1.), in denen deutlich
wird, daß Tierepisoden auf recht unterschiedliche Weise den Ablauf einer Isländersaga

strukturieren können. Zu Beginn steht eine Untersuchung der Bjarnar saga

Hitdoelakappa, in der gezeigt werden soll, daß diese Saga fast durchgängig durch
aufeinander aufbauende Tierepisoden strukturiert wird. Die zweite Fallstudie
beschäftigt sich mit der Reykdœla saga, in der verschiedene verfestigte Tierepisoden zu
finden sind. Ihnen allen ist gemeinsam, daß sie narrativ strukturierend, und zwar fast

ausschließlich konfliktauslösend oder -verstärkend, wirken. Einige Motive tauchen
dabei wiederholt im Handlungsverlauf auf. Diesen ersten beiden Sagas ist gemeinsam,

daß sie in der Forschung generell als alte Sagas mit großer Dependenz von
mündlicher Überlieferung eingeordnet werden, denen kein größerer künstlerischer
Wert zukommt. Daß auch allgemein als literarische Kunstwerke angesehene Sagas

durch Tierepisoden strukturiert werden, wird in der Analyse wiederkehrender
Tierepisoden in der Njâls saga gezeigt.

Nach diesen drei Fallstudien, in denen gleichzeitig die meisten der im
Untersuchungskorpus rekurrierenden Tierepisoden präsentiert und diskutiert werden,1 gehe
ich vergleichend auf mögliche festzustellende Unterschiede zwischen den Isländersagas

und der Sturlunga saga ein (4.2.), da diese Gattungen beide die Schilderung
isländischer Verhältnisse zum Inhalt haben, jedoch verschiedene Zeiträume umfassen.

Die exemplarische Analyse der Sturlu saga und der Guömundar saga dyra wird
zeigen, daß Unterschiede zwischen den beiden Gattungen sowohl in inhaltlicher
Hinsicht als auch bezüglich der strukturierenden Funktion der Tierepisoden
festzustellen sind.

Die Stellung und narrative Funktion von Tierepisoden in den Bischofssagas ist
Gegenstand von Kapitel 4.3, während in Kapitel 4.4 die Königssagakompendien
vergleichend auf die Integration von Tierepisoden und festzustellende Unterschiede

zu den anderen Sagagattungen untersucht werden sollen. Hierbei werden vor allem

diejenigen Tierepisoden näher beleuchtet werden, von denen in Zusammenhang
mit Öläfr Tryggvason und Haraldr Siguröarson berichtet wird. Abschließend (Kap.

1

Diejenigen Passagen, in denen rekurrierende Episoden näher behandelt werden, sind zum leichte¬

ren Auffinden durch eine geringere Schriftgröße sowie Einrückung markiert.



62 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

4.5) soll kurz diskutiert werden, inwiefern die Islendinga jasettir spezifische
Besonderheiten der Integration von Tierepisoden aufweisen, die sie von den anderen

Untergattungen der Sagaliteratur unterscheiden.
Die literarische Stilisierung einzelner Episodentypen in Verbindung mit deren

verfestigter struktureller Funktion ist ein Indiz dafür, daß diese Episoden von den

Schöpfern dieser Erzählungen nicht als völlig nebensächlich angesehen wurden,
sondern als narrative Elemente selektiert und in den Gesamttext eingegliedert wurden.

Darüber hinausgehend läßt sich sogar feststellen, daß Tierepisoden in mehreren

Sagas als unterliegendes Strukturprinzip einen Gesamttext gliedern und
verknüpfen können. Der tierische Blick impliziert im Rahmen dieses Kapitels, daß

durch eine alternative Lesart der Sagatexte unterliegende Strukturelemente der
Texte aufgedeckt werden sollen, welche die Texte als Gesamtheit gliedern und
verknüpfen.

4.1 Die Strukturierung der Islendinga sögur durch Tierepisoden

Bereits ein erster Überblick macht deutlich, daß die einzelnen Isländersagas individuelle

Charakteristika in der Erwähnung und Integration von Tierepisoden aufweisen.

Dabei sind keine grundlegenden Veränderungen zwischen älteren und jüngeren
Sagas festzustellen. Es lassen sich allerdings Gruppen von Sagas identifizieren, in
denen sehr selten Mensch-Tier-Relationen Erwähnung finden: die Skaldensagas2 -
als einzige Ausnahme muß hier die im folgenden näher untersuchte Bjarnar saga
Hftdœlakappa erwähnt werden - und die Vinlandsagas3 - letzteres läßt sich durch
die Konzentration auf Ereignisse außerhalb Islands erklären. Alle anderen Sagas
enthalten eine erwähnenswerte Zahl von Tierepisoden. Es gibt jedoch einige Sagas,

in denen Tiere fast ausschließlich in sinnbildlichen Zusammenhängen genannt werden.

Letzteres gilt vor allem für die Gisla saga Sürssonar und die Vatnsdœla saga, die
beide von einer großen Zahl von Träumen und metaphorischen Erwähnungen von
Tieren durchzogen sind.4 Einige Sagas zeichnen sich weiterhin durch gehäufte
Erwähnungen von Tieren in übernatürlichen Zusammenhängen aus, die so in anderen

Sagas nicht zu finden sind.5

Die Bjarnar saga Hftdœlakappa und die Reykdœla saga gehören beide zur
Gruppe der ältesten Isländersagas und sind beide nur defekt überliefert. Die beiden
Sagas sind auf weiten Strecken von Tierepisoden durchzogen, jedoch auf
unterschiedliche Weise. Während in der Bjarnar saga ein Großteil der Tierepisoden
inhaltlich aufeinander bezogen ist, folgen in der Reykdœla saga viele einzelne und
voneinander unabhängige Episoden aufeinander; einzelne Episodentypen werden

2 Zu den Charakteristika der Skaldensagas vgl. Margret Clunies Ross. 2001.
3 Zum Korpus der Vinlandsagas vgl. Else Ebel. 1973.
4 Zur strukturellen Funktion der Träume in der Gisla saga Sürssonar vgl. Hans Schottmann. 1975.

S.86-88.
5 Dies gilt vor allem für die Eyrbyggja saga, die Kormäks saga, die Laxdcela saga und die Vatnsdœla

saga.



Die Strukturierung der Islendinga sögur durch Tierepisoden 63

dabei in verschiedenen Teilen der Saga wiederholt und verknüpfen auf diese Weise
die einzelnen Teile der Saga miteinander. Ein weiterer essentieller Unterschied
zwischen der Bjarnar saga Hitdœlakappa und der Reykdœla saga ist, daß in ersterer
besonders ein individuelles Tier thematisch die Saga mitstrukturiert, während in
letzterer Tiere vorwiegend kollektiv und ohne individuelle Besonderheiten erwähnt
werden. Mit der Bjarnar saga vergleichbar ist in dieser Hinsicht die Hrafnkels saga
und auch die Grettis saga; der Regelfall entspricht jedoch eher dem Befund der

Reykdœla saga.6 Während sich in der Bjarnar saga Hitdœlakappa die Tierepisoden
beinahe über den gesamten Sagaverlauf erstrecken, ist es in der Reykdœla saga vor
allem die Eskalation des Konflikts zwischen Vemundr und Steingrimr im ersten Teil
der Saga, der durch einzelne Tierepisoden strukturiert wird.

4.1.1 Bjarnar saga Hitdœlakappa

Die Bjarnar saga Hitdœlakappa wird generell in die Gruppe der ältesten Sagas

eingeordnet. Als Begründung dafür wird meist auf ihren anekdotischen Charakter und
ihre lose Strukturierung hingewiesen.7 Sie bietet sich als erstes Fallbeispiel in diesem
Rahmen geradezu an, weil sie wie wenige andere Sagas aus aufeinander aufbauenden

Tierepisoden zusammengesetzt ist. Insgesamt ist von mindestens 20 Einzelepisoden
auszugehen, von denen die meisten eine wichtige strukturelle Bedeutung im
Handlungsverlauf einnehmen.8 Fast der gesamte Hauptkonflikt zwischen Bjçrn und
seinem Kontrahenten börör auf Island wird durch Tierepisoden strukturiert und
verstärkt. Darüber hinaus endet auch der Konflikt und mehr oder weniger auch der Plot
der gesamten Saga mit einer Tierepisode: Bjçrn stirbt auf der Pferdeweide, wo er

einigen Pferden die Mähne schneiden wollte. Dieses dramatische Finale ist, wie ich

zeigen werde, an mehrere vorhergehende Episoden geknüpft und durch diese vorbereitet.

Bei einigen der in der Bjarnar saga integrierten Tierepisoden handelt es sich

um rekurrierende Muster in der Sagaliteratur, während andere singuläre interne
Motive der Bjarnar saga darstellen.

Die Bjarnar saga gehört zur Gruppe der Skaldensagas, sticht allerdings aus dieser

heraus, weil sie als einzige eine beträchtliche Anzahl von Tierepisoden aufweist. Die
übrigen Skaldensagas sind von sehr wenigen Tiererwähnungen durchzogen, eine

Tatsache, die sich durch die starke Konzentration auf zwischenmenschliche Bege-

6 In der Hrafnkels saga ist es der Hengst Freyfaxi, und in der Grettis saga sind es die Stuten Kengäla
und SçÔulkolla, denen in mehreren Abschnitten der Saga eine handlungsstrukturierende Funktion
zukommt (zu den Spöulkolla-Strophen vgl. auch Hubert Seelow. 1998. S.250).

7 Kurt Schier ordnet die Bjarnar saga Hitdœlakappa in die Gruppe der ältesten Sagas ein, die etwa in
der Zeit von 1200 bis 1230 entstanden. Siguröur Nordal geht davon aus, daß der Verfasser der

Bjarnar saga andere Islendinga sögur gekannt haben muß, also nicht selbst ein neues Genre mit
seinem Werk geschaffen hat. Er fügt jedoch hinzu, daß die Saga inhaltlich von allen anderen Sagas

in dem Maße abweiche, daß es nicht möglich sei, eine Vorlage zu identifzieren (Siguröur Nordal.
1938. S.LXXX).

8 Dies ist eine hohe Frequenz für einen nur 100 Seiten langen Text (bezogen auf die Ausgabe in der
Islenzk Fornrit-Reihe).



64 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

benheiten in diesen Sagas erklären läßt. Auch die Handlung der Bjarnar saga

entspinnt sich um die Konkurrenz zweier Männer um eine Frau; diese Geschichte wird
jedoch in weiten Teilen durch aufeinander aufbauende Tierepisoden strukturiert.9

Bjçrn zeichnet sich durch ein für die Sagaliteratur insgesamt sehr inniges Verhältnis

zu Tieren aus. Vor allem hat er eine enge Beziehung zu seinem Hund und seinem

Hengst Hvitingr, die er beide nach der Heimkehr von seinen Auslandsreisen
geschenkt bekommt, börör hingegen nimmt eine überaus distanzierte Stellung zu Tieren

ein. Diese unterschiedliche Positionierung der beiden Männer zu Tieren wirkt in
der gesamten Saga als (Neben-)Konfliktlinie zur Liebesproblematik. Die Beschreibung

der Einstellungen Bjçrns zu Tieren ist dabei für die gesamte Sagaliteratur
exzeptionell, wenn auch nicht einzigartig. In der Einleitung zu seiner Person wird er als

hervorragender Mann beschrieben, der allerdings schon früh Opfer von borÖs Spott
wird.10 Während Bjçrn generell als eher friedfertiger Held beschrieben wird, werden
börör wiederholt negative Charaktereigenschaften wie ein Hang zur Verlogenheit
zugeordnet.11 börör ist jedoch von vornehmerer Herkunft als Bjçrn.12

Nähe und Distanz als unterliegende Strukturprinzipien der Bjarnar saga Hitdœla-
kappa können auf verschiedenen Ebenen identifiziert werden: l) Die Verbindung
Bjçrns zu seinen geschenkten Tieren und die demonstrative Distanzierung börös

von ihnen. Bereits zu Beginn der Saga wird auf diese Weise die leitmotivische Funktion

Hvitings als antagonistisches Element zu börör entwickelt, die sich durch den
restlichen Sagaverlauf zieht.13 2) Nähe und Distanz zu Tieren bilden auch ein
Thema der beleidigenden Strophen zwischen den beiden Männern, in denen die

Diskrepanz zwischen agrarischem Alltag und Statusanforderungen ihren Ausdruck
findet. 3) Schließlich fungieren Tierepisoden in ausgesprochen vielen Szenen in der

Bjarnar saga als Hintergrundszenerie. Dies unterstreicht die Omnipräsenz von
Nutztieren in der Welt dieser Saga, die eine allgemeine Nähe zu Tieren im isländischen

Alltag schildert, die sich so in vielen, jedoch keineswegs in allen Sagas wiederfindet.
Der Konflikt zwischen den beiden Skalden borÖr und Bjçrn entspinnt sich über
weite Strecken um eine Welt herum, die von Tieren belebt und durch Tierhaltung
geprägt ist.

Siguröur Nordal teilt die Saga in drei Teile ein: Der erste Teil handelt von Bjçrns
Jugend und seinen Auslandsfahrten (Kap. 1-9), der zweite Teil von den Streitigkeiten

zwischen Bjçrn und börör (Kap. 10-26). Der letzte Teil der Saga beginnt mit der

9 Theodore Andersson schreibt, daß die Bjarnar saga Hitdœlakappa diejenige Isländersaga sei, die
dem „pure conflict pattern" am nächsten komme. Sie konzentriere sich auf den Antagonismus
zweier Männer, und die ansonsten in den Skaldensagas im Vordergrund stehende Liebesgeschichte

trete dagegen in den Hintergrund (Theodore M. Andersson. 1967. S. 137). Es ist zwar
richtig, daß die Frauengeschichte im Vergleich zu den anderen Skaldensagas im Hintergrund
steht, dies liegt jedoch meiner Einschätzung nach an der konkurrierenden Tierthematik.

10 Vgl. BjH S.112.
11

Vgl. Theodore M. Andersson. 1967. S.137.
12 Zur Herkunft börös vgl. Siguröur Nordal. 1938. S.LXIV-LXVIII.
13 Auf dieser Ebene wirken Nähe und Distanz fast als de Saussure'sehe Oppositionen und die beiden

Gegner als jeweilige Repräsentanten.



Die Strukturierung der Islendinga sögur durch Tierepisoden 65

Einführung Porsteinn Kuggasons in das Geschehen (Kap. 27-34). Nordal erklärt vor
allem den mittleren Teil für unzusammenhängend und aus vielen einzelnen Episoden

bestehend. Den letzten Teil der Saga hält er dagegen für den künstlerisch am
besten gelungenen.14 Die schlechte Bewertung des Mittelteils beruhe vor allem darauf,

daß er fast ausschließlich durch den Inhalt der Strophen bestimmt sei, so
Nordal.15 Mit der folgenden Analyse wird gezeigt, daß man durch eine Analyse der

Tierepisoden zu einem anderen, positiveren Ergebnis hinsichtlich der Strukturierung

der Saga kommen kann. Der von Siguröur Nordal vorgenommenen Einteilung
der Saga in drei Teile soll dabei zunächst gefolgt werden. Es wird jedoch deutlich
werden, daß der zweite und dritte Teil in enger Verbindung zueinander stehen und
daß dabei der Hengst Hvitingr als Verbindungselement dient, da er in beiden Teilen
an Schlüsselstellen des Handlungsverlaufs erwähnt wird.

Der erste Teil grenzt sich durch seinen Inhalt deutlich vom Rest der Saga ab.16

Die strukturierende Funktion der Tierepisoden setzt erst im zweiten Teil nach der
Rückkehr Bjçrns aus dem Ausland ein. Davor findet sich nur eine einzige Tierepisode,

die isoliert in einer Reihe von Abenteuern im Ausland steht. Es handelt sich

um die Erwähnung eines Kampfes gegen einen Drachen in England. Die Diskrepanz
zwischen diesem ersten Teil und dem Rest der Saga ist jedoch auch nicht größer als

in vielen anderen Sagas, die mit einer Reihe von Auslandsfahrten beginnen wie etwa
die Viga-Glüms saga. Problematisch ist vielmehr der Überlieferungszustand des

ersten Teils, der eine narrative Untersuchung der Saga als Gesamtwerk erschwert.
Im folgenden werde ich nach einer kurzen Einleitung in die Geschehnisse der

Saga in chronologischer Reihenfolge auf die einzelnen Tierepisoden eingehen und
ihre Funktion für den Handlungsverlauf herausarbeiten, während gleichzeitig immer
Parallelen zu ähnlichen Fundstellen in anderen Sagas gezogen werden sollen. Bjçrn
Hitdœlakappi bricht als junger Mann zur üblichen Auslandsfahrt auf, holt sich
jedoch kurz vor seiner Abfahrt bei Oddnys Vater die Zusage, daß Oddny drei Jahre
lang ihm versprochen sein solle. Wenn er bis dahin nicht zurückgekehrt sei, solle sie

jedoch an einen anderen vergeben werden können. Während Bjçrns Aufenthalt bei
Eirikr jarl in Norwegen kommt auch PorÖr dortin. Dem Jarl kommt zu Ohren, daß

Bjçrn und PorÖr nicht gut miteinander stehen; die beiden lassen jedoch keine
schlechten Bemerkungen übereinander fallen. Als Pörör im nächsten Sommer nach
Island zurückkehrt, gibt Bjçrn ihm, durch ihn im betrunkenen Zustand überredet,
einen Ring für Oddny mit der Nachricht, sie solle auf ihn warten. Pörör übermittelt
die Nachricht in eigenem Sinne verändert, daß Bjçrn ihm die Partie geben wolle,
falls ihm selbst etwas zustoßen solle. Im Jahr darauf bezahlt er Kaufleute dafür, daß

14 Siguröur Nordal. 1938. S.LXXVI.
15 ebd. S.LXXIX. Die Bjarnar saga wurde von mehreren Seiten für ihre schlechte Integration der

Strophen in die Prosaerzählung kritisiert. (z.B. Walther Heinrich Vogt. 1921; Jonas Kristjänsson.
1994. S.257; Edith Marold. 1999. S.148).

16 Siguröur Nordal betont den markanten Unterschied zwischen erstem und zweiten Teil der Saga:

„Allt i einu er eins og allir gullhringar sé dottnir af hinum auöuga og fhega vikingi. Hann â undir
högg aö saekja aö fa mat handa hundinum og hey handa hestunum." (Siguröur Nordal. 1938.
S.LXXV).



66 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

sie die Nachricht verkünden, Bjçrn sei gestorben, woraufhin Oddny und ihre
Verwandten in eine Heirat mit ihm einwilligen.

Bjçrn kehrt einige Jahre nach diesen Ereignissen nach Island zurück.17 In diesem

Augenblick beginnt eine lange Konfliktkette zwischen ihm und börör, und Oddnys
Verhältnis zu ihrem Ehemann verschlechtert sich merklich. Den ersten Winter
verbringt Bjçrn als Gast bei börör und Oddny.18 Im Laufe des Winters kommt es zu
mehreren Streitfällen in Zusammenhang mit den von Bjçrn mitgebrachten Tieren.
Nach diesem Winteraufenthalt folgen mehrere Jahre, in denen der Konflikt
zwischen den Männern immer weiter eskaliert. Der Konflikt entwickelt sich dabei über
weite Strecken aufverbaler Ebene durch den Austausch verschiedener beleidigender
Strophen,19 erstreckt sich über den gesamten Rest der Saga und kulminiert in Bjçrns
Erschlagung, eingebettet in eine detaillierte und kunstfertig ausgearbeitete Tierepisode.

Auf die Drachenepisode im rekonstruierten Anfang der Bjarnar saga Hitdœlakappa
soll hier nur kurz eingegangen werden, da sie isoliert steht und ohne weitere Folgen
für den restlichen Handlungsverlauf ist. Während eines Aufenthaltes in England
kämpft Bjçrn gegen einen Flugdrachen und rettet dadurch König Knütr und seinen

Gefolgsleuten das Leben.20 Der König dankt ihm diese Handlung mit reichhaltigen
Geschenken. Diese Episode ist ungewöhnlich für die Gattung der Isländersagas und
ebenso für das gesamte Untersuchungskorpus. Sie läßt sich eher als Motiv der
Riddara oder Fornaldarsögur einordnen.21 Weitere Drachenepisoden finden sich in
der spät entstandenen borskfiröinga saga22 und in der Njâls saga, in der davon
berichtet wird, daß borkell häkr zunächst ein Geschöpf namens finngâlkn und darauf
einen Flugdrachen erschlägt.23

17 Davor gibt es noch zwei kurze Intermezzi zwischen börör und Bjçrn auf den Brenneyjar und bei

König Ôlâfr helgi. Der König führt einen Vergleich zwischen den Männern herbei. Er ist es auch,
der Bjçrn dazu bringt, seine Wikingzüge zu beenden und zurück nach Island zu fahren. Indirekt
trägt er damit zur folgenden Konfliktkette bei, auch wenn er wiederholt den beiden Männern rät,
ihren Vergleich einzuhalten (vgl. BjH S. 130-135).

18 börör besteht darauf, Bjçrn einzuladen, um zu zeigen, daß er sich an den Vergleich König Olafs
halten möchte, während Oddny dies für einen schlechten Ratschlag hält. Auch Bjçrns Mutter
bördls hält dies für einen verlogenen Vorschlag börös und sagt dies auch in dessen Anwesenheit
(BjH S.138).

19 Vgl. Edith Marold. 1999. S.135.
20 BjH S.124.
21 Vgl. auch Astrid van Nahl. 1981. S.169.
22 Die borskfiröinga saga enthält neben den Drachenepisoden viele andere Übertreibungen, die der

Charakteristik nach den Fornaldarsögur zuzuordnen sind. Zur Drachenepisode in der
borskfiröinga saga siehe auch Phil Cardew. 2000. S.56-58.

23 „En fyrir austan Bälagarössiöu âtti borkell at sœkja Jaeim vatn eitt kveld; JA mœtti hann finngälkni
ok varöisk jm lengi, en svä lauk med Jjeim, at hann drap finngälknit. baöan för hann austr i
Aöalsyslu, va hann at flugdreka." (Nj S.302f) [Und östlich der Bälagarössiöa (in Finnland)
sollte borkell ihnen eines Abends Wasser holen; da traf er auf ein finngâlkn und wehrte sich lange,
und es endete so mit den beiden, daß er das finngâlkn tötete. Von dort zog er nach Osten in die

Aöalsysla (Estland), dort tötete er einen Flugdrachen]. In der Hauksbökversion der Land-



Die Strukturierung der Islendinga sögur durch Tierepisoden 67

Alle Drachenepisoden spielen im Ausland, in England oder Finnland,24 und die Drachenkämpfer

befinden sich alle im jungen Alter. Aufgrund dieser Merkmale läßt sich das Motiv
des Kampfes gegen einen Drachen mit anderen Kämpfen gegen ein reales wildes Tier wie

etwa dem Kampf gegen einen Bären, der sich sich in ähnlicher struktureller Funktion in
mehreren Sagas findet, gleichsetzen.25 Durch die Verlegung der Handlung ins außernordische
Ausland verringert sich offenbar die Notwendigkeit, reale Tiere als Kampfgegner auszuwählen.

Alle diese Kämpfe dienen der Bewährung eines jungen Mannes und können als eine Art
Initiationsritus zum Eintritt in das erwachsene Leben interpretiert werden.26

Direkt nach der Rückkehr Bjçrns nach Island setzen diejenigen Tierepisoden ein,
die den Rest des Handlungsverlaufs strukturieren. In fünf inhaltlich eng miteinander

verknüpften Episoden geht es zunächst um Bjçrns Pferde und Hund. Bjçrn erhält

von seinem Ziehvater einen Hund als Geschenk, den er immer besonders gemocht
hatte.27 Von seinem Vater erhält er drei weiße Pferde, den Hengst Hvitingr und zwei
seiner Fohlen.28 Der Hund verschwindet nach dem Winteraufenthalt bei Pörör aus

der Erzählung. Der Hengst Hvitingr wird dagegen während des gesamten restlichen

Sagaverlaufs wiederholt erwähnt. Die geschenkten Tiere werden als godir gripir, also

Kostbarkeiten, bezeichnet.29 Zunächst steht also der ökonomische Wert dieser Tiere
im Vordergrund. Im weiteren Verlauf wird jedoch deutlich, daß Bjçrn eine Bezie-

nämabök wird ein Ketill kjçlfari erwähnt, der von einem finngâlkn getötet wurde (Ldn Hauksbök.
S.391). Zum finngâlkn vgl. Sophus Bugge. 1895; Eyvind Fjeld Halvorsen. 1959. „Finngalkn". In:
KLNM4. S.281.

24 In der Ynglinga saga werden in der Schilderung des wunderhaften Schweden unter anderem auch
Drachen erwähnt (Ynglinga saga. Hkr I S.10).

25 Finnb S.274f; Glum S.9; Gr S.76f.
26 Zu einer eingehenderen Diskussion vgl. Kap. 5.3.
27 Der Name des Hundes wird in den beiden Handschriften, die diese Stelle enthalten, mit „V."

abgekürzt (AM 551 d a 4to 6r; AM 488 4to 19r). Die aus dem 17. Jahrhundert stammende Baejar-

bök, AM 71 fol, eine Version der Öläfs saga helga, schildert die Geschehnisse zwischen Bjçrn und
Fördr bis zu Bjçrns Heimkehr nach Island. Aufgrund des verlorengegangen Anfangs in den

Manuskripten der Bjarnar saga werden diese Kapitel gewöhnlich an den Anfang der Bjarnar saga

Hitdœlakappa gestellt, so auch in der Islenzk Fornrit-Ausgabe. Der einschlägige Text der
Handschrift endet jedoch ohne Erwähnung der Geschenkübergabe: „Arngaeir à hölmi for til skips
ok fann son sinn, vard J>ar mykill fagnadar fundur, og baud hann Byrne heim til sin, for hann

J>angat ok jootti medan« hann lifde mykill affeks madur, og hiellt Pordur Kolbeinsson lytt saettar,
vard b^eim martt til greina og man \>at allt ummlida jmiat J>at snerter ecke jaessa sögu, og ]mi gef eg

upp at segia ffa Byrne hytdaelakappa lengr." (AM 71 fol, bis. 71. Transkr. d. Verf.) [Arngeirr von
Hölmur begab sich zum Schiffund traf seinen Sohn. Dort gab es ein großes Freudentreffen, und er
lud Bjçrn nach Haus zu sich ein. Er zog dorthin und galt als besonders hervorragender Mensch,
solange er lebte. Aber Pördr Kolbeinsson beachtete den abgeschlossenen Vergleich wenig, und es

kam oft zu Meinungsverschiedenheiten zwischen ihnen, und dies wird alles ausgelassen, weil es

diese Saga nicht betrifft, und so höre ich auf, mehr von Bjçrn Hitdœlakappi zu erzählen],
28 B/HS. 136.
29 Bei seinem Aufbruch zum Winteraufenthalt bei Pördr wird erneut die Kostbarkeit der Tiere mit

einer in dieser Wortwahl nur in der Bjarnar saga auftauchenden Formulierung betont: „Nu bjösk
Bjçrn til vistar med Pördi ok för â Hitarnes med Japâ gangandi gripi, hesta tvâ ok hund" (B/H
S.139) [Jetzt machte sich Bjçrn reisefertig für seinen Aufenthalt bei Pördr und zog nach Hitarnes
mit drei wandelnden Kostbarkeiten, zwei Pferden und einem Hund].



68 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

hung zu diesen Tieren hat, die über eine rein ökonomische Wertschätzung hinausgeht.30

Die Funktion der hier beschriebenen Tiergeschenke weicht von den gewöhnlichen

Schilderungen von Geschenkübergaben der Sagaliteratur ab, bei denen in der

Regel die freundschaftsbegründende oder -bestätigende Funktion der Geschenke

betont wird. In der vorliegenden Passage steht hingegen nicht die Begründung oder

Verstärkung reziproker Obligationen im Vordergrund, sondern die emotionale
Verbindung Bjçrns zu diesen Tieren, die er gleichsam als Willkommensgeschenk von
seinen Verwandten erhält.31 Ein typisches freundschaftsstiftendes Geschenk - auf
das zurückzukommen sein wird - spielt jedoch im dritten Teil der Saga eine
entscheidende Rolle, und auch in dieser Episode wird Hvitingr wieder erwähnt.

Insgesamt konnten 56 Erwähnungen von Tiergeschenken im Untersuchungskorpus gezählt
werden.32 Verschenkt wird nur eine begrenzte Anzahl von Tierarten, am häufigsten Ochsen
und Pferde, fernerhin Hunde, Falken, Eisbären und Schafe. Die einzelnen Tierarten werden

jedoch in unterschiedlichen Zusammenhängen und auch in unterschiedlichen Gattungen als

Geschenke erwähnt. Auch die Schilderung von spezifischen Eigenschaften ist abhängig von
der betreffenden Tierart und dem jeweiligen Kontext. Die anthropologischen Implikationen
von Tiergeschenken werden in Kapitel 5.2.1 ausführlich behandelt werden.

Außer in der Bjarnar saga wird nur an zwei weiteren Stellen in der gesamten Sagaliteratur
von Hunden als Geschenk berichtet: in der Njâls saga und in der Olafs saga Tryggvasonar. In
diesen beiden Fällen trägt der verschenkte Hund ebenso wie in der Bjarnar saga einen
Namen und wird hinsichtlich spezifischer Charaktereigenschaften beschrieben. Sowohl dem in
der Njâls saga verschenkten Hund Sâmr als auch dem Hund Vigi in der Olafs saga Tryggvasonar

kommen im weiteren Verlauf der jeweiligen Saga handlungsstrukturierende Funktionen

zu, auf die noch zurückzukommen sein wird.
Pferde tauchen dagegen sehr häufig - insgesamt 36-mal - als Geschenke auf, vor allem

zwischen Männern auf Island. Im Gegensatz zu Ochsen, die nur in den auf Island angesiedelten

Sagas als Geschenke dienen, werden Pferde auch in den Königssagas als Geschenke
erwähnt.33 Wesentlich mehr Erwähnungen finden sich jedoch auch hier wiederum in isländischem

Kontext. In der Sturlunga saga wird insgesamt von zwölf Übergaben von Pferde-

30 Zur besonderen Bedeutung von mit Namen versehenen Tieren und dem Verhältnis ihrer Besitzer

zu ihnen vgl. Kap. 5.1.2.
31 Der Begriff der Freundschaft ist im Kontext der mittelalterlichen isländischen Gesellschaft als ein

spezifischer Typus einer reziproken Obligation zu verstehen, der eine der wesentlichen
Machtgrundlagen im mittelalterlichen isländischen Gesellschaftssystem darstellt. Eine detaillierte
Diskussion des Konzepts findet sich bei Jon Viöar Sigurösson. 1999. S.120-140.

32 Nicht mitgezählt wurde eine Episode in der Egils saga, in welcher der junge Egill als Lohn für ein
Gedicht Enteneier und Schneckenhäuser erhält (Eg S.82). Diese Episode ist singulär in der
Sagaliteratur. Die Art des überreichten Geschenks spricht dafür, daß es durchaus ein Kindheitskonzept
in den Sagas gibt, da ein solches Geschenk einem erwachsenen Mann kaum zur Ehre gereicht
hätte. Zur Diskussion des Kindheitskonzepts in der altnordischen Literatur vgl. z.B.: Gert
Kreutzer. 1987; Jon ViÖar Sigurösson. 1992a; Else Mundal. 2002; Ärmann Jakobsson/Torfi
Tulinius. 2005.

33 Ynglinga saga. Hkr I S.57; Magnüssona saga. Hkr III S.253f.



Die Strukturierung der Islendinga sögur durch Tierepisoden 69

geschenken berichtet/4 in den Isländersagas und der Gruppe der pcettir zusammen von 23

Pferdegeschenken, die sich auf 14 Einzeltexte verteilen.35

Es gibt grundsätzlich mehrere mögliche Verläufe von Geschenkübergaben, die jedoch alle

beim Zuhörer oder Leser eine gewisse Erwartungshaltung hervorrufen, da die Erwähnung der

Vergabe eines Tieres als Geschenk und die Reaktion des Empfängers auf den weiteren Verlauf

der Beziehungen zwischen den zwei Beteiligten hinweist. Die Beschreibung von
Geschenkübergaben unterliegt somit einer gewissen Schematisierung in bezug auf Handlungsverlauf

und Wortlaut. Vor allem auf die freundschaftsstiftende Funktion der Geschenke wird
immer wieder formelhaft hingewiesen.36

Mit seinen wertvollen Tieren bricht Bjçrn also zum Winteraufenthalt bei Pörör auf.

Und es dauert nicht lange, bis Streitigkeiten um Bjçrns geschätzte Tiere aufkommen.

Nacheinander entsteht zunächst ein Konflikt um Bjçrns Angewohnheit, seinen

Hund vom Tisch zu füttern, und dann um die vermeintliche Verschwendung von
Heu zur Fütterung seiner Pferde. Theodore M. Andersson interpretiert diese Szenen
als provokative Akte Bjçrns.37 Eine genaue Lektüre des Gesamttexts führt jedoch zu
einer anderen Interpretation. Einerseits wird mehrfach in der Saga betont, daß Bjçrn
seine Tiere hoch schätzt. Das Festhalten Bjçrns an seiner Gewohnheit, den Hund
bei Tisch zu füttern, nachdem Pörör die Essenszuteilung rationiert hat, hat außerdem

vor allem Auswirkungen auf seinen eigenen Hunger und kann nicht als provo-
kativer Akt gedeutet werden.38 Hingegen ist andererseits Porös neue Regelung sehr

wohl als provozierende Maßnahme zu verstehen, denn ihm widerstrebt die von
Bjçrn praktizierte Gleichstellung von Mensch und Tier grundlegend.39 In dem Konflikt

um die Fütterung des Hundes sagt Pörör zunächst zu Oddny, daß es ihn
irritiere, daß der Hund mit vom Tisch gefüttert werde, und er fügt hinzu: „en ek hefi

34 In der Kompilation der Sturlunga saga werden Pferde als Geschenke in der Guömundar saga dyra
(S.184), der Hrafns saga Sveinbjarnarsonar (S.213), der Islendinga saga (S.364, S.392 [beide
Male Geschenke des dänischen Königs Valdimarr an Sturla Sighvatsson bzw. Öraekja], S.483) und
der borgils saga skarÔa erwähnt (S.122, S.176, S.206, S.207, S.210, S.215).

35 Vgl. z.B. Gunnl S.65; Heid S.232, S.261; Hrafnk S. 100; Hœns S.31; Laxd S.101, 135, 242; Ljôsv
S.63; Nj S.276; Reykd S.221; VâpnfSAS-, Odd S.373.

36 Z.B. „ok skilduz feir med hinum mestum kerleikum" (GBp A S.251) [und sie trennten sich in
einem sehr herzlichen Verhältnis]; „ok skilÖust med inni mesti vinättu" (Stur S.114) [und sie

trennten sich in bester Freundschaft]; „til vinfengis" (Vâpnf S.45) [zur
Freundschaftfsbegründung)]. Vgl. dazu Kap. 5.2.1.

37 Theodore M. Andersson. 1967. S.139.
38 Fördr läßt als Maßnahme gegen die Hundefutterung jedem Mann nur noch einen Brotlaib zutei¬

len, um zu sehen, ob Bjçrn dann immer noch an der Fütterung des Hundes festhalte. Nach
Einführung der Regelung gibt Bjçrn dem Hund genauso viel wie vorher, Bjçrn und Fördr aber haben

weniger Essen als zuvor, und die Dienstleute drohen sogar an, den Hof wegen schlechter Versorgung

zu verlassen. Daß erwähnt wird, daß auch Fördr weniger Essen hatte, ist darauf zu beziehen,
daß allen nur ein Brotlaib zugeteilt wurde und nicht, daß das Futter, das Bjçrn dem Hund gibt,
vom Essen der anderen abgezweigt wird.

39 Simon Teuscher weist in seinem Artikel über die Funktion des Hundes im höfischen Kontext des

Spätmittelalters daraufhin, daß in mehreren Hofordnungen die Fütterung von Hunden während
des Tafelzeremoniells auf die Fürsten oder zumindest wenige Adlige restringiert wurde. Als
Beispiele führt er die Hofordnungen Brandenburg-Ansbach 1587, Pfalz 1526 und Mecklenburg 1574

an (Simon Teuscher. 1998. S.362).



70 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

eigi fyrr viö hunda âtt".40 Diese Bemerkung unterstreicht sein distanziertes Verhältnis

zu Tieren und das Verlangen nach Abgrenzung zur Tierwelt hin.
In dem direkt im Anschluß folgenden Streit um die Fütterung der Pferde weist

der Erzähler außerdem zum einen darauf hin, daß Bjçrn sich von Anfang an dafür

ausgesprochen hatte, daß seine Pferde nicht mit wertvollem Heu gefüttert, sondern
auf eine Weide geführt werden sollten, was aber nicht geschah. Zum anderen wird
Pörör erst von Kälfr illviti auf die Idee gebracht, Bjçrn könnte für die Verschwendung

verantwortlich sein.41 Auch in dieser Szene verlangt Bjçrn also nichts Unmäßiges;

es wird ihm im Gegenteil etwas unterstellt, von dem keineswegs sicher ist, daß

er es getan hat. Über den Verlauf des Winteraufenthalts haben die beiden Männer
unter anderem wegen ihrer unterschiedlichen Wertschätzung von Tieren jedoch
konträre Auffassungen, wie es einige Zeit später heißt.42

Die beiden parallel aufgebauten Fütterungsepisoden bilden neben ernsthaften

Verstimmungen aufgrund von Bjçrns wiederholten intimen Gespächen mit Oddny43
den Auftakt des offenen Konflikts zwischen Pörör und Bjçrn auf Island. Parallel zu
dieser ersten Konfliktlinie, in der unterschiedliche Auffassungen bezüglich gebotener

Aufmerksamkeit zu individuellen Tieren zum Streitauslöser zwischen den
beiden Männern werden, setzt bereits während des Winteraufenthalts eine zweite
Konfliktlinie auf der zweiten Ebene der Nähe-Distanz-Thematik ein, in der das

Verhältnis eines Menschen zu Tieren wiederholt in pejorativer Absicht thematisiert
wird. In der ersten zu dieser Linie gehörenden Episode handelt es sich nicht um eine
direkte Auseinandersetzung zwischen den beiden Männern, sondern um einen Streit
zwischen den Eheleuten. PorÖr fordert Oddny in einer arbeitsreichen Periode auf,
die Schafe zu melken, auch wenn sie dies nicht gewohnt sei. Sie erwidert pikiert: ,,Sé

ek J)ä allmakligan mann til at moka kviarnar, ok skaltu J>at gera."44 Diese Bemerkung
erregt Pörör so, daß er ihr eine Backpfeife gibt. Bjçrn beobachtet diese Szene und
dichtet darüber eine Strophe, von der es heißt, daß sie Pörör nicht gefällt. Keiner der
beiden Eheleute führt den Arbeitsauffrag aus. Diese Episode wird so geschildert, daß

die Bitte PorÖs angemessen, Oddnys Reaktion hingegen ungerechtfertigt erscheint.

Von Interesse ist jedoch vor allem, daß beide die angetragene Arbeit als Anmaßung
ansehen, da sie unter ihrer Würde sei. Bei den gegenseitig zugedachten Aufgaben -
Melken und Ausmisten - handelt es sich um alltägliche Arbeiten, die jedoch mit
Fäkalien und Genitalien im weiteren Sinne in Verbindung stehen. Dieser,dreckigen
Seite' der Tierhaltung kommt pejoratives Potential zu, das in Bjçrns Spottstrophe
aufgegriffen wird.

40 BjH S. 146 [und ich habe zuvor nichts mit Hunden zu schaffen gehabt].
41 Kälfr zeichnet sich in der Saga vor allem als treuer Anhänger TörcSs und Gegner Bjçrns aus und ist

auch an dessen Totschlag beteiligt. Für seine Beteiligung am Totschlag gibt es Gründe, auf die ich

später noch eingehen werde.
42 BjH S.149.
43 In diesen Szenen wird Bjçrns Verhalten allerdings durchaus als provozierend beschrieben.
44 BjH S.139 [Dann sehe ich einen äußerst geeigneten Mann, um die Gehege auszumisten, und du

sollst dies erledigen].



Die Strukturierung der Islendinga sögur durch Tierepisoden 71

Das Zusammenspiel zwischen Tierstrophen und kommentierendem Prosatext
setzt sich in der Saga fort.45 So sind die nächsten beiden konfliktverstärkenden
Elemente nach dem Winteraufenthalt zwei aufeinander bezogene m'd-Strophen über
Pörör und einen Seehund und Bjçrn und ein Kalb.46 Hier ist es Bjçrn, der für die
Konflikteskalation verantwortlich ist, da er als erster nach dem Winteraufenthalt
eine beleidigende Strophe dichtet, nachdem Pörör von einem Seehund ins Bein
gebissen wurde, als er versuchte, diesen lebendig nach Hause zu transportieren.
PorÖr findet ausreichendes Potential für eine angemessene Antwort auf diesen
Affront in einem Bericht darüber, daß Bjçrn ein frischgeborenes Kalb im Stall aufgehoben

habe, nachdem sein Knecht sich geweigert hatte, dies zu tun. Pörör gibt sich

erstaunt, daß Bjçrn selbst das Kalb aus dem Weg geräumt hat: „Hann segir ok kvaö

Bjçrn fengit hafa J>ar svâ baeöi kvenna ok karla um slika hluti at sjâ, at eigi myndi
nauösyn, at hann byrgi küm".47 Er wundert sich also über die gesuchte Nähe, die
dem gesellschaftlichen Stand nicht entspricht, und faßt diese Tatsache in eine
Spottstrophe. Daß die Thematisierung dieser Nähe für Bjçrn besonders entehrend ist,
wird dadurch deutlich, daß er PorÖr auf dem Allthing wegen ntÖ verklagen möchte,
während Porör nicht auf die zuvor auf ihn gedichtete Strophe eingeht. Bjçrn läßt
außerdem von der Içgrétta verkünden, daß derjenige bußlos falle, der in Anwesenheit

einer der beiden Kontrahenten eine gegen diesen Mann gerichtete md-Strophe
aufsage. Der von Pörör gedichtete Spott, der wiederum auf eine Handlung bezogen
ist, die den Kontakt mit Fäkalien und Genitalien impliziert, scheint also größere
Wirkung zu haben als der Vorwurf, auf der Jagd von einem Seehund gebissen worden

zu sein.48

Einige Jahre später49 überzeugt Pörör Bjçrns Nachbarn Porsteinn, den Sohn des

erwähnten Kälfr illviti, der zwischenzeitlich mit Bjçrn Freundschaft geschlossen hat,
daß Bjçrn Vater und Sohn mit einem vermeintlichen Diebstahl belasten wolle, um
sich ihr Gut anzueignen, woraufhin Porsteinn sich zu einem Mordanschlag verleiten
läßt. Er gibt vor, einige Schafe bei Bjçrn abholen zu wollen, und versucht ihn auf

45 Zu einer ausfuhrlichen Analyse der ausgetauschten Strophen unter dem Aspekt der Beleidigung
siehe Alison Finlay. 1991 und 2001. In der Bjarnar saga ist eine ungewöhnlich hohe Ansammlung
von Tierstrophen zu finden. Ähnlich viele Strophen, in denen Tiere thematisiert werden, gibt es

nur in der Grettis saga. Dort handelt es sich um Strophen über die beiden Stuten Kengäla und
Sçôulkolla.

46 BjH S. 151-154. Zur altnordischen md-Dichtung existiert eine große Menge an Sekundärliteratur,
auf die hier für tiefergehende Diskussionen des im Rahmen dieser Untersuchung eher peripheren
Aspekts verwiesen werden soll. Siehe z.B. Bo Almqvist. 1965; Folke Ström. 1974; Preben Meu-
lengracht Sorensen. 2000.

47 BjH S.153 [Er sagte, daß Bjçrn sich sowohl Frauen als auch Männer angestellt habe, um sich um
solche Dinge zu kümmern, so daß er es nicht nötig habe, eine Kuh zu versorgen].

48 Die von Förär bezahlte Buße beträgt hundert Silberstücke, der Betrag einer Mannesbuße, also
außerordentlich viel.

49 Dazwischen gibt es einige Konflikte zwischen den beiden Männern, in denen Tiere keine Rolle
spielen. Auch hier bildet jedoch der agrarische Alltag die Hintergrundkulisse. So lauern zwei Männer

Bjçrn auf dem Weg zurück von einem Fischkauf auf und werden von ihm getötet (BjH S.156-
159).



72 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

dem Weg zu den Tieren töten. Bjçrn durchschaut jedoch die List und erschlägt
Lorsteinn.50

Die vermeintliche Suche nach Tieren dient Meuchelmördern und Spionen in den Sagas
wiederholt als Vorwand fur den Besuch eines Hofes.51 Daneben dient das Motiv des Viehtriebs
in vielen Sagas auch als unit of information, da durch die Bewegung im Raum heimliche
Vorgänge entlarvt werden können.52 In beiden Fällen bilden Tiere lediglich die Hintergrundszenerie

der Handlungen, die jedoch eine Allgegenwärtigkeit der Tierwelt unterstreicht. Auch
wenn die Wahrnehmung von Tieren in diesen Episoden sich auf eine entindividualisierte

Gruppenzugehörigkeit in Objektfunktion beschränkt, kommt nichtsdestoweniger der
Erwähnung von Viehherden eine Signalfunktion in den Sagatexten zu.

Als nächstes verfolgt Bjçrn, wie borkell Dälksson und sein Knecht sich darüber
unterhalten, welcher der beiden Kontrahenten die besseren Schmähstrophen gedichtet
habe. Der Knecht rezitiert drei Spottstrophen Bjçrns über Lords Mutter und dessen

Zeugung, das so genannte grämagaflim.S3 Diese Strophen enthalten in mehrerlei
Hinsicht einen beleidigenden Nähevorwurf zu Tieren. Zum einen behaupten sie,

Lords Mutter sei schwanger geworden, nachdem sie einen besonderen Fisch

(grâmagi) gegessen habe, außerdem heißt es am Ende des Spottgedichts, die Mutter
selbst habe nach der Geburt gemeint, Lördr sehe aus wie ein Hundefresser und sei

„jafnsnjallr sem geit".54 Die Beleidigungen beziehen sich somit auf die vermeintliche

Abstammung von einem Tier ebenso wie auf das Essen von tabuisierten Tieren und
schließlich auch auf eine charakterliche Nähe zu Tieren. Lorkell hält jedoch die so

genannten kolluvisur (Kuhstrophen) für viel schmählicher und wiederholt diese nur

50 BjH S.164-166. Das Motiv des vermeintlichen Diebstahls wird hier nur angedeutet und hat den¬

noch konfliktauslösende Wirkung. Durch diesen Totschlag wird Kälfr wieder zu Bjçrns Gegner
und beteiligt sich zuletzt auch an dessen Totschlag.

51 Vgl. z.B. Eb S. 116; Heid S.284, S.288; Nj S.97; Pstang S.73. Ähnlich Hœns S.40.
52 Die Informationsbeschaffung kann sowohl beabsichtigt sein und die Schafsuche somit ein Vor¬

wand (z.B. Vâpnf S.55), oder aber ein Mann gelangt zufällig während der Verrichtung seiner
Arbeiten an Informationen, wie beispielsweise an folgender Stelle in der Egils saga: „Iri segir
borsteini, at hann hefÖi farit upp â Einkunnir um daginn ok sét til sauäa, - ,en ek sä,' segir hann, ,f

sköginum fyrir ofan vetrgçtu, at skinu viô tölf spjöt ok skildir nçkkurir.'" (Eg S.289) [Iri erzählte

borsteinn, daß er am Tage hinauf nach Einkunnir gegangen sei und nach den Schafen gesehen
habe, - ,und ich sah,' sagte er, ,daß im Wald oberhalb des Winterwegs zwölf Speere und einige
Schilde geglänzt haben']. Ähnlich auch Heid S.232; Hœns S.26; Nj S.124; Reykd S.185.

s3 Eine eingehende Untersuchung des grämagaflim nimmt Alison Finlay (2001 vor. Sie weist darauf
hin, daß Empfängnis nach dem Essen eines Fisches ein gängiges Motiv in isländischen Märchen
sei und auch in außernordischen Zusammenhängen zu finden sei (Alison Finlay. 2001. S.35).
Joseph Harris (1981) analysiert das grämagaflim auf einen satirischen Grundton hin und vergleicht
es mit der Helgakviäa Hundingsbana. Seine Überlegungen vermögen jedoch nicht vollends zu
überzeugen.

S4 BjH S.169 [genauso mutig und tüchtig wie eine Ziege]. Vgl. auch Simon Teuscher. 1990. S.318.

Kari Ellen Gade merkt an, daß die Ziege wiederholt in der altnordischen Literatur zur Bezeichnung

promiskuöser Frauen und weibischer oder feiger Männer herangezogen werde (Kari Ellen
Gade. 1986. S.134). Im Untersuchungskorpus handelt es sich jedoch um ein selten verwendetes
Sinnbild.



Die Strukturierung der Islendinga sögur durch Tierepisoden 73

widerwillig." Diese Rezitation, die im Text selbst nicht wiedergegeben wird, fuhrt zu
seinem Totschlag durch Bjçrn, der überhaupt nur in der Nähe ist, weil er gerade
seine Hammel ins Tal treiben möchte. Auch hier fungiert der Viehtrieb somit als

unit of information.
Diese beiden Episoden, in denen Tiere auf unterschiedliche Weise in die

Geschehnisse eingebunden sind, sind narrative Bausteine, die in letzter Konsequenz
mit zu Bjçrns Tod fuhren. Die Väter der beiden von Bjçrn erschlagenen Männer,
Dälkr und Kälfr, ziehen beide mit börör zur Pferdeweide, um Bjçrn zu töten, und
sind sogar die treibenden Kräfte bei diesem Angriff.56

Nach einigen weiteren Zwischenfällen folgen direkt aufeinander zwei
Pferdekämpfe, zu denen sich beide Männer einfinden. Nur der zweite Pferdekampf wird
näher beschrieben, und auch nur dieser hat selbst konfliktverstärkende Funktion,
während der erste Pferdekampf den beiden Männern lediglich als Anlaß dient, weitere

beleidigende Strophen auszutauschen.57 Der zweite Pferdekampf ist die erste

direkte handgreifliche Auseinandersetzung zwischen den beiden Kontrahenten;58

gleichzeitig ist es aber auch das letzte direkte konfliktverstärkende Element und das

letzte Mal, daß die beiden sich treffen, bevor es zu dem Versuch eines Vergleichs
zwischen den beiden Männern durch borsteinn Kuggason kommt, den Siguröur
Nordal als Beginn des dritten Teils der Saga ansieht. Es wird nicht erwähnt, daß

dieser Pferdekampf zu einer Eskalation des Konflikts führt, er ist jedoch als weitere
Manifestation der Feindseligkeiten zu verstehen und transportiert darüber hinaus

unter Berücksichtigung der Funktion dieses literarischen Musters in der Sagalitera-
tur insgesamt eine metonymische Dimension, die im Rahmen der anthropologischen

Analysen eingehend darzulegen sein wird. Siguröur Nordal hält diese Episode
für unwichtig innerhalb der Erzählung und sieht sie als Anzeichen dafür, daß der
Verfasser aus der näheren Umgebung kam.59 Damit verkennt er völlig die Funktion

55 Siguröur Nordal und Guöni Jönsson äußern sich in den Fußnoten der IF-Ausgabe kritisch
hinsichtlich der Identität dieser Strophen mit der zuvor genannten Kalbsstrophe. Es ist jedoch
nicht ersichtlich, wieso nicht auf ebendiese Strophe verwiesen werden sollte, da Bjçrn schon beim
ersten Mal gravierende rechtliche Schritte gegen diese Strophe vornimmt und es zudem wiederholt

heißt, es sei angekündigt worden, daß jeder Mann rechtlos falle, der diese Strophe zitiere.
Auch Alison Finlay hält die Identität der kolluvisur mit der vorher zitierten Kalbsstrophe für möglich,

da auch im Sneglu-Halla fâttr kolluvisur erwähnt würden, welche ebenfalls die Arbeit mit
Kühen beleidigend thematisieren (vgl. Alison Finlay. 2001. S.39). Nichtsdestoweniger spricht sie sich

aus Gründen der durchgängigen Symmetrie dafür aus, daß die kolluvisur ebenso wie das

grämagaflim von der tierischen Herkunft einer Person, in diesem Fall Bjçrns, handeln könnten.
Diese These erscheint aus obengenannten Gründen nicht überzeugend.

56 Vgl. Theodore M. Andersson. 1967. S.139.
57 BjH S.175. Theodore Andersson erwähnt in seiner strukturellen Untersuchung der Bjarnar saga

jedoch nur den ersten Pferdekampf (Theodore M. Andersson. 1967. S.136).
58 Vgl. auch John D. Martin. 2003. S.31.
59 "Enn ma benda ä faö, aö sum af atvikum feim, sem sagan segir frä (t. d. annaö hestavxgiö, ä 175.

bis.), eru svo ömerkilig og âhrifalaus ä gang sögunnar, aö fau hljöta aö vera tekin ür munnmaelum,
sem gätu ekki haft skilyröi til fess aö lifa utan sveitarinnar, far sem fetta ätti aö hafa gerzt. Og

engum nema innansveitarmanni var truandi til fess aö leggja raekt viö aö skräsetja fau." (Siguröur
Nordal. 1938. S.XCI).



74 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

von Pferdekämpfen in der gesamten Gattung der Isländersagas. Auch der Ansicht E.

Dagobert Schönfelds, daß der Schilderung von Pferdekämpfen durch die Verfasser

generell keine Aufmerksamkeit gewidmet wurde, weil es sich um wohlbekannte

Veranstaltungen handelte, kann nicht gefolgt werden.60 In allen Sagas, in denen
Pferdekämpfe erwähnt werden, kommt ihnen eine eindeutige konfliktauslösende oder
zumindest konfliktverstärkende Funktion zu.61 Des weiteren weisen alle

Pferdekämpfe einen verfestigten Ablauf auf. Das Motiv des Pferdekampfs findet sich innerhalb

des Untersuchungskorpus mit Abstand am häufigsten in den Isländersagas.
Vereinzelt ist es zwar auch in der Sturlunga saga anzutreffen, dort nimmt es jedoch
nicht die gleiche zentrale strukturierende Funktion ein wie in den Isländersagas. In
den Bischofssagas und in den Königssagas wird an keiner Stelle ein Pferdekampf
erwähnt.

In fünf Isländersagas, zwei pœttir und zwei Teilsagas der Sturlunga saga liegen elf sehr detaillierte

Beschreibungen von Pferdekämpfen vor, die sich bis auf eine Ausnahme zu folgendem
abstrakten Muster zusammenfassen lassen: Zwei Männer treiben ihre Hengste oder die anderer

Männer während einer unterhaltsamen Veranstaltung gegeneinander; im Verlauf dieses

Kampfes kommt es zu einer Verletzung oder Beleidigung von Menschen und eventuell Pferden,

woraufhin der Kampfbeendet wird.
Nur einer der in den Islendinga sögur und fjaettir beschriebenen Pferdekämpfe endet

friedlich;62 in allen anderen Fällen kommt es zu einer physischen Verletzung oder zu einer

Beleidigung, die aber physische Verletzungen im weiteren Verlaufder Saga nach sich zieht. In
der Viga-Glüms bewirkt ein abgelehnter Pferdekampf den Austausch von Beleidigungen
zwischen den Gegnern.63 Auch dieser nicht stattfindende Pferdekampf endet somit mit einer
Eskalation, die im weiteren Verlauf der Saga zu einem Totschlag führt.

Eine der beiden Parteien verspürt meist wenig Lust zu dem stattfindenden Pferdekampf,
läßt sich jedoch dazu überreden.64 Bis auf einen Fall erfolgen alle Verletzungen mit Absicht.65

In sechs Fällen handelt es sich um einen Schlag mit der zum Antreiben dienenden
Pferdestange (hestastafr).66 In drei Fällen kommt es dabei zu einer Verletzung der Hengste, die
wiederum weitere körperliche Auseinandersetzungen zwischen den Männern hervorruft.67 In
sechs Sagas wird ausdrücklich erwähnt, daß der Pferdekampf sehr unterhaltsam sei, bevor es

zur Eskalation kommt. Dabei ist die ähnliche Wortwahl auffallend.68 Im borsteins joattr stang-

60 Vgl. E. Dagobert Schönfeld. 1902. S.138f.
61 John D. Martin verkennt diese durchgängig konfliktauslösende Funktion der Pferdekämpfe, wenn

er in seiner Untersuchung von Sport und Spielen in der Sagaliteratur festhält, daß die spielerische
Natur der Pferdekämpfe in den meisten Fällen verhindere, daß aus diesen über die Situation
hinausreichende Konsequenzen erwachsen (John D. Martin. 2003. S.30).

62 „Svä lauk hestavigum, at Bjçrn âtti betra hest." (GPidr S.195) [So endete der Pferdekampf, daß

Bjçrn den besseren Hengst besaß]. In der betreffenden Szene steht jedoch nicht der Pferdekampf
an sich, sondern das Verschenken des erfolgreichen Hengstes und die daraus entstehende
Freundschaffsverbindung im Vordergrund.

63 Glüm S.62.
64 Glüm S.43f; Nj S.1S1; Reykd S.221f.
65 Die Ausnahme findet sich in der Reykd S.221f.
66 BjHS.17S; Glüm S.43f; Gr S.99f; Nj S.151; ReykdS.221; PStangS. 69f.
67 Nj S.151; Glüm S.43f; PStang S.69f.
68 „Var Jiar fjpläi hesta ok göcS skemmtan" (Glüm S.62) [Dort gab es eine Menge Pferde und gute

Unterhaltung]; „ok var J>at in mesta skemmtan" (Gr S.99) [und das war hervorragende
Unterhaltung]; „bar var fjqlmennt ok göö skemmtan" (GPidr S.196) [Dort waren viele Leute, und



Die Strukturierung der Islendinga sögur durch Tierepisoden 75

arhçggs stellt der Pferdekampf den einzigen Konfliktauslöser dar.69 In allen anderen Fällen
steht der Pferdekampf jedoch inmitten einer Kette von konfliktauslösenden Elementen.

Auch wenn Pferdekämpfe ein üblicher Brauch in der nordischen Gesellschaft der Sagazeit

gewesen sind70 und daher durchaus in den innerhalb der Sagas beschriebenen Szenen
zwischen den genannten Personen stattgefunden haben könnten, deuten der auffallend parallele
Verlauf und die ähnliche Ausdrucksweise auf das Vorhandensein eines literarischen
Musters.71 Dies bedeutet nicht, daß damit die historische Verankerung der beschriebenen Szenen

angezweifelt wird, sondern vielmehr, daß die Beschreibungen des Pferdekampfes einer

gewissen Schematisierung unterlagen, die beim Zuhörer oder Leser bestimmte Erwartungshaltungen

bezüglich des Verlaufs hervorriefen: Die Beschreibung eines Pferdekampfs impliziert

ein gewaltsames Ende, das Folgen für die Zukunft zeitigt.
In der Sturlunga saga werden nur an zwei Stellen Pferdekämpfe eingehender

geschildert.72 Auch in diesen beiden Fällen löst der Pferdekampf einen Konflikt aus. In der
Guömundar saga dyra wird ein Pferdekampf beschrieben, der in Wortwahl, Ablauf und
Funktion vollständig dem Muster der Isländersagas entspricht.73 Auch in der Arons saga findet

sich eine sehr ausführliche Schilderung eines Pferdekampfs, der allerdings in Norwegen
stattfindet. Gautr, Freund der Sturlungen, tritt mit seinem Pferd an, das er von Sturla
geschenkt bekommen hat und von dem es heißt, daß es das beste Norwegens sei. Ein Isländer

namens Arni treibt das Pferd, das er dem norwegischen König geschenkt hat und das

wiederum als das beste Islands bezeichnet wird. Obwohl des Königs Pferd gegen Ende
schwächer wird, entscheidet er, daß der Kampf unentschieden ausgegangen sei. Aron wendet
sich daraufhin an den König und erklärt ihm, daß sein Pferd noch besser hätte kämpfen
können, wenn es nach isländischer Art vor sich gegangen wäre: ,„MaÖr fylgir Jaar hesti

hverjum, er fram er leiddr,' segir Aron, ,ok hefir staf i hendi ok klappar â lend hestinum, ok {jar
meÖ styör hann hestinn, ]jä er hann riss.'"74 Diese Aussage impliziert, daß Pferdekämpfe in
Norwegen entweder nicht üblich waren7S oder aber anders vonstatten gingen. Der Kampf
wird wieder aufgenommen und zieht sich so lange hin, bis das Pferd Gauts tot umfällt. Dies
löst einen Konflikt aus, und Gautr beschuldigt Aron, sein Pferd getötet zu haben.

Auch für die Sturlungenzeit wird somit - wenn auch nur sehr vereinzelt - noch von
Pferdekämpfen erzählt, die in allen Aspekten mit dem literarischen Muster der Isländersagas
übereinstimmen.76

es gab gute Unterhaltung]; „ok var Jjat it mesta gaman" (Nj S. 151 [und das war ein großes
Vergnügen].

69 Vgl. Kap. 4.5.
70 Vgl. Svale Solheim. 1956. S.52.
71 Vgl. Svale Solheim. 1956. S.57; Simon Teuscher. 1990. S.330; Heinrich Beck. 2003. „Pferde¬

kämpfe". In: jRGA 23. S.97.
72 In der Islendinga saga wird an einer Stelle nur kurz erwähnt, daß ein Pferdekampf stattfinden soll,

jedoch ohne weitere Funktion für den Handlungsablauf (îsl S.322). Weitere Erwähnungen von
Pferdethingen in der Sturlunga saga: Stur S.101, S. 102; Prest S. 132; Gsd S.183; îsl S.420, Pskard
S.152 (vgl. Bjarni Vilhjälmsson. 1990. S.13).

73 Gsd S.183.
74 Ar S.273 [,Ein Mann folgt da jedem Hengst, der vorgeführt wird,' sagt Aron, ,und hat eine Stange

in der Hand und klopft dem Pferd auf die Kruppe, und damit stützt er den Hengst, wenn er
steigt.'].

75 Im ersten Satz heißt es allerdings: „Sa atburôr var â einu sumri, sem oft kann til bera, at Jjar var
hestum att." (Ar S.273) [Es geschah eines Sommers, wie es sich oft zutragen kann, daß dort Pferde

gehetzt wurden].
76 Vgl. auch Bjarni Vilhjälmsson. 1990. S.8f.



76 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

Der in der Bjarnar saga beschriebene Pferdekampf weicht insofern von den restlichen

Pferdekämpfen ab, als Pörör nicht selbst ein Pferd treibt, sondern als Unbeteiligter

auf einem Pferd sitzt und von dort aus Bjçrn mit seinem Speer einen Stoß
versetzt. Dieser schlägt ihm daraufhin mit der Pferdestange auf das Ohr. Bjçrns
Reaktion ist fester Bestandteil des verfestigten Motivs des Pferdekampfs, während der

Hieb des nicht am Kampf beteiligten Pörör eine Variante darstellt, die so nur noch
in der Reykdœla saga zu finden ist.77 Auch in dieser Episode wird also Porös Distanz
zu Tieren bewahrt und erneut thematisiert. Selbst in einer Situation, in der angesehene

Männer gewöhnlich Kontakt mit Tieren eingehen und dieser sogar als

statusförderlich angesehen wird, wie in den anthropologischen Analysen deutlich
werden wird, bleibt Pörör unbeteiligt an diesem Geschehen. Bjçrns Gegner im
Pferdekampf wird überhaupt nicht erwähnt; das literarische Muster des Pferdekampfs
hegt hier insofern in abgeänderter Form vor, als es lediglich als konzeptioneller
Bezugsrahmen für die weitere Zuspitzung des Konflikts zwischen den beiden Kontrahenten

dient.
Nach einigen Jahren, in denen Pörör wiederholt Überfälle auf Bjçrn veranlaßt,78

kommt es zu einer Freundschaftsbindung zwischen Bjçrn und Porsteinn Kuggason,
der Dälkr und Pörör im Sommer zuvor versprochen hat, sie bei ihren Anschlägen

gegen Bjçrn zu unterstützen. Auch bei der Entstehung dieser Freundschaft kommt
mit Tieren in Verbindung stehenden Ereignissen eine entscheidende Funktion zu.
Dabei spielt wie bereits erwähnt Hvitingr in verschiedener Hinsicht eine besondere
Rolle. Porsteinn ist auf dem Weg zu einem Jul-Gelage bei Dälkr, als er in der Nähe

von Bjçrns Hof in einen Schneesturm gerät. Er muß Bjçrns Knechte nach dem Weg
fragen, die gerade dabei sind, Bjçrns Pferde mit Heu zu füttern. Der erste Knecht

weigert sich, Porsteinn zu helfen und verschwindet im Schneegestöber, als Porsteinn
ihn zur Hilfe zwingen möchte. An einer zweiten Futterstelle befindet sich Sigmundr,
und dieser führt Porsteinn, ohne daß jener es weiß, auf Hvitingr reitend zu Bjçrns
Hof.79 Hvitingr dient somit geradezu als Wegweiser hin zu Bjçrn - und fort von
Pörör, als Verbindungselement zwischen den beiden Männern, denn ohne das

zufällige Vorbeikommen an diesem Pferdefütterungsstand wäre Porsteinn niemals zu

Bjçrn gekommen. Auch hier wirkt Hvitingr somit wieder als gegen Pörör gerichtetes
antagonistisches Leitmotiv. Die abgeänderte Wiederholung der Szenerie bei den
Futterständen bildet dabei ein spannungserzeugendes Element.

Und nochmals wird der Hengst erwähnt, als gesagt wird, daß Bjçrn Porsteinn

zum Abschied Pferde, Fuchs- und Rappenstuten und zwei weiße Hengste schenken
möchte. Bei den beiden Hengsten wird einzeln betont, daß sie Söhne Hvftings seien.

Porsteinn möchte dieses Geschenk jedoch zunächst aus Loyalitätsgründen nicht
annehmen, da er nicht wisse, ob er die Bewirtung an sich schon gebührend danken

77 Vgl. Kap. 4.1.2.
78 Auch hier bedient sich der Verfasser verschiedener Bilder aus der Viehhaltung als Hintergrund¬

szenerie: Der erste Anschlag findet statt, während Bjçrn sich abends um das Vieh kümmert, beim
zweiten Anschlag lauern Pörör und seine Leute bei Schafställen auf.

79 BjH S. 182 und 183f.



Die Strukturierung der Islendinga sögur durch Tierepisoden 77

werde. Damit spielt er auf seine Freundschaft mit Förör an: Fords feindschaftliches
Verhältnis zu Bjçrn macht es fur Forsteinn aufgrund der aus einer Freundschaft
entstehenden Verpflichtungen zu gegenseitiger Unterstützung unmöglich, mit beiden

Männern gleichzeitig befreundet zu sein. Er fügt jedoch hinzu: „en ef ek geri at

makligleikum at launa beinann, mun ek jüggja hrossin ok vita, at J)au verdi enn
launud at nçkkurri mynd."80

Die weiteren Geschehnisse um dieses angebotene Geschenk erstrecken sich über
die nächsten fünfzehn Seiten bis hin zu Bjçrns Tod. Nach einem von Forsteinn
initiierten mißlungenen Vergleichsversuch zwischen den beiden Kontrahenten schwören

Forsteinn und Bjçrn, sich gegenseitig zu rächen oder den Totschlag des anderen

gerichtlich zu verfolgen, und Forsteinn nimmt das Pferdegeschenk an; sie bleiben
jedoch zunächst noch bei Bjçrn. Diese Geschenkannahme nach dem gegenseitigen
Schwur unterstreicht die geschlossene Verpflichtungsbeziehung zwischen den beiden

Männern,81 und die implizite Bezugnahme auf das Leitmotiv Hvitingr betont,
daß diese Freundschaft gegen Fördr wirkt.82

Als Bjçrn im Sommer darauf den Pferden für die Geschenkübergabe die Mähnen
schneiden möchte, lauern ihm Fördr und seine Männer, allen voran Dälkr und Kälfr,
auf.83 Bereits bevor Bjçrn seine Absicht verkündet, heißt es, daß die Männer ihren
Hinterhalt unter anderem an den Weg nach Hvftingshjalli legen, „J>vf at J>ar hçfdu
haga hross J)au, er Bjçrn haföi geht Forsteini, ok för Bjçrn opt at sjâ ]aau, ok af
Hvfting inum ellri var Hvftingshjalli kallaör."84 Diese Szene wird überaus detailliert
beschrieben. Jonas Kristjänsson erklärt sie für die größte literarische Leistung des

Verfassers der Bjarnar saga.85

Das Schneiden von Mähnen wird in den Isländersagas wiederholt vor einem
Angriff erwähnt und kann der Begrifflichkeit Theodore Anderssons folgend als Staging-
element bezeichnet werden. Andersson selbst nennt explizit das Mähnenschneiden

Bjçrn Hftdœlakappis als ein Beispiel für ein solches Element.

Die drei Fundstellen, an denen das Schneiden von Mähnen erwähnt wird, folgen alle demselben

Ablauf:86 Ein Mann schneidet die Mähnen seiner Pferde und wird dabei von seinen Feinden

überfallen. In der Bjarnar saga Hitdœlakappa und in der Finnboga saga handelt es sich

um äußerst wertvolle Pferde, die als Geschenk vergeben wurden bzw. vergeben werden sol-

80 BjH S.187 [aber sollte ich einmal nach Gebühr die Gastfreundschaft vergolten haben, werde ich
die Pferde annehmen und zusehen, daß auch sie in würdiger Weise erwidert werden].

81 Vgl. dazu Jon Viöar SigurcSsson. 1999. S.127.
82 BjH S.191. Für borsteins Frau borfinna überreicht Bjçrn einen Ring und ein Gewand, die bôrÔr

beide von König Oläfr geschenkt bekommen hatte und Bjçrn auf den Brenneyjar geben mußte.
83 Die Männer erfahren, daß Bjçrn alleine und unbewaffnet zu Hause ist, weil Bjçrns Vater Arngeirr

sich kurz zuvor bei einer Reise auf börös Hof verirrt und den Kuhhirten im Stall nach dem Weg
fragen muß (BjH S. 192). Auch hier wird die Hintergrundszenerie wieder durch Tierumgebungen
gestaltet.

84 BjH S.195 [weil dort die Pferde ihre Weide hatten, die Bjçrn borsteinn geschenkt hatte, und Bjçrn
ging oft dorthin, um nach ihnen zu sehen, und nach Hvitingr dem Älteren war Hvitingshjalli
benannt].

85 Jonas Kristjänsson. 1994. S.268.
86 Neben der Passage in der Bjarnar saga: Finnb S.292; Reykd S.190.



78 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

len. Die wenigen Fundstellen erlauben es nur sehr bedingt, das Mähnenschneiden als

verfestigte literarische Konvention anzusehen. Gleichwohl handelt es sich bei den betreffenden
Szenen um eine literarische Verarbeitung, da alle drei Szenen eine vergleichbare Funktion für
den Handlungsverlauf einnehmen.

Es gibt weitere Tierepisoden, die als Stagingelemente dienen, wie etwa die Erwähnung,
daß ein Mann in den Stall geht, um die Wolle seiner Schafe zu rupfen, oder das Motiv des

bellenden Wachhundes, das die Ankunft von Feinden signalisiert.87 Abstrahiert läßt sich festhalten,

daß die ausführliche Beschäftigung eines hochgestellten Mannes mit seinen Tieren -
abgesehen vom Motiv des Pferdekampfs, das anderen Regeln folgt, die jedoch auch den
Ausbruch von Gewalt mit sich führen - stets in einer Situation vor einem Angriff beschrieben
wird.88 Eine solche Erwähnung dient also offensichtlich als Stagingelement, das die die
Konventionen der Sagaliteratur kennenden Leser/Zuhörer auf den kommenden Angriff vorbereitet.

Als Kâlfr Bjçrn erblickt, entfährt es ihm: „ek hygg, at ek veiöa nü J>ann bjçrn, er vér
vildum allir veiöa",89 ich glaube, ich werde jetzt den Bären (bjçrn) erlegen, den wir
alle erlegen wollten. Ähnliche, auf Personen- oder Beinamen zurückgreifende Wortspiele

finden sich häufig im Untersuchungskorpus.90 Es ist jedoch Pörör und nicht
Kâlfr, der Bjçrn letzten Endes den tödlichen Schlag versetzt, nachdem dieser sich

lange tapfer mit der Mähnenschere verteidigt hat.
Nach Bjçrns Tod fliegen Pörör und seinen Männern einige Raben entgegen, und

es heißt, daß er darüber folgende Strophe dichtet:

Hvert stefni j)ér, hrafnar,
hart meö flokk enn svarta?

Fariö ljöst matar leita
landnorÖr frâ Klifsandi;
j>ar liggr Bjçrn, en Birni
blöögpgl ofskçr stööu;
Jjollr hné hjalms â hjalla
Hvftings ofar lftlu.91

[Wohin zieht ihr, Raben,
schnell mit der schwarzen Schar?

Begebt Euch auf die Nahmngssuche
nordöstlich von Klifsandr;
dort liegt Bjçrn, und Bjçrn
standen Blutgänse um den Haarschopf:
der Pfosten des Helms der Kopf) neigte sich
auf dem Hvftingshjalli wenig später.]

87 Auf diese beiden Episoden wird in der Analyse der Reykdœla saga (Kap. 4.1.2) näher eingegan¬

gen.
88 Vgl. z.B. Vail S.256: Valla-Ljötr ist alleine bei seinem Vieh im Stall, als er von Guömundr angegrif¬

fen wird. Oder auch Hdv S.300: Öläfr wird überfallen, während er Vieh nach Hause treibt, und
wehrt sich tapfer mit der Astgabel, die er zum Vorantreiben der Rinder mit sich führt.

89 BjH S.199.
90 Vgl. auch Kap. 4.1.3 und 5.4.1.
91 BjH S.204.



Die Strukturierung der Islendinga sögur durch Tierepisoden 79

Walther Heinrich Vogt interpretiert diese Szene als Porös „Ruf an die Raben, in dem
die befriedigte Rache zur Ruhe kommt."92 Diese Interpretation wirkt jedoch etwas
bemüht und überzogen, wenn man die Konventionalität dieser Episode bedenkt. Bei

Rabenepisoden handelt es sich um einen gängigen Topos innerhalb des

Untersuchungskorpus, der neben den Isländersagas auch in der Sturlunga saga und in den

Königssagas zu finden ist.93

Dieser Topos dient meist als narrativer Verweis auf einen nahenden Tod, und die Raben

begleiten dabei entweder den Todgeweihten oder den Tötenden.94 Dabei ist auffällig, daß die

Erwähnung von Raben im Prosatext häufig vor einer skaldischen Strophe steht, in der dieser

Topos aufgegriffen wird. Auch in vorausdeutenden Träumen erscheinen Raben als
Todesomen.95 Eine Assoziation mit Ööins beiden Raben Huginn und Muninn liegt vor allem dann

nahe, wenn betont wird, daß zwei Raben zusammen fliegen.96 Vereinzelt erscheinen die
Raben erst nach dem Tod eines Mannes. In der Magnüss saga gôôa werden Raben in einer
der Bjarnar saga vergleichbaren Situation erwähnt. Sighvatr sieht Raben vorüberfliegen und
dichtet daraufhin eine Strophe, in der es heißt, daß die Raben dorthin flögen, wo Öläfr

gestorben sei.97 In der in der vorliegenden Form wahrscheinlich erst im 15. Jahrhundert
entstandenen Hävaröar saga Isfiröings ist es abweichend von diesem Bildinventar eine Möwe,
die als Vorzeichen eines Kampfes vorüberfliegt.98 Abgesehen von diesen symbolisch
ausgedeuteten Rabenepisoden gibt es kaum nennenswerte Erwähnungen von Vögeln auf der

Handlungsebene im gesamten Untersuchungskorpus.99

Nach Bjçrns Tod folgt noch eine letzte Tierepisode. Als Oddny von Bjçrns Erschlagung

durch ihren Ehemann erfährt, ist sie stark erregt und läßt sich nur dadurch

beruhigen, daß Pörör sie auf einem Pferd auf- und abführt. Diese Episode ist in der

gesamten Sagaliteratur einmalig. Unter Einbeziehung der vorhergehenden
Handlungsstränge läßt sich diese Szene dahingehend interpretieren, daß Oddny durch die
Nähe zu einem Tier beruhigt wird, weil Bjçrn sich durch eine ausgesprochene Nähe

92 Walther Heinrich Vogt. 1921. S.53.
93 Vgl. dazu auch Verena Höfig. 2007.
94 Band. Konungsbök S.360; Hâv S.322; HrHalt S.310f; Nj S.195.
95 Vgl. Kap. 5.4.2.
96 Vgl. z.B. Isl S.512. In der Olâfs saga Tryggvasonar wird die Verbindung zwischen Öäinn und den

Raben sogar explizit hergestellt: „Pi kömu fiar fljügandi hrafnar tveir ok gullu hâtt. M fiykkisk jarl
vita, at Öäinn hefir jaegit blötit ok fia mun jarl hafa dagrää til at berjask" (Fsk S.l 18; Hkr I S.260)
[Da kamen zwei Raben geflogen und krächzten laut. Dies schien dem Jarl zu bedeuten, daß Öäinn
das Opfer angenommen habe und daß es für den Jarl ein günstiger Zeitpunkt für einen Kampfsei].
Als kundschaftende und Auskunft gebende Tiere wie Huginn und Muninn erscheinen Raben im
Untersuchungskorpus nur selten (z.B. Fsk S.59f). Zur Verkündungsfunktion der Raben in der
eddischen Dichtung vgl. auch Heinrich Beck. 1970. S.57.

97 Magnüss saga goäa. Hkr I S. 15f.
98 „[Hävarör] tök hjâlm â hçfuÔ sér ok fôr i sterka brynju. Hann leit J>â upp ok sa, at mär einn flö yfir

glugginn." (Hâv S.320) [Hävarör setzte sich einen Helm auf den Kopf und kleidete sich in eine
feste Brünne. Er blickte da nach oben und sah, daß eine Möwe über das Guckloch flog]. Da in der
direkt auf diesen Satz folgenden Strophe Raben in einer Kenning als ,,mçr valkastar bgru", d.h. als

Möwe der Welle des Haufens der Erschlagenen des Bluts), bezeichnet werden, handelt es sich
offensichtlich weniger um eine ironische Spielart des Rabentopos als um Mißverständnis des

Sagaverfassers. Zur Möwenkenning für Raben vgl. auch Verena Höfig. 2007. S.87.
99 Vgl. dazu auch Kap. 6.7.



80 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

zu Tieren ausgezeichnet hat. Bemerkenswert ist, daß FörÖr hier (aus Schuldgefühlen?)

zum ersten Mal die ihm so widerstrebende körperliche Nähe zu einem Tier auf
sich nimmt. Trotz dieser Überwindung vermag börör Oddny nicht mehr zu halten,
kurze Zeit später stirbt sie an gebrochenem Herzen. Diese kurze Tierepisode
verdeutlicht somit über Bjçrns Tod hinaus unter Aufgreifen des Nähe-Distanz-Diskur-
ses die Figurenkonstellation des Liebesdreiecks Bjçrn, Oddny und Pörör.

Jonas Kristjänssons Auffassung, daß die Bjarnar saga Hitdœlakappa eine steife

Erzählung sei, die sich oftmals lediglich um einzelne Strophen herum entspinne und
nur einen losen Handlungsfaden aufweise,100 kann nach einer narratologischen
Untersuchung der Tierepisoden nicht zugestimmt werden, da gezeigt werden
konnte, daß diese sich stringent durch die gesamte Erzählung ziehen und in Form
von Parallelismen und Steigerungen den Verlauf der Erzählung strukturieren.
Weiterhin erscheint Siguröur Nordais vorgestellte Unterteilung der Saga vor allem
hinsichtlich des zweiten und dritten Teils konstruiert, da die beiden Teile eng
zusammengehören und inhaltlich durch das Leitmotiv Hvitingr verknüpft werden. Das

Verhältnis zu Tieren und Interaktionen mit ihnen durchziehen den gesamten
Handlungsverlauf und bilden die Rahmenhandlung der Erzählung. Es stellt freilich
für das gesamte Untersuchungskorpus eine Ausnahme dar, daß ein längerer Text als

Ganzes durch zusammengehörende Tierepisoden strukturiert wird. Dagegen können

viele Beispiele genannt werden, in denen einzelne Abschnitte einer Saga durch
bestimmte Episodentypen weitergeführt und verknüpft werden. Im folgenden soll
dies beispielhaft für die Reykdœla saga gezeigt werden.

4.1.2 Reykdœla saga

Die Reykdœla saga wird ebenso wie die Bjarnar saga Hitdœlakappa als eine der
ältesten Sagas angesehen und in die erste Hälfte des 13. Jahrhunderts datiert.101 Jonas

Kristjänsson urteilt eher hart über die Reykdœla saga, wenn er schreibt: „Die
Reykdœla saga ist im Aufbau primitiv, eine Sammlung kurzer Josttir, die häufig
ungeschickt oder so gut wie gar nicht miteinander verbunden sind. Die Erzählung als

Ganzes ist ziemlich holprig."102 Auch Anne Heinrichs attestiert der Saga eine

unausgewogene Komposition „with many repetitions of motifs, mostly of a rural
character."103 Damit benennt sie einen Charakterzug der Saga, den ich im folgenden
aufgreifen möchte, um zu zeigen, daß diese Repetierung bestimmter Motive aus dem

ländlichen, viehwirtschaftlichen Bereich, wie sie es nennt, eines der leitenden
Strukturprinzipien der Saga ist und diese zusammenhält.

100 Jonas Kristjänsson. 1994. S.266.
101 Kurt Schier. 1970. S.51.
102 Jonas Kristjänsson. 1994. S.253.
103 Anne Heinrichs. 1993. „Reykdœla saga". In: Pulsiano. S.527.



Die Strukturierung der Islendinga sögur durch Tierepisoden 81

Auch wenn die Reykdœla saga stark von mündlichem Motivgut abhängig ist, wie
dies in der Forschung wiederholt betont wurde,104 bedeutet dies nicht gleichzeitig,
daß der Verfasser dieses nicht eigenständig selektiert und als Gesamtwerk kombiniert

hat. Und mit diesem begrenzten Motivgut kann der Verfasser trotzdem kunstfertig

vorgehen, selbst wenn er sich keiner anderen bekannten literarischen Modelle
bedient. Insgesamt gibt es 22 Tierepisoden in der Reykdœla saga ok Viga-Skütu, von
denen fast alle konfliktauslösende Funktion haben. Die wenigen Episoden, auf die
dies nicht zutrifft, sind als Staging- oder Informationselemente einzuordnen. Während

in der Bjarnar saga Tierepisoden vor allem durch die Thematisierung von Nähe
und Distanz geprägt sind, stehen in der Reykdœla saga der Besitz und das

Eigentumsrecht von Tieren im Vordergrund. Tiere werden in diesem Text daher stärker

in ihrer funktionalen Bedeutung im Dienste des Menschen gesehen. Dabei liegt in
der Reykdœla saga eine signifikante Häufung von Diebstahlepisoden vor, die so nur
noch in der Eyrbyggja saga zu finden ist.105 Insgesamt werden in der Reykdœla saga
fünfTierdiebstähle beschrieben, daneben noch mehrere andere Entwendungen von
Besitz.

Die Reykdœla saga wird allgemein in zwei Teile aufgeteilt: einen ersten Teil, der
den Konflikt zwischen Vémundr kçgurr Förisson und Steingrimr Qrnölfsson zum
Inhalt hat und der bis zum Tod von Vémunds Onkel Äskell goÖi reicht, und einen
zweiten Teil, in dem Äskels Sohn Viga-Sküta die Hauptfigur ist.106 Im folgenden soll
veranschaulicht werden, daß es eine Reihe von Tierepisoden gibt, welche die beiden
Teile miteinander verbinden, und daß die beiden Teile daher nicht vollständig
voneinander getrennt werden können, zumal es abgesehen von den Tierepisoden noch
andere Elemente gibt, welche die Saga insgesamt miteinander verknüpfen. Eine

Verklammerung der beiden Teile durch Tierepisoden findet besonders durch zwei
rekurrierende Motive statt. Sowohl in der Reykdœla saga als auch in der Viga-Skütu
saga werden ein Pferdekampf und ein vermeintlicher Diebstahl von Tieren
beschrieben; in beiden Teilen wirken diese zwei Episoden jeweils konfliktauslösend.

Die einzelnen Tierepisoden der Reykdœla saga sind auf kunstfertige Art miteinander

verknüpft und auf verschiedenen Ebenen aufeinander bezogen. Wie bei der

Untersuchung der Bjarnar saga möchte ich im folgenden einen Überblick über die

Einbindung der Tierepisoden in den Gesamtverlauf der Saga geben und dabei
wiederum vergleichend auf ähnliche Tierepisoden in der Sagaliteratur insgesamt eingehen.

Direkt zu Beginn der Saga greifen zwei Episoden die den Rest der Saga
strukturierenden Elemente des vermeintlichen und des tatsächlichen Diebstahls auf und
zeichnen somit die unterliegenden Prinzipien des gesamten Handlungsverlaufs
ab.107 Eine der ersten Episoden der Saga überhaupt ist ein vermeintlicher Diebstahl

104 Vgl. Dietrich Hofmann. 1972. S.24.
105 Vgl. Dietrich Hofmann. 1972. S.7.
106 Vgl. z.B. Theodore M. Andersson. 1967. S.268; Anne Heinrichs. 1993. „Reykdœla saga". In: Pul-

siano. S.526.
107 Diese beiden ersten Tierepisoden der Reykdœla saga werden zusätzlich dadurch miteinander

verbunden, daß es sich in beiden Fällen um Diebstähle von Hammeln (geldingr) handelt. In der



82 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

von Hammeln, den Eysteinn Mânason Vemunds Bruder Hals vorwirft.108 Auf
Eysteins Auftrag hin versteckt ein gewisser Bjprn fünfzehn Hammel bei seinem
Verwandten Hals und erhält dafür Unterstützung für eine Auslandsfahrt. Hals
beschwört wahrheitsgemäß, nicht zu wissen, woher die bei ihm versteckten Hammel
kommen. Nachdem das Verschwinden Björns bekannt wird, vermutet man eine

Verbindung zu dem vorgeworfenen Diebstahl.109 Zunächst wird jedoch Hals verurteilt.

Erst nach Bjçrns Rückkehr kommt es zu einer Verurteilung Eysteins, da Äskell

erst nach dem Beweis von Hals' Unschuld bereit ist, diesen vor Gericht zu vertreten.
In der Folge dieser Geschehnisse wird berichtet, daß Eysteinn nach der

Verurteilung sein gesamtes Vieh in seinem Gehöft verbrennt, damit sein Besitz nicht an
Hals gehe.110 Daß es sich bei dieser ersten Tierepisode um ein literarisches Motiv
handeln könnte, wird schon von den Herausgebern der Islenzk Fornrit-Ausgabe
angedeutet, wenn sie anmerken, daß der Vorgang aufgrund der räumlichen

Gegebenheiten sehr unglaubwürdig sei, da der Weg sehr weit sei und es viele Häuser
auf dem Weg gebe, so daß der Schaftrieb kaum heimlich stattgefunden haben
könne.111 Ein Vergleich mit anderen Sagas zeigt, daß es sich bei einem untergeschobenen

Diebstahl um ein verfestigtes literarisches Muster handelt, das in allen
Fundstellen konfliktauslösend wirkt.

Direkt im Anschluß folgt eine zweite Diebstahlepisode, in der tatsächlich Schafe

abhanden kommen.112 Ein gewisser Hanefr stiehlt Hrafn von Lundarbrekka sechzehn

Hammel, und in der folgenden Gerichtssache vertritt Vémundr Hanefr und

Steingrimr Hrafn.113 Zunächst sieht es so aus, als ob Hanefr und Vémundr den Fall

gewinnen, schließlich jedoch trägt Hrafn den Sieg davon.114 Die Episode der sechzehn

gestohlenen Hammel hat eine weitreichende strukturelle Funktion für den

Handlungsablauf der Saga, da sie Auslöser für den langwierigen Konflikt zwischen
Vémundr und Steingrimr, den Hauptgegenstand der ersten Hälfte der gesamten

ersten Episode geht es um fünfzehn, in der zweiten um sechzehn Hammel. Hammel und Schafe

sind in der Reykdœla saga generell überaus häufig repräsentiert.
108 Bereits vor dieser Episode wird jedoch schon die Feindschaft zwischen Eysteinn und Askels Fami¬

lie angelegt, so daß dieser Konflikt in einer bereits bestehenden Konfliktlage stattfindet. Über die

Beziehung zwischen Hals und Eysteinn selbst heißt es jedoch kurz zuvor, daß sie Freundschaft
geschlossen hatten (Reykd S. 155).

109 Reykd S.157.
110 Reykd S.159.
111 Vgl. Reykd S.1S6.
112 Reykd S.162.
113 Vémundr ist Hanefr verpflichtet, weil dieser der Ziehvater seiner Tochter ist. Nachdem er erfah¬

ren hat, daß Hanefr tatsächlich die Schafe gestohlen hat, holt er seine Tochter wieder zu sich.
114 Reykd S.160-162. Es ist auffällig, daß drei der mit Steingrimr verbündeten Männer den Namen

Hrafn tragen. Hrafn von Holl wird nur in der Reykdœla saga erwähnt, und es ist möglich, daß in
der Erzählung dieser Hrafn identisch mit Hrafn von Lundarbrekka sein sollte, was zu einer inhaltlichen

Verklammerung dieser beiden Teile der Saga führen würde. Neben Hrafn gibt es noch
einige weitere Namen, die mehrmals in der Saga auftauchen (ftorgeirr und Glümr) (vgl. Reykd
S.176. Fn.3). Auch David Erlingsson betont, daß die Saga an Zusammenhalt gewinne, wenn es

sich bei Hrafn von Holl und Hrafn von Lundarbrekka um ein und dieselbe Person handelt (David
Erlingsson. 1982. S.20).



Die Strukturierung der Islendinga sögur durch Tierepisoden 83

Saga, ist.115 In letzter Konsequenz führt sie zu Äskell goÖis Tod. Steingrimr wird
außerdem in Verbindung mit diesem Diebstahl in die Saga eingeführt. Diese
Episode greift schließlich auch insofern narratologisch die kommenden Ereignisse
vorweg, als Vémundr den Dieb und Steingrimr den Bestohlenen vertritt und die beiden
somit die jeweilige Position vertreten, die sie später selbst durchgängig einnehmen
werden.

Die Episode zeichnet sich durch eine sehr detaillierte Beschreibung von Hänefs

Handlungen aus. Hänefs Knecht Porleifr melrakki entdeckt ihn eines Nachts, als er
in einer Erdhöhle Schafe kocht. Er nimmt einen Schafskopf mit und überreicht ihn

gegen die Zahlung von hundert Silberstücken Hrafn, der ihn als einen seiner sechzehn

verschwundenen Hammel identifiziert.116 Daraufbietet Hrafn Hänefr einen

Vergleich an, wenn er ihm ebenso viele Hammel gäbe, wie ihm abhanden gekommen

seien. Dies lehnt Hänefr jedoch ab und geht statt dessen zu seinem Freund
Vémundr und bittet ihn um Unterstützung in dieser Sache. Auf Nachfrage weist er

von sich, etwas mit dem Diebstahl zu tun zu haben.117 Nach Hänefs Verurteilung
kommt es zu einem Kampf, bei dem Hänefr und einige andere Männer fallen. Die

Ereignisse um diesen Schafdiebstahl erstrecken sich insgesamt über zehn Seiten.

Diebstahlepisoden tauchen zwar in einer großen Zahl von Sagas auf, die Schilderungen sind

jedoch sehr uneinheitlich, und es kommt ihnen kein ausgeprägter Motivcharakter für die
gesamte Gattung zu. In einigen individuellen Sagas werden Diebstähle jedoch wie in der

Reykdœla saga stilisiert und in einigen Fällen auch rekurrierend als internes literarisches Motiv

verwendet. In den Biskupa sögur gibt es keine Diebstahlepisoden. In den anderen drei

Gattungen findet sich jedoch eine Reihe von Diebstählen, die im weiteren Verlauf auf ihre
Unterschiede untersucht werden sollen.

Erwähnungen von Diebstählen müssen zunächst nach tatsächlichen und vermeintlichen
Diebstählen unterteilt werden. Vermeintliche Diebstähle lassen sich weiterhin danach aufteilen,

ob der Diebstahl versehentlich angenommen wird oder ob er absichtlich jemandem in
die Schuhe geschoben wird.118 Hierbei kann wiederum der Vorwurf entweder nur intentional
fälschlich erhoben werden, oder aber die Tiere sogar im Stall des anderen versteckt werden.
Letztere Variante findet sich nur in der Reykdœla saga, dort aber gleich zweimal. Vermeintliche

Diebstähle sind mit Ausnahme einer Passage in der Olâfs saga helga der Heimskringla
nur in den Isländersagas zu finden.119

Weiterhin muß zwischen Diebstählen einzelner Tiere und dem wesentlich größer
dimensionierten Viehraub, wie er sich vor allem in der Sturlunga saga findet, unterschieden
werden.120 Berichte von Diebstählen verschiedener Tierarten gleichzeitig oder die Benennung
der gestohlenen Tiere als Vieh (fé, bufé) finden sich nur in der Sturlunga saga und in den Kö-

115 Vgl. Daviö Erlingsson. 1982. S.15.
116 Daviö Erlingssons Versuch, den Ursprung für diesen Diebstahlkonflikt aufgrund der (Bei-)Namen

der beteiligten Personen, Hänefr, melrakki und Hrafn, auf eine Beeinflussung durch Tierepen
zurückzuführen, ist wenig überzeugend (Daviö Erlingsson. 1982. S.21f).

117 ReykdS.162.
118 Zu letzterem vgl. William Ian Miller. 1986b. S.102.
119 Öläfs saga helga. Hkr II S.297f.
120

Vgl. Kap. 4.2 und 5.2.3.



84 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

nigssagas.121 In den Isländersagas werden die Tierarten hingegen immer benannt, und es handelt

sich meistens nur um eine kleinere Anzahl von gestohlenen Tieren. Die weitaus meisten
stilisierten Diebstahlepisoden finden sich in den Isländersagas.

Als Diebesgut werden vor allem Rinder und Schafe genannt. Lediglich in Zusammenhang
mit dem bereits erwähnten vermeintlichen Diebstahl in der Olafs saga helga wird unter anderem

auch der Vorwurf erhoben, daß Schweine gestohlen worden seien. In fünf Sagas wird von
einem Diebstahl von Rindern berichtet, in der Eyrbyggja und der Reykdœla saga explizit von
Ochsen. In der Viga-Glüms saga handelt es sich dabei um eine falsche Beschuldigung.122
Ebenfalls in fünf Episoden wird von einem Diebstahl von Schafen berichtet, darunter drei
falsche Beschuldigungen. Von den insgesamt sieben in den Isländersagas geschilderten
Pferdediebstählen handelt es sich in drei Fällen um vermeintliche Diebstähle. Auch in der Sturlunga

saga gibt es mehrere Erwähnungen von Pferdediebstählen. Dabei erinnert eine Episode in der
Hrafns saga Sveinbjarnarsonar in ihrem Verlauf an den allerdings weitaus ausführlicher
geschilderten, berühmten versuchten Diebstahl von Lorleikr Hçskuldssons Zuchtpferden in der
Laxdœla saga:

Galti hét vinr Lofts. Hann ätti hest gööan. bann föluöu J>eir Gisli ok Guömundr. En hann

vildi eigi f>eim selja ok gaf Lofti. En er Guömundr vissi j>at, aetlaöi hann at taka brott hestinn.

Loftr sä, at Guömundr tök hestinn hjä garöi, ok för eftir honum viö fjöröa mann, beir Loftr
vägu Guömund.123

[Galti hieß ein Freund Lofts. Er besaß einen guten Hengst. Den wollten Gisli und
Guömundr gerne kaufen. Aber er wollte ihn ihnen nicht verkaufen und schenkte ihn Loftr. Aber
als Guömundr dies erfuhr, beabsichtigte er, den Hengst zu entwenden. Loftr sah, daß

Guömundr den Hengst bei der Hofmauer holte und folgte ihm mit vier Männern. Loftr und
seine Leute töteten Guömundr.]

Unter die Diebstahlepisoden könnten auch Episoden, die von der Entwendung von
Walfleisch berichten, gefaßt werden. Diese sollen jedoch in einer eigenen Kategorie behandelt

werden, weil sie alle signifikant einem verfestigten Muster folgen und weil es sich im Unterschied

zu den anderen Diebstahlepisoden einerseits nicht um Nutztiere handelt und andererseits

auch nicht um den Diebstahl lebendiger Tiere, sondern um einen Kampf um das Fleisch
eines gestrandeten Tieres. In einigen wenigen Fällen wird von Diebstählen von Fisch berichtet.124

Unabhängig davon, ob es sich um einen vermeintlichen oder einen tatsächlich stattgefundenen

Diebstahl handelt, wirken alle Diebstahlepisoden strukturell als konfliktauslösende
Elemente. Diese konfliktauslösende Funktion gilt grundsätzlich auch unabhängig von der
entwendeten Tierart; ein Diebstahl von Schafen kann dieselben Folgen nach sich ziehen wie
der Diebstahl eines wertvollen Pferdes.

Im weiteren Verlauf der Saga entwickelt sich der durch den Hammeldiebstahl
initiierte Konflikt zwischen Vémundr und Steingrimr entlang mehrerer unverbun-
dener kurzer Episoden, in denen Tiere in verschiedenen Kontexten Erwähnung

121 Stur S.84f, S.89f, S.103; Gsd S.210; îsl S.378-380, S.507; Pkak S.32; Olafs saga helga. Hkr II S.297f;

Magnus saga gööa. Hkr III S.25f. Der völlig entindividualisierte Raub von Vieh aufWikingerzügen
(strandhçgg), wie er vor allem in den Königssagas zu finden ist, stellt eine eigene Kategorie dar

(vgl. Kap. 5.2.3).
122 Glum S.20-23.
123 Hrafn S.216; Laxd S.101-105. Andere Pferdediebstähle in der Sturlunga saga: lsl S.224, S.328.
124 Gr S.202; îsl S.378-380.



Die Strukturierung der Islendinga sögur durch Tierepisoden 85

finden. In vier Fällen sind dabei Tiere Elemente konfliktverstärkender Ereignisse.
Die ersten beiden Konflikte entstehen wiederum aus Eigentumsdelikten heraus, bei
denen Vémundr Tiere oder Tierprodukte stiehlt, die eigentlich Steingrimr
zugesprochen sind.

Zunächst eignet sich Vemundr Walfleisch an, das Steingrims Schwager Steinn

Eorbjçrnsson zuvor rechtmäßig erworben hat.125 An dieser Stelle kommt es noch
nicht zu einem direkten Zusammenstoß zwischen Vémundr und Steingrimr. Der
Beginn der Konfliktkette zeichnet sich vielmehr dadurch aus, daß Vémundr seine
Missetaten an immer enger mit Steingrimr verbundenen Männern ausübt. Steingrimr

empfiehlt seinen Verwandten, sich nach Askels Vorbild ruhig zu verhalten.126

Es kommt somit noch nicht zu einem offenen Ausbruch des Konflikts.

Episoden, in denen ein Streit um das Fleisch eines gestrandeten Wals entsteht, sind in den

Isländersagas und in der Sturlunga saga häufig zu finden.127 Sie zeichnen sich durch eine
auffallend ähnliche Wortwahl und einen stets gleichen Handlungsverlauf aus. Strukturell
kommt ihnen konfliktauslösende Funktion zu. Das abstrakte Muster sieht dabei folgendermaßen

aus: Ein Wal schwemmt auf dem Strand eines Mannes an. Ein anderer Mann bereichert

sich entweder heimlich oder in offenem Konflikt an dem ihm nicht zustehenden
Walfleisch. Diese Handlung löst eine Konfliktkette aus. Die Häufigkeit dieses literarischen
Musters, das in verschiedenen Positionen innerhalb einer Saga auftauchen kann, spiegelt die

enorme Bedeutung wider, die Walfleisch in der Ernährung der mittelalterlichen Isländer
gespielt hat. Episoden dieser Art finden sich nur in diesen beiden Gattungen der Sagaliteratur.
Es gibt keinen Islendinga Jaättr, in dem ein gestrandeter Wal erwähnt wird. Dies ist insofern
außergewöhnlich, als die meisten rekurrierenden Tierepisoden der Isländersagas auch in den

pœttir auftauchen.128

Zu Beginn der Grettis saga findet sich die ausführlichste Walepisode der Sagaliteratur, die
dem skizzierten Grundmuster des Walmotivs folgt, sich aber über ganze vier Seiten erstreckt.
Es kommt zu einem großen Kampf zwischen verschiedenen Beteiligten. Die Episode wird mit

125
Reykd S.171. Äskell hatte vorher Vémundr mitgeteilt, daß es nach seinem Wunsch sei, daß das

Treibgut verkauft würde; er möchte folglich nichts von dem nach Hause gebrachten Wal haben.
Vémundr handelt gegen den ausgesprochenen Willen seines Onkels, um seinen Feinden zu schaden.

126 Bevor die Konfliktkette zwischen den beiden Männern selbst in Gang kommt, wird in einigen
eingeschobenen Passagen Äskels Friedfertigkeit und christliche Gesinnung illustriert. In einer von
diesen beschuldigt Vémundr einen gewissen Kälfr, ein Dieb zu sein, weil er Askels Treibgut gegen
eine Kuh an Steingrims Schwager verkauft hat. Äskell erlaubt Kälfr jedoch, die Kuh zu behalten,
gibt ihm noch eine weitere Kuh und entschuldigt sich für Vémunds Verhalten (Reykd S.170).
Diese Episode ist in dieser Form singulär im Untersuchungskorpus. Die Erwähnung der Kuh dient
an dieser Stelle primär der Illustrierung eines Verhaltens, das den Forderungen Jesu in der
Bergpredigt entspricht („si quis te percusserit in dextera maxilla tua prebe illi et alteram" [„wenn dich
jemand auf deine rechte Backe schlägt, dem biete die andere auch dar."] Matth. 5,39), daher ist
diese Passage nur bedingt von Interesse.

127 Eb S.158f; Fbr S.148f; Glum S.91f; Hâv S.300; Hrafn S.213f, S.220, S.257; Korm S.206 (totes
Motiv, hat keine konfliktauslösende Wirkung); Pkak S.66. Magnus Mär Lärusson weist daraufhin,
daß in der altnordischen Literatur an keiner Stelle von einem Walfang im eigentlichen Sinne
berichtet wird (1962. „Hvalfangst. Island". In: KLNM 7. S.168).

128 Vgl. Kap. 4.5.



86 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

einer Strophe beendet.129 Im weiteren Verlauf der Saga gibt es eine weitere Walepisode mit
konfliktauslösender Funktion.130

In den Königssagas wird ein Wal nur einmal in Zusammenhang mit einer hamferd-Episode

in der Olâfs saga Tryggvasonar erwähnt, auf die in den anthropologischen Analysen
näher eingegangen wird. Die Abwesenheit des Motivs in den Königssagas zeigt, daß diese
Situation offensichtlich ausschließlich als Erklärungsmechanismus bzw. Strukturelement für
isländische Verhältnisse diente und zwar sowohl für das 10. als auch für das 13. Jahrhundert.
Dieser Befund steht in Übereinstimmung mit der wesentlich geringeren Bedeutung von
Walfleisch in der norwegischen Kost im Vergleich zur isländischen.131

Nach einer Episode, in der Vémundr bereits Steingrfmr versprochenes Holz
aufkauft, welches die erste direkte Konfliktentwicklung zwischen den beiden Männern
darstellt, entsteht ein Konflikt um zwei Ochsen, die Steingrfmr für einige Zuchtpferde

und eine halbe Mark Silber gekauft hat und die Vémundr am Ende sogar
erschlagen läßt, damit Steingrfmr sie niemals besitzen kann.132 Auch diese Episode
wird ausgesprochen ausführlich beschrieben und erstreckt sich über fünf Seiten. Die
gekauften Ochsen werden als sehr wertvoll geschildert, was zum einen an ihrem
Verkaufswert bemessen werden kann, aber auch bereits in ihrer Beschreibung deutlich

wird: „yxn tvau rauö [...], sex vetra gçmul. bat väru gööir gripir."133
Kurz nachdem Steingrfms Knechte die Zuchtpferde zu Qrnölfr gebracht und die

zwei Ochsen mitgenommen haben, versucht Vémundr wie bereits im Falle des

Holzes, dem ehemaligen Besitzer die bereits verkauften Ochsen abzukaufen. Qrnölfr
entgegnet ihm auf seine Anfrage, daß die Ochsen schon abgeholt worden seien.134

Daraufhin sucht Vémundr die Ochsen, „ok var naer sem J^eim vaeri vfsat til yxn-
anna".135 Er nimmt die Ochsen mit sich nach Hause und will sie Äskell schenken, der
sie aber auf keinen Fall annehmen möchte, nachdem er erfahren hat, daß Vémundr
sie sich unrechtmäßig angeeignet hat.136 Vémundr behält die Ochsen also wiederum
für sich und läßt sie für Weihnachten mästen. Steingrfmr schickt Hrafn und borleifr
melrakki aus, um die Ochsen zurückzuholen. Nachdem sie sie gefünden haben,

gehen sie so schnell wie möglich zurück, bis die Ochsen ermüden und sie sich neben
der Straße verstecken müssen. Vémundr und seine Männer finden die Ochsen

jedoch mit Hilfe von Spürhunden wieder, und Vémundr schlägt den beiden Ochsen

129 Gr S.28-31.
130 Gr S.88f.
131 Vgl. Kap. 2.1.
132 Reykd S.177-180.
133 Reykd S.177 [zwei rotfarbene Ochsen, sechs Winter alt. Das waren kostbare Tiere]. Zu den Quali¬

tätsmerkmalen von Ochsen und anderen Tieren vgl. Kap. 5.2.1.
134 Eine Frau wirft ein, sie habe die Ochsen heute Morgen noch im Stall gesehen, woraufhin es über

Qrnolfs Erwiderung heißt: „Qrnölfr kvaö jaat verit hafa in hvitu, in fimm vetra ggmlu, ok helt einn

veg sçgu sinni sem äör" (Reykd S.178) [Qrnölfr sagte, das sei der weiße gewesen, der fünfWinter
alte, und hielt weiterhin an seiner Aussage fest]. Mit dieser Ausrede vermeidet er es, Vémundr zu

sagen, daß die Männer erst vor kurzer Zeit mit den Ochsen aufgebrochen sind.
135 Reykd S.178 [und es war beinahe, als ob ihnen der Weg zu den Ochsen gewiesen würde].
136 Reykd S.178. Dies ist eine Parallele zu der vorherigen Walepisode, in der Äskell nichts von dem an¬

geeigneten Walfleisch nutzen wollte.



Die Strukturierung der Islendinga sögur durch Tierepisoden 87

den Kopf ab.137 Auch in diesem Fall gelingt Äskell nochmals ein Vergleich zwischen
den beiden Männern. Diese Episode deutet in Übereinstimmung mit anderen
Fundstellen auf eine signifikante Verknüpfung von Ochsen mit dem Status des sie

besitzenden Mannes hin. Vémundr eignet sich zwar zur Provokation generell alles

an, von dem er weiß, daß es Steingrimr oder einem seiner Verwandten gehört. Im
Falle der Ochsen liegt jedoch eine sehr detaillierte Beschreibung vor, die das besondere

Engagement der Männer im Streit um die Ochsen betont.
Direkt im Anschluß an diese lange Ochsenepisode folgt ein Pferdekampf, in dessen

Verlauf Vémundr Steingrimr mit einem blutigen Schafskopf schlagen läßt.138

Auch hierbei handelt es sich wieder um eine relativ lange Episode, die sich über vier
Seiten erstreckt. Steingrimr treibt sein Pferd, während Vémundr auf Äskels Anraten
scheinbar unbeteiligt daneben sitzt. Zuvor hat er sich jedoch einen weißen Widderkopf

an einer Kochstelle besorgt und Porgeirr smjçrhringr dazu angestiftet, Steingrimr

mit diesem Schafskopfvor den Augen aller Leute einen Schlag zu versetzen.139

Die durch den blutigen Schafskopf verursachte Besudelung wird noch dadurch
unterstrichen, daß Steingrimr ein weißes Hemd trägt.

Dieser Pferdekampf weicht insofern vom generellen Grundmuster des Motivs
des Pferdekampfs ab, als keine physische Verletzung durch einen Kampfbeteiligten
stattfindet, sondern Vémundr als vermeintlich Außenstehender heimlich den

Schafskopfschlag in Auftrag gegeben hat. Eine solche Ehrverletzung eines Mannes
durch die absichtliche Berührung mit dem Körperteil eines toten Tiers ist singulär in
der Sagaliteratur.140 Ebenso wie in der Bjarnar saga Hitdœlakappa ist es der Körperkontakt

mit Fäkalien bzw. dem Blut eines Tieres, der entehrende Wirkung entfaltet.141

Die Handlung kommt einer physischen Verletzung gleich und zieht

dementsprechende Folgen nach sich. Steingrimr erschlägt Porgeirr sofort nach der

Besudelung und sagt, daß der Schlag damit gerächt sei, es erscheint jedoch
offensichtlich, daß Vémundr diesen Schlag in Auftrag gegeben hat. Daher läßt sich

137 Reykd S.180.
138 Dieser Schlag mit einem blutigen Schafskopf wird in der bördarbok-Version der Landnamabök

erwähnt (Ldn S.257. Fn. 8). Äskell, Steingrimr und Vémundr werden in der Landnamabök
abgesehen von ihrer Genealogie nur in Zusammenhang mit dieser Episode erwähnt. Björn Sigfusson
geht in seinem Vorwort zur Ausgabe der Reykdœla saga jedoch davon aus, daß der Verfasser der

Reykdœla saga die alte (verlorengegangene) Version der Landnamabök gekannt haben muß und
die Pferdekampfepisode aus dieser übernommen hat (Björn Sigfusson. 1940. S.LXIII). Dietrich
Hofmann zieht hingegen genau die umgekehrte Schlußfolgerung, daß die Erwähnungen in der
Landnamabök ihre Informationen aus der Reykdœla saga beziehen, was zu einer relativ frühen

Datierung der Saga führt (Dietrich Hofmann. 1972. S.15).
139 Reykd S.182.
140 David Erlingsson sieht in dem Schlag mit dem Schafskopf ein direktes Aufgreifen des Schafdieb¬

stahls Hänefs zu Beginn der Saga: „Med lftilshättar einföldun ma segja, ad Vémundur hafdi fengid
ä sig övirdingu sem spratt af gräbildöttum saudarhaus, og f>aö var Steingrimur â Kroppi sem kom
honum smâninni f koll. Vémundur laetur hid sama koma fram vid Steingrim, en f bökstaflegum
skilningi." (David Erlingsson. 1982. S.19). Diese Deutung erscheint aufgrund der signifikanten
Häufigkeit von Hammeln und Schafen in dieser Saga naheliegend.

141 Simon Teuscher sieht die beleidigende Wirkung hingegen primär in der Assoziation des Schafs als

eines feigen Wesens begründet (Simon Teuscher. 1990. S.328).



88 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

Steingrimr diesmal auf keinen weiteren Vergleich ein. Hierbei ist zu bemerken, daß

es sich bei den vorherigen Konflikten um Eigentumsdelikte handelte, diesmal jedoch
eine immaterielle Ehrverletzung vorliegt.142 Die Verletzung von Körper und Ehre

wiegt für Steingrimr offenkundig wesentlich schwerer als eine Besitzentwendung.
Sein Aufseher Hrafn erinnert Steingrimr zwei Jahre später an die Beleidigung

durch den Schafskopfschlag, als er sagt, es scheine ihm wichtigere Aufgaben zu
geben als das Instandsetzen der Sennhütte. Auf Nachfrage erläutert er, was dies sei: „At
hefna sauöarhgfuöhQggsins, er J)ü vart lostinn â leid um sumarit fyrir tveim vetrum af

Borgeiri smjQrhring."143 Er betont auch, daß er nicht davon ausgehe, daß Borgeirr
selbst diesen Einfall gehabt habe. Daraufhin beauftragt Steingrimr ihn, verschiedene
Männer herbeizurufen. Die Erinnerung an diese Tierepisode wirkt also als erneuter
Konfliktauslöser. Als unit of information dient in dieser Situation Konäls Hirte, der in
der Nähe der versammelten Männer zu seiner Herde geht und viele Pferde sieht.144

Die Information wird Vémundr zugetragen, der daraufhin Männer zusammenruft
und auf diese Weise den Überraschungsangriff vereitelt. Da die Männer aus diesem
Grund Vémundr selbst nicht überwältigen können, erschlagen sie Vémunds Bruder
Herjölfr, und Steingrimr ruft durch eine Bereiterklärung zu einem Vergleich in der
Ochsensache Àskell herbei.145

Vémundr hält sich jedoch nicht an den getroffenen Vergleich und bricht nach
Ablauf der Dreijahresfrist auf, um sich an den beteiligten Männern zu rächen. Beim
Überfall auf Vémunds Schwager Steinn verspricht er einem Jungen ein Zicklein
dafür, daß er wiehern solle, falls Steinn abends zu den Booten gehen würde. Darauf
heißt es: „Ok um kveldit, er hann hafSi rekit fé â brott, ]aâ kom hann â hçfôann fram
ok gneggjaöi sem hann mätti mest."146 Auch diese Tierepisode dient als unit of
information. Eine Episode dieser Art findet sich jedoch nur in dieser Saga; es gibt
keine vergleichbaren Stellen im Untersuchungskorpus.

Desgleichen übt Vémundr einen Überfall auf Hrafn von Holl aus, den er beim
Mähnenschneiden überrascht und dem er eine Hand abschlägt.147 Auf die Staging-
funktion des Mähnenschneidens in dieser Episode wurde bereits hingewiesen. Auch
diese Verletzungen werden durch Äskels Intervention in einem Vergleich gebüßt;
Vémundr setzt jedoch unbeirrt fort mit seinen konfliktverstärkenden Handlungen.

142 Vgl. Theodore M. Andersson. 1967. S.269.
143 Reykd S.184 [Den Schafskopfschlag zu rächen, den du damals im Sommer vor zwei Jahren von

Lorgeirr smjçrhringr erhieltst].
144 Reykd S.185. Eine ähnliche Episode findet sich an einer späteren Stelle in der Saga: Sküta sieht

eine große Menge von Pferden und ahnt, daß ihm ein Angriff (Porgeirs) bevorsteht (Reykd
S.239). Der Zusammenhang zwischen der Menge der anwesenden Pferde und einer Anzahl von
Männern wird also zweimal in dieser Saga hergestellt.

145 Reykd S.187.
146 Reykd S.189 [Und am Abend, als er das Vieh hinausgetrieben hatte, kam er auf die Landspitze und

wieherte, so laut er konnte],
147

Reykd S.190.



Die Strukturierung der Islendinga sögur durch Tierepisoden 89

Schließlich verschmutzt Vemundr alias Bjçrn Steingrims Thingbude und treibt
Rinder zur weiteren Zerstörung hinein.148 Diese Episode, in der Tiere als Zerstörer
von Eigentum instrumentalisiert werden, ist das letzte konfliktauslösende Element
zwischen Vemundr und Steingrimr. Auch bei diesem Vorfall gelingt Äskell eine

vorübergehende Versöhnung zwischen den beiden Konfliktseiten. Der Schafskopfschlag

dient jedoch einige Zeit später erneut als Konfliktauslöser und zeitigt diesmal
irreversible Folgen. Bei einem gemeinsamen Ritt Äskels, Vémunds und Hals' sehen

die drei Männer Steingrimr vom Bad kommen, und Hals sagt:

„Viö hefir Steingrimr enn leitat at Java af sér sviviröingina, er ]aü lézt ljösta hann meö
sauöarhgföinu. Ok ßö mun honum ßat tregt veita, aör en hann fâi alla afßvegit."149

[Erneut hat Steingrimr versucht, sich die Schande abzuwaschen, daß du ihn mit dem

Schafskopf schlagen ließest. Und doch wird es schwer für ihn werden, bevor er sie ganz
abgewaschen bekommt.]

Äskell reagiert auf diese Äußerung sehr verärgert und befürchtet, daß Steingrimr
diese Bemerkung gehört haben könnte, was sich im weiteren Verlauf der Geschehnisse

auch bewahrheitet. Am nächsten Tag stellt Steingrimr mit dreißig Männern die
zurückkehrende Gruppe, und im Laufe des folgenden Schlagabtauschs sterben

Äsgrimr und Äskell.150 Ein zweites Mal verursacht also die Erinnerung an diesen
Vorfall eine Aktivierung von Steingrims Ehrgefühl. Diese Tierepisode stellt somit
ein zentrales Element für den gesamten Handlungsverlauf dar, und es ist ebenso wie
in der Bjarnar saga eine zu Tieren hergestellte Nähe, die als äußerst entehrend
aufgefaßt wird und wiederholt einen grundsätzlich zu Vergleichen bereiten Menschen
zu Rachezügen verleitet.151 Nach Äskels und Steingrims Tod verschwindet auch
Vémundr aus der Saga. Somit sind die drei Hauptpersonen des ersten Teils aus dem

Geschehen, und ein neuer Handlungsstrang mit neuen Hauptpersonen beginnt.
Allerdings werden die beiden Teile wie bereits erwähnt mehrfach mit Hilfe von
Tierepisoden miteinander verbunden.

Nach dem Ende der ersten Konfliktkette wird durch einen Rückgriff auf das Motiv

des vermeintlichen Diebstahls eine motivische Verklammerung mit dem Anfang
der Saga hergestellt. Lorbergr beauftragt seinen Hausgenossen (heimamadr), eine
Stute in Glümr Geirasons Scheune zu verstecken.152 Der folgende Vorwurf des Dieb-

148 Reykd S.196.
149 Reykd S. 198.
150 Der Zusammenhang zwischen dem Schafskopfschlag und dem Tod Äskels wird auch in der

Hauksbök-Version der Landnâma hergestellt: „Hans son var Äskell, er banasâr fekk viö Eyja-
fjaröarä gegnt Kroppi, ßa er Steingrimur vildi hefna sauöarhqfuöshpggs." (Ldn Hauksbôk S.277)
[Sein Sohn war Äskell, der am EyjafjarÖarä gegenüber Kroppr eine tödliche Wunde erhielt, als

Steingrimr den Schafskopfschlag rächen wollte].
151 Ein letztes Mal wird der Hammelkopf bei der Herstellung des Vergleichs nach Äskels und

Steingrims Tod erwähnt (Reykd S.203).
152 „Ok äör en hann fœri heiman, baö hann Otrygg fœra eina merina i hlpöu Glums â nättarßeli ok

haga svä til, at engi yröi varr viö. Nü för hann sem fyrir var maelt ok vissi ßö eigi, hvat ßessu skyldi"
(Reykd S.207) [Und er befahl Ötryggr, vor seinem Aufbruch eine Stute im Dunkel der Nacht in



90 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

stahls ist die zweite konfliktauslösende Handlung, die horbergr gegen Glümr ausübt,
ohne daß zuvor etwas zwischen den Männern vorgefallen ist. Der Verlauf dieser

Episode und der ersten vermeintlichen Diebstahlepisode ist dabei sehr ähnlich. In
beiden Fällen trägt ein Mann einem anderen auf, Tiere im Stall eines Dritten zu
verstecken. Am nächsten Tag veranlaßt der Auftraggeber eine Durchsuchung der
Gebäude und findet die Tiere; der Besitzer des Hofes weist jedoch den Tatsachen

entsprechend jede Schuld von sich.153

Glümr Geirason verschwindet nach dieser Episode aus der Saga, und die Funktion

der Episode ist wohl vor allem die Einführung Eorbergr hçggvinkinnis in die

Erzählung, der gemeinsam mit Eorgeirr goöi zu Skütas härtesten Gegnern wird. Eine
weitere Funktion ist jedoch auch im erneuten Aufgreifen eines der zentralen
Strukurelemente der Saga zu sehen und somit in der Verknüpfung der einzelnen

Sagateile miteinander. In der Landnamabök wird der Konflikt zwischen Glümr und

Eorbergr erwähnt, jedoch nicht, was der Konfliktauslöser war.154 Dies unterstützt die

These, daß der vermeintliche Diebstahl als konfliktauslösendes Element ein
literarisches Muster ist, auf das für die Konstruktion dieser Erzählung wiederholt
zurückgegriffen wurde.

Die nächste Tierepisode steht isoliert im Handlungsverlauf und hat aufgrund
ihrer Singularität anekdotischen Charakter. Von einem gewissen Grimr wird gesagt,
daß Sküta ihn nach einem mißglückten Mordanschlag nackt auf einer Insel fesselte.
Über sein weiteres Schicksal heißt es: „Ok lét hann far Iffsitt f holminum, ok angraÖi
mest sultr ok mybit, er hann var i engum klaeöum."155 Diese Stelle ist hinsichtlich der
seltenen Erwähnung von Mücken in den Sagas interessant, für die Strukturierung
der Saga spielt sie allerdings keine Rolle. Die einzige weitere Mückenepisode im
gesamten Untersuchungskorpus ist die Erklärung des Zerwürfnisses zwischen den
beiden Brüdern Einarr und Guömundr in der A-Fassung der Ljösvetninga saga, die
nicht ohne Humor ist. Einarr brachte Guömundr dazu, eine Mücke vom Kopf seines
Ziehvaters mit einer Axt zu verscheuchen: „en myit lyptisk â brott, en skallinn
blceddi."ls6

Eine kurz nach dieser Episode einsetzende weitere Konfliktkette, deren Mittelpunkt

ein Pferdekampf zwischen Bjarni und Eyjölfr bildet, wird über vier Seiten hin

Glums Scheune zu fuhren und es so anzustellen, daß es niemand mitbekäme. Jetzt verfuhr dieser

so, wie es vorher besprochen wurde, und wußte doch nicht, was das sollte].
153 „En Hâls bräsk ökunnigr vià jsetta ok vildi fyrir engan mun festa grid fyrir fetta mal, er hann hafSi

engan grun um sauÖi Eysteins" (Reykd S. 156) [Aber Hals stellte sich demgegenüber unwissend
und wollte sich auf keinen Fall zu einem Friedensschluß in dieser Sache verpflichten lassen, da er
keine Ahnung über das Verbleiben von Eysteins Schafen hatte]. „En Glümr kvaS fat fjarri fara, at
hann myndi hér neinu fyrir bœta, er hann mâtti engan grun vita sér â hendr." (Reykd S.208) [Und
Glümr sagte, daß dies weit entfernt sei und daß er hier keine Buße zahlen werde, weil er sich keiner
Schuld bewußt sei]. Vgl. auch Björn Sigfüsson. 1940. S.LXXV.

154 Vgl. Ldn Sturlubôk S.284.
155 Reykd S.218 [Und er ließ dort auf der Insel sein Leben und litt am meisten unter Hunger und

Mückenstichen, weil er unbekleidet war].
156

Ljôsv S.29 [aber die Mücke flog fort, und der Schädel blutete]. Gustaf Cederschiöld weist darauf
hin, daß diese Episode eine Variante einer weit verbreiteten Fabel sei (1890. S. 18).



Die Strukturierung der Islendinga sögur durch Tierepisoden 91

durch eine Reihe von Tierepisoden komplett strukturiert. Sie ist die Einleitung des

Konflikts zwischen Viga-Sküta und Viga-Glümr, da Eyjölfr und Bjarni in der Folge
jeweils ihren mächtigen Verwandten um Unterstützung bitten.157 Vor diesem

Pferdekampfwird erwähnt, daß es sich bei dem von Bjarni getriebenen Pferd um ein
Geschenk seines Onkels Viga-Glümr handelt.

Eine solche Kombination der beiden Motive findet sich auch im Gunnars f>âttr biörandabana
und in der Arons saga. Sie unterstreicht den hohen - materiellen wie immateriellen - Wert,
der den getriebenen Hengsten zukommt, da es sich um wertvolle Geschenke angesehener
Männer handelt. Dies wird unter anderem auch dadurch betont, daß Glümr bei der

Geschenkübergabe hinzufügt, daß er ihm ein anderes Pferd besorgen werde, falls ein anderes

schärfer sei.158 In der Reykdœla saga und in der Arons saga ist es der Pferdekampf, der im
Vordergrund der Schilderungen steht. Den zwei zusammenstehenden Motiven kommt in
diesen beiden Sagas somit konfliktauslösender Charakter zu. Im Gunnars J>attr steht hingegen

das Geschenk im Vordergrund. Der in diesem pättr beschriebene Pferdekampf endet als

einziger im gesamten Untersuchungskorpus friedlich.

Bjarni beabsichtigt ursprünglich, sein Pferd gegen ein Pferd Porkell Geirasons treiben

zu lassen. Dessen Hengst beißt sich jedoch kurz zuvor mit einem grauen Hengst
Pormöös blutig, so daß der Pferdekampf abgesagt werden muß. Weil Bjarni jedoch
vermutet, daß die zwei Hengste von Menschen gegeneinander getrieben wurden,
fordert er bald danach PormöÖr und dessen Sohn Eyjölfr zum Pferdekampf auf.

Über diese beiden Männer heißt es zuvor: „seldu mçnnum jafnan hross undan til
slâtrs, en âttu ekki skap til at etja hestinum."159 Der einberaumte Pferdekampf wird
sehr ausführlich beschrieben:

Nü vara hestarnir fram leiddir. Ok väru goÖ vlgin, [rar til er gengnar vâru ellifü lotur. M
tekr hestr Eyjölfs undir kinnarkjâlka â hesti Bjarna ok helt [rar lengi, jaar til at Bjarni för
til ok laust hestinn af takinu. En Eyjölfr snerisk nü viö ok laust hestinn, ok hraut
stafrinn hart afhestinum ok kom â çxl Bjarna, ok nü vâru jregar skilÖir hestarnir.160

(Jetzt wurden die Hengste vorgeführt. Und die Kämpfe verliefen gut, bis elf Runden
vorüber waren. Da biß der Hengst Eyjölfs den Bjarnis in den Kieferknochen und hielt
dies so lange, bis Bjarni dazwischenging und den Hengst losschlug. Und Eyjölfr
wandte sich nun dazu und schlug den Hengst, und die Stange prallte hart von dem

Hengst ab und landete auf Bjarnis Schulter, und nun wurden sofort die Hengste
voneinander getrennt.]

Ebenso wie der erste Pferdekampf der Reykdœla saga bildet auch dieser Pferdekampf

eine Variante des Motivs des Pferdekampfs, weil es sich um eine unbeabsichtigte

Verletzung Bjarnis durch Eyjölfr handelt und dieser noch dazu sein eigenes
Pferd schlagen wollte, um es von dem Bjarnis zu trennen. Auch dieser Schlag führt
jedoch zu einem Konflikt zwischen den beiden Gegnern, nachdem Eyjölfs Vater

157 In dieser Hinsicht ist diese Szene funktional mit der initiierenden Schafdiebstahlepisode zwischen
Hrafn und Hânefr im ersten Teil der Saga vergleichbar.

158 Reykd S.221.
159 ebd. [sie verkauften Männern regelmäßig Pferde zum Schlachten, aber hatten keinen Gefallen an

der Pferdehatz].
160 Reykd S.222.



92 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

aufhetzend interveniert und die Schande des Schlags thematisiert.161 Als Wiedergutmachung

fur diesen Schlag will Eyjölfr nämlich Bjarni sechzig Schafe entrichten, da

dieser jedoch durch Eyjölfs Vater Bormöör verhöhnt wird, erschlägt Bjarni jenen
erst und lehnt darauf die Schafe ab.162

Der darauf folgende Totschlag Bjarnis durch Eyjölfr wird durch die Bemerkung
eingeleitet, daß Bjarni sich alleine im Stall aufhielt, um seinen Schafen die Wolle zu
rupfen.163 Es wurde bereits an anderer Stelle daraufhingewiesen, daß dieser Episode
Stagingfunktion zukommt. Genauso wie in dem durch die Erwähnung des
Mähnenschneidens eingeleiteten Angriff Vémunds auf Hrafn von Holl wird Bjarni zunächst
eine Hand abgeschlagen, am Ende wird er jedoch von Eyjölfr getötet. Auch hier liegt
somit eine Parallelkonstruktion vor, die als Kunstgriff einer Verfasserinstanz
anzusehen ist.

Die letzte Tierepisode in der Reykdœla saga ist ein häufig in den Isländersagas
rekurrierendes Motiv: ein bellender Wachhund, der das Herannahen von Feinden
kenntlich macht. Es wird erzählt, daß ein gewisser Gautr einen guten Hund namens
Flöki besessen habe, der eines Abends auf den Hügeln bellte, woraufhin Gautr alle

seine Männer zu Sküta schickt.164 Diese Maßnahme erweist sich als weise, denn der
Hund schlug auf den mit seinen Männern herannahenden Glümr an, der Sküta als

Rache für Bjarnis Totschlag angreifen will. Durch das Hundegebell wird Glums
Angriff vereitelt, die Episode dient somit als unit of information: „Ok nü er jaeir Glümr
koma Jaar i nänd, heyrir hann mannamal ok skilr, at nçkkur njösn mun komin vera
um Jjeira ferö, en vildi ekki lata teppa sik ]aar".16s

Das Motiv des bellenden Wachhundes oder der notwendigen Beseitigung eines Hundes vor
einem erfolgreichen Angriff findet sich wiederholt in den Isländersagas und der Sturlunga
saga, jedoch nicht in den anderen Gattungen der Sagaliteratur.166 In drei Fällen werden die
Wachhunde mit Namen benannt,167 und wiederholt wird betont, daß es ein treuer und guter

161 Seine Bemerkungen fuhren dazu, daß er im Vergleich für unheilig gefallen (ôheilagr) erklärt wird.
Dies unterstreicht nochmals den stark entehrenden Charakter seiner Worte, die sogar einen
Totschlag rechtfertigen (vgl. Reykd S.227). Siehe auch Preben Meulengracht Sorensen. 1993. S.192f.

162 Reykd S.223.
163 Reykd S.224.
164

Reykd S.225f.
165 Reykd S.226 [Und als Glümr und seine Männer herankommen, hört er Männerstimmen und

erkennt, daß sich die Kunde über ihre Reise verbreitet haben muß, und er wollte sich dort nicht
umzingeln lassen]. In einer Fußnote der Islenzk Fornrit-Ausgabe wird angemerkt, daß auf dem
Hof Gautlönd in einem heidnischen Grab Knochen eines großen Hundes gefünden wurden (vgl.
Reykd S.225f). Die Tatsache, daß archäologische Funde belegen, daß es zu Skütas Zeiten tatsächlich

einen großen Hund auf diesem Hof gegeben haben mag, ändert nichts an der Verwendung
dieses Motivs in Übereinstimmung mit anderen Sagatexten an einer bestimmten Position im
Handlungsverlauf.

166 Isl S.289, S.294, S.393; SvînfS.91; Pskard S.155; Ljôsv S.51; Nj S.123, S.185f (vgl. Kap. 4.1.3).
167 Neben Flöki handelt es sich um Sämr in der Njâls saga (S.185f) und um Buski in der Islendinga

saga (S.294).



Die Strukturierung der Islendinga sögur durch Tierepisoden 93

Wachhund sei.168 In den Königssagas gibt es eine ganze Reihe von Erwähnungen von Hunden,

diese sind jedoch entweder singulärer anekdotischer Natur oder schildern Hunde in
ihrer Funktion als Hüte-, Spür- oderJagdhunde, nicht aber als Bewacher einzelner Höfe.169

Nach dieser Episode setzt sich die Handlung noch eine ganze Weile fort; auf den
letzten zwanzig Seiten gibt es jedoch keine nennenswerte Tierepisode mehr.170

Anders als in der Bjarnar saga Hitdœlakappa wird die Reykdœla saga somit zwar nicht
von Anfang bis Ende durch Tierepisoden strukturiert, aber dennoch auf weiten
Strecken, wie die vorgenommene Analyse deutlich gemacht hat. So wie die Tierepisoden

des zweiten Teils unverbunden aufeinander folgen, ist der zweite Teil generell
sehr episodenhaft und springt von einer Erzählung zur nächsten. Narrativ ist der
erste Teil wesentlich konziser durchstrukturiert als der zweite. Nichtsdestoweniger
relativiert sich die der Reykdœla saga in der Forschung wiederholt vorgeworfene
Primitivität nach einer Untersuchung der Funktion der integrierten Tierepisoden,
da die einzelnen Episoden miteinander verklammert sind und somit den gesamten
Handlungsverlauf zusammenhalten und zudem dieselbe Funktion für den

Handlungsverlaufhaben wie in später entstandenen, klassischen Isländersagas.
Obwohl auch in der Reykdœla saga an einigen Stellen eine Thematisierung von

Distanz und Nähe zu Tieren identifiziert werden kann, ist der Diskurs nicht so

durchgängig präsent wie in der Bjarnar saga. Statt dessen steht vor allem ein
Episodentyp, der des Tierdiebstahls, im Vordergrund und bildet gemeinsam mit einigen
anderen Tierepisoden eine durchgehende unterliegende Handlungslinie, in der es

um Besitz und Kontrolle von Tieren geht. Konflikte um den Besitz von Tieren werden

dabei sowohl durch ihre Funktion als Nutztiere und Nahrungsgrundlage, aber
auch durch ihre prestigeträchtige Wirkung im Falle der Ochsen begründet. Weiterhin

fällt auf, daß in der Reykdœla saga bis auf wenige Ausnahmen alle Tierepisoden
eine konfliktauslösende Funktion haben, während in der Bjarnar saga Tierepisoden
auch zur Illustrierung der Bildung von reziproken Obligationen herangezogen werden.

Diese ausschließliche Konzentration auf konfliktauslösende Episoden ist ein
Charakteristikum der Reykdœla saga.

168 „Hann âtti varôhund gôcSan, ok la hann jafnan fyrir hvûu hans." (Is/ S.289) [Er besaß einen guten
Wachhund, und der lag immer vor seinem Bettlager]; "Buski, er jafnan var vanr at fylgja borvaldi"
(JsZ S.294) [Buski, der es gewohnt war, borvaldr immer zu folgen].

169 Vgl. z.B. Hâkonar saga göÖa. Hkr I S.164; Öläfs saga helga. Hkr II S.258; Mork S.323; Magnüssona
saga. Hkr III S.273f; Magnüss saga blinda ok Haralds gilla. Hkr III S.289. Es ist auffällig, daß sich
die Fundstellen in den Königssagas fast ausschließlich auf die Heimskringla beschränken. Die
Erwähnung von Hunden in den verschiedenen Versionen der Olâfs saga Tryggvasonar wird in
Kap. 4.4.1 näher untersucht.

170 In Verbindung mit Pferden als Reittiere ist lediglich die Überlistung von Glums Männern durch
Sküta zu sehen, bei der er den Sattel von seinem Pferd nimmt, die Spitze von seinem Speer
abbricht, sich als Schafhirte ausgibt und somit nicht erkannt wird (Reykd S.234f). In dieser Episode
wird deutlich, daß die Ausstattung eines Pferdes als Identifikationsmerkmal dient. Ähnliche Über-

listungsepisoden gibt es in verschiedenen Sagas. In einigen Fällen werden nur Sattel oder Zaumzeug

getauscht, in anderen Fällen wählt man ein schlechtes Pferd, um einer anderen Gesellschaftsgruppe

zugeordnet zu werden.



94 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

4.1.3 Njäls saga

Auch in der wiederholt als Kunstwerk bezeichneten Njâls saga werden Tierepisoden
durchgängig und an zentralen Stellen der Erzählung als narrative Strukturelemente
eingesetzt.171 Von den insgesamt 52 Tierepisoden - darunter alleine zwanzig
Pferdeepisoden - nehmen die meisten eine handlungslenkende oder -vorausdeutende
Funktion ein. Dabei finden zwar auch aus anderen Sagas bekannte, verfestigte
literarische Muster Eingang, diese weisen aber oftmals eine abweichende strukturelle
Funktion auf. Daneben gliedern jedoch auch wiederholt aufgegriffene, nebensächliche

Erwähnungen von Tieren die Ereignisse und entfalten parallelisierende oder
kontrastive Wirkung innerhalb des Gesamttexts.172 Im Gegensatz zu den beiden

zuerst untersuchten Sagas nehmen Tiere in der Njâls saga darüber hinaus auch in
Sinnbildepisoden eine strukturierende Funktion für den Handlungsverlauf ein. In
insgesamt sechs Fällen weisen Tierträume und Tiervisionen den Verlauf der folgenden

Ereignisse voraus. Auf diese soll an dieser Stelle jedoch nicht näher eingegangen
werden.173

Alle in der Reykdœla saga zu findenden Tierepisoden spielen auf der Handlungsebene, und
es finden sich keine Wortspiele oder sinnbildlichen Erwähnungen von Tieren. Interessanterweise

gibt es auch in der Bjarnar saga Hitdœlakappa abgesehen von dem Bärenwortspiel
keine metaphorischen Erwähnungen von Tieren und auch keine Tierträume, obwohl an
mehreren Stellen vorausdeutende Träume erwähnt werden.174 Es stellt sich daher die Frage,
ob die Integration von Tierepisoden auf Sinnbildebene eine spätere Entwicklung in der
Sagaliteratur darstellt. Dem ist nicht generell zuzustimmen, da beispielsweise in der Heiöarvfga

saga eine Reihe von Sinnbildepisoden zu finden sind. Aber es sind vor allem die klassischen

Isländersagas, wie etwa die Gisla saga Sürssonar, die Vatnsdœla saga und die Njâls saga, in
denen Tierträume eine zentrale strukturierende Funktion einnehmen.

Es ist statt dessen eine andere Auffälligkeit, die im folgenden näher beleuchtet werden

soll: In der Njâls saga werden Pferde signifikant häufig in zentralen Situationen
des Handlungsverlaufs genannt. Besonders in der sich zuspitzenden, von Hallgerör
und Bergjmra initiierten Tötungsserie fallen die in hoher Dichte aufeinanderfolgenden

Erwähnungen von Pferden ins Auge. Die beiden Frauen hetzen in ihrem
eifersüchtigen Streit um höhere Anerkennung insgesamt sechsmal Männer auf, einen
anderen Mann zu töten. Der Konflikt eskaliert dabei von Mal zu Mal, da immer
höhergestellte Männer zu Tätern und Opfern werden, bis zuletzt börör, der Ziehvater
der Njälssöhne, von Bergjaöra zuvor zum Totschlag aufgehetzt, stirbt. Seinen Tod

171 Vgl. auch William Sayers. 1997a. S.54f.
172 Auch Oskar Bandle betont in seinem Aufsatz über die Njâls saga die signifikante Wiederholung

von Motiven in dieser Saga (Oskar Bandle. 1972. S.9). In seinen Ausfuhrungen erwähnt Bandle

jedoch nicht die im folgenden herausgearbeiteten Wiederholungen von Tierepisoden.
173 Eine eingehende Untersuchung der anthropologischen Implikationen der Tierträume unter

besonderer Berücksichtigung der Bedeutungszuweisung einzelner Tierarten wird in Kap. 5.4.2

vorgenommen.
174 Die Bjçrn in einem Traum erscheinenden Männer werden als fylgjur bezeichnet (BjH S. 177). Es

ist auffällig, daß in eine Saga, in der Tierepisoden eine entscheidende narrative Funktion einnehmen,

die ansonsten in vielen Sagas zu findenden Tierfylgjur keinen Eingang gefunden haben.



Die Strukturierung der Islendinga sögur durch Tierepisoden 95

rächen SkarpheÖinn und dessen Brüder, und diese Rache beendet die Konfliktkette,
in der die Ehemänner Gunnarr und Njall stets nur reagieren und entstandenen
Schaden wiedergutmachen konnten.175 In der Schilderung dieser Ereignisse kommt
einer eigentlich nebensächlichen Bemerkung zu Beginn der einzelnen Totschläge
durch ihre regelmäßige Wiederholung Signalwirkung zu. Bricht der aufgehetzte
Täter zur Ausfuhrung der Tat auf, heißt es stets, daß er sein Pferd holte und losritt:

Hann tök oxina ok var reibr mjpk ok tekr hest, er Gunnarr atti, ok ribr nü |jar til, er
hann kemr austr at Markarfljöti; hann sté \>ar afbaki176

[Er nahm die Axt und war sehr wütend und nahm ein Pferd, das Gunnarr besaß, und
ritt nun, bis er östlich von Markarfljöt war; dort saß er ab.]

Hann gekk ok tök väpn sin ok hest ok reib i braut.177

[Er ging und nahm seine Waffen und ein Pferd und ritt davon.]

Tök hann J)ä vapn sin ok hest ok stigr â bak ok ribr i börölfsfell178

[Er nahm da seine Waffen und ein Pferd und saß aufund ritt nach börölfsfell]

Siban tök hann hest ok reib upp til Hlibarenda179

[Dann nahm er ein Pferd und ritt hinaufnach Hlibarendi]

Gengu ]aeir ]aa üt ok töku vapn sin ok hesta ok ribu â leib fyrir hann.180

[Sie gingen da hinaus und nahmen ihre Waffen und Pferde und ritten los aufder Suche
nach ihm.]

Durch diese auffallend parallele Eröffnung der jeweiligen Szene werden die einzelnen

Elemente zu einer zusammengehörigen Handlungskette verknüpft; nach
mehrmaliger Wiederholung entsteht eine Erwartungshaltung an die der Phrase folgenden
Geschehnisse. Die Klimax dieser Konfliktkette, der Totschlag Sigmunds durch

Skarpheöinn, weicht jedoch von diesem parallelen Aufbau ab; sie wird durch eine
andere Tiere betreffende Äußerung eingeleitet, die durch eine spätere Wiederholung

ebenfalls als bewußt eingesetztes Element identifiziert werden kann. Auf
diese Passagen wird später zurückzukommen sein.

Vor allem der von Bergj^öra angedungende Atli wird sehr häufig in Verbindung
mit Pferden erwähnt. Sei es bei seiner Einführung in die Saga: „En J?ann sama dag
varö sä atburbr, J?ä er Bergjaöra var üti, at hon sér mann riba at garöi svçrtum
hesti",181 sei es, daß seine Ausrede, er sei auf der Suche nach einem entlaufenen Ar-

175 Zur narrativen Konstruktion dieser Handlungskette siehe auch William Ian Miller. 1990. S.183.
176 Nj S.93.
177 Nj S.97.
178 Nj S.101.
179 Nj S.103.
180 Nj S.108.
181 Nj S.95 [Aber am selben Tag begab es sich, als Bergf>öra draußen war, daß sie einen Mann auf

einem schwarzen Pferd zum Hofheranreiten sah].



96 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

beitspferd, von Leuten auf Hliöarendi als unangemessene Arbeit für einen Mann
seines Formats bezeichnet wird.182 Das Pferd ist in diesem Teil der Saga fast

omnipräsent und begleitet die stets zu Opfern werdenden Täter auf dem Weg zu
ihrer Tat bis zu ihrem eigenen Tod. So wird von Sigmundr an seinem Todestag
erzählt, daß er sich auf die Suche nach einigen Zuchtpferden begab.183 Diese Erwähnung

ist als Stagingelement, vergleichbar dem Mähnenschneiden, einzuordnen.
Nach Ausführung des Auftrags heißt es weiterhin mehrfach, daß das Opfer vom
Pferd fiel und tot war.184 Atli verkündet dies sogar den Arbeitsleuten Hallgerös:
„Fariö upp til hestsins," segir hann, „ok geymicS hans; Kolr er fallinn af baki, ok er
hann dauör."185 Dieses nochmalige Aufgreifen unterstreicht die konstitutive Funktion

in der literarischen Ausgestaltung der Geschehnisse noch. Außerdem stellt Atli
in seinen Äußerungen die Kausalitätskette zweideutig dar, so daß seinen Worten
zufolge der Fall vom Pferd als Todesursache aufgefaßt werden könnte.186

Das hier zur Ankündigung eines bevorstehenden Todes verwendete Bild des Falls vom Pferd
taucht in der Regel in der Sagaliteratur in einer anderen strukturellen Funktion auf. Es ist das

einzige literarische Muster, das in allen Gattungen des Untersuchungskorpus vorkommt.187

Der Fall vom Pferd dient in der Regel als retardierendes handlungsunterbrechendes Element,
das eine angestrebte Handlung unmöglich macht. In dieser Funktion ist es auch in der Njâls
saga an prominenter Stelle zu finden.188 Nach Gunnars Ächtung stolpert dessen Pferd auf
dem Weg zu dem Schiff, das ihn ins Ausland bringen soll. Gunnarr fällt aus dem Sattel, sein
Blick fällt auf Hliöarendi, das ihm so schön erscheint wie nie zuvor, und er trifft die Entscheidung,

nirgendwohin zu gehen, sondern statt dessen zu Hause zu bleiben. Diese Entscheidung
besiegelt Gunnars Schicksal; der Fall vom Pferd hat folglich zu einer Planänderung geführt,
die zentrale Folgen für den Handlungsverlauf nach sich zieht.

Die insgesamt sieben Darstellungen von Reitunfällen in den Isländersagas, die eine
retardierende Funktion für den Handlungsverlauf einnehmen, sind auf vier Sagas verteilt, die in

182 N/S.98.
183 Nj S.IIS.
184 „ok feil af baki ok dö jaegar" (Nj S.97f) [und er fiel vom Pferd und starb sofort]; „feil hann \>à af

baki ok var begar dauör" (Nj S.104) [er fiel da vom Pferd und war sofort tot]. Nach dem fünften
Totschlag steht eine ähnliche Formulierung, jedoch ohne, daß dabei ein Pferd erwähnt würde:
„feil hann [>ä dauör til jaröar." (Nj S.109) [er fiel da tot zu Boden]. Eine solche Phrase findet sich

in vielen Sagas in Zusammenhang mit Totschlägen und wirkt in der Njâls saga lediglich aufgrund
ihrer augenfälligen Wiederholungen als strukturierendes Element.

185 Nj S.98 [„Geht hinauf zu dem Pferd", sagte er, „und hütet es; Kolr ist vom Pferd gefallen und ist
tot"].

186 Es handelt sich hierbei um eine metonymische Verschiebung: Die Wirkung des Totschlags, der
Fall vom Pferd, wird als Ursache des Todes dargestellt.

187 Ynglinga saga. Hkr I S.57; Haralds saga Sigurössonar. Hkr III S.163; Stur S.72; îsl S.513, S.522;
Pkak S.20; Pskard S.123f (dieser Fall hat keine Folgen, da Forgils stehend landet); Kristni S.13,

S.19; PBp A S.85f. Zur Funktion des Motivs in den Biskupa sögur siehe Kap. 4.3. Zu abweichenden

Funktionen des Motivs in der Sturlunga saga und den Königssagas vgl. Kap. 4.4. Lediglich
Erwähnungen von Tieren als Geschenke finden sich ebenfalls in allen Gattungen des

Untersuchungskorpus; diesen Episoden fehlt jedoch der Charakter eines verfestigten literarischen
Musters.

188 Nj S.182. Eine weitere Variante des Motivs in der Njâla: Ösvifr und seine Leute fallen in einem
von Svanr herbeigezauberten Nebel von den Pferden, und diese laufen davon, so daß die Männer
nicht weiter reiten können (Nj S.38).



Die Strukturierung der Islendinga sögur durch Tierepisoden 97

verschiedenen Regionen Islands beziehungsweise Grönlands spielen und alle zu den bereits
im 13. Jahrhundert entstandenen Isländersagas gerechnet werden.189 Dabei fällt vor allem auf,
daß in der Grœnlendinga saga und in der Eiriks saga rauöa derselbe Reitunfall Eiriks auf
ähnliche Weise erzählt wird190 und daß diese Szene in beiden Sagas die einzige Stelle ist, an
der Pferde erwähnt werden.191

Daß dieses Motiv in den Sagas literarisch stilisiert aufgegriffen wird, zeigt sich des weiteren

bei einem Blick auf eine Serie von vier Reitunfällen ein und desselben Mannes in der

Ljösvetninga saga.192 Zwei der in dieser Saga geschilderten Reitunfälle sind allerdings als

Variationen des schematisierten Motivs anzusehen, da es sich bei ihnen nicht um einen Fall

handelt, der Eyjölfr Guömundarson am Weiterreiten hindert, sondern einmal um ein Versinken

in einer tiefen Stelle im Fluß und beim zweiten Mal um einen durchgeschnittenen
Sattelgurt.193 Während die ersten drei Unfälle zu einer Änderung des Handlungsverlaufs führen, da

Eyjôlfr jeweils auf dem Weg zu einem Totschlag oder Angriff umkehren muß, hat der vierte
Fall lediglich retardierende, nicht jedoch ablaufändernde Wirkung, weil Eyjôlfr erst auf dem

Nachhauseweg von börarins Erschlagung vom Pferd fällt. Die vierfache Wiederholung des

Geschehens in ähnlichen Situationen zeigt nichtsdestoweniger, daß der Reitunfall in der

Ljösvetninga saga als strukturierendes Element herangezogen wird, das der Durchkreuzung
von Eyjölfs Plänen dient.

Auch andere zentrale Konfliktlinien der Njâls saga werden durch Pferdeepisoden
ausgelöst. Der Konflikt zwischen Gunnarr und Otkell beruht auf einem Zwischenfall,

bei dem Otkels Pferd durchgeht und dieser daher versehentlich Gunnarr umreitet.194

Desgleichen steht auch Gunnars Konflikt mit StarkaÖs Familie mit Pferden in
Verbindung: StarkaÖs Sohn borgeirr schlägt Gunnars Hengst während eines Pferdekampfs

ein Auge mit der Pferdestange aus, woraufhin Gunnarr diesem einen so harten

Schlag versetzt, daß er in Ohnmacht fällt.195 Die Streitigkeiten zwischen den

Njälssöhnen und Njâls Ziehsohn Hçskuldr werden ausgelöst durch ein verschenktes

Pferd, dessen Wert in Frage gestellt wird, obwohl es objektiv als wertvolles Pferd
beschrieben wird.196

189 Vgl. Kurt Schier. 1970. S.51-54.
190 Obwohl die Grœnlendinga saga und die Eiriks saga rauöa von den gleichen Geschehnissen berich¬

ten, sind sie doch sehr unterschiedlich. Jon Jöhannesson führt an, daß es zwischen den beiden
Sagas nur einen Fall wörtlicher Übereinstimmung gebe. Dies spreche gegen die Benutzung der einen
Saga als Quelle für die andere (vgl. Jonas Kristjänsson. 1994. S.284). In diesem Lichte erscheint
die starke Ähnlichkeit dieser Szenen in den beiden Sagas für die Verwendung eines verfestigten
literarischen Motivs zu sprechen (vgl. Else Ebel. 1973. S.41).

191 Eir S.213; Green S.249. In der Grœnlendinga saga findet sich noch eine weitere Erwähnung des

Pferdes als Reittier. Archäologischen Funden zufolge gab es zur Sagazeit Pferde auf Grönland (vgl.
Magnus Degerbol. 1943. S.114f; Christen L. Vebaek. 1992. S.94). Im Falle der Eiriks saga rauöa

sagen die einzelnen Handschriften Verschiedenes über die Folgen von Eiriks Fall aus. Der Hauks-
bök zufolge fährt Eirikr trotz Verletzungen mit nach Vinland, während in der Skälholtsbök Eirikr
übereinstimmend mit der Grœnlendinga saga zu Hause bleibt (vgl. Else Ebel. 1973. Fn. 21. S.41).

192
Ljôsv S.74f, S.78, S.86, S. 100.

193 Ljôsv S.74f und S.86.
194 Nj S.134.
195 Nj S.lSOf.
196 Nj S.276f. Oskar Bandle weist weiterhin auf die wiederholte, formelhafte Erwähnung des Ritts

eines Mannes zum Allthing in dieser Saga hin (Oskar Bandle. 1972. S.ll). Das Verb rida ist jedoch
ein in allen Sagatexten häufig verwendetes Verb bei der Beschreibungen von Bewegungen im



98 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

Zwei Typen von Tierepisoden zeigen außerdem, daß die Njâls saga einer

Gesamtkomposition folgt, in der weit auseinanderliegende Teile der Saga durch
motivische Wiederholungen miteinander verknüpft werden. Im ersten Fall handelt
es sich um eine Erwähnung, die in dieser Form nur in der Njâls saga zu finden und
daher als internes Motiv dieser Saga anzusehen ist. Die Rede ist von der oben
erwähnten Äußerung, die als Eröffnung des letzten Totschlags der Sechserserie dient
und auf die zu einem späteren Zeitpunkt rekurriert wird: Skarpheöinn antwortet
seinem Vater an beiden Stellen auf die Frage, wohin er gehe, daß er sich auf Schafsuche

begeben wolle.197 Beide Male wird in Njâls Antwort deutlich, daß er den
Vorwand durchschaut:

„Hvert skal fara, Skarpheöinn?" „Leita sauÖa Jainna," segir hann.198 Njall maelti: „Ekki
mundu ]aér J>â vera väpnaöir, ef f>ér aetlaöiö ]aat, ok mun annat vera ©rendit." „Laxa
skulu vér veiöa, faôir, ef vér rçtum eigi sauöina," segir hann. „Vel vaeri ]aat, ]ao at svâ

vaeri, at jaâ veiôi baeri eigi undan," segir Njâll.199

[„Wohin des Wegs, Skarpheöinn?" „Deine Schafe suchen," antwortet er. Njâll sagte:
„Dann wärt ihr nicht bewaffnet, wenn ihr das vorhättet, und ihr werdet ein anderes

Anliegen haben." „Lachse werden wir fangen, Vater, wenn wir die Schafe nicht finden,"
antwortete er. „Das wäre gut, wenn es so wäre, daß die Beute nicht entkommt," sagte
Njâll.]

Njâll kallaöi â Skarpheöinn: „Hvert skal fara, fraendi?" „I sauöaleit," sagÖi hann. „Svä var
ok eitt sinn fyrr," segir Njâll, „ok veidduö jaér ]aâ menn." Skarpheöinn hlö at ok maelti:

„Heyriö ]aér, hvat karlinn segir! Eigi er hann grömlauss."200

[Njâll rief Skarpheöinn zu: „Wohin des Wegs, Sohn?" „Auf Schafsuche," antwortete er.

„So hieß es bereits früher einmal," sagte Njâll, „und da habt ihr Männer gejagt."
Skarpheöinn lachte darüber und sprach: „Hört ihr, was der Alte sagt! Er hegt
Verdacht."]

Durch Wiederholung des Frage-Antwort-Spiels zwischen Vater und Sohn und Njâls
expliziten Verweis darauf, daß es sich um eine Wiederholung handelt, werden zwei
zeitlich weit auseinanderliegende Ereignisse miteinander verknüpft und eine
Zusammengehörigkeit der beiden Episoden in Erinnerung gerufen. Denn Sigmundr,
Skarpheöins Opfer im ersten Fall, und Frâinn, das zweite,Schaf, erschlugen gemein-

Raum und wird in der Njâls saga in diesen Zusammenhängen nicht häufiger erwähnt als gewöhnlich.

197 Die Suche nach Schafen fungiert an einer anderen Stelle der Saga als unit of information, als

Skammkell auf seinem Weg zu den Schafen Melkölfs Messer im Gras findet (Nj S. 124).
198 In der Kâlfalœkjarbôk (und in der Reykjabök mit zeitgenössischer Hand am Seitenrand hinzu¬

gefügt) steht nach diesem Satz folgende Strophe, die die Metaphorik der Passage vollends
enthüllt: „Em umgeröis jaröar,/ auös varpandi! sauöa/ eisu einkar fusir/ optveitandar leita;/ jieir hafa,
seima saerir!/ smiöendur drafniöa, -/ geystr vinn ek geira röstu, -/ grasbitar skyn litit." (Nj
Viöbaetir S.472f) [Mann! Die Männer sind besonders darauf aus, Schafe zu suchen; diese Gras-
beißer, die ein Spottgedicht verfaßt haben, haben wenig Verstand - ungestüm führe ich den Lärm
der Speere aus].

199 Nj S.IIS.
200 Nj S.231f.



Die Strukturierung der Islendinga sögur durch Tierepisoden 99

sam f>6rör, den Ziehvater der Njalssöhne, und insofern knüpft die zweite ,Schafsu-
che' an den früheren Rachezug an, auch wenn in der Zwischenzeit weitere Rache

fordernde Ereignisse hinzugetreten sind.201 Diese inhaltliche und phraseologische
Verknüpfung ist ein Indiz für eine Strukturierung der Njâls saga als Gesamttext und
wirkt als entkräftendes Argument gegen die These, daß es sich bei der Njâls saga

ursprünglich um zwei eigenständige Teilsagas gehandelt habe, die im Nachhinein
zusammengefügt wurden.202

Metaphorische Wendungen ähnlicher Art lassen sich sowohl in den Isländersagas als auch in
den Königssagas aufspüren. In der Regel werden dabei die Opfer als Jagdbeute bezeichnet,
um auf eine Gewalttat zu verweisen. In einer Episode der Droplaugarsona saga sind es etwa
Schneehühner (rjüpur), die gejagt werden sollen,203 in der Fostbrœôra saga ist einmal sogar
nur die Rede von veidarefni, Jagdbeute.204 In einer früheren Episode in derselben Saga wird
metaphorisch auf das konfliktauslösende Potential eines Walfangs bzw. gestrandeten Wals

angespielt. Als die zwei Ziehbrüder borgeirr und bormöör zurückkehren, nachdem sie die
beiden Krawallmacher Ingölfr sviÖinn und dessen Sohn borbrandr erschlagen haben, begrüßt
ihre Gastgeberin Sigrfljöö sie mit den Worten: „Vel hafi fér heiman gengit, ok hagligan hafi

fér haft hvalskuröinn, rekit ok vel margra manna harma ok sneypu ok svfviröu."205 Ein Rück-

bezug zum vorherigen Geschehen besteht darin, dass sie die beiden Männer zuvor gerügt
hatte, sie sollten etwas Männlicheres tun, als auf Walfang zu gehen, um sie zum Totschlag
ihrer unliebsamen Nachbarn auf der anderen Seite des Fjords anzustacheln. Nach vollendeter
Tat greift sie nun auf eben dieses Bildfeld zurück, um verhüllt die Tat der beiden Männer zu
loben. Die gewählte Metapher ist in diesem Fall somit nicht völlig beliebig, sondern
verknüpft zum einen wie in der Njâls saga zwei Passagen innerhalb der Erzählung miteinander,
zum anderen rekurriert sie darüber hinaus auf ein verfestigtes literarisches Muster.

Äußerungen dieser Art dienen - sofern sie vor dem Totschlag getätigt werden - der

Weckung einer Leseerwartung und fungieren somit geradezu als Code für die mit den
Konventionen der Sagaliteratur vertraute Leserschaft respektive Zuhörerschaft. Zugleich sind sie

stets auch eine mehr oder weniger verschlüsselte Mitteilung für andere Figuren des Textes.

Bezüglich der Wahl des bezeichnenden Tieres lassen sich dabei drei verschiedene Untertypen

unterscheiden: Die verwendete Metapher kann wie in der Njâls saga ohne inneren
Zusammenhang zwischen bezeichnetem Mensch und dem in der Metapher verwendeten Tier

201 Eine weitere Parallelität deutet ein eng miteinander verknüpftes Schicksal der beiden Männer -
wenn auch zeitlich verschoben - an. Rannveig, Gunnars Mutter, ermahnt brâinn nach börös
Erschlagung: „En ef Hallgerör kemr annarri flugu l munn fér, f>â verör fat finn bani." (Nj S. 109)
[Aber wenn es Hallgerör gelingt, dich eine zweite Fliege schlucken zu lassen, dann wird das dein

Tod]. Fast wortgleich lautet Gunnars Warnung an Sigmundr: „skyldir fu nü eigi annarri flugu lâta
koma t munn fér." (Nj S.lll) [jetzt solltest du keine zweite Fliege schlucken]. Diese beiden
metaphorischen Wendungen bedienen sich des Bildfeldes des Röderns von Fischen und sind innerhalb

der altnordischen Literatur singulär.
202 In der Forschung wurde wiederholt diskutiert, ob die Njâls saga aus zwei eigenständig entstande¬

nen Sagas, einer Gunnars saga und einer Njâls saga, bestehe oder ob sie eine künstlerische Einheit
bilde. Zu dieser Diskussion vgl. z.B. Theodore Andersson. 1967. S.303f; Einar Öl. Sveinsson.
1971. S. 11; Richard Allen. 1971. S. 124.

203 Dpi S. 146.
204 Fbr S.253.
205 Fbr S.139 [Tüchtig seid ihr ausgezogen, und passend habt ihr den Wal zerlegt und den Harm, die

Schmach und die Schande sehr vieler Männer gerächt].



100 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

gewählt sein,206 auf den Status der betroffenen Person bezogen und somit auf das allgemeine
Wertegefüge der Tiermetaphern der Sagaliteratur rekurrierend,207 oder aber wie in der Bjarn-
ar saga Hitdœlakappa auf den theriophoren Personen(bei)namen des Opfers zurückgreifen.208

Abweichend von vergleichbaren Episoden in anderen Sagas dient in der Njâls saga
allerdings eine Interaktion mit Tieren als Ausrede, die nicht einmal ansatzweise feindlicher Art ist,
sondern der alltäglichen Verrichtung von Arbeiten in einer Viehhaltungsgesellschaff
entnommen ist. Im Gegensatz zu den übrigen Beispielen findet sich weiterhin in der Metapher
selbst keine Andeutung der folgenden gewaltsamen Handlung. Aus diesem Grund könnte die

doppelt angeführte Schafsuche als ironische Spielart derJagdmetapher verstanden werden.209

Ein weiteres Motiv verknüpft durch seine Wiederholung weit auseinanderliegende
Geschehnisse miteinander. Es handelt sich um das Motiv des bellenden Wachhundes,

das bereits in der Reykdœla saga vorgestellt wurde:

Hundrinn gö eigi at honum ok kenndi hann ok hljöp f möti honum ok lét vel viö hann.
Siöan för hann til ütibürs ok lauk upp ok klyfjaöi Jiaöan tvâ hesta af mat, en brenndi
bürit ok drap hundinn.210

[Der Hund bellte ihn nicht an und erkannte ihn und lief ihm entgegen und war
freundlich zu ihm. Dann ging er zum Vorratshaus und schloß es auf und belud zwei
Pferde mit Essen und setzte das Vorratshaus in Brand und tötete den Hund.]

MçrÔr segir, at J>eir mundu eigi koma â övart Gunnari, nema Jieir tœki bönda J>ar ä

naesta boe, er horkell hét, ok léti hann fara nauögan med sér at taka hundinn [...] hor-
kell böndi gekk heim ok la rakkinn â hüsum uppi, ok teygir hann hundinn braut med
sér f geilar nçkkurar. I Jjvi sér hundrinn, at ]aar eru menn fyrir, ok hleypr â hann Lorkel

upp ok gripr i närann; Qnundr ör Trçllaskôgi hjö med oxi f hçfud hundinum, svä at allt
kom i heilann; hundrinn kvad vid hätt, svä at J>at jaötti med ödoemum, ok feil hann
daudr nidr.211 [...] Gunnarr vaknadi i skälanum ok maelti: „Särt ertü leikinn, Sämr föstri,
ok büd svä sé til aetlat, at skammt skyli okkar i medal."212

[Mçrdr sagte, daß sie Gunnarr nicht überraschen könnten, wenn sie nicht den Bauern

vom nächsten Hof packten, der horkell hieß, und ihn zwängen, den Hund Sämr zu
ergreifen [...] horkell ging auf den Hof, und der Hund lag auf dem Hausdach, und er
lockt den Hund fort mit sich in eine tiefe Mulde im Weg. In diesem Moment sieht der
Hund, daß dort Männer sind, und er springt Porkell an und beißt ihm in die Leistengegend;

Qnundr aus Trçllaskôgr schlägt dem Hund mit der Axt in den Kopf, so daß sie

ganz eindrang; der Hund schrie so laut auf, daß es beispiellos erschien, und fiel tot zu
Boden. [...] Gunnarr erwachte im Haus und sprach: „Übel ist dir mitgespielt, mein
Ziehsohn Sämr, und es mag so sein, daß es so bestimmt ist, daß nur kurze Zeit
zwischen unser beider Tod liegt.]

206 Dpi S.146; Fbr S.139, S.253; PStangS. 71.
207 Fsk S.128; Hkr I S.278.
208 BjH S.199; Dpi S.146; Heid S.248f. Zu den letzten beiden Gruppen vgl. Kap. 5.4.1.
209 Vgl. dazu Theodore M. Anderssons Interpretation der Njâls saga als ironische Brechung der

Sagatraditionen (Theodore M. Andersson. 2006. S.183).
210 Nj S.123.
21 ' Dieser letzte Halbsatz fehlt in der x-Linie der Handschriften.
212 Nj S.185f.



Tiererwähnungen in stilisierter Funktion in der Sturlunga saga? 101

Beide Male kann ein Wachhund durch einen ihm bekannten Mann getäuscht, in die
Falle gelockt und getötet werden. Die Wiederholung ist dabei fast chiastisch, da

beim ersten Mal Gunnars Knecht Melkölfr im Auftrag HallgerÖs einen Hofhund
tötet, um Käse stehlen zu können, im zweiten Fall jedoch Gunnars Wachhund getötet

wird, um Gunnarr unbemerkt angreifen zu können.213 Gunnarr erhält den Hund
Sämr zu einem früheren Zeitpunkt von seinem Verwandten Öläfr päi als Geschenk.

Der Hund wird bei dieser Gelegenheit detailliert beschrieben, und hinsichtlich
seiner Klugheit wird er mit einem Menschen gleichgesetzt.214 Olafs Worte bei der

Geschenkübergabe weisen auf die spätere Bedeutung des Hundes im Textgefüge hin:
„hann mun ok geyja at hverjum manni, j)eim er hann veit, at övinr J)inn er, en aldri at

vinum Jafnum; sér hann ok ä hverjum manni, hvärt honum er til jün vel eöa illa".215

Ähnlich wie Hund und Pferd in der Bjarnar saga Hitdoelakappa taucht Sämr wiederholt

im Handlungsgeschehen auf; und ebenso wie Hvitingr spielt dieser früh ins
Geschehen eingeführte Hund im Augenblick des Todes seines Herrn eine wichtige
Rolle, und sein Schicksal ist sogar mit dem seines Herrn eng verknüpft.

Obschon es auch in der Njâls saga Tierepisoden gibt, die konfliktauslösende
Funktion einnehmen, konnte gezeigt werden, daß es vor allem kurze, vermeintlich
alltägliche Erwähnungen sind, die durch Rekurrierungen das Textganze zusammenhalten.

Die strukturierende Funktion von Tierepisoden liegt in dieser Saga also vor
allem in der mehrmaligen Wiederholung eines Elementes, um verschiedene Szenen

miteinander zu verknüpfen.

4.2 Tiererwähnungen in stilisierter Funktion in der Sturlunga
saga?

Nachdem bis hierhin deutlich wurde, daß in der Textgruppe der Isländersagas
Tierepisoden auf unterschiedliche Weise in den Text integriert werden und dementsprechend

auf verschiedenen Ebenen Textgefüge strukturieren können, stellt sich nun
die Frage, ob die Sturlunga saga auf eine mit den Isländersagas vergleichbare Art
durch stilisierte Tierepisoden strukturiert wird und inwiefern die in dieser Kompilation

zu findenden Episoden mit jenen der Isländersagas übereinstimmen.216

213 Auch in der Islendinga saga taucht das Motiv des treuen (bellenden) Wachhundes wiederholt auf
(Is/ S.289, 294, 393). Zwischen den einzelnen Episoden besteht jedoch kein Zusammenhang, so
daß nicht von einer einem Plan folgenden Wiederholung ausgegangen werden kann.

214 „hann hefir manns vit" (Nj S.185) [er hat den Verstand eines Mannes]. Vgl. auch Kap. 5.2.1 und
6.2.

215 Nj S.173 [er wird auch jeden Mann anbellen, von dem er weiß, daß er dein Feind ist, aber niemals
deine Freunde; er sieht auch jedem Mann an, ob er dir Gutes oder Böses will].

216 Da das Korpus der Sturlunga saga wesentlich kleiner ist als das der Isländersagas, stellt sich das

Problem, inwiefern bei einem Vergleich Unterschiede zwischen den beiden Gattungen herausgearbeitet

werden können, die sich nicht durch die größere Menge an Einzeltexten in der Untergattung

der Isländersagas erklären läßt. Sofern Unterschiede zwischen den einzelnen Sagas der

Sturlunga saga feststellbar sind, muß beleuchtet werden, inwiefern sich überhaupt gattungsspezifische

Besonderheiten für die Sturlunga herausarbeiten lassen.



102 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

Aufgrund der vor allem in ihrer zeitlichen Nähe zu den geschilderten Ereignissen
begründeten relativen historischen Glaubwürdigkeit der Kompilation der Sturlunga

saga könnte vermutet werden, daß in ihr weniger literarische Anleihen zu erwarten
sind als in den Isländersagas. Ülfar Bragason konnte jedoch in seiner Untersuchung
der Sturlunga saga zeigen, daß diese ähnlichen narrativen Strukturprinzipien folgt
wie die Isländersagas und daß auch sie durch einen synkritischen Wahrheitsbegriff
geprägt ist, der eine Illustrierung und Vermittlung historischer Geschehnisse durch
literarische Muster gestattet.217 In seiner narratologischen Analyse der Sturlunga

saga veranschaulicht er, daß auch dieser Teil der Sagaliteratur stets als Literatur und
damit als gefilterte Realität, die narrativen Regeln unterliegt, gesehen werden
muß.218 In bezug auf Tierepisoden wird die folgende Untersuchung allerdings
zeigen, daß in der Sturlunga saga noch wesentlich seltener als bereits in den Isländersagas

intertextuelle Bezüge aufspürbar sind. In den weltlichen zeitgenössischen
Sagas scheinen vielmehr alltägliche Begebenheiten die Selektion des Materials zu
dominieren.

Der Fokus der Sturlunga saga ist ausgesprochen elitär ausgerichtet: Hauptgegenstand

der Erzählungen sind Konflikte zwischen wenigen, einflußreichen Goden-
familien in ihrem Kampf um die Vorherrschaft auf Island.219 Dabei besteht in der

Sturlunga saga ein permanentes SpannungsVerhältnis zwischen der Akzeptanz von
Gewalt als zulässigem Sozialverhalten und der Verdammung dieser Gewalttätigkeit.220

In den folgenden Überlegungen soll der Frage nachgegangen werden, inwiefern

diese aus der Untersuchung zwischenmenschlicher Beziehungen gewonnenen
Erkenntnisse auch für die Schilderung von Tierepisoden Gültigkeit haben. Darüber
hinaus ist zu beleuchten, welchen Stellenwert Tierepisoden überhaupt in den
Berichten dieser Umbruchszeit der isländischen Gesellschaft haben.

217 Vgl. Kapitel 1.3.2. Ülfar Bragason betont, daß die Sturlunga saga „narratives of life and not identi¬
cal with reality" seien (Ülfar Bragason. 1986. S.8).

218 Jon Jöhannesson hält dagegen die Sturlunga saga definitiv für kein Kunstwerk: „Hün er hinn mesti
öskapnaöur sem heild, og svipucSu mâli gegnir um sumar hinar einstöku sögur hennar, Jaött

allmikilla listraenna tilfrifa gaeti â köflum. Sögujpräöurinn er vida slitröttur og sums staöar enginn."
(Jon Jöhannesson. 1946. S.XIII. Vgl. auch Jesse Byock. 1990. S.33).

219 Jon Jöhannesson nennt die Sturlunga saga „ekki fjöäarsaga, heldur persönusaga og saga um deilur

og vigaferli" 0ön Jöhannesson. 1946. S.XII). Sie berichte nicht von den allgemeinen Geschehnissen

der Sturlungenzeit, sondern beschränke sich weitestgehend auf die Konflikte einzelner elitärer
Persönlichkeiten. Vgl. auch Jesse Byock. 1990. S.33. Auch in der Sturlunga saga tritt jedoch eine

große Zahl von Nebenfiguren auf; lediglich die Regulierung der Konflikte wird auf immer weniger
Goden beschränkt. Die elitär ausgerichtete Erzählperspektive ist daher in enger Verbindung zu
einer grundsätzlichen Änderung der Gesellschaftsstruktur in Richtung einer ausgeprägten Stratifi-

zierung zu sehen.
220 Vgl. Gunnar Karlsson. 1985. S.390. Während Ülfar Bragason der Auffassung ist, daß die Kompila¬

tion „in favor of wise peaceful leaders" sei und Exzesse anprangere (Ülfar Bragason. 1986. S.180),

impliziert für Peter Hallberg der Begriff Sturlungaöld „associationer tili en tid av trolöshet, ödes-
mättad kamp och allmän upplösning, med en stämning av ragnarök över sig." (Peter Hallberg.
1993. „Sturlunga saga". In: Pulsiano. S.617).



Tiererwähnungen in stilisierter Funktion in der Sturlunga saga? 103

Eine besonders hohe Dichte von Tierepisoden ist in der Sturlu saga, der Guö-
mundar saga dyra und der Porgils saga skaröa zu finden.221 Da die borgils saga skaröa

vom Kompilator zerstückelt wurde und daher nur bedingt in ihrer ursprünglichen
Gestalt rekonstruiert werden kann, ist eine Analyse dieser Saga auf ihre narrative
Gesamtkonzeption mindestens schwierig. Daher werde ich mich in der folgenden
Untersuchung vor allem auf die beiden erstgenannten Sagas konzentrieren und
abschließend die narrative Funktion von Viehraubepisoden in der Gesamtkompilation,
vor allem aber in der Islendinga saga, beleuchten, die als Charakteristikum der
weltlichen zeitgenössichen Sagas anzusehen sind.

4.2.1 Sturlu saga

Obwohl die Reykdœla saga eine der ältesten Isländersagas ist und als schlecht
strukturiert gilt, konnte in Kapitel 4.1.2 gezeigt werden, daß in ihr Tierepisoden
durch verschiedenartige Verknüpfungen und rekurrierende Bezugnahmen den

Handlungsverlauf strukturierend durchziehen. Thematisch steht die Reykdœla saga
den Teilsagas der Sturlunga saga sehr nahe; auch in ihr entwickeln sich Konflikte vor
allem aus Eigentumsstreitigkeiten heraus. Im folgenden werde ich eine nähere

Untersuchung der narrativen Strukturierung der Sturlu saga vornehmen, da es sich bei
ihr um diejenige Teilsaga der Kompilation handelt, die am ehesten den Isländersagas

vergleichbar durch Tierepisoden strukturiert wird. Die Sturlu saga beschreibt
den Aufstieg des Sturlungengeschlechts und steht somit zu Beginn der Sturlungen-
zeit, sowohl inhaltlich als auch hinsichtlich ihrer Entstehungszeit zu Beginn des 13.

Jahrhunderts.222 Die Saga schildert ein Aufeinanderprallen der alten und neuen
Werte in Gestalt einzelner Persönlichkeiten. Dabei ist auffällig, daß der
Emporkömmling Sturla die alten Werte verkörpert, während beispielsweise sein Gegner
Einarr Eorgilsson ganz die aufkommende Zeit der Verrohung und des Sittenverfalls

widerspiegelt. Diese Opposition läßt sich auch an den Tierepisoden ablesen, die den
Konflikt der beiden Männer begleiten.

Die Sturlu saga wird in der Forschung in drei Blöcke unterteilt: den Konflikt
zwischen Sturla und Einarr Borgilsson, der in der Heideschlacht von 1171 kulminiert;
den Konflikt Sturlas mit borleifr beiskaldi Eorläksson; und schließlich die sogenannten

Deildartunga-Streitigkeiten (Deildartungumâl), in denen fast die gesamte
geistige und soziale Elite des Landes gegen Sturla versammelt steht und die mit einem

von Jon Loftsson herbeigeführten Vergleich zwischen Sturla und Pâli Sölvason
enden.223 Es ist vor allem die erste Konfliktkette zwischen Einarr Eorgilsson und Sturla,
die durch Tierepisoden strukturiert wird.224 Neben diesen zwei weltlichen Gegnern
stehen auf jeder Seite auch Vertreter der Geistlichkeit; Bischof Klaengr unterstützt

221 Sturlu saga: 16 Episoden auf 52 Seiten; Guömundar saga dyra: 22 Episoden auf 53 Seiten; Eorgils
saga skaröa: 28 Episoden auf 123 Seiten.

222 Vgl. Peter Foote. 1950/51. S.235.
223 Vgl. ebd. S.220f.
224 Vgl. auch ebd. S.229.



104 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

seinen Vetter Einarr Porgilsson, Bischof Brandr seinen Verwandten Sturla. Es ist

auffällig; daß gerade in diesem ersten Teil der Saga Tierepisoden eine exponierte
Stellung zukommt; da die Natur der Gegnerschaften sich im Verlauf der Saga von
relativ unbedeutenden Feinden bis hin zu Jon Loftsson, dem wohl einflußreichsten
Mann seiner Zeit; bewegt. Die Konfliktlinie spiegelt somit den Aufstieg des

Sturlungengeschlechts zu Lebzeiten Sturlas wider. Denn auch wenn es Jon Loftsson
ist, der aus den Deildartungumäl profitiert und nicht Sturla, so wird doch der junge
Snorri Sturluson daraufhin Jons Ziehsohn. Durch die Tierepisoden im ersten Teil
wird die ,Erdgebundenheit' des Newcomers Sturla Pöröarson im Gegensatz zu
seinen einflußreichen Zeitgenossen betont. Thematisch sind die in dieser Konfliktkette
auftauchenden Tierepisoden mit jenen der Reykdoela saga vergleichbar, da auch in
der Sturlu saga Eigentumskonflikte um Tiere im Vordergrund stehen. In den meisten

Fällen handelt es sich um Diebstähle, die stets von Einarr Porgilsson ausgeübt
werden, während Sturla immer das Opfer vertritt.225 Im folgenden wird darauf

eingegangen, welche Ähnlichkeiten und Unterschiede es zwischen diesen beiden
Konfliktketten gibt und ob diese als typisch für die beiden Sagagattungen anzusehen
sind.

Die erste Tierepisode der Sturlu saga ist ein Fall vom Pferd, der entsprechend der
Funktion dieses Motivs in den Isländersagas retardierend und planändernd wirkt.
Porvarör Porgeirsson, ein Verwandter Sturlas, verletzt sich bei einem Fall vom Pferd
und wird in Tunga von Einarr Porgilssons Schwester Yngvildr versorgt:

Pat var um vetrinn, er Porvarör hafÖi farit til laugar i Saelingsdal, ok er hann skyldi heim
fara, feil hann af baki ok skeindi sik ä faeti, ok maeddi hann blööräs. Ok föru j?eir i
Tungu, ok var hann {aar eftir, ok batt Yngvildr um föt honum. Hann var mjök lengi l
Tungu at laekningu. [...] Pat var raett, at ja au Porvarör ok Yngvildr maeltist fleira viö en
aörir menn. En vinir jaeira synjuöu Jaess.226

[Es geschah im Winter, als Porvarör sich zum Bad ins Saelingsdalur begeben hatte. Als
er nach Hause zurückkehren wollte, fiel er aus dem Sattel und verletzte sich am Fuß,
und der Blutverlust schwächte ihn. Sie begaben sich nach Tunga, und er blieb dort
zurück, und Yngvildr verband seinen Fuß. Er war sehr lange in Tunga zur Behandlung.
[...] Das wurde gesprochen, daß Porvarör und Yngvildr mehr miteinander sprächen als

andere Leute. Aber ihre Freunde wiesen dies zurück.]

Es fällt auf, daß an dieser Stelle ein Pferd nur indirekt erwähnt wird durch den
Ausdruck falla afbaki. Trotz des Fehlens des Tieres kann die Episode eindeutig als Motiv

des Falls vom Pferd identifiziert werden. Die Bedeutung des Tieres ist in dieser

Passage jedoch erkennbar in den Hintergrund getreten; das Pferd ist hier nur noch
als omnipräsentes Transportmittel, von dem man fallen kann, von Interesse.

Nachdem Porvarör längere Zeit auf Tunga verweilt hat, geht das Gerücht um,
daß sich die beiden näher gekommen seien. Die darauffolgenden Bemerkungen
machen deutlich, daß Yngvildr ein Kind von Porvarör empfangen hat. Diese Episode

225 Der Erzähler nimmt dabei eine durchgängig feindliche Haltung zu Einarr Porgilsson ein (vgl. ebd.

S.224).
226 SturS.72.



Tiererwähnungen in stilisierter Funktion in der Sturlunga saga? 105

begründet den Konflikt zwischen Einarr Borgilsson und Sturla, da Sturla im weiteren
Verlauf seinen Verwandten Borvarör und Einars Schwester Yngvildr bei ihrer
heimlichen Ausreise nach Norwegen unterstützt. Ähnlich wie in der Reykdœla saga initiiert

also ein durch eine Tierepisode ausgelöster bzw. ermöglichter Konflikt eine
zentrale Konfliktkette zwischen Hauptpersonen einer Saga.

Dieser Konfliktinitiierung folgt eine Reihe von Eigentumskonflikten, bei denen
in fast allen Fällen Einarr der Entwendende und Sturla oder einer seiner Gefolgsleute

das Opfer sind. Bereits in der Sturlu saga wird deutlich, daß die Diebstähle in
der Sturlunga saga ein viel größeres Ausmaß annehmen als die in den Isländersagas
geschilderten. Während die Diebstähle der Sagazeit in fast allen Fällen eine genau
umrissene, nicht allzu große Anzahl von Tieren umfassen, handelt es sich in der

Sturlunga saga meist um eine Vielzahl von Tieren, oftmals auch um mehrere Tierarten

gleichzeitig.227 In vielen Fällen ist überhaupt nicht mehr von einer Zahl von Tieren

die Rede, sondern es heißt lediglich, daß alles Vieh oder eine große Menge Vieh
entwendet wird. So heißt es beispielsweise zu einem späteren Zeitpunkt in der
Konfliktkette, als Einarr Eorgilsson sich OddrJösepssons Besitz aneignet: „Um värit eftir
päska för Einarr borgilsson i Büöardal ok tök upp büit allt, mat ok vöru ok kvikfé allt,
|?at er J?eir mattu med komast."228 Diese nur in der Sturlunga saga zu findenden
Eigentumsdelikte sollen in Abgrenzung zu den enger gefaßten Diebstählen als Raub
bezeichnet werden, da wiederholt auch von der Tötung der Tiere berichtet wird und
diese Handlungen außerdem nur eines von mehreren Elementen einer umfassenden

Verwüstung sind. Eine eingehendere Definition von Viehraub und Tierdiebstählen
wird in Kapitel 5.2.3 erfolgen, in dem die Aussagekraft solcher Episoden für die
Bedeutungskonstituierung der beiden Sagagruppen behandelt wird.

Das nächste konfliktauslösende Element zwischen den beiden Männern ist ein
Streit, der sich zwischen Einarr borgilsson und Sturlas Stiefsohn Einarr Ingibjargar-
son um das Weiden von Schafen entspinnt. Nachdem Einarr borgilsson die Schafe

seines Namensvetters von seinem Weideland fortgetrieben hat, bittet dieser Sturla

um Hilfe, und gemeinsam ziehen sie zu den Schafen, um sich zu rächen: „Ok er J^eir

föru vestan, föru J?eir üt i Kroksfjaröareyjar ok hjuggu allar aer Einars borgilssonar ok
bäru saman i einn köst."229 Dies ist die einzige Stelle, an der geschrieben wird, daß

Sturla Hand an Tiere legt. Das Abschlachten seiner Schafe wird von Einarr Borgils-

227 Vgl. Kap. 4.1.2. In den einzelnen Fällen der Sturlu saga heißt es „Ok föru sumir til hüsa heim ok
leystu üt naut ör fjösi [orettän. Sumir föru til sauäahüsa ofan i nes ok söfnuäu saman öllu saudfé, f>vi

er Jjeir fundu." (Stur S.91) [Und einige gingen zum Gehöft und ließen dreizehn Rinder aus dem
Stall. Einige gingen hinunter zu den Schafställen auf der Landzunge und trieben alle Schafe

zusammen, die sie fanden]; „Leir föru ok räku heim â Staöarhöl sjäu tigu geldinga, ok lét Einarr alla
skera." (Stur S.103) [Sie trieben zurück nach Staöarhöll siebzig Hammel, und Einarr ließ sie alle

schlachten].
228 Stur S.84 [im Frühjahr nach Ostern begab sich Einarr borgilsson nach Büöardalur und eignete

sich den gesamten Besitz an, Essen und Ware und alles Vieh, das sie mitnehmen konnten],
229 Stur S.77 [Und als sie von Westen her aufbrachen, begaben sie sich hinaus auf die Kröksfjaöarey

und schlachteten alle Schafe Einarr borgilssons und trugen sie auf einen Haufen zusammen].



106 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

son als Handlung angesehen, die gerächt werden muß, und so verletzt er in Einarr
Ingibjargarssons Abwesenheit einen seiner Männer.230

Konfliktfördernd ist auch die direkt darauf folgende nächste Tierepisode, in
welcher ein Hausgenosse Einarr Porgilssons Ehefrau und Hengst des Priesters Porgrimr
entwendet, weil er beide dem alten Mann nicht gönnt: „Hann kvaö J>at aldri skyldu
lengr, at gamall maör flekkaöi svä vaena konu, ok tök hana afhonum ok svä hest hans,

er Mâni hét, allra hesta beztr."231 Interessant ist in dieser Episode die Kopplung der

Entwendung von Ehefrau und einem mit Namen versehenen Pferd.232 Auch am
Ende der Episode werden Ehefrau und Pferd gleichermaßen erwähnt. Nachdem die
Frau zurück nach Hause fliehen konnte, sendet Sturla seinen Gefolgsmann Porgrimr
aus, sich sein Pferd wieder zurückzuholen, und dieser bringt es durch ein Schneetreiben

nach Hause.
Als Einarr Ingibjargarson kurz darauf zu einem nicht näher ausgeführten Anlaß

nach Laugar reitet und dort mit Arngerör Äsölfsdöttir spricht, vertreibt Sigurör, ihr
Ehemann, Einars an der Tür angebundenes Pferd. Auf diese metonymische
Vertreibung reagiert Einarr mit einem Axthieb, und da SigurÖr ein Gefolgsmann Einarr
Porgilssons ist, führt auch diese Tierepisode zu einer weiteren Konflikteskalation
zwischen Einarr Porgilsson und Sturla.233 Weiterhin wirkt auch ein Streit um das

unerlaubte Reiten eines Pferdes verstärkend auf den Konflikt der beiden Männer.

In den Isländersagas wird wiederholt von Streitigkeiten um das unerlaubte Reiten eines Pferdes

erzählt.234 Das abstrakte Schema dieses literarischen Musters läßt sich folgendermaßen
zusammenfassen: Ein Junge (oft ein Hirte) reitet unerlaubterweise auf dem Pferd eines Mannes,

bis dieses schweißnaß ist.235 Auch nach Aufforderung steigt der Junge nicht vom Pferd.
Daraufhin verletzt oder tötet ihn der Besitzer des Pferdes. Fast alle Fundstellen weichen
jedoch von diesem Grundmuster in einem oder mehreren Details ab: In der Gunnlaugs saga

ormstungu kommt es vor der Verletzung des Hirten durch Gunnlaugr zu keiner Aufforderung,

vom Pferd zu steigen. In der FostbrœÔra saga wird nichts davon erzählt, daß Bjarni
Borgens Pferd schweißnaß geritten habe. Bei der Hrafnkels saga ist als Besonderheit hinzuzufügen,

daß Hrafnkell seinem Schafhirten Einarr das Reiten auf Freyfaxi im Gegensatz zu den
anderen Fällen vorher explizit verboten hatte. Da Hrafnkell das unerlaubte Reiten Freyfaxis

230 Im Text heißt es: „Nü Jröttist Einarr Porgilsson hafa hefnt nökkut ähöggsins." (Stur S.78) [Jetzt
glaubte Einarr Porgilsson, das Schlachten ein wenig gerächt zu haben].

231 Stur S.78 [Er sagte, daß dies nicht länger gewähren solle, daß ein alter Mann eine so schöne Frau
beflecke, und er nahm sie ihm weg und ebenso seinen Hengst, der Mâni hieß, der beste aller

Hengste].
232 Benannte Tiere sind in der Sturlunga saga wesentlich seltener als in den Isländersagas. Abgesehen

vom Hund Buski (îsl S.294) sind es nur einige Pferde, von denen Namen erwähnt werden: Älftar-

leggr (Stur S.334), der in einem Traum erscheinende Wallach Fölski (îsl S.418), Kinnskjöni
(PHafl S.44) und Sprögr (îsl S.391). Vgl. Anhang 4.

233 Stur S.79. Diese Episode wird in Kapitel 5.2.5 näher beleuchtet werden.
234 Fbr S.126f, S.153f; Gunnl S.62; Hrafnk S.105. Daneben finden sich vereinzelt auch Streitigkeiten

um die unerlaubte Nutzung anderer Tiere wie etwa ein Streit um unerlaubtes Melken in der

Droplaugarsona saga (S.151).
235 Z.B.: „Hestrinn var vâtr allr af sveita, sva at draup ör hverju hâri hans, var mjçk leirstokkinn ok

m6Ör mjçk âkafliga." (Hrafnk S.103) [Der Hengst war durchnäßt von Schweiß, so daß es von
jedem seiner Haare tropfte, mit Lehm bespritzt und völlig übermüdet].



Tiererwähnungen in stilisierter Funktion in der Sturlunga saga? 107

zuvor außerdem unter Todesstrafe gestellt hat, muß er Einarr erschlagen, um seine Ehre
aufrechtzuerhalten. Eine besondere Bedeutung spielt in dieser Saga darüber hinaus die Tatsache,
daß Hrafnkell die Hälfte des Pferdes dem Gott Freyr geweiht hat.236 Nichtsdestoweniger läßt
sich diese Stelle aufgrund der überinstimmenden Strukturmerkmale in die Reihe der anderen

Streitigkeiten um unerlaubtes Reiten einordnen.

In der Sturlunga saga findet sich dieses Motiv nur einmal, an ebendieser Stelle in der
Sturlu saga. Wortlaut und Ablauf entsprechen dem Muster der Isländersagas:

Tat var eitt sinn, at hross Jieira ör Äsgaröi höföu gengit üt yfir äna. En Mar Älfsson gaetti
smala i Hvammi. Hann tôk hrossin ok reiö. En borleifr Ketilsson, hüskarl Erlends

prests, för til ok rak hann afbaki ok baräi hann, svä at hann var baeöi blâr ok blööugr.237

[Einmal waren die Pferde aus ÄsgarÖur über den Fluß gegangen. Aber Mär Älfsson
hütete Schafe in Hvammur. Er nahm die Pferde und ritt. Aber borleifr Ketilsson, der
Knecht Priester Erlends, kam dazu, zog ihn vom Pferd und schlug ihn, so daß er
sowohl blau als auch blutig war.]

Daß der eigenmächtige Reiter durch den Besitzer des Pferdes verletzt oder sogar
getötet wird, wird in den Isländersagas als angemessene Reaktion auf die unrechtmäßige

Entwendung beschrieben, die zwar rechtlich verfolgt werden kann, aber
weder durch Beteiligte noch durch den Erzähler als unverhältnismäßig verurteilt
wird. Auch in der Hrafnkels saga wird von niemandem Hrafnkels Tat an sich als

unangemessen verurteilt, sondern lediglich seine Weigerung, Einars Vater Buße für
den Totschlag zu zahlen.238 In der Sturlu saga heißt es hingegen, daß Sturla den

Schlag kritisiert, da der Reiter unschuldig sei, und gemeinsam mit seinem Sohn
Sveinn tötet er den Täter.239 Sturlas Reaktion könnte dahingehend gedeutet werden,
daß er das eigenmächtige Verhalten kritisiert, weil es eine gerichtliche Entscheidung
umgeht. Andererseits darf nicht vergessen werden, daß Erlendr prestr ein Gefolgsmann

Einars ist und es daher erwartbar ist, daß sein Verhalten von Sturla so scharf
wie möglich kritisiert wird.

Die bereits oben angeführte Aneignung von OddrJösepssons Besitz durch Einarr
Porgilsson zieht eine längere, detaillierte Episode nach sich. Die geraubten Rinder
werden auf Staöarhöll bewacht, während Oddr Unterstützung bei Sturla sucht.
Nachdem dieser gemeinsam mit Einarr Ingibjargarson das zurückgelassene Vieh
zusammengetrieben hat, ziehen sie nach Staöarhöll, um die geraubten Rinder
zurückzuholen. Darüber heißt es in der Saga:

beir kômu i möt [>eim Einari [ingibjargarsyni] i bverärdal ok sögöu, at nautin varu naer

tüni ä Staöarhöli. Sfdan föru [>eir til nautanna, ok kenndi Oddr jaar med griöung Jsann,

2,6 Zur anthropologischen Dimension dieser Episode vgl. Kap. 5.5.1.
237 Stur S.82. An einer späteren Stelle wird berichtet, daß Sturla einen seiner Gefolgsleute wegen

hrossreid vor dem Thing vertritt (Stur S.100). Es wird jedoch nicht näher darauf eingegangen, was

genau vorgefallen ist; die Gerichtsverhandlung und das Urteil stehen im Mittelpunkt des Interesses.

Dies spricht für die konstatierte Verrechtlichung von Konflikten in der Sturlunga saga.
238 Vgl. Hrafnk S.106.
239 Stur S.82.



108 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

er kominn var or BüÖardal, ok fyrir {jvi hugöu [>eir, at J>au myndi vera nautin. En J^at

vâru ]p6 heimanaut af Staöarholi. beir râku nautin fyrir sér ok stefndu til Tjaldaness.240

[Sie kamen Einarr Ingibjargarson und seinen Leuten im bverardalur entgegen und sagten,

die Rinder seien nahe der Hofwiese auf Staöarholi. Darauf zogen sie zu den
Rindern, und Oddr erkannte da den Stier, der aus BüÖardalur gekommen war, und deswegen

glaubten sie, daß es sich um die richtigen Rinder handelte. Aber es waren die Rinder

von Staöarholi. Sie trieben die Rinder vor sich her und hielten Kurs aufTjaldanes.]

Dieser Irrtum bezüglich der Identität der Tiere fuhrt erwartungsgemäß zu einer
erneuten Konflikteskalation, und es kommt zum Kampf zwischen den beiden
Parteien. Die ratgebenden Worte des Priesters Helgi betonen abschließend nochmals
die konfliktauslösende Funktion der Vertauschung der Rinder: ,„En J>at er mitt raö,'

segir prestr, ,at nökkurir fari â Staöarhöl, [5vi at miklu er nü um meira at tala, alls

hefir mistekizt til nautanna.'"241

Als nächstes wird ein von Einarr Lorgilsson geplanter Hinterhalt an der Badestelle

durch die List eines Bauern vereitelt:

Gils Styrmisson bjö at Laugum. En er hann varÖ varr viö, at Einarr borgilsson sat viö
laugina fjölmennr, \>k leysti hann üt kyr sinar ok rak ofan i höla, Javi at hann vissi, at
Hvammsmenn setluöu til laugar. Hann kallar, at J>eir Sturla skyldi aftr riöa, en annat
skeiö aepti hann â nautin til ölikinda.242

[Gils Styrmisson wohnte da in Laugar. Und als er gewahr wurde, daß Einarr borgilsson
mit vielen Männern bei der Quelle saß, da ließ er seine Kühe heraus und trieb sie zu
den Hügeln herunter, weil er wußte, daß die Leute aus Hvammur zum Bade wollten.
Er ruft, daß Sturla und seine Leute zurückreiten sollen, aber hin und wieder rief er zur
Tarnung nach den Rindern.]

Wie im vorigen Teilkapitel gezeigt werden konnte, finden sich solche als units of
information dienende Tierepisoden in den Isländersagas sehr häufig. Obwohl in
diesen Episoden sicher nicht die Tiere als solche im Interesse des Erzählers stehen,
so sind diese Fundstellen dennoch aufschlußreich, da sie wiederholt von einer
funktionierenden Beglaubigungsstrategie durch Umgang mit Tieren zeugen.

Und nochmals wird der Streit zwischen den beiden Männern durch einen von
Einarr Porgilsson ausgeübten Schafraub aufgefrischt. Sturla schwant, daß seinem
Verwandten Ingjaldr womöglich ein Überfall durch Einarr bevorsteht, weil er recht
viele Hammel besitzt. Aus diesem Grund bietet er ihm an, die Schafe zu kaufen;
dieser lehnt jedoch ab. Kurz darauf kommt es wie erwartet zu Einars Übergriff.243
Nach der Entdeckung des Raubes begeben sich die Männer auf Verfolgungsjagd.
Dabei wird betont, daß immer zwei Männer auf einem Pferd reiten. Diese Bemerkung

erhält Bedeutung, weil Einarr und seine Leute die Zahl ihrer Gegner aufgrund
der Menge von Pferden unterschätzen. Aus diesem Grund entscheiden sie, nicht zu

240 Stur S.85.
241 Stur S.86 [„Und das ist mein Ratschlag," sagt der Priester, „daß einige nach Staöarhöll gehen

sollen, denn jetzt gibt es viel mehr zu klären, da doch die falschen Rinder ergriffen wurden."].
242 Stur S.87f.
243 Stur S.91.



Tiererwähnungen in stilisierter Funktion in der Sturlunga saga? 109

fliehen und auch kein Tier zurückzulassen. Ihre Reise verzögert sich am Fluß
dadurch, daß das Vieh in Richtung Heimat drängt, und so kommt es wieder einmal zu
einem Kampf zwischen den beiden Gruppen, der den Konflikt beendenden
Heideschlacht im Jahre 1171. In dem Kampf stirbt Ingjaldr, und Sturla führt auf dem

Nachhauseweg seine Leiche und das geraubte Vieh mit nach Hause. Die Betonung
der Mitnahme des Viehs zeigt, daß dies den Erfolg des Überfalls impliziert, auch

wenn Ingjaldr sterben mußte. Durch das erfolgreiche Zurückholen des geraubten
Viehs steigt Sturlas Ansehen beträchtlich, während Einars Ehre leidet.244 Mit dieser

Episode endet bis auf weiteres die Konfliktkette zwischen Einarr Lorgilsson und
Hvamm-Sturla, und Sturlas zweiter Konfliktgegner Forleifr beiskaldi wird
eingeführt.245

Im verbleibenden Teil der Sturlu saga spielen Tierepisoden keine nennenswerte
Rolle mehr. Ein weiteres Mal tritt jedoch Einarr Forgilsson in den Vordergrund, und
wieder geht es um eine unrechtmäßige Aneignung von Vieh. Einarr läßt siebzig
Hammel Birningr Steinarssons aufgrund eines angeblichen Anspruchs auf ein Erbe
entwenden und schlachten. Birningr sucht daraufhin bei Sturla Unterstützung. Dieser

läßt ihn zu sich ziehen und kauft ihm sein Gut ab, klagt Einarr wegen dieser
Sache jedoch nicht an.246

Ganz am Ende der Saga steht noch eine letzte Tierepisode: Nachdem Jon Lofts-
son am Ende der Deildartungumäl den Vergleich zwischen Sturla und Pâli prestr
herbeigeführt hat, lädt Pâli ihn zu sich nach Hause ein. Er läßt ihn zwischen einem
sechsjährigen Ochsen und zwei neunjährigen Ochsen als Geschenk wählen, und Jon
wählt den sechsjährigen, weil er ihm außerordentlich gut erscheint.247 Pâli lobt seine

kluge Wahl, steckt noch einen Goldring auf das Horn des Ochsen, und die Episode
endet mit der üblichen Betonung der Freundschaffsbindung zwischen den beiden
Männern.

Der gesamte Konflikt zwischen Sturla und Einarr Forgilsson ist von Tierepisoden
durchzogen, und diese Konfliktkette bildet den größten Teil der Sturlu saga. Der
Handlungsverlauf der Sturlu saga ist jedoch linear; die einzelnen konfliktauslösen-
den Episoden werden aneinandergereiht, ohne durch Rückgriffe, Parallelismen und
Steigerungen verknüpft zu werden. Es handelt sich also um eine andere Art der

Strukturierung, als sie in den Isländersagas zu finden ist: Sie kann als inhaltliche
Schwerpunktsetzung charakterisiert werden, die sich nur bedingt auf die formale
Ebene des Textes erstreckt.

244 Der Erzähler betont: „Ok var £>at mal flestra manna, at â feim fundi skipti um mannviräing med
]aeim Sturlu ok Einari." (Stur S.94) [Die meisten Leute waren der Meinung, daß in diesem Konflikt

das höhere Ansehen von Einarr auf Sturla überging].
245 Einarr Lorgilsson tritt von nun an vorrangig als unterstützende Kraft, nicht länger als Hauptgegner

Sturlas auf.
246 Stur S. 103.
247 Stur S. 114.



110 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

4.2.2 Gudmundar saga dyra

Bei der Guömundar saga dyra handelt es sich wie bei der Sturlu saga um eine der
zuerst entstandenen Teilsagas der Sturlunga.248 Zeitlich schließt sie direkt an die

Ereignisse dieser an und umfaßt den Zeitraum bis zum Jahr 1200. Die letzten Kapitel
der Saga weisen eine stark anekdotische und unzusammenhängende Struktur auf,
während der erste Teil eine Gesamtstruktur erkennen läßt.249 Jede Episode beginnt
thematisch und personell in der Peripherie und arbeitet sich ins Zentrum vor, so

Jaqueline Simpson in ihrem Artikel „Advocacy and Art in Guömundar saga dyra".250

Dies führt dazu, daß eine Vielzahl von Personen in der Saga auftaucht und viele
Konflikte nicht direkt mit der Hauptperson Guömundr und seinem Gegenspieler
Önundr in Verbindung zu bringen sind.

Die in der Guömundar saga zu findenden Tierepisoden sind off identisch mit
typischen Motiven der Islendinga sögur und häufig sehr ausführlich ausgestaltet.
Sowohl hinsichtlich ihrer Funktion als auch in bezug auf das Ausmaß - die Zahl der
involvierten Tiere und die Folgen des Geschehens - bestehen Ähnlichkeiten zu den

herausgearbeiteten Charakteristika der Isländersagas. Anders als in der Sturlu saga
stehen die einzelnen Motive jedoch unverbunden nebeneinander und bilden keine

zusammenhängende Handlungskette.251 Einzig auf einen Pferdekampf folgen
anknüpfende Tierepisoden, und letztendlich führt dieser Pferdekampf zum Mordbrand

(brenna) in LangahliÖ.
Neben den längeren Tierepisoden werden Tiere auch sehr häufig in kurzen

marginalen Bemerkungen erwähnt.252 Gegen Ende der Saga spiegeln die Tierepisoden
die beginnende Konflikteskalation und die Verrohung der Zustände mit Beginn der

Sturlungenzeit wider, die sich vollends in der Selektion der Tierepisoden innerhalb
der Islendinga saga niederschlägt. Auch in der Guömundar saga dyra wird von Viehraub

berichtet, dieser steht jedoch nicht so exponiert wie in der Sturlu saga oder der

Islendinga saga, und es handelt sich vor allem um Nebenfiguren, die raubend tätig
werden.253

248 Vgl. Björn Sigfusson. 1960. „Guömundar saga dyra". In: KLNM 5. S.S44.
249 Aufgrund dieser losen Struktur vertrat Magnus Jönsson die These, daß es sich bei der Guömundar

saga dyra nicht um eine Saga, sondern um eine Art Vorarbeit für eine Saga, eine lose Sammlung
vonpcettir, handele (Magnus Jönsson. 1940. S.38). Jaqueline Simpson (i960) nimmt die
Gegenposition zu Magnus Jönsson ein und ordnet die Saga als durchkomponiertes Werk eines
Verfassers ein.

250 Vgl. Jaqueline Simpson. 1960. S.329.
251 Ulfar Bragason betont, daß das Leitprinzip dieser Saga nicht das von Andersson für die Isländersa¬

gas beschworene Einheitsprinzip sei, sondern vielmehr ein solches der Vielfalt (Ulfar Bragason.
1986. S.68f).

252 Zu kurzen Erwähnungen von Pferden in ihrer Funktion als Reittiere siehe z.B.: Gsd S.180, S.188,
S.199, S.203.

253 Zum Beispiel heißt es über den geächteten Eyjölfr Hallsson: „La er faettast töku föng ä Helga-
stööum, j>a uröu rän" (Gsd S.165) [Als die Vorräte auf Helgastaöir zur Neige gingen, ging man
zum Raub über]. Hier findet der Raub allerdings zur Sicherung von Nahrungsmitteln statt und ist
insofern nicht mit den übrigen Raubepisoden der Sturlunga saga vergleichbar. Geächtete rauben
auch in den Isländersagas Höfe aus.



Tiererwähnungen in stilisierter Funktion in der Sturlunga saga? Ill
Zu Beginn der Saga gibt es keine Tierepisoden, wenn man von der Nennung von

Walen, Eiern und geraubtem Vieh als Nahrungsmittel absieht. Die erste Episode mit
Auswirkungen auf den Handlungsverlauf ist eine detailliert ausgeschmückte Episode
um das Weiden von Pferden auf fremdem Grund:

Ok einn dag helgan for Brandr til tiôa Jaangat ok reiö ötömu hrossi, ok varö laust hrossit

um messuna ok gengr l tun. Ok fôr hann til Brandr ok tök hrossit ok mâtti eigi riöa, ok
för jaat viÖara en äÖr. M hljöp Sumarliöi at med lurk ok barÖi baeÖi Brand ok hrossit. Ok
komst hann med illan leik f brott, svâ at hann var trautt einfaerr.254

[Eines Feiertags begab sich Brandr dorthin zur Messe und ritt aufeinem umgezähmten
Pferd, und dieses riß sich während der Messe los und geht auf die Hofwiese. Und
Brandr kam da herbei und ergriff das Pferd, aber vermochte nicht aufzusitzen, und es

lief da weiter weg als zuvor. Da lief Sumarlidi heran mit einem Knüppel und schlug
sowohl Brandr als auch das Pferd. Und er entkam nur mit Mühe und Not und konnte
kaum noch gehen.]

Bei dieser Episode handelt es sich um ein wiederkehrendes Motiv in den Isländersagas

und der Sturlunga saga.

In den Isländersagas wird an sechs Stellen erwähnt, daß das Weiden von Pferden auf fremdem

Grund zu Streitigkeiten führt. In der Fôstbrœôra saga etwa kommt es zu mehreren
Totschlägen, weil horgeirs Packpferde auf der Hofwiese des Hcekils-Snorri anhalten, um zu fressen,

und sich nicht weitertreiben lassen wollen.255 In der Finnboga saga behauptet ein Mann
namens Uxi, daß Finnbogi Pferde auf seinen Wiesen grasen lasse, und überfällt ihn deswegen.256

In anderen Fällen lassen Männer bewußt provokant ihre Pferde auf den Weiden anderer

Männer fressen.257 Dies wird in der Vatnsdœla saga als Unverschämtheit bewertet, und so

sagt Forsteinn auch, daß so etwas nur ein törichter und unwissender oder aber ein großer und
eitler Mann tun würde.258

In der borgils saga skaräa läßt sich eine Variante identifizieren, in der das Motivschema
auf kirchliche Zusammenhänge übertragen wird. Sturla Pöröarson hält Porgils davon ab,

seine Pferde auf der Wiese vor der Kirche von Reykholt zu weiden, „javf at Pétr postoli â

töäuna, ok hefir hann ekki til sakar gert viä Forgils."259 Die Pferde werden jedoch ohne
weitere Konfliktverschärfung von der Wiese getrieben.

Daneben gibt es mehrere Episoden, in denen das Weiden von Rindern oder auch Schafen
konfliktauslösend wirkt, die demselben abstrakten Verlaufsmuster folgen.260 Die einzige
entsprechende Episode in den Königssagas findet sich imÄgrip: Während der Regierungszeit
Ingis und Sigurds wird berichtet, daß ein gewisser Geirsteinn eine reiche Witwe namens

260

Gsd S.174.
Fbr S.178f.
Finnb S.293.
Z.B. Gr S.95f.
Vatn S.94.

Pskard S.171 [weil dem Apostel Petrus die Hofwiese gehört, und er hat sich nicht gegen borgils
vergangen]. Diese Episode wird auch vom Verfasser der Guämundar saga A aufgegriffen. Vgl.
Kap. 4.3.

Eg S.277f; Glum S.42; Stur S.77; PHafl S.29; HrafnG S.320. Der auf Island spielende Teil des

Hrafns pättr GucSrünarsonar wird hauptsächlich durch diesen Konflikt um das Weiden von Vieh
auf fremdem Grund bestimmt.



112 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

Gyöa beschuldigt, ihr Vieh auf seinem Grund weiden zu lassen, nachdem sie ihn nicht
heiraten möchte. Weiterhin läßt er auch sein Vieh auf ihrem Acker weiden.261

Die Austauschbarkeit der Tierarten macht deutlich, daß in diesen Episoden weniger
Tiere als Individuen, sondern vielmehr die Vernichtung von Eigentum durch Tiere im
allgemeinen im Zentrum des Interesses stehen. Dennoch gibt es einige Episoden in dieser

Motivgruppe, in denen ausführlich auf die betreffenden Tiere eingegangen wird, wie im
vorliegenden Fall in der Guömundar saga dyra.

Die Passage in der GuÖmundar saga dyra enthält eine Reihe von über das übliche
Motiv hinausgehenden, stilisierenden Elementen, die Spannungserzeugend wirken.
Es wird erwähnt, daß das Pferd ungezähmt sei und sich noch dazu an einem Feiertag
während der Messe losreiße. Brandr versucht das Pferd zu zähmen und wegzuführen,

es gelingt ihm aber nicht. Trotz seiner Bemühungen wird er von Sumarliöi so

arg geschlagen, daß er kaum noch gehen kann. Diese Demütigung rächt Brandr bei
nächster Gelegenheit. Seine Rache erfolgt in einem dramatischen Auftritt:

M reiö maör at [Sumarliöa] â folaldi ok var i feldi gräum ok hafSi grimu fyrir andliti ok
sté af baki ok lyfti upp grimunni. Var ]aar Brandr Örnolfsson. Hann maelti, at SumarliÖi

skyldi J)â viö horfa eigi verr en um sumarit, er hann rak hann ör tüninu. Ok J>a hjö
Brandr â heröar honum med breidöxi, ok vard jjat allmikit sär.262

[Da ritt ein Mann an Sumarlidi heran auf einem Fohlen, in einen grauen Mantel
gekleidet und mit einer Maske vor dem Gesicht. Und er saß ab und lüftete die Maske.
Das war Brandr Örnölfsson. Er sagte, daß Sumarlidi nun nicht schlechter standhalten
sollte als im Sommer, als er ihn von der Hofwiese trieb. Und dann schlug Brandr ihn
mit der Streitaxt auf die Schultern, und dies verursachte eine überaus große Wunde.]

Brandr reitet auf einem Fohlen, eine Rekurrierung auf die Ungezähmtheit des Pferdes

in der vorherigen Episode, und gibt sich zunächst nicht zu erkennen. Auch wenn
er Sumarliöi die Schläge nach eigenen Worten nur für die ihm zugefügten Wunden,
nicht für die des Pferdes, versetzt, ist der Rahmen dieses Konfliktes dennoch das

außer Kontrolle geratene, ungezähmte Pferd. In diesem Konflikt unterstützt GuÖ-

munds Antagonist Önundr Brandr, während GuÖmundr selbst Sumarliöis Totschlag
verfolgt. Obwohl Brandr ein Gefolgsmann Önunds war, sind in der Beschreibung
der Geschehnisse durchaus Sympathien für ihn spürbar.263

Ein zweites Mal wird in der Guömundar saga ein Konflikt ausgelöst, weil Tiere
sich auf fremdem Land bewegen. Ein Mädchen treibt Rinder der Brüder Sighvatr
und Eyvindr auf die Hofwiese Porsteinn Halldörssons, während dort Heu von ihm
lagert. Nach einer vergeblichen Aufforderung, dies zu lassen, treibt Porsteinn das

Vieh von der Wiese herunter. Die Brüder sind daraufhin der Auffassung, daß die

Vertreibung nicht rechtens gewesen sei: „Peir kväöu J>â svâ komit sumri, at fé aetti

heimult at ganga Jaangat, er J)at vildi."264 Die Episode endet mit einem Schlagab-

261 Âgr S.53. Vgl. Kap. 4.4.
262 Gsd S.174.
263 Zur parteiischen Haltung der Guömundar saga dyra zugunsten Guämunds vgl. Jaqueline Simp¬

son. 1960. S.345.
264 Gsd S. 182 [Sie sagten, daß der Sommer so weit fortgeschritten sei, daß das Vieh dort gehen dürfte,

wo es wollte].



Tiererwähnungen in stilisierter Funktion in der Sturlunga saga? 113

tausch, der jedoch durch die Schulter eines von Porsteinn geführten und zwischen
den Männern stehenden Pferdes aufgefangen wird.265 Auch in diesem Fall ist es der

von Guömundr unterstützte Mann, der die Tiere von seinem Grundstück vertreibt,
während Önundr die andere Partei vertritt. Die Sympathie liegt dieses Mal jedoch
eindeutig auf Porsteins Seite, dessen Handlungen als gemäßigt und überlegt
beschrieben werden.

In der Analyse der Bjarnar saga Hitdœlakappa wurde bereits daraufhingewiesen,
daß der direkt im Anschluß folgende Pferdekampf zwischen zwei Männern namens
Nikuläs in Ablauf und Funktion dem Motiv der Isländersagas entspricht:

Peir âtti baöir grâa hesta at lit. Nu vâru hestarnir saman leiddir, ok beizt hvârr tveggja
vel, meöan j^eir ättu med sér at skipta. M j)ötti Nikulâsi frä Mjövafelli öjafnt keyröir
hestarnir ok gert at mannviröing. Haföi hann staf mikinn l hendi ok vildi ljösta hest
nafna sins. En Nikulâs Bjarnarson hljöp undir höggit, ok kom â hann stafrinn. Hann
hjö i höfuö nafna sinum med handöxi, ok vard ]aat litill âverki. Pâ vard jaröng mikil. [...]
Ok skildu vid ]aat hesta]aingit.266

[Sie besaßen beide graufarbene Hengste. Jetzt wurden die Hengste gegeneinander
geführt, und sie bissen sich gut, solange sie sich selbst überlassen waren. Da schienen
Nikulâs von Mjôvafell die Hengste ungleich getrieben, abhängig vom Ansehen der
beteiligten Männer. Er hatte eine große Stange in der Hand und wollte den Hengst seines

Namensvetters schlagen. Aber Nikulâs Bjarnarson lief in den Hieb, und die Stange
landete auf ihm. Er schlug seinem Namensvetter mit der Handaxt in den Kopf, und
dies gab eine kleine Wunde. [...] Und damit löste sich die Pferdehatz auf.]

Wie in den beiden vorhergehenden Episoden findet der eigentliche Konflikt
zwischen Nebenfiguren statt; Önundr und Guömundr werden nur als Vertreter der
beiden Parteien mit in den Konflikt gezogen. Mit dieser Beobachtung ist zugleich
einer der größten Unterschiede zwischen den in den Isländersagas zu findenden
Tierepisoden und jenen der Guömundar saga benannt: Während es in den Isländersagas

die Hauptpersonen sind, die durch die Interaktion mit Tieren in Konflikte mit
ihren Feinden geraten, entstehen in der Guömundar saga Nebenkonflikte, die von
den beiden Hauptkontrahenten in ihrem eigenen Konflikt instrumentalisiert
werden.267

Runölfr, der Sohn Nikulâs Runölfssons wird wegen eines Schlages, den er in der

Folge des Pferdekampfes dem anderen Nikulâs zufügt, bezirksgeächtet. Als er sich
dennoch im Bezirk aufhält, bestellt Kolbeinn Tumason ihn zu sich. Runölfr bittet
ihn, einige Zuchtpferde als Wiedergutmachung anzunehmen, dieser verweist ihn
aber an Guömundr. Guömundr nimmt das Geschenk an, und Runölfr bleibt darauf
einige Tage bei ihm, reist danach aber weiter zu Önundr, wo sich auch seine Brüder
Leifr und Halli aufhalten. Önundr erfährt von Runölfs Geschenk an Guömundr und

265 Gsd S.182. Auch in der Islendinga saga trifft ein Hieb das Pferd anstatt des Reiters (Isl S.275).
266 Gsd S. 183. Vgl. Kap. 4.1.1.
267 Im Konflikt zwischen Sturla und Einarr Porgilsson in der Sturlu saga finden sich beide Formen:

der direkte Konflikt ausgelöst durch eine Tierepisode und die Instrumentalisierang solcher
Konflikte zwischen anderen Männern.



114 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

äußert sich darüber äußerst negativ. Dies fuhrt zu dem exzeptionellen Ereignis, daß

Runölfr zurück zu Guömundr reitet, die Pferde wieder mitnimmt und sie statt dessen

Önundr schenkt. Guömundr reagiert zwar nicht auf diesen Vorfall, es heißt aber,
daß sein Ansehen sehr darunter gelitten habe.268 Diese Episode dient offensichtlich
der Illustration der (vermeintlich) geschwächten Position Guömunds. Es handelt
sich um eine unerhörte Begebenheit: In der Sagaliteratur wird an keiner anderen
Stelle davon berichtet, daß jemandem ein Geschenk vom Schenkenden wdeder

abgenommen wird.
Die beiden anderen Nikulassöhne, Leifr und Halli bezeichnen Guömundr kurz

darauf nach einigen weiteren Schlagabtäuschen zwischen den Parteien als hornloses269

Schaf, das fast seine gesamte Wolle verloren habe:

Fyrir litlu gengum vit um allan Öxnadal ok könnuöum haga allt it efra ok fundum ekki
sauöa nema ä eina kollötta ok var af fallin ullin öll, ok mun hon oviöa ganga i vär, ok
aetlum vér, at Guömundr siti fast â friÖstöli sinum.270

[Vor kurzem gingen wir beide durch das gesamte Öxnadalur und suchten auch die
oberen Weiden ab und fanden keine Schafe außer einem hornlosen, das seine gesamte
Wolle verloren hatte. Und es wird nicht weit gehen in diesem Frühjahr, und wir sind
der Meinung, daß Guömundr fest auf seinem Friedensstuhl sitzen wird.]

Jaqueline Simpson bezeichnet diese Beleidigung als „a type of sarcasm based on
homely symbolism which is frequent in Family Sagas."271 Die von Simpson
attestierte Eigenständigkeit dieser Symbolik geht mit der generellen Unabhängigkeit der
Tiermotivik der Sagaliteratur einher und zeugt ein weiteres Mal von der Beeinflussung

der Bedeutungskonstituierung in den Sagas durch alltägliche Erfahrungshorizonte.

Simpson vergleicht die Stelle weiter mit zwei in der Heiöarviga saga und der
Hävaröar saga Isfiröings erwähnten Spottbußen.272 Daß sie auf diese beiden Episoden

verweist, ist eigenartig, da sich aus systematischer und inhaltlicher Hinsicht
zunächst ein Blick auf die im gesamten Korpus zu findenden beleidigenden Tiermetaphern

anbietet, den Spottbußen hingegen eher eine metonymische als eine
metaphorische Bedeutung innewohnt. Aus dieser Sicht reiht sich die vorliegende Beleidigung

in eine Vielzahl ähnlicher Äußerungen ein. Bedeutungsvoll wird sie dadurch,

268 Gsd S.185.
269 Die genaue Bedeutung des Wortes kollôttr ist unklar; in diesem Zusammenhang scheint es hornlos

zu bedeuten (vgl. dazu auch einen Artikel Finnur Jönssons zur Namensgebung von Schafen

(1912. S.335)). Im Auöunar jaättr vestfirzka wird berichtet, daß Auäunn nach einer Krankheit
kollôttr sei - also wohl kahlköpfig (Aud S.364). Björn Bandlien weist auf eine mögliche klerikale
Assoziation hin, da Nonnen kollôttar meyjar genannt worden seien und auch die Tonsur mit dem
Terminus kollôttr bezeichnet werde. Gemeinsam mit dem Substantiv/n'dsfd/Z verweist das Adjektiv
Bandliens Ansicht zufolge daher in pejorativer Absicht auf die schwindende Bedeutung
Guömunds innerhalb der isländischen Machtpolitik und seine Hinwendung zur kirchlichen Lebenswelt

(Björn Bandlien. 2005. S.248f). Bandliens Interpretation der Saga, verbunden mit einigen
Mißinterpretationen isländischer Wendungen, überzeugt an dieser Stelle nicht.

270 Gsd S. 187.
271 Jaqueline Simpson. 1960. S.340.
272 Häv S.308f; Heid S.231. Zum Motiv der Spottbuße vgl. Else Ebel. 1999.



Tiererwähnungen in stilisierter Funktion in der Sturlunga saga? 115

daß anders als bei den meisten anderen zu findenden Metaphern im Text mehrfach
auf sie rekurriert wird und sie auf diese Weise Auswirkungen für den Handlungsverlauf

zeitigt.273

Durch die Wiederholung der Schafmetapher am Tag der Verbrennung von
Önunds Haus und Gefolge durch Guömundr selbst schließt sich der Kreis, und es

zeigt sich, daß Guömundr von seinen Feinden unterschätzt und gerade durch diese

beleidigende Unterschätzung zur Handlung herausgefordert wurde:

„Hér er nü komin serin sü in kollötta, gengin or dal ofan, ok Joö afuliin harla mjök, ok er

eigi forystusauörinn fönguligri en svâ. En j^ö aetlar hon nü, at annat hvârt skal vera, at
hon skal nü lata af sér allt reyfit eöa ganga meö fullu reyfi heim."274

[Hier ist nun das hornlose Mutterschaf gekommen, aus dem Tal herunter, und doch
kaum viel Wolle an ihr. Und stattlicher ist das Leitschaf nicht. Und doch ist es der

Meinung, daß es nun entweder alle Wolle lassen muß oder in voller Pracht heimgeht.]

Der Rückgriff auf diese zuvor geäußerte Bemerkung ohne explizite Deutung im Text
ist eine Stärke der Guömundar saga, die ihren literarischen Wert steigert und sie

damit von der aneinanderreihenden, chronikartigen Berichterstattung, die so dominant

in der Kompilation der Sturlunga saga - wie etwa auch im zweiten Teil der
Guömundar saga dyra - ist, abhebt.

Die Rücknahme der geschenkten Pferde und die Gleichsetzung mit einem hornlosen

Schaf dienen als konfliktauslösende Elemente mit äußerst beleidigendem
Charakter. Da sie direkt vor dem Höhepunkt der Guömundar saga dyra, der brenna von
Langahlfö, stehen, erhalten sie besonderes Gewicht im Textgefüge. Im ersten Fall
wird die Ehre Guömunds metonymisch verletzt, im zweiten metaphorisch. Dieses

Spiel zwischen metaphorischer und metonymischer Ehrverletzung zieht sich durch
das gesamte Untersuchungskorpus und wird im Rahmen der anthropologischen
Funktionsanalyse noch genauer zu beobachten sein.

Der verbleibende Rest der Saga widmet sich den weiteren Folgen der brenna.

Nachdem auf dem Allthing durch Jon Loftsson ein Vergleich herbeigeführt wurde,
erinnert Gudrun Önundardöttir Mann und Brüder an ihre Rachepflicht, indem sie

ihnen zum Essen nichts anderes vorsetzt als geröstete Schafsköpfe und -fuße und auf
ihre murrenden Bemerkungen erwidert: „Ekki verör mér jafndrjügdeilt sem sviö-
in."27S Der Hinweis verfehlt seine Wirkung nicht. Im selben Bildfeld verbleibt die

Verfasserinstanz, wenn Förör folgende Worte in den Mund gelegt werden, als er
eine Reihe von an der brenna beteiligten Männern tot in Häkon Poröarsons Gehöft
auffindet: „Ny slätr er hér nü at höndla."276 Es folgen weitere kurze Episoden, die alle

isoliert und unverbunden aneinandergereiht sind.277

273 Vgl. Kap. 5.4.1.
274 Gsd S.189.
275 Gsd S. 195 [Von nichts habe ich so viel Vorrat wie an Geröstetem].
276 Gsd S.199 [Frisch Geschlachtetes ist hier zu haben].
277 Als Kolbeinn Tumason Björn prestr, einen an diesem Überfall beteiligten Mann, vor GucSmunds

Rache in Schutz nimmt, schenkt Björn ihm zum Dank zwei Ochsen (Gsd S.202). Eine erneute
Konflikteskalation - wenn auch nur zwischen Nebenfiguren - entsteht durch den Diebstahl



116 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

Die Guömundar saga dyra ändert in ihrem Verlauf den Charakter. Von einem

Sagatext, der formal und inhaltlich auch Teil einer Isländersaga sein könnte, wird sie

zu einer bloßen Aneinanderreihung von Fakten, die inhaltlich die Verrohung der
Zustände zu Beginn des 13. Jahrhunderts reflektieren. Der der brenna folgende
Rachezug und sich diesem anschließende Gegenrachen zeugen von der hohen
Gewaltbereitschaft der Akteure und sind von mehreren Raubzügen begleitet, bei denen

jedoch keine Tiere erwähnt werden. Generell nimmt die Bedeutung von Tieren im
zweiten Teil der Saga ab; sie werden abgesehen von zwei Diebstählen vor allem als

Teil der Hintergrundszenerie und in metaphorischen Zusammenhängen erwähnt.
Obwohl in der Guömundar saga dyra viele Tierepisoden integriert sind, mangelt

es diesen an Kohärenz, und es läßt sich kein unterliegendes Strukturprinzip
aufspüren, das sie zusammenhalten könnte. Lediglich in der durch den Pferdekampf
ausgelösten Handlungskette knüpfen mehrere Tierepisoden aneinander an. Diese

Diskrepanz zwischen den beiden Teilen der Saga kann dahingehend gedeutet
werden, daß die Guömundar saga die isländische Gesellschaft am Scheidepunkt
zweier Epochen beschreibt. Die Zeit nach der brenna von Langahlfö spiegelt einen
Wechsel von Wertmaßstäben wider, der sich in einer Verschiebung der Perspektive
und einem formalen und inhaltlichen Bruch in der Erzählung niederschlägt.

4.2.3 fslendinga saga

Es wurde deutlich, daß die Raubepisoden in der Sturlu saga noch konfliktauslösende

Wirkung haben, die mit jener der Diebstahlepisoden der Isländersagas gleichzusetzen

ist. Dieses konfliktauslösende Potential ist in den anderen Teilsagas der

Sturlunga saga nicht in gleichem Maße zu finden und in der Islendinga saga, der

Hauptsaga der Kompilation, die wiederholt als das literarische Kunstwerk der

Sturlunga saga bezeichnet wurde, völlig verschwunden.278

In der Islendinga saga gibt es statt dessen Raubepisoden in großer Zahl. Es fällt
auf, daß alle zentralen Figuren der Sturlungenzeit sich an diesen Raubzügen beteili-

zweier Kühe. Zwei Männer entwenden Forsteinn, einem Geächteten und Verbündeten Forgrfms,
zwei Kühe, die er sich für die Überwinterung gekauft hatte, wie es heißt (S.202). Für diese Tat
tötet Forsteinn später einen der beiden Männer und begibt sich darauf in die in bezug auf die
Pferde sehr detailliert beschriebene Flucht (S.203). Starkaär erschlägt einen sich auf der
Pferdesuche befindlichen Mann, weil dieser sich nicht Forgrimr anschließen möchte (S.206).

Forgrimr schließt Starkaär für diese Tat aus seiner Gruppe aus. In einem Raubzug stehlen

Forgrimr und seine Leute Kälfs Pferd und acht Kühe aus seinen Ställen (S.208). Förör aus Fagra-
skögur wird von Guömunds Männern erschlagen, weil er ihnen nicht die Guämundr zugesprochene

Kuh, sondern eine weniger wertvolle aushändigen möchte (S.210).
278 Eine einzige Episode ist mit dem Diebstahlmotiv der Isländersagas vergleichbar. Dieser kommt

dementsprechend auch konfliktauslösende Wirkung zu (Isl S.362). Gestohlen wird in diesem Fall
ein einziges Tier, eine Stute, die ein Valgarör Styrmisson sich von Halldör Gudmundarson ausleihen

will, aber nicht erhält. Dem Pferd wird kein Schaden zugefügt, Valgarôr möchte es als

Reitpferd nutzen und nicht wirtschaftlichen Schaden anrichten. Für diesen Diebstahl (und die diesen

begleitende entehrende Bedrohung) erschlägt Halldör Valgarör kurz darauf.



Tiererwähnungen in stilisierter Funktion in der Sturlunga saga? 117

gen. Es rauben Snorri und Sighvatr Sturluson,279 Snorris Sohn Öraekja, Sighvats
Sohn Sturla, die VatnsfirÖingar280 und auch Gizurr Porvaldsson. Besonders häufig
werden Öraekja und Sturla Sighvatsson als Raubende und Schlachtende beschrieben.
Zur Veranschaulichung folgen zwei exemplarische Fundstellen, wie sie sich ähnlich
über die ganze Saga verteilt finden:

M er [Öraekja] var ä Reykjahölum lét hann flytja hesta marga f Akreyrar, er borör
Sturluson ätti, ok baä ekki lofs at. Hann haföi ok gert bü at Holum, J)ä er hitt var upp
tekit, ok raentan börgrim at Miöhüsum fimm hundruöum saucSa.281

[Als Öraekja auf Reykjahöll war, ließ er viele Pferde nach Akreyrar schaffen, die bôrôr
Sturluson besaß und fragte nicht um Erlaubnis. Er hatte auch ein Gehöft auf Hölar
gegründet, wo das andere abgerissen worden war, und börgrfmr von Miöhüs fünfhundert
Schafe geraubt.]

Sturla [Sighvatsson] för eftir fundinn üt til Garda, ok var [>ar raent mörgu. Naer ]arem

tigum yxna väru Jaadan rekin, en hundraö geldinga lét hann reka um haustit til Sauöa-
fells.282

[Sturla Sighvatsson begab sich nach der Zusammenkunft hinaus nach Garäar, und dort
wurde viel geraubt. Beinahe dreißig Ochsen wurden von dort fortgetrieben, und hundert

Hammel ließ er im Herbst nach Saudafell treiben.]

Darin, daß sich auch die größten Goden der Sturlungenzeit an den Raubzügen
beteiligen, liegt der größte Unterschied zu den Isländersagas, in denen (Tier-)Diebe
niemals hoch geschätzte Persönlichkeiten sind.283 Während die Diebstähle der Sagazeit

als moralisch verwerflich beschrieben werden (man denke nur an die von Hall-
gerör in Auftrag gegebenen Diebstähle in der Njâls saga), werden die
Massenentwendungen von Vieh in der Sturlunga saga bereits durch ihre Frequenz gewöhnlich;
es folgt selten eine Bewertung des Geschehens. Weiterhin werden zum einen oft
mehrere Tierarten gleichzeitig entwendet, oder es ist überhaupt nicht mehr von
bestimmten Tierarten, sondern nur noch von Vieh je, kvikfé) die Rede. Darüber
hinaus handelt es sich in fast allen Fällen um eine große oder unbestimmte Zahl von
Tieren, die geraubt oder getötet wird.284 Der Raub von Vieh in der Islendinga saga
ist schließlich meist nur eines von mehreren Elementen in einem Raubzug; es wird
grundsätzlich alles, was den marodierenden Horden in die Hände fällt, mitgenommen

oder verbrannt. Die Raubepisoden haben daher keine mit den Diebstählen
vergleichbare strukturierende Funktion für den Handlungsverlauf. Nichtsdestowe-

I'sl S.253.
tsl S.328.
îsl S.379.
îsl S.406.
Neben den diskutierten Diebstahlepisoden in der Reykdœla saga vgl. beispielsweise auch den
Pferdedieb Eldgrimr in der Laxdœla saga (S.103ff) oder den wiederholten Schafdiebstahl Ospaks
in der Bandamanna saga.
Z.B.: viele Pferde und 500 Schafe (îsl S.379); 30 Ochsen und 100 Hammel (S.406); alles Vieh
(S.419) etc.



118 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

niger kommt ihnen eine spezifische bedeutungskonstituierende Funktion innerhalb
der Sturlunga saga zu, die in Kapitel 5.2.2 näher dargelegt wird.

4.2.4 Zwischenfazit

Die festgestellten Unterschiede zwischen den beiden bisher untersuchten Textgruppen

sind zunächst einmal inhaltlicher Art. In der Sturlunga saga werden Tiere noch
wesentlich stärker als in den Isländersagas als Objekte beschrieben. Dies schlägt sich
auch in der Selektion der Episoden nieder: Es finden sich fast ausschließlich Episoden,

die Tiere als Eigentum und Besitz thematisieren. Längere Passagen mit
literarisch-stilisiertem Charakter sind relativ selten. Oft werden Tiere als Bezahlung oder
Teil einer Bußleistung überreicht, es finden sich aber auch einige stilisierte
Geschenkübergaben mit detaillierter Beschreibung der verschenkten Tiere. Weiterhin
stechen Erwähnungen vom Massensterben vieler Tiere in Notzeiten heraus, die in
dieser Häufigkeit nicht in den anderen Sagagattungen zu finden sind.285

Als generelle Schlußfolgerung läßt sich weiterhin festhalten, daß Tierepisoden
wesentlich seltener als in den Isländersagas aktive Elemente im Handlungsverlauf
einer Saga sind, sondern meist lediglich als Teil der Hintergrundszenerie beschrieben

werden oder eines von vielen Elementen bei Raubzügen bilden und somit an
Gewicht im Textgefüge verlieren. Das konfliktauslösende Potential, das den in der

Sturlunga saga aufgenommenen Tierepisoden innewohnt, wird im Vergleich mit
den Isländersagas deutlich, in denen die entsprechenden Episoden in konfliktauslösender

Position stehen. In der Sturlunga saga entfalten diese Episoden jedoch häufig
nicht mehr konfliktfördernde Wirkung, sondern sind nur noch Folge eines Konfliktes.

Sie stehen darüber hinaus off nicht als einziges Element, sondern kombiniert mit
weiteren Ereignissen und werden somit mehr oder weniger zu Kulisse. Während das

narrative Potential der Episoden als konfliktauslösende Elemente abnimmt, weisen
retardierende Motive in der Regel dagegen keine Abweichungen zwischen Isländersagas

und Sturlunga saga auf.

Des weiteren werden die einzelnen Tierepisoden in den Teilsagas der Sturlunga
nicht rekurrierend verknüpft, wie dies wiederholt in den Isländersagas der Fall ist.
Die Natur der Fundstellen entspricht dem generellen Charakter der Sturlunga saga

- weniger als literarisches Kunstwerk denn als historisches Zeugnis, in dem es zwar
literarische Elemente gibt, die jedoch keine einer Gesamtkomposition folgende
literarische Funktion einnehmen, sondern der Illustrierung der einzelnen geschilderten

historischen Ereignisse dienen. Ebenso wie die Isländersagas weisen die Teilsagas

der Sturlunga individuelle Züge auf, die eine pauschale Beurteilung der Kompilation

als Ganzes in bezug auf die Integration von Tierepisoden erschweren.
Dies wird vor allem bei Betrachtung der Prestssaga Guömundar gööa deutlich,

die als der große ,Ausreißer' in der Sturlunga saga bezeichnet werden könnte. Die

285 In dieser Hinsicht erinnert die Sturlunga saga stilistisch an die Annalen. Siehe z.B. îsl S.314f, S.391.
Ein gutes Frühjahr wird erwähnt in Isl S.412. Vergleichbare Passagen in den Isländersagas sind:
Fbr S.147; Gr S.28.



Biskupa sögur - Narrative Funktionen von Tierepisoden in anthropozentrischen Heiligenleben 119

Tierepisoden der Prestssaga weichen von den übrigen in der Sturlunga saga zu
findenden Tierepisoden ab und entsprechen inhaltlich eher jenen der Bischofssagas, da

sie alle religiös konnotiert sind und oftmals wunderhaften Charakter haben. Dieses

Ergebnis ist insofern nicht verwunderlich, als die Saga das Wirken des späteren
Bischofs und Heiligen Guömundr bis zu seiner Bischofsweihe zum Inhalt hat und als

erste Legitimation seiner Heiligkeit diente. Die Episoden stehen alle unverbunden
hintereinander und haben bis auf eine Ausnahme keine Auswirkung auf den Fortgang

des Handlungsverlaufs.286 Sie beschränken sich fast ausschließlich auf kirchliche

Ereignisse und sind nicht dem Alltag entnommen.287 Welche literarischen
Funktionen durch die Integration dieser Episoden in das Textgefiige erfüllt werden,
wird in der Analyse der Biskupa sögur im nächsten Kapitel beleuchtet werden.

4.3 Biskupa sögur - Narrative Funktionen von Tierepisoden in

anthropozentrischen Heiligenleben

In diesem Teilkapitel stehen vor allem zwei Fragen im Mittelpunkt des Interesses.
Werden die Biskupa sögur vergleichbar zu den weltlichen isländischen Sagas von
Tierepisoden in ihrem Handlungsverlauf strukturiert? Und weisen die in der

Textgruppe der Biskupa sögur zu findenden Tierepisoden überhaupt ein einheitliches
Bild auf, daß diese Texte von den bisher untersuchten abgrenzt?288 Obwohl eine
nicht unsignifikante Zahl von Tierepisoden in den Bischofssagas aufzuspüren ist,
sind diese Narrationen im Vergleich zu den bisher untersuchten Isländersagas und
der Sturlunga saga als anthropozentrisch in ihrer Erzählperspektive zu bezeichnen.
Die in den weltlichen Sagas greifbare Omnipräsenz der Tierwelt im isländischen

286 Eine einzige Episode in der Prestssaga hat konfliktauslösende Wirkung und ist insofern mit jenen
der Isländersagas und restlichen Teilsagas der Sturlunga vergleichbar. In diesem Konflikt spielen
jedoch keine lebenden Tiere und das Verhältnis von Menschen zu ihnen eine Rolle, sondern der
Streit beruht auf einem vorgenommenen Vergleich: „Pat var vanöi Guömundar prests oft hati'öir at
lata menn kyssa ä helga döma. En Porsteinn kveöst eigi vita, hvârt J)at vâru heilagra manna bein
eöa hrossabein." (Prest S. 141 [Es war die Gewohnheit Priester Guömunds, an den Feiertagen die
Leute oft Reliquien küssen zu lassen. Aber Porsteinn sagte, er wisse nicht, ob das die Knochen
heiliger Männer seien oder Pferdeknochen]. Diese Kritik Porsteinn Praslaugarsons an Guömunds
Reliquienkult zieht eine Gerichtsverhandlung wegen Blasphemieanklage nach sich. In seiner
Kritik schimmert ein abgeklärtes Verhältnis der Isländer zum christlichen Heiligenkult durch.

Gleichzeitig wird auch in dieser Episode wieder die Selbstverständlichkeit des Rückgriffs auf den
tierischen Kosmos zur Erklärung von Ereignissen und Zusammenhängen deutlich.

287 Die einzige Episode, die nicht christlich-hagiographischer Natur ist, handelt von einem Schwein,
das in einem wunderreichen Winter (kynjavetr) aus seinem Stall ausbricht und ein Kind zu Tode
beißt (Prest S.123). Ähnliche Schilderungen von wahnsinnig gewordenen Tieren existieren auch
in den Isländersagas und den Königssagas sowohl für die christliche als auch für die heidnische
Zeit. Beispielsweise heißt es in der Eyrbyggja saga, daß alle Tiere, die in die Nähe des Wiedergängers

Pörölfr kamen, verrückt wurden und daß sein Sohn Arnkell aus diesem Grund einen Zaun um
das Grab errichten ließ, der so hoch war, daß nur noch fliegende Vögel ihn überwinden konnten
(Eb S.92-95). Vgl. auch Magnüss saga blinda. Hkr III. S.289.

288 Zu den anthropologischen Implikationen der in dieser Textgrappe dominierenden Tiermirakel s.

Kap. 5.5.2.



120 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

Gesellschaftsleben mit ihrer - unterschiedlich ausgeformten - Relevanz für den
Aufbau der erzählenswerten Geschichten besteht in den Bischofssagas nicht. Die
Schilderung der Leben der drei isländischen Heiligen Lorläkr, Jon und Guömundr
kommt in den meisten Bereichen ohne Rückgriff auf Tierepisoden aus.289 In nur
wenigen Fällen werden Tiere als Teil der allgemeinen Hintergrundszenerie erwähnt,
beispielsweise in der Jons saga helga, in der es in einer Mirakelepisode zur Erklärung
der Abwesenheit der Männer heißt, daß sie auf dem Schafabtrieb seien,290 oder in
der GuÖmundar saga A, in der es nach der erfolgreichen Heilung eines Mannes
durch GuÖmundr heißt, daß er sofort in den Stall hinausging, um seine Rinder zu

291
versorgen.

Die Erzählungen drehen sich in Anlehnung an die Konstruktionsregeln der

zeitgenössischen lateinischen Hagiographien primär um das Leben und Wirken -
auch und vor allem post mortem - des betreffenden Bischofs. Die Berichte über vita
und acta miracula der isländischen Heiligen folgen einer völlig anderen narrativen
Logik als die Islendinga sögur und die Sturlunga saga. Das Zusammenspiel
konfliktauslösender, versöhnender und retardierender Elemente, das den Handlungsablauf
der weltlichen Sagas strukturiert, wird zum größten Teil durch hagiographische
Gepflogenheiten überdeckt.292 Vor allem die Jons saga und die Versionen der
Lorläks saga folgen in ihrem Aufbau lateinischen Vorbildern, deren Übersetzungen
ins Altnordische zu den ältesten isländischen Textzeugen gehören.293 Mit diesen
Erkenntnissen in Übereinstimmung steht, daß es bis auf wenige Ausnahmen keine

Tierepisoden gibt, welche die Handlung konfliktauslösend, retardierend oder auf
andere Art vorantreiben.294 Als einzige Ausnahme ist das Motiv des Falls vom Pferd

zu nennen, das unter anderem in der Kristni saga eine Änderung des Handlungsverlaufs

bewirkt, da die betroffenen Männer von ihrem Plan, Bischof Friörekr in seinem
Haus zu verbrennen, ablassen müssen:

En J>at sumar eptir aljnngi sçfnuÔu hçfôingjar liöi ok riöu meö tvau hundruö manna ok
aetluöu at brenna {ja byskup inni. heir aöu hrossum sinum aör Jjeir riöu heim a bœinn
at Lœkjamoti. En er Jjeir skyldu a bak hlaupa flugu fuglar upp hjâ jjeim. Viö {jat fceldusk

289 Auch die Übersichtswerke Kristni saga und Hungrvaka zeichnen sich durch eine weitgehende
Abwesenheit von Tierepisoden aus. Die wenigen in den beiden Werken integrierten Tierepisoden
greifen auf aus den weltlichen Sagas bekannte Motive zurück. Erwähnenswert sind zwei Versionen
des Falls vom Pferd in der Kristni saga, auf die im folgenden näher eingegangen wird, und die

Schilderung einer Geschenkübergabe eines Eisbären in der Hungrvaka (S.7).
290 JBp S.281.
291 GBpA S.83.
292 Zum Spannungsverhältnis zwischen Sagatraditionen und inhaltlichen Schwerpunkten der Bi¬

schofssaga vgl. Äsdis Egilsdöttir. 2002. S.LII.
293 Zu den vom Lateinischen ins Altnordische übersetzten Hagiographien vgl. auch Jonas Kristjäns-

son. 1994. S.187.
294 Paul Bibires Auffassung, daß die Eorläks saga helga in ihrer Narration den Konventionen der

weltlichen Sagaliteratur folge, kann in bezug auf die Tierepisoden nicht beigepflichtet werden (vgl.
Paul Bibire. 1993. „Eorlaks saga Helga". In: Pulsiano. S.671).



Biskupa sögur - Narrative Funktionen von Tierepisoden in anthropozentrischen Heiligenleben 121

hestar J^eira, ok fellu menn af baki, sumir brutu hendr sfnar en sumir fœtr eöa skeind-
usk â vâpnum slnum. Frâ sumum hljöpu hrossin, ok fora jaeir viö fat heim aptr.295

[Und in diesem Sommer nach dem Allthing sammelten die Häuptlinge Gefolge und
ritten mit zweihundert Mann und beabsichtigten, den Bischof in seinem Gehöft zu
verbrennen. Sie ließen ihre Pferde grasen, bevor sie auf das Gehöft in Lcekjamöt ritten.
Aber als sie wieder aufsitzen wollten, flogen Vögel vor ihnen auf. Aus diesem Grund
scheuten ihre Pferde, und es fielen Männer herunter, einige brachen sich ihre Arme,
andere ihre Beine oder verletzten sich an ihren Waffen. Einigen liefen die Pferde

davon, und so kehrten sie wieder nach Hause zurück.]

Auch in der Porläks saga A läßt sich in einer Mirakelgeschichte eine Abwandlung
dieses Motivs finden. Auch hier hat die Episode retardierende Funktion für den

Handlungsverlauf:

Ormr prestr för fess ©rendis til aljaingis um sumarit eptir, vegna Brands byskups, at

segja hverjar jarteinir hpfSu oröit af helgi Porläks byskups i ]aeim heraÖum. En l
fanntöm jaraut svä hest hans at hvergi mâtti ganga, en ]aegar hann hét ä Porläk byskup

spratt upp hestr hans, ok reiÖ hann fullum dagleiöum til ]aings.296

[Priester Ormr begab sich in dieser Angelegenheit im nächsten Sommer zum Allthing,
im Namen von Bischof Brandr, um zu erzählen, welche Wunder vom heiligen Bischof
Porläkr in diesen Gegenden vollbracht worden waren. Aber in einer Schneewehe brach
sein Pferd zusammen, so daß es nirgendwohin mehr zu gehen vermochte. Aber als er
Bischof horläkr anrief, sprang sein Pferd auf, und er ritt einen vollen Tagesritt zum
Thing.]

Zwar fällt Ormr nicht vom Pferd, sondern dieses bricht aufgrund schlechter
Wetterverhältnisse zusammen. Die Wirkung entspricht jedoch dem generellen Ablauf dieses

literarischen Musters, da aus diesem Grund sein Ritt verzögert und die Verkündung

von Porläks Wundern auf dem Allthing nur durch dessen wunderhaftes
Eingreifen möglich wird. Im Gesamtkontext ist die Episode allerdings eher als

Wundergeschichte einzuordnen, in der das Motiv des Falls vom Pferd rekontextuali-
siert aufgegriffen wird. Auch in der Jöns saga helga kann eine Adaption des Musters
in einen Mirakelkontext identifiziert werden. Hier ist die narrative Logik der
weltlichen Sagaliteratur jedoch vollständig außer Kraft gesetzt; der Fall vom Pferd dient

nur noch als Kulisse eines Mirakelberichts.297 Die ursprüngliche retardierende Funktion

des Musters kommt an dieser Textstelle nicht mehr zum Tragen.
Die Strukturierung einer Bischofssaga durch Tierepisoden über weite Teile

hinweg oder sogar in ihrem gesamten Verlauf kann nicht ausgemacht werden. Die
einzelnen Tierepisoden, in der Porläks und derJöns saga ausschließlich im Rahmen von

295 Kristni S.12f. In der Kristni saga wird ebenfalls berichtet, daß das Pferd des Missionars Pangbrandr
in eine durch einen Zauberspruch geöffnete Erdspalte stürzt, während bangbrandr selbst sich

knapp retten kann. Obwohl auch diese Episode retardierende Funktion für den Handlungsverlauf
hat, da bangbrandr daraufhin Island verläßt und seine Mission nicht fortsetzen möchte, die

Vertreter des Heidentums also vorübergehend ihr Ziel erreicht haben, ist es vor allem der Kampf
zwischen christlichen und heidnischen Mächten, der hier im Vordergrund steht.

296 PBp A S.85f. Siehe auch PBp B S.195.
297

JBp S.261.



122 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

Mirakelberichten oder sonstigen christlich konnotierten Zusammenhängen, folgen
unverbunden anekdotisch aufeinander. Die Bischofssagas sind in ihrem Aufbau

generell noch wesentlich episodenhafter als die Sturlunga saga. Mirakelschilderungen

kommt keine aktive strukturierende Funktion in dem Sinne zu, daß sie folgende
Handlungen auslösen oder längere Passagen im voraus abzeichnen. Ihre narrative
Funktion erschöpft sich in der Legitimierung und Bestätigung der Heiligkeit des

betreffenden Bischofs. Aus diesem Grund liegt in den meisten Fällen eine unver-
bundene Reihung der einzelnen Mirakel hintereinander weg vor. Der Raum, der
dabei den einzelnen Mirakeln eingeräumt wird, kann bis aufwenige stenographische
Bemerkungen heruntergebrochen werden.298 Es gibt aber auch eine Reihe von sehr

ausführlichen Mirakelberichten, die einen hohen anthropologischen Erkenntniswert
für die Stellung der Schreibergesellschaff zu Tieren haben.

Daß den Tierepisoden in den Bischofssagas keine mit den weltlichen Sagas

vergleichbare strukturierende Funktion zukommt und sie vielmehr nur eines von
mehreren aneinandergereihten, legitimierenden Elementen darstellen, unterstreicht
die konzeptionelle Unabhängigkeit dieser Gattung von den übrigen Gattungen der

Sagaliteratur und ihre Abstammung von lateinischen hagiographischen Traditionen.

Die bisher getroffenen Feststellungen bezüglich der Charakteristik der Tierepisoden
in den Biskupa sögur müssen an dieser Stelle zu einem gewissen Grad relativiert
werden. Fällt die Prestssaga Guömundar gööa in bezug auf die in ihr zu findenden

Tierepisoden aus der restlichen Kompilation der Sturlunga saga heraus, so gilt
gleiches für die älteste Guömundar saga biskups und ihr Verhältnis zum Korpus der

Bischofssagas, allerdings unter umgekehrten Vorzeichen. Während wie erwähnt in
allen Versionen der Forlâks saga und ebenso in derJons saga die große Mehrheit der

Tierepisoden Tiermirakel sind und die verbleibenden Episoden entweder in
Verbindung mit anderen Mirakeln stehen oder aber anderweitig christlich konnotiert
sind, bietet sich in der Guömundar saga biskups ein völlig anderes Bild: Von insgesamt

27 Episoden handelt es sich nur in sieben Fällen um Tiermirakel, drei Episoden
haben visionären Charakter, die verbleibenden Episoden entstammen dem Motivgut

der weltlichen Sagas.
Daß die Guömundar saga A in ihrer Charakteristik eher mit der Sturlunga saga zu

vergleichen ist als mit den übrigen Bischofssagas, läßt sich dadurch erklären, daß sie

ein stark von Vorlagen abhängiger Text ist, der fast gar keine eigenständigen Züge
enthält.299 Denn ihre Quellen sind abgesehen von Annalen eben gerade Teilsagas
der Kompilation der Sturlunga saga: die Islendinga saga, die Arons saga Hjörleifs-
sonar, die Hrafins saga Sveinbjarnarsonar und für die erste Zeit von Guömunds Wirken

vor allem die Prestssaga. Die geschilderten Wunder beziehen sich alle auf die

298 In der Forlâks saga A folgen in kurzen Ausführungen fünf Tiermirakel direkt hintereinander (PBp
AS.9S).

299 Vgl. Stefan Karlsson. 1983. S.CXLV.



Biskupa sögur - Narrative Funktionen von Tierepisoden in anthropozentrischen Heiligenleben 123

Zeit, bevor Guömundr zum Bischof geweiht wurde.300 In den Schilderungen von
Guömunds Leben nach seiner Weihe zum Bischof wurden indessen aus den Vorlagen,

also den Teilsagas der Sturlunga saga, in diesen gängige Tierepisoden
übernommen. Berichtet wird von einem Raubzug, bei dem auch Pferde entwendet
werden,301 von einem Streit um einen Wal302 und von dem Verschwinden des Wachhundes

eines gewissen Hafr raöamaör in der Nacht, bevor Hafr selbst getötet wird.303

Das Hüten von Pferden als unit of information wurde aus der Arons saga übernommen,304

und auch das Pferdegeschenk des dänischen König Valdimar an Sturla

Sighvatsson wird erwähnt.305 Die genannten Episoden nehmen im Textgefüge die

narrative Funktion ein, die ihnen auch in der jeweiligen Vorlage zukommt. Der Duktus

dieses Teils der Guömundar saga weicht noch stärker als der Anfang der Saga

von den übrigen Bischofssagas ab.

Obwohl also grundsätzlich in den Biskupa sögur eine Tiermotivik anzutreffen ist,
die von den weltlichen Sagas abweicht und stark von europäischen Vorlagen abhängig

ist, gibt es auch innerhalb dieser Textgruppe einen ,Ausreißer', auf den die

herausgearbeiteten Kennzeichen nicht zutreffen. Da es sich wiederum um eine Saga
über Bischof GuÖmundr handelt, bietet sich mit einem Blick auf die besondere Position

dieses Mannes in der Sturlungenzeit die Erklärung an, daß von den Zeitgenossen

die Bedeutung dieses Mannes in seinem Wirken sowohl als Kleriker als auch als

politischer Akteur gesehen wurde und die ihm gewidmeten Sagas sich daher sozusagen

im Grenzgebiet zwischen den Gattungen, zwischen weltlicher und geistlicher
Literatur, bewegen. Abgesehen von diesen beiden Ausreißern weisen die beiden

Textgruppen der weltlichen zeitgenössischen Sagas und der Bischofssagas trotz
individueller Schwerpunktsetzungen allerdings ein homogenes Bild bezüglich Inhalt
und Eingliederung von Tierepisoden auf, das mit der konventionellen Gattungsunterteilung

in Übereinstimmung steht.

300 In der Guömundar saga A finden sich allerdings wesentlich mehr Wunder als in der überlieferten
Fassung ihrer Hauptquelle für diese Zeit, der Prestssaga. Umgekehrt wurden jedoch alle in der

Prestssaga enthaltenen Tierepisoden in der Guömundar saga A aufgenommen.
301 „Maurgo var J>ar rènt J>ui er staÖreN atte. ok aörir menn Jreir er J>ar voro. bèôe hestum ok hus-

buninge ok flesto Joui er utan kirkiu var." (GBp A S. 166) [Vieles wurde da geraubt, was der Kirche
gehörte und anderen Leuten, die da vor Ort waren, sowohl Pferde als auch Inneneinrichtung und
das meiste, was außerhalb der Kirche war].

302 GBp AS. 171. Fast wörtlich übernommen aus Isl S.257.
303 GBp A S.201. Übernommen aus Isl S.289.
304 „Peir komo imornun abêinn ok voro flestir menn i suefne. Sueinnpilltar .ij. hoföo farit ute at

rossum. Peir voro ute er £>essir menn riöu at bênum." (GBp A S.224) [Sie kamen morgens zum
Gehöft, und es schliefen da die meisten Leute. Zwei Jungen waren hinaus zu den Pferden gegangen.

Sie waren draußen, als diese Männer aufs Gehöft ritten]. Vgl. Ar S.257.
305 GBp A S.251. Vgl. Isl S.364.



124 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

4.4 Anekdotische Tierepisoden in den Konunga sögur

Abweichend von der Vorgehensweise in den vorhergehenden Kapiteln soll in
diesem Teilkapitel eine vergleichende Untersuchung der vier Königssagakompendien

vorgenommen werden. Anhand dieser gemeinsamen Betrachtung soll beleuchtet
werden, ob sich Unterschiede in der Integration von Tierepisoden zwischen den
einzelnen Kompendien feststellen lassen und ob sich diese mit der generellen Ten-
denz des jeweiligen Werkes in Verbindung bringen lassen. Gleichzeitig wird jedoch
ebenso wie in den vorhergehenden Teilkapiteln dargelegt werden, inwiefern die
einzelnen Königssagas Episodentypen aus den anderen Gattungen des

Untersuchungskorpus aufnehmen.
Eine erste, quantitative Übersicht über die Aufnahme von Tierepisoden in den

einzelnen Versionen gibt die folgende Tabelle:

gesamt innerhalb des Text-
umfangs der ÔTOdd

innerhalb des Text-
umfangs der Mork

nurÂgr

54 14

5 5

29

nur ÔTOdd

nur Mork 8 8

nur Fsk 1

2

4

1

6nur Hkr 14

Âgr u. Hkr 2

ÔTOdd u. Hkr 4 BHH
Mork u. Hkr 4 4

2

1

Fsk u. Hkr 6 2

Âgr u. Mork 1 iliiiîiliiiii
Âgr u. Fsk -

1Agr, Mork u. Hkr 1

Âgr, ÔTOdd u. Hkr 1 1 bhhh
Âgr, Fsk u. Hkr 1

4

2

Mork, Fsk u. Hkr 4

Âgr, Mork, Fsk u. Hkr 2

Schaubild 1: Tierepisoden in den verschiedenen Königssagakompendien

Es fällt auf, daß zum einen nicht alle Versionen auf gleiche Weise Tierepisoden in
den Gesamttext integrieren und daß zum anderen die Übereinstimmungen zwischen
den einzelnen Versionen variieren. Aussagen über Abhängigkeitsverhältnisse und
Übernahmeprinzipien können nur durch Untersuchung der einzelnen Episoden
getroffen werden, was nach einigen allgemeinen Ausführungen auf den folgenden



Anekdotische Tierepisoden in den Konunga sögur 125

Seiten exemplarisch für die Olafs saga Tryggvasonar und die Haralds saga Siguröar-
sonar vorgenommen werden soll.

Die einzigen beiden Episoden, die in allen untersuchten Königssagas Aufnahme

gefunden haben, sind die Schilderung König Haraldr Siguröarsons auf seinem Pferd
und der Fall von diesem vor seinem Tod bei der Schlacht von Stamford Bridge
sowie die Aussage, daß König Hâkon Magnüsson während der Jagd auf ein Schneehuhn

im Gebirge von einer tödlichen Krankheit befallen wurde.306 Auch die Schilderung

des Todes Hälfdans des Schwarzen, der ins Eis einbricht, weil an dieser Stelle

ein Brunnen für Rinder bestand, findet sich in allen diesen Zeitraum umfassenden
Versionen.307 Alle drei Tierepisoden stehen in Verbindung mit dem Tod eines

Königs, und die Nähe zu diesem für Herrscherchroniken zentralen Ereignis ist wohl der
Grund dafür, daß diese Episoden in allen Kompendien als erzählenswert erachtet
wurden. Vor allem die Todesumstände Hälfdan svartis und Hâkon Magnüssons
rufen die Erinnerung an die außergewöhnlichen Todesfälle der Ynglinga saga hervor,

die wiederholt in Verbindung mit Tieren stehen. So stirbt beispielsweise König
Dagr bei einem Feldzug zur Rache seines getöteten Spatzen;308 die beiden Brüder
Alrekr und Eirikr erschlagen sich gegenseitig mit Pferdegebissen;309 König Egill wird
von einem Stier zu Tode gestoßen,310 und König AÖils stirbt ebenso bei einem Fall

vom Pferd wie König Goögestr.311 Svanhildur Öskarsdöttirs These, daß die grotesken

Todesfälle der Ynglinga saga nicht die Heldenhaftigkeit dieser Könige in Frage
stellten, sondern als unterhaltsamer Zerrspiegel der königlichen Ruhmestaten

fungierten, läßt sich auch auf die drei oben angeführten Todesumstände späterer Herrscher

übertragen.312
Alle übrigen Episoden kommen nur in einer Version oder aber einem Teil der

Kompendien vor. Dabei fällt auf, daß keine Episode nur in das Agrip, nicht jedoch in
andere Versionen Eingang gefunden hat. Auch in der Fagrskinna gibt es nur eine

metaphorische Äußerung, die nicht in anderen Kompendien zu finden ist.313

Dagegen gibt es jeweils mehrere Erwähnungen, die nur in der Morkinskinna und der

Heimskringla stehen. Weiterhin wird deutlich, daß sich die Heimskringla aller
anderen Versionen in der Konstruktion ihrer Narration bedient, da eine Reihe von
Episoden neben der Heimskringla nur in einer anderen Version aufgespürt werden

306 Âgr S.39; Mork S.274; Fsk S.282; Haralds saga Siguröarsonar. Hkr III S.186 sowie Âgr S.43; Mork
S.298; Fsk S.303; Magnüss saga berfcetts. Hkr III S.212.

307 Âgr S.3; Fsk S.58; Hâlfdanar saga svarta Hkr I S.92.
308 Ynglinga saga. Hkr I S.35f.
309 Ynglinga saga. Hkr I S.39f.
310 Ynglinga saga. Hfcr IS.52.
311 Letzterer saß dabei zudem noch auf einem von König AcSils geschenkten Pferd (Ynglinga saga. Hkr

IS.57).
312 Vgl. Svanhildur Oskarsdöttir. 1994. S.768. Zu einer Diskussion der Entstehungszeit und Tendenz

des Ynglingatal siehe Claus Krag. 1991 (zu den hier erwähnten Todesfällen und deren Quellen
siehe v.a. S.110-123).

313 Es handelt sich um die Bezeichnung Älfifas und Sveins als Stute und Fohlen (Fsk S.206). Vgl. dazu

Kap. 5.4.1.



126 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

kann. Umgekehrt wurde nur eine Episode in mehreren Kompendien integriert, ohne
auch in der Heimskringla aufgenommen worden zu sein.314

Ist eine Episode in drei der vier Versionen zu finden, so handelt es sich in den
meisten Fällen um eine gemeinsame Erwähnung in Morkinskinna, Fagrskinna und
Heimskringla, was mit der generell festzustellenden starken Dependenz des Fagr-
skinnatextes von der Morkinskinna zusammenhängt. Es gibt lediglich zwei Episoden,

die in Fagrskinna und auch in der Heimskringla stehen, nicht jedoch in der
Morkinskinna. In beiden Fällen handelt es sich um Episoden metaphorischen
Charakters. Auf diese Besonderheit wird später näher einzugehen sein. Es scheint, daß

Snorri in seiner Heimskringla generell die Mehrzahl der in seinen Vorlagen erwähnten

Tierepisoden übernimmt und gegebenenfalls inhaltliche Änderungen vornimmt,
wie im folgenden deutlich werden wird. Von den insgesamt 54 in Schaubild 1

aufgeführten Episoden stehen 39 ausschließlich oder unter anderem in der
Heimskringla.

Aufgrund seiner Kürze sind im Ägrip Tierepisoden nicht sehr zahlreich. Weiterhin

findet sich im Ägrip keine der in den anderen Versionen aufgeführten metaphorischen

Äußerungen, was sich durch den wesentlich geringeren Anteil an wörtlicher
Rede im Vergleich zu den anderen Kompendien erklärt. Die im Ägrip integrierten
Tierepisoden umfassen vorrangig die oben vorgestellten, mit dem Tod eines Königs
oder einer anderen Person in Verbindung stehenden Episoden. Darüber hinaus
finden einige anekdotische Episoden Erwähnung.315 Es läßt sich jedoch kein Muster
feststellen, warum gerade diese Anekdoten Eingang in das Ägrip gefunden haben, da

diese sowohl in Verbindung mit der Person eines Königs stehen als auch nur
Nebenpersonen betreffen können.

Als Charakteristikum der Morkinskinna gilt ihre Prägung durch eingeflochtene
pœttir.316 Diese pcettir enthalten auffällig häufig Tierepisoden, denen im Gegensatz zu
den übrigen in den Königssagas zu findenden Tierepisoden außerdem wiederholt
eine strukturierende Funktion für den Handlungsverlauf zukommt. Auch außerhalb
der pcettir sind in der Morkinskinna tendenziell viele Tierepisoden aufgenommen;
nichstdestoweniger gibt es eine Reihe von Erwähnungen, die entweder nur in der

Heimskringla oder in Heimskringla und Fagrskinna zu finden sind, nicht jedoch in
der Morkinskinna. Acht Tierepisoden finden sich außer in der Morkinskinna in
keiner anderen der untersuchten Königssagas. Von diesen stehen wiederum vier
Episoden in Teilen der Morkinskinna, von denen Heinrich Gimmler in seiner

Untersuchung der Morkinskinna annahm, daß sie vor der Abfassung der Morkinskinna
als eigenständige Einheiten existierten.317

314 Lediglich der Konflikt um das Weiden auf fremdem Grund zwischen Gyäa und Geirsteinn in der
Haraldssona saga, der in Ägrip und Morkinskinna erwähnt wird, hat keinen Eingang in die Heimskringla

gefunden.
315 Vgl. Âgr S.35, S.38, S.53f.
316 Vgl. z.B. Theodore M. Andersson/Kari Ellen Gade. 2000. S.ll. Auf einige der in der Morkin¬

skinna integrierten pœttir wird in Kapitel 4.5 genauer eingegangen.
317 Vgl. Heinrich Gimmler. 1976. S.63-65. Es handelt sich um die Episode, in der horkell einen mit

Silberstücken gefüllten Ziegenbock vor König Magnus führt (Mork S.100), die Heilung der von



Anekdotische Tierepisoden in den Konunga sögur 127

Diese häufige Koinzidenz von nur in der Morkinskinna erwähnten Episoden und
der Identifikation von Erzählabschnitten als eingeschobene jpcettir läßt die Frage
aufkommen, ob die Erwähnung von Tierepisoden in der Forschung tendenziell als

Digression aufgefaßt wird, weil diese vermeintlich vom Haupterzählstrang ablenken.

Im folgenden soll gezeigt werden, daß eine solche Einschätzung die Bedeutung von
Tierepisoden als integrale Elemente auch der Königssagas verkennt. Diese These

wird dadurch gestützt, daß es eine Reihe ähnlicher Tierepisoden gibt, die einheitlich
in mehrere Versionen eingingen. Angesichts der zusätzlichen Episoden in der
Morkinskinna stellen sich gleichwohl einige Fragen: Warum fügte der Verfasser der
Morkinskinna diese Episoden in sein Gesamtwerk ein? Inwiefern dienen sie der

Unterstützung seiner Gesamtaussage? Und warum ließ Snorri eben diese Episoden
in seiner Heimskringla aus? Es fällt auf, daß die von Snorri nicht aufgenommenen
Episoden bis auf zwei Ausnahmen nicht direkt in Verbindung mit der Person des

Königs stehen.318 Dieser Befund läßt sich vorläufig zumindest teilweise damit erklären,

daß in der Heimskringla der Lauf der Erzählung sehr auf die einzelnen Könige
fokussiert ist, während die Morkinskinna in ihrer Narration auch nur indirekt mit
dem König in Verbindung stehende Ereignisse aufgreift. Den hier aufgeworfenen
Fragen soll im Laufe des Kapitels näher nachgegangen werden.

Bemerkenswerterweise bietet sich in der Fagrskinna, von der wiederholt festgehalten

wurde, daß sie in großen Teilen wörtliche Übereinstimmungen mit der von
ihr als Vorlage genutzten Morkinskinna aufweist,319 ein anderes Bild. Viele der in der
Morkinskinna enthaltenen Tierepisoden wurden in der Fagrskinna ausgelassen.
Statt dessen finden sich viele kurze Erwähnungen von Tieren, von denen allerdings
wenige als verfestigte Motive mit fester struktureller Funktion anzusehen sind. Die
nicht aus der Morkinskinna übernommenen Tierepisoden der Fagrskinna sind vor
allem metaphorischer und symbolischer Art. Während die Fagrskinna also wiederholt

Tierepisoden auf Handlungsniveau ausläßt, fügt sie andererseits metaphorische
Wendungen und Episoden mit symbolischer Bedeutung - wie etwa den Flug zweier
Raben oder einen Wolfstraum - ein. Hinsichtlich dieser Begrenzung auf sinnbildliche

Erwähnungen der Tierwelt korrespondiert die Fagrskinna mit der
kontinentaleuropäischen Literatur des Mittelalters.

Die metaphorischen Episoden der Fagrskinna wurden bis auf eine Ausnahme,
der Bezeichnung Älfifas und Sveins durch Einarr Jaambarskelfir als Stute und Fohlen,
von Snorri in der Heimskringla aufgegriffen.320 Über den Bestand der Fagrskinna

einer Schlange in ihrem Bauch gequälten Ingibjçrg Halldörsdöttir durch König Haraldr Siguröar-
son (S.196-198), die Episode, in der Olâfr kyrri einen die Sprache der Vögel verstehenden Mann
durch ein getötetes Pferd auf die Probe stellt (S.293-295), sowie um die Rettung eines Schafes

durch Sigurdr slembir während des Schafabtriebs auf Island (S.409).
318 Die Ausnahmen sind Haraldr Sigurdarsons Kampf gegen eine Schlange im Kerker (Mork S.80-

82), der auch in Saxos Gesta Danorum steht, und Ingibjçrg Haraldsdöttirs Heilung durch Haraldr
(MorfcS.196-198).

319 Siehe dazu beispielsweise Alfred Jakobsen. 1968. S.47.
320 Über lange Zeit wurde diskutiert, ob Snorri in seiner Abfassung der Heimskringla die Fagrskinna

als direkte Vorlage benutzte (vgl. Theodore M. Andersson. 1985. S.217). Die hier vorliegenden



128 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

hinausgehend fugt Snorri sogar noch weitere metaphorische Wendungen hinzu bzw.
wandelt nichtmetaphorische Episoden in ebensolche um, wie im weiteren Verlauf
deutlich werden wird. In der Heimskringla finden sich darüber hinaus auch viele
kürzere Erwähnungen von Tieren, die so nicht in den anderen Königssagas auftauchen.

Daß in der Heimskringla wesentlich mehr Tierepisoden zu finden sind als in
den anderen Kompendien, hängt sicherlich teilweise mit ihrem wesentlich größeren
Umfang zusammen. Es fällt jedoch auf, daß auch Ereignissen, die in den anderen

Kompendien ebenfalls geschildert werden, in der Heimskringla wiederholt Tierepisoden

hinzugefügt werden. Snorris Saga weist außerdem eine gewisse Vorliebe für
die Verwendung von Tierschimpfwörtern auf, die in dieser Ausprägung nicht in den
anderen Kompendien zu finden sind.

Bei Episoden in den Königssagas handelt es sich im Gegensatz zu den bisher
untersuchten Teilen der Sagaliteratur hauptsächlich um singuläre Episoden anekdotischen

Charakters. In einigen Fällen können dabei literarische Vorbilder nachgewiesen

werden, wie etwa im Falle der Hundekönigepisode in der Hâkonar saga gööa, für
die Lily Weiser-Aall mehrere antike Vorlagen identifizieren konnte.321 Aufgrund
dieses anekdotischen Charakters haben die Episoden selten eine über die jeweilige
Szene hinausreichende strukturierende Funktion für den Handlungsverlauf. In den

Isländersagas, der Sturlunga saga oder auch den Bischofssagas rekurrierende literarische

Muster tauchen nur vereinzelt auf. Im Falle der Integration eines solchen
Musters kommt der entsprechenden Episode jedoch dieselbe narrative Funktion zu
wie in den anderen Untergattungen.322 Diese mit dem narrativen Bestand der

isländischen' Sagas übereinstimmenden Episoden stehen bis auf eine Ausnahme323

entweder nur in der Heimskringla324 oder finden sich neben der Heimskringla nur in
einer anderen Version.325 Snorri bedient sich in seiner Narration somit stärker als die
früheren Kompendien handlungsstrukturierender Tierepisoden und greift dabei auf
Motivinventar der weltlichen und klerikalen isländischen Sagas zurück.

Besonders die Tierepisoden in der Olafs saga Tryggvasonar und der Haralds saga

Siguröarsonar sind für eine literarische Funktionsanalyse von Interesse, da beide

Sagas aufverschiedenen Handlungsebenen Tierepisoden in die Narration einbauen,
die jedoch in den unterschiedlichen Versionen höchst uneinheitlich übernommen
werden. Im folgenden soll daher anhand dieser beiden Sagas untersucht werden,

narrativen Untersuchungen unterstützen diese These, da auch Tierepisoden mit aufgenommen
wurden, die außer in der Fagrskinna in keiner anderen Quelle zu finden sind.

321 Sie nennt als mögliche literarische Vorbilder unter anderem Plinius und den hebräischen
Alexanderroman (Lily Weiser-Aall. 1933. S.140).

322 Die entsprechenden Stellen sollen an dieser Stelle nicht detailliert aufgeführt werden, da bereits
bei der Vorstellung der jeweiligen Muster in den vorhergehenden Kapiteln auf sie hingewiesen
wurde.

323 ÔTOdd S.171. Auch diese Episode steht nicht in Zusammenhang mit der Figur des Königs.
324 Beispielsweise Hkr II S.297; Hkr III S.1S, S.176.
325 Hkr I S.260 (u. Fsk S.l 18); Hkr III S.163 (u. Mork S.229f), S.177 (u. Fsk S.277), S.253f (u. Mork

S.351).



Anekdotische Tierepisoden in den Konunga sögur 129

inwiefern die Aufnahme, Auslassung oder Umdeutung einzelner Episoden mit der
Gesamtintention und dem Kontext der einzelnen Texte zusammenhängen.

4.4.1 Olafs saga Tryggvasonar

In den verschiedenen Versionen der Olafs saga Tryggvasonar bietet sich hinsichtlich
der Integration von Tierepisoden in den Handlungsverlauf ein von den anderen

Königssagas grundlegend abweichendes Bild. Mit Hilfe inhaltlich aneinanderknüp-
fender Tierepisoden wird die Figur des Königs einerseits durch eine für diese

Untergattung außerordentlich nahe Beziehung zu einem individuellen Tier und andererseits

durch eine für das gesamte Untersuchungskorpus einmalige Distanz zu Tieren
und auch Menschen konstruiert. Gleichzeitig liegen bei keiner anderen Königssaga
so große Abweichungen hinsichtlich der Aufnahme von Tierepisoden zwischen den

Versionen vor wie im Falle Oläfr Tryggvasons. Im folgenden soll diese unterschiedliche

Integration in den verschiedenen Fassungen der Olâfs saga Tryggvasonar
daraufhin untersucht werden, welche Auswirkungen sie auf die Charakterisierung Ölafr

Tryggvasons hat und inwiefern sie sich mit der Gesamtaussage der einzelnen
Versionen in Verbindung bringen läßt.326

Zusätzlich zu den drei Kompendien soll an dieser Stelle eine weitere Saga

vergleichend herangezogen werden, die der Fagrskinna und der Heimskringla als

Quelle diente: die Saga Olafs Tryggvasonar, die aller Wahrscheinlichkeit nach
zwischen 1180 und 1200 vom Benediktinermönch Oddr Snorrason in Fingeyrar
zunächst in Latein verfaßt wurde.327 Überliefert sind allerdings nur drei altnordische
Versionen mehr oder weniger fragmentarischer Art, die alle aus der Zeit von etwa
1250 bis 1300 stammen.328 Odds Saga weicht aus zwei Gründen von den anderen
hier untersuchten Königssagas ab. Sie ist zum einen kein historisches Kompendium,
sondern eine nur das Leben eines Königs umfassende Saga, zum anderen kommt ihr

326 Vgl. auch Lena Rohrbach. 2008. Frühere Untersuchungen der Olafs saga Tryggvasonar wie etwa
Toralf Berntsens Untersuchung der verschiedenen Versionen der Olafs saga Tryggvasonar aus
dem Jahr 1924, Erma Gordons Dissertation aus dem Jahr 1938 (Die Olafssaga Tryggvasonar des

Odd Snorrason) und ein Artikel Lars Lönnroths aus dem Jahr 1963 („Studier i Olaf Tryggvasons
saga") beschäftigten sich vorrangig mit deren Abhängigkeit von biblischen und hagiographischen
Stoffen sowie von mit Oläfr helgi in Zusammenhang stehendem Material. In einer im Jahr 2005
erschienenen Monographie (Öläfs sögur Tryggvasonar. Um gerdirpeirra, heimildir og höfundur)
beschäftigt sich Sveinbjörn Rafnsson auf breiter Basis mit den Quellen und Transmissionsumstän-
den der von Oddr und Gunnlaugr verfaßten Olafs sögur Tryggvasonar.

127 Vgl. Theodore M. Andersson. 2003. S.4. Oddr wiederum benutzt Theodoricus' Historia de

antiquitate regum Norvagiensium als Vorlage; der Großteil seiner Saga beruht jedoch auf mündlicher

Überlieferung (vgl. Jonas Kristjänsson. 1994. S.163). Sveinbjörn Rafnsson weist daraufhin,
daß das etwa zeitgleich entstandene Ägrip aller Wahrscheinlichkeit nach Odds ursprüngliche
lateinische Fassung als Quelle nutzte (Sveinbjörn Rafnsson. 2005. S.15).

,2S Die A-Handschrift (AM 310 4to) wird auf das dritte Viertel des 13. Jahrhunderts datiert, die S-

Handschrifi (Sth 18 mbr 4to) auf ca. 1300 und das zwei Seiten umfassende Fragment U (Dela-
gardie 4-7) auf die Mitte des 13. Jahrhunderts (vgl. FinnurJönsson. 1932. S.III-VIII).



130 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

hagiographischer Charakter zu, der sie von der säkularen Grundstimmung der anderen

Texte unterscheidet.329

Von insgesamt 14 Tierepisoden stehen fünf nur in Odds Saga, zwei nur in der Heims-
kringla.330 Vier weitere Episoden sind sowohl in der Heimskringla als auch in Odds Saga zu
finden.331 Alle in Odds Saga integrierten Tierepisoden stehen in enger Verbindung zur Figur
König Olafs. Tierepisoden ohne Bezug zu Olafs Person, die in späteren Versionen zu finden
sind, fehlen in Odds Version. In Ägrip und Heimskringla wird beispielsweise berichtet, daß

Häkon jarl sein Pferd im Fluß ertränkt, um vorzutäuschen, er selbst sei auch ertrunken.332 In
Odds Saga findet sich eine Erwähnung des Pferdes überhaupt nur in der S-Handschrift, und
im Vergleich zu Agrip und Heimskringla wird Häkons Tat nicht direkt geschildert, sondern
es heißt lediglich: „aetlvöv flester at iarlinn mvnde drvknaä hafa er ]aeir sa hestin daijran ok
mottvlinn rekinn".333 Anders als in den meisten anderen Fällen liefert hier Oddr eine

knappere Version, und in der zweiten Handschrift ist sogar nur noch der Mantel Gegenstand
der Beglaubigungsstrategie. Dies ist insofern auffällig, als Episoden vor dem Tod oder
während des Todes eines Mannes wie oben ausgeführt allgemein auffallend kontinuierlich
überliefert wurden und Oddr in seiner Saga ansonsten häufiger als die anderen Versionen
Tierepisoden zur narrativen Strukturierung heranzieht.

Zwei weitere nicht mit Öläfr verknüpfte Episoden übernahm Snorri aus der Fagrskinna.
Bei diesen beiden Episoden handelt es sich um die Erwähnung zweier Raben als glücksbringendes

Omen334 und die metaphorische Umschreibung Häkon jarls als Bär,335 wobei Snorri
letztere Episode nur in stark verkürzter Form übernimmt. Daß Snorri diese metaphorische
Wendung mit in seinen Sagatext aufnimmt, reiht sich in seinen bereits erwähnten Hang ein,
seine Figuren in Tiermetaphern sprechen zu lassen.336

Eine weitere Episode findet sich nur in der Heimskringla. In ihr heißt es, daß der dänische

König Haraldr Gormsson nach einem Streit mit den Isländern einen Gefolgsmann in Gestalt
eines Wals nach Island reisen läßt, um Erkundigungen einzuziehen. Die Walgestalt trifft auf
die mächtigsten Goden der vier isländischen Viertel, die ebenfalls alle in veränderter Gestalt
erscheinen.337 Daß diese Episode in Odds saga nicht aufgenommen wurde, könnte ebenfalls
durch die Digression von Ölafr Tryggvasons Person erklärt werden. Sie findet sich jedoch
auch in keiner anderen der Heimskringla vorausgehenden Königssaga, und es läßt sich auch
kein anderer Motivursprung identifizieren, so daß davon ausgegangen werden muß, daß

329 Vgl. Theodore M. Andersson. 1985. S.213; Sveinbjörn Rafnsson. 2005. S.264.
330 Ein synoptischer Überblick über die Tierepisoden in den verschiedenen Versionen findet sich in

Anhang 2.
331 Von diesen wird in der folgenden Analyse nicht näher auf die Geschichte von Qgvaldr und seiner

Kuh eingegangen werden, die ÖcSinn Ölafr bei einem Besuch in verkleideter Gestalt erzählt
(OTOdd S.132, 136 und Hkr I S.313), da es sich bei ihr um einen anekdotischen Einschub ohne

Verknüpfung mit den restlichen Tierepisoden handelt.
332 Âgr S. 16f; Öläfs saga Tryggvasonar. Hkr I S.295.
333 OTOdd S.80 [die meisten gingen davon aus, daß der Jarl ertrunken sei, als sie das tote Pferd und

den Mantel antreiben sahen],
334 Fsk S.l 18, Hkr I S.260.
335 Fsk S.128f; Hkr I S.278.
336 So läßt er Ölafr Tryggvason Sigriör auch als hundheidna (Hundsheidin) beschimpfen, als sie sich

weigert, zum Christentum zu konvertieren, um ihn heiraten zu können (Öläfs saga Tryggvasonar.
Hkr I S.310). In anderen Versionen der Öläfs saga Tryggvasonar fällt in dieser Szene das

Schimpfwort hrokkinskinna (Schrumpelhaut), also ein nicht auf Tiermetaphern zurückgreifendes
Schimpfwort (z.B. ÔTOdd S.l20).

337 Öläfs saga Tryggvasonar. Hkr I S.271. Vgl. Kap. 5.6.



Anekdotische Tierepisoden in den Konunga sögur 131

Snorri sie aus mündlichen Traditionen übernommen hat.338 Die Erwähnung einer Umwandlung

in Walgestalt findet sich allerdings auch in der achtzehnten Strophe der HelgakviÖa
Hiörvarössonar, so daß Snorri wie in mehreren anderen Fällen Motive aus der eddischen

Dichtung herangezogen haben könnte.339

Odds Saga Olafs Tryggvasonar ist vor allem deswegen von besonderem Interesse,
weil in ihr einem Hund namens Vigi eine zentrale narrative Funktion über weite
Teile der Saga hinweg zukommt. Die diesen Hund betreffenden Episoden finden
sich im Ägrip und in der Fagrskinna überhaupt nicht, während Snorri sie in seiner

Heimskringla selektiv und verändernd aufgreift. Dieser Befund steht in Übereinstimmung

mit der bereits angedeuteten Tendenz der Fagrskinna, Tierepisoden auszulassen.

Auch die lateinischen Werke Historia Norwegie, Historia de antiquitate regum
Norvagiensium und ebenso Adam von Bremens Gesta Hammaburgensis, in denen

Tierepisoden gar keine nennenswerte Rolle spielen,340 erwähnen diesen Hund mit
keiner Silbe. Oddr war somit der erste, der diesen Erzählstrang in seine Saga

integrierte, unabhängig davon, ob es sich dabei um eine schöpferische Leistung oder um
eine Aufnahme mündlicher Traditionen handelte.341

Im folgenden soll zunächst die Funktion des Hundes in Odds Saga beleuchtet
und danach auf die Adaption dieser Episoden durch Snorri eingegangen werden.342

Das erste Mal wird Vigi während einer Irlandreise Olafs erwähnt. Nachdem der

König und seine Leute eine große Menge Vieh zusammengetrieben haben, kommt
ein Bauer zu ihnen und bittet sie, ihm sein Vieh wieder herauszugeben.343 Olafr
meint daraufhin, es sei wohl schwerlich möglich, seine Tiere aus der Menge heraus

zu erkennen, doch der Bauer entgegnet, daß sein Hund seine Tiere erkennen werde.
Nachdem der Hund tatsächlich das scheinbar Unmögliche zustandegebracht hat,
erbittet sich der zutiefst beeindruckte König Vigi als Geschenk, belohnt dafür aber

den Bauern reichlich mit einem kostbaren Ring und vor allem mit seiner Freundschaft.

Über die Reaktion des Königs auf die Leistung des Hundes heißt es:

betta undraöiz Olafr miok oc allir hans menn. leitar hann nu eptir huerrar natura eôa

uitrleics Jressi hundr veri. Bondinn segir at hann var licari spokum hiröum en

scynlausum hundum Jmi at hann hefir mannz man vit. Olafr ger]fi ser ]aa mikit um oc

Jrotti sem var ageta gripr vera hundrinn.344

338 Vgl. dazu Bjami Aöalbjarnarson. 1941. S.CIX; Bo Almqvist. 1965. S.130-147. Oskar Bandle
bezeichnet diese Episode als ,fornaldarsagamäßig' (1965. S.45).

339 Vgl. hierzu in diesem Kap. S.136 und Kap. 5.6. Siehe auch Bo Almqvist. 1965. S.132f.
340 Vgl. Kap. 3.2.
341 In der Ölafs saga Tryggvasonar en mesta wurden die Vigi-Episoden aufgenommen, da es sich

allerdings um eine fast identische Übernahme aus Odds Saga handelt und die Saga zudem erst um
1300 entstanden ist, wird sie in der hier vorliegenden Untersuchung nicht berücksichtigt.

342 Sofern nichts anderes angegeben ist, finden sich die Episoden sowohl in der A- als auch in der S-

Fassung von Odds Saga. Abweichungen im Detail werden nur dann angeführt, wenn sie relevant
für die Analyse sind.

343 ÔTOdd. A. S.54-56.
344 ÔTOdd. A. S.55f.



132 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

[Öläfr und alle seine Männer betrachteten dies mit großem Erstaunen. Er erkundigt
sich nun nach Beschaffenheit und Verstand dieses Hundes. Der Bauer sagt, daß er
ähnlicher einem klugen Hirten als einem verstandlosen Hunde sei, weil er den
Verstand eines Mannes besitze. Öläfr interessierte sich da sehr dafür, und der Hund schien
ihm eine ausgezeichnete Kostbarkeit zu sein.]

Anders als in der Bjarnar saga Hitdœlakappa, in der es heißt, daß Bjçrn einen Hund
als Geschenk erhielt, „J>vi at honum haföi J>6tt hann göör fyrr",345 wird hier ebenso

wie beim Überreichen des Hundes Sämr in der Njâls saga346 allein auf die
außergewöhnlichen Fertigkeiten des Hundes, sein mannz man vit, abgestellt, die ihn zu einer
großen Kostbarkeit machen. Der König hält den Hund aufgrund seines Verstandes
für einen ageta gripr, und auch in allen folgenden Episoden findet sich keine Äußerung

einer über diese Funktionalität hinausreichenden Zuneigung des Königs zu
diesem Hund; Vigi dient Öläfr stets als Instrument zur Durchsetzung gewisser Ziele.
Daher ist es um so bemerkenswerter, daß dem Hund Emotionen für seinen Herrn
zugeschrieben werden, wie bei Betrachtung des Endes der Saga deutlich werden
wird.

Das zweite Auftreten Vigis erfolgt erst eine beträchtliche Weile später. Während
der Verfolgung börir hjçrtrs durch den König und dessen Gefolge wird borir durch
einen Speer verwundet und fällt zu Boden. Von seinem Körper löst sich in diesem

Augenblick ein Hirsch (hjçrtr), der davonspringt. Vigi verfolgt den Hirsch, und es

kommt zu einem Kampf, bei dem der Hirsch - und damit auch Förir - stirbt, der
Hund jedoch schwer verletzt überlebt.347 In dieser Schilderung manifestiert sich die

Vorstellung eines tierischen Folgegeistes (fylgja), der mit dem Menschen koexistiert
und sich in gewissen Extremsituationen von diesem lösen kann.348 Im vorliegenden
Fall entspricht der Hirsch als jylgja-T1er dem Beinamen börirs. Vergleichbare Episoden

gibt es nur sehr wenige im Untersuchungskorpus. Abgesehen von wenigen
Ausnahmen findet sich die Umwandlung eines Menschen in tierische Gestalt nur im
Rahmen von Träumen, in denen die schamanische Vorstellung aufgrund der Stereo-

typität der auftretenden Tiere stark abgeschwächt ist.349

345 BjH S.136 [weil er ihn bereits früher gemocht hatte].
346 „En at skilnaöi mailti Öläfr [pâi] : ,Ek vil gefa fer Jarjä gripi: gullhring ok skikkju, er ätt hefir Myr-

kjartan konungr, ok hund, er mér var gefinn ä Irlandi; hann er mikill ok eigi verri til fylgöar en rçskr
maör. bat fylgir ok, at hann hefir mann vit'" (Nj S.173) [Und beim Abschied sagte Öläfr pâi: „Ich
will dir drei Kostbarkeiten geben: einen Goldring und einen Umhang, die König Myrkjartan
besessen hat, und einen Hund, der mir in Irland geschenkt wurde; er ist groß und kein schlechterer

Begleiter als ein tapferer Mann. Außerdem hat er den Verstand eines Mannes]. Vgl. Kap. 4.1.3. Es

ist auffällig, daß auch dieser überaus kluge Hund aus Irland kommt. Es scheint sich beinahe um
einen Topos zu handeln (vgl. dazu auch William Sayers. 1997a. S.44).

347 ÔTOdd. A. S.141f.
348 Auf diesen Vorstellungskomplex und dessen Spuren im Untersuchungskorpus wird in Kapitel

5.4.2 und 5.6.1 näher eingegangen.
349 Als Ausnahmen sind die oben erwähnte Anekdote der Zauberreise in Walgestalt in der Öläfs saga

Tryggvasonar der Heimskringla und die Egill Skalla-Grimsson bei der Abfassung seiner drdpa für
König Eirikr störende Schwalbe (Eg S.182f) zu nennen. Vgl. Kap. 5.6.1.



Anekdotische Tierepisoden in den Konunga sögur 133

Der verletzte Hund wird an Bord des Schiffes geholt, und Ölafr läßt ihn bei
einem Finnen heilen.350 In dieser Handlung spiegelt sich ein gewisses Maß an

Fürsorge für Vigi wider, das allerdings in Verbindung mit seiner wiederherzustellenden

Funktionsfähigkeit zu sehen ist. Dementsprechend setzt ihn der König bei seinem
nächsten Auftritt wiederum zur Bekämpfung eines Feindes ein. Während einer

Thingversammlung läßt er einen Abtrünnigen entkleiden und beabsichtigt, ihn von
seinen Hunden zerfleischen lassen.351 Die Hundemeute gehorcht jedoch nicht, und
der König ruft Vigi herbei, der in diesem Zusammenhang als der stärkste Hund des

Königs bezeichnet wird. Es wird betont, daß auch Vigi mehrfach vom König
aufgefordert werden muß, bevor er den Mann schließlich angreift.352 Die Tat wird vom
Bischof heftig verurteilt, und es heißt, daß der König für dieses schlimme Werk viel
Buße tun mußte.

Die letzten beiden Erwähnungen des Hundes stehen nur noch in Odds Saga. Auf
der Insel Moster prophezeit ein alter, blinder Mann, daß das Land vier Dinge verlieren

werde, besser und kostbarer, als das Land sie zuvor je besessen habe, wenn der

König nun das Land verlasse. Bei den vier Dingen handele es sich um den König
selbst, die Königin, das Schiff Ormr langi und schließlich um den Hund Vigi „sa er
isinni natura er betri oc stercari en aörir h[undar]"353 Auch hier sind es also die
besonderen Fähigkeiten Vigis, die ihn wertvoll für das gesamte Land machen.

Die Prophezeiung des alten Mannes erfüllt sich: Die Königin Lyri stirbt neun
Tage nach dem Tod Olafs, das Schiff Ormr langi ist nicht mehr steuerbar, und Vigi
verweigert nach der Nachricht vom Tod seines Herrn jegliche Nahrung und stirbt.
Die Schilderang von Vigis Trauer und seinem Tod ist äußerst emphatisch. Dem
Hund werden dabei menschlich anmutende Emotionen zugeschrieben:

Oc er gezlu maör hundzins haföi heyrt fall konungsins meô sannre frasogn. fa geck sia
maÖr til fess huss er hundrinn var i. oc nam staSar med miclum hryggleic. oc mellti.
Heyr nu Vigi s. hann. nu erum viÖ drottinlausir. Oc er hundrinn heyrfi fetta. fa liop
hann up fra konungs saetinu. oc quad uid hatt um siN oc geck ut. oc nam eigi stadar fyrr.
en a einum haugi oc lagfiz far nidr. oc fâ huarki mat ne dryck. oc for sua marga daga at
hann suelltiz oc fa eigi fdzlu. Oc fo at hann uilldi eigi eta fat erat honum var borit. fa

bannadi hann fo adrum hundum oc fuglum oc dyrum at bera fra ser. En tarin flutu
fram um trynit or augunum sua at allir mattu fat skilia at hann gret acafliga sinn lanar-
drottin. oc alldrigi for hann or feim stad. er hann nam stadar. helldr var hann far allt til
fess er hann do.354

350 In der S-Fassung der Saga ist Olafs aktives Einschreiten bei der Rettung des Hundes stärker betont
als in der A-Fassung.

351 ÔTOdd. A. S.169f.
352 In der S-Handschrift von Odds Saga wird das Zögern Vigis noch stärker hervorgehoben, wenn es

heißt, Vigi sei unwillig (trauör) gewesen {ÔTOdd. S. S.169f).
353 ÔTOdd. A. S.189 [der in seiner Beschaffenheit besser und stärker ist als andere Hunde]. Zu dieser

Episode vgl. auch Sveinbjörn Rafnsson. 2005. S.235.
354 ÔTOdd. A. S.240. Diese Episode ist die einzige Tierepisode, die sich auch in dem Delagardie-

Fragment aus dem 13. Jahrhundert findet (vgl. ÔTOdd S.259).



134 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

[Und als der Hundehüter vom Tod des Königs aus sicherer Quelle erfahren hatte, da

ging der Mann zu dem Haus, in dem der Hund war und verharrte in großem Kummer
und sprach: „Höre nun, Vigi", sagte er, „jetzt sind wir herrenlos." Und als der Hund
dies hörte, da sprang er vom Thron herunter und heulte ein einziges Mal laut auf und
liefhinaus und hielt nicht an, bevor er einen Hügel erreichte, und legte sich dort nieder
und nahm weder Speise noch Trank an, und so ging es viele Tage, daß er hungerte und
keine Nahrung annahm. Und obwohl er selbst nicht fressen wollte, was ihm vorgesetzt
wurde, verbot er anderen Hunden und Vögeln und Tieren, es ihm zu entwenden. Und
die Tränen flössen aus seinen Augen über die Schnauze, so daß alle verstehen konnten,
daß er außerordentlich um seinen Herrn trauerte. Und er verließ niemals die Stelle, an
der er sich niedergelegt hatte, sondern blieb dort, bis er starb.]

Die Anthropomorphisierung eines Tieres findet sich in dieser Form an keiner anderen

Stelle des Untersuchungskorpus. Abgesehen von Vigi werden Tiere stets innerhalb

des Bezugsrahmens tierischer Eigenschaften geschildert, ohne daß ihnen
Emotionen irgendwelcher Art zugeordnet werden.355 Mit der in Erfüllung gegangenen
Prohezeiung des blinden Mannes nach Vigis Tod endet Odds Saga, wenn man von
einigen folgenden Ausführungen zu Olafs Bedeutung nach seinem Tod absieht, die

Sveinbjörn Rafnsson als nachträgliche Zusätze einordnet.356

Es wurde deutlich, daß Vigi in Odds Saga eine wichtige narrative Funktion
zukommt. Er fungiert als langjähriger treuer Begleiter des Königs, der ihn beim Kampf
gegen seine Feinde wie ein menschlicher Gefolgsmann unterstützt und dem ein sehr

enges emotionales Verhältnis zu seinem Herrn zugeschrieben wird. Zwar geht die

Wertschätzung des Königs selbst nie über die Funktionalität des Hundes hinaus,
dennoch erfolgt indirekt durch die Figur des Hundes eine Charakterisierung des

Königs, indem sein Näheverhältnis den Charakter des Königs reflektiert und seine

Klugheit positiv die Charakterisierung des Königs beeinflußt.
Snorri nimmt in seiner Heimskringla dagegen nur die ersten beiden der Vfgi-Epi-

soden auf. Alle anderen Stellen läßt er aus oder erwähnt nur Hunde im allgemeinen.
Und auch die erste Vigi-Episode wurde von Snorri lediglich in verkürzter Form und
mit abweichendem Wortlaut übernommen. Auch in der Heimskringla wird die

ausgesprochene Klugheit des Hundes betont, wenn es heißt: „Feim J)ötti hundr sä furöu
vitr".357 In Odds Version wird die Weisheit des Hundes durch mehrfache Wiederholung

allerdings wesentlich stärker betont als bei Snorri. Die in der Heimskringla
hinzugefügte abschließende Bemerkung ,,[a]tti Öläfr hann lengi sfÖan"358 weist
zudem darauf hin, daß der Figur des Hundes im weiteren Verlauf dieser Saga keine

355 Auch in der Hrafnkels saga wird nicht dem Hengst Freyfaxi selbst ein menschlichen Emotionen
entsprechendes Verhalten zugeschrieben, sondern es ist lediglich Hrafnkell, der vermeint, eine
Absicht hinter dem Verhalten des Hengstes erkennen zu können (vgl. Hrafnk S.104). Gleiches gilt
für den Bären, gegen den Finnbogi in Norwegen kämpft. Seine Körperhaltung und seine

Bewegungen werden von Finnbogi intentional ausgedeutet, von der Erzählerinstanz jedoch innerhalb

des Bezugsrahmens tierischen Verhaltens geschildert (Finnb S.274f).
356 Vgl. Sveinbjörn Rafnsson. 2005. S.96-98.
357 Hkr I S.269 [Ihnen erschien der Hund außerordentlich klug].
358 Vgl. ebd [Öläfr besaß ihn noch lange danach].



Anekdotische Tierepisoden in den Konunga sögur 135

rekurrierende Funktion zugedacht ist, da es sich um eine typische Abschlußformel
handelt.

Nichtsdestoweniger erscheint Vigi auch in der Heimskringla im Kampf gegen
Pörir hjçrtr, allerdings wollte Snorri Sturluson die in Odds Fassung präsente Idee
eines Gestaltenwechsels offensichtlich nicht ohne weiteres in seine Königssaga
aufnehmen, denn in der Heimskringla findet sich die Szene zwar, allerdings in stark

abgewandelter Form. In seiner Version verfolgen der König und sein Hund Pörir,
und der König ruft Vigi zu: „Vigi, tak hjçrtinn",359 woraufhin der Hund den Mann
faßt, während der König einen Pfeil abschießt und t>örir dabei tödlich verletzt. Dieser

fügt dem Hund im letzten Augenblick mit seinem Schwert eine schwere Wunde
zu. In dieser Version wird also der Personenbeiname Pörirs metaphorisch in einem

Wortspiel aufgegriffen und jegliche schamanische Assoziation somit unterdrückt. Im
Vergleich ist Snorris Version - die metaphorische Wendung - somit als rationalisierende

Abschwächung aufzufassen.360

Diejenige Episode, in der Olafr Vigi einen aufsässigen Mann zu Tode beißen läßt,
ist in der Heimskringla zu einer kurzen Bemerkung geschrumpft, daß Olafr seine
Feinde zu foltern pflegte, „suma brennda hann i eldi, suma lét hann ölma hunda rifa i
sundr, suma lemja eöa kasta fyrir hâbjçrg."361 Snorri macht also aus einer ausführlichen

Szene eine beiläufige Bemerkung und streicht die Figur des Hundes Vigi ganz
aus dem Geschehen. Neben einer Tilgung der letzten beiden Erwähnungen Vigis
veränderte Snorri folglich zwei weitere Episoden signifikant und übernahm nur die

erste Episode, wenn auch gekürzt, aus Odds Vorlage. Die Funktion Vigis als ständiger

Begleiter des Königs, der auch Aufgaben ausführt, die ihm eigentlich widerstreben,

wird somit in der Heimskringla nicht entfaltet, und der Hund wird zu einer
nebensächlichen Figur, die keine weitgreifende Auswirkung auf die Konstruktion
der Figur des Königs hat.

Die narrative Funktion des Hundes Vigi in der von Oddr verfaßten Olafs saga

Tryggvasonar erinnert an die Funktion einiger Pferde und Hunde in den Isländersagas,

wie etwa des Hundes Sämr in der Njâls saga, des Hengstes Freyfaxi in der
Hrafnkels saga Freysgoöa oder des Hundes V. und des Hengstes Hvitingr in der

Bjarnar saga Hitdœlakappa. Strukturell ist Vigis Funktion vor allem jener des

Hengstes Hvitingr in der Bjarnar saga Hitdœlakappa nicht unähnlich. Während in
der Bjarnar saga Hitdœlakappa das Näheverhältnis allerdings vor allem vom
Menschen Bjçrn ausgeht und definiert wird, ist es in der Königssaga der Hund, dem eine
emotionale Verbindung zu seinem Besitzer zugeschrieben wird, und es gibt keine

einzige Erwähnung, die von einer emotionalen Wertschätzung Olafs zeugen würde.
Ein weiterer Unterschied zwischen den Funktionen der beiden Tiere ist, daß

Hvitingr nur insofern Bjçrns Antagonist Pörör entgegenwirkt, als er diesen entweder

359 Hkr I S.325 [Vigi, faß den Hirsch!]
360 Vgl. auch Sverre Bagge. 1991. S.209.
361 Hkr I S.333 [einige verbrannte er, einige ließ er von wilden Hunden zerreißen, einige zu Schanden

schlagen oder von einer hohen Klippe werfen].



136 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

durch seine Nähe stört oder dessen Freunde Bjçrn näherbringt; während König
Öläfr seinen Hund aktiv in der Bekämpfung seiner Feinde einsetzt.

Eine zweite Art der Illustrierung von Ölafr Tryggvasons Charakter durch Tierepisoden

findet sich sowohl in Odds Saga als auch in der Heimskringla. Die betreffenden

Passagen sind allerdings grundlegend anderer Art als die Vigi-Episoden, weil in
ihnen Tiere nicht als Akteure auftreten, sondern vielmehr von Ölafr auf gewaltsame
Art und Weise zur Durchsetzung seiner Ziele instrumentalisiert werden. Neben der
bereits erwähnten Szene auf dem Thing, in der erzählt wird, wie Ölafr seine(n)
Hund(e) auf einen aufsässigen Mann hetzt, wird sowohl bei Oddr als auch bei
Snorri geschildert, daß Ölafr einen heidnischen Mann mit einer Giftschlange zu
Tode folterte.362 Erma Gordon ordnete in ihrer Untersuchung der Öläfs saga

Tryggvasonar diese Episode als „fremdländisches Schauermärchen" ein.363 Sie

betont die Singularität der in Odds Saga zu findenden Folterepisoden und vertritt die

Auffassung, daß das Konzept der Folter der nordischen Kultur fremd und erst mit
der kontinentaleuropäischen Missionsbewegung in den Norden gelangt sei. In der

Schilderung von Gunnars Tod in der Schlangengrube in der Atlakviöa läßt sich
jedoch ein mögliches Vorbild für diese Episode in der eddischen Dichtung identifizieren.

Snorri baute die Schilderung von Gunnars Tod in den Skäldskaparmäl noch
weiter aus, und die Ähnlichkeiten dieser Passage zur Olafs saga Tryggvasonar sind

augenfällig:

GvNari let hann kasta iormgarja, en honvm var fengin leyniliga harpa ok slo hann med

tanvm jwiat hendr hans voro bundnar. En sva lek hann horpvna sva at allir ormarnir
sofnvjw, nema sv naöra, er rendi at honvm ok hio sva firir flagbrjoskat, at hon steypöi
haifjnnu iN l holit og hangjri hon a lifriNi, ]aar til er hann do.364

[Gunnarr ließ er in eine Schlangengrube werfen, aber ihm war heimlich eine Harfe
gegeben worden, und er spielte sie mit den Zehen, weil seine Hände gebunden waren.
Und er spielte die Harfe derart, daß alle Schlangen einschliefen, außer einer Natter, die

auf ihn zuglitt und so vor das Brustbein schlug, daß sie mit ihrem Kopf in die Eingeweide

vordrang und sich dort an die Leber hängte, bis er starb.]

Eine weitere Episode, in der Ölafr Tryggvason in Verbindung mit Gewalttaten
gebracht wird, findet sich nur in der Heimskringla. Dort heißt es, daß er den Falken
seiner Schwester Ästriör rupft und ihr dann zusendet, als diese sich weigert, den von
ihm ausgewählten Mann zu heiraten: „Ölafr konungr lét taka hauk, er Ästriör ätti, ok
lét plokka af fjaörar allar ok sendi henni siÖan. M maelti Ästriör: ,Reiör er brööir
minn nü'".36s Auch für diese Episode läßt sich in den Skäldskaparmäl ein literarisches
Vorbild finden. Dort wird das Motiv des gerupften Falken in Verbindung mit der

Erhängung RandvérJörmundarrekssons erwähnt:

362 Hkr I S.327; ÔTOdd S.166f. In Odds Version wird der gefolterte Mann nicht benannt.
363 Vgl. Erma Gordon. 1937. S.52.
364 SnE S.106.
365 Hkr I S.307 [Öläfr ließ einen Falken ergreifen, den Ästriör besaß, und ließ ihm alle Federn rupfen

und schickte ihn ihr darauf. Da sprach Ästriör: „Zornig ist mein Bruder jetzt."].



Anekdotische Tierepisoden in den Konunga sögur 137

Fa let Iormvnrekkr konvngr taka son siN ok leiöa til galga. l'a toc Randver haik siN ok

plockajai af fiaörarnar og baö senda feÖr sinvm; Jta var hann hengdr. En er Iormvnrekkr
konvngr sa haikinn, J>a kom honvm i hvg, at sva sem hatkrinn var vfleygr ok fiaÖrlavs,

sva var riki hans vfaert, er hann var gamall ok sonlais.366

[Da ließ König Jörmunrekr seinen Sohn ergreifen und zum Galgen fuhren. Da nahm
Randver seinen Falken und rupfte alle seine Federn und ließ ihn seinem Vater senden;
danach wurde er gehängt. Aber als König Jörmunrekr den Falken sah, kam ihm in den

Sinn, daß, so wie der Falke fluglahm und gerupft war, so war sein Reich unbeweglich,
da er alt und ohne Sohn war.]

Es ist auffällig, daß sich für beide Folterepisoden Vorlagen in den Skâldskaparmâl,
Snorris Lehrbuch der Dichtkunst, finden lassen. Da sich die Falkenepisode nur in
der Heimskringla findet, scheint es naheliegend, daß Snorri unter Rückgriff auf seine

früher verfaßte Kompilation über die eddische Dichtkunst das Motiv des gerupften
Falken parallel zu der bereits in früheren Versionen vorgenommenen Adaption der

Schlangenfolter auf die Figur König Ölafr Tryggvasons übertragen hat.367 Auch

wenn diese beiden Folterepisoden singulär im Untersuchungskorpus sind, greifen
sie somit sehr wahrscheinlich auf Vorlagen in der altnordischen Dichtung zurück.
Erma Gordons Klassifizierung der betreffenden Passagen als Adaptionen außernordischer

Muster ist daher nicht überzeugend. Gemeinsam mit Vigis Kampf gegen
Férir hjçrtr zeichnen diese Folterszenen ein kohärentes Bild Olafs als eines harten
Herrschers, der zur Durchsetzung seiner Ziele nicht davor zurückschreckt,
Menschen und Tieren Gewalt anzutun und dabei Tiere als Mittel zum Zweck zu
instrumentalisieren.

Die Tierepisoden in der Olafs saga Tryggvasonar wirken somit auf zwei
gegenläufigen Achsen, die als Nähe- respektive Härtediskurs bezeichnet werden können.
Anders als in dem in der Bjarnar saga Hitdœlakappa identifizierten Nähe-Distanz-
Diskurs ist das Gegenstück der Näheepisoden in der Olafs saga Tryggvasonar nicht
eine Distanzierung von Tieren; für die in der agrarisch-egalitär organisierten isländischen

Gesellschaft notwendige Etablierung von Distanz zur Tierwelt besteht in der
monarchischen Gesellschaft Norwegens kein Bedürfnis.368 Statt dessen besteht die

zweite Achse aus Episoden, in denen Ölafr Tryggvason seinen Untertanen Härte
demonstriert, indem er entweder Tiere mißhandelt oder Menschen durch Tiere
töten läßt. Des weiteren kommt den dem Nähediskurs zuzuordnenden Episoden

366 SnE S.132f.
367 Diese These wird durch die räumliche Nähe der beiden Episoden in der Snorra Edda weiter unter¬

stützt. Die Falkenepisode steht im Codex Regius (GKS 2367 4to) und einigen anderen
Handschriften nur wenige Zeilen nach Gunnars Tod in der Schlangengrube.

368 Der Begriff der egalitären Gesellschaft muß an dieser Stelle differenziert werden. Die Verfasser der

Isländersagas schildern die isländische Gesellschaft zur Sagazeit durchaus als eine arbeitsteilige, in
der nicht alle Menschen gleichermaßen Zugang zu Ressourcen materieller und immaterieller Natur

haben. Die Egalität der Gesellschaft der Isländersagas eröffnet sich jedoch im Vergleich zu den

Schilderungen der Gesellschaftssysteme der Sturlungenzeit und des monarchischen Norwegens,
die eine wesentlich festere und undurchlässigere Fügung von Gesellschaftsstrukturen aufweisen.

Vgl. dazu auch William Ian Miller. 1990. S.33f. Zur Definition von egalitären und stratifizierten
Gesellschaftssystemen vgl. auch A. Owen Aldrige. 1989. S.61.



138 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

eine andere narrative Funktion zu als in der exemplarisch untersuchten Bjarnar saga

Hitdœlakappa. Die Näheepisoden dienen der positiven Charakterisierung des

norwegischen Königs, jedoch nicht durch seine eigenen Handlungen, sondern lediglich
durch die Aufopferung eines Hundes für seinen königlichen Besitzer. Die Nähe wird
somit nicht von der menschlichen Seite aus gesucht, sondern anthropomorphisie-
rend auf den Hund übertragen. Die beiden Pole der Nähe und Härte können in
einer Episode durchaus gemeinsam wirken, wenn Oläfr seinen Hund Vigi zur Folterung

seiner Feinde aufhetzt.
Die zwei Achsen sind nicht in allen Versionen der Saga gleichermaßen präsent.

In Odds Version dienen Tierepisoden der Charakterisierung Olafs vornehmlich im
Rahmen des Nähediskurses, wenn auch seine harten Tendenzen nicht völlig
verschwiegen werden. In Âgrip und Fagrskinna - den beiden Kompendien, die sehr

wahrscheinlich norwegischer Provenienz sind - gibt es dagegen keine einzige
Tierepisode, die mit König Ölafr selbst in Verbindung steht. Die Fagrskinna übergeht
somit alle in der - von ihr als Vorlage verwendeten - Odds Saga stehenden Tierepisoden.

Die narrative Strukturierung durch Tierepisoden, wie sie sich in den

Isländersagas und der Sturlunga saga findet, die als Gattungen im selben Zeitraum
entstanden, in denen auch die Fagrskinna geschrieben wurde, und wie sie von Oddr in
seiner Saga aufgegriffen wurde, scheint von dem wahrscheinlich am norwegischen
Königshof in Niäaröss situierten Verfasser der Fagrskinna offensichtlich als

unangemessenes Strukturprinzip angesehen worden zu sein: Die einzigen Tierepisoden,
die in der Olafs saga Tryggvasonar der Fagrskinna aufgenommen wurden, sind

metaphorischer Natur.
In der Heimskringla findet schließlich im Vergleich zu Odds Saga eine Verschiebung

der beiden Achsen zugunsten des Härtediskurses statt. Der Nähediskurs ist
durch das Streichen und Zusammenkürzen der meisten Vigi-Episoden stark
abgeschwächt. Statt dessen fügt er den bereits in Odds Version vorhandenen Folterepisoden

weitere hinzu und greift dabei Motive aus der eddischen Tradition auf. Neben
diesen beiden Typen von Tierepisoden, die der Charakterisierung des Königs
dienen, nimmt Snorri darüber hinaus auch die metaphorischen Wendungen der
Fagrskinna auf. Durch diese Verlagerung der beiden Diskurse zeichnet Snorri in seiner

Heimskringla anders als Oddr das Bild eines harten, kalkulierenden Machthabers,
der durchaus nicht nur positive Charakterseiten hat.369

Odds Königssaga entspricht trotz ihrer inhaltlichen Anlehnungen an hagiogra-
phische Traditionen von allen Versionen am ehesten der Bauweise der Isländersagas.

Ihre isländische Provenienz verrät sich somit auch durch den narrativen Aufbau
des Textes,370 da wiederholt Tierepisoden an zentralen Stellen den Handlungsverlauf

miteinander verknüpfen und Handlungsstränge wieder aufgegriffen werden, ein

Charakteristikum, das sich so in keiner anderen Königssaga findet.

369 Vgl. dazu auch Kolbrün Haraldsdöttir. 1998. S. 107.
370 Vgl. auch Sveinbjörn Rafnsson. 2005. S.265.



Anekdotische Tierepisoden in den Konunga sögur 139

4.4.2 Haralds saga Sigurdarsonar

Auch die Haralds saga Sigurdarsonar ist von einer großen Zahl von Tierepisoden
durchzogen.371 Anders als in der Olafs saga Tryggvasonar sind diese Episoden
jedoch durchweg anekdotischer Natur und entsprechen in dieser Hinsicht dem
generellen Charakter der hier untersuchten historischen Kompendien. In der Morkin-
skinna bildet die Haralds saga Sigurdarsonar den größten Teil des Gesamttextes,
und es gibt mehrere auch Tierepisoden einschließende Digressionen, die in den
anderen Versionen nicht aufgegriffen werden: Sechs der insgesamt acht Episoden,
die nur in der Morkinskinna erwähnt werden, finden sich im Textumfang dieser

Saga. Von diesen handelt es sich in vier Fällen um solche, die nicht direkt in Verbindung

mit König Haraldr selbst stehen.372 In der Heimskringla ist diese Saga nach den

Erzählungen über Olafr Haraldsson und Olafr Tryggvason die drittlängste des

Kompendiums. Die Haralds saga Siguröarsonar soll daher als eine der größten
Teilsagas in allen Kompendien stellvertretend genauer untersucht werden. Im Zentrum
der Untersuchung stehen dabei die Ereignisse vor und während der Schlacht bei
Stamford Bridge, in der Haraldr ums Leben kommt.

Bis zu den Schilderungen der finalen Schlacht bei Stamford Bridge finden sich

abgesehen von der Erwähnung eines Falls vom Pferd373 ausschließlich singuläre
Tierepisoden anekdotischer Natur, die in den meisten Fällen Haralds Klugheit und
Geschick illustrieren. Eine Reihe von Episoden steht dabei in Verbindung mit
Haralds Auslandsreisen in jungen Jahren vor seiner Krönung zum norwegischen
König. So wird beispielsweise von seiner Eroberung einer sizilianischen Stadt mit
Hilfe von kleinen Vögeln berichtet. Haraldr bindet den in der Stadt nistenden

Vögelchen brennende Späne auf den Rücken, und bei ihrer Rückkehr zu ihren Jungen

setzen sie die Stadt in Brand.374 Der innerhalb des Untersuchungskorpus nur in
der Morkinskinna erwähnte Kampf Haralds gegen eine Schlange im Kerker von
MikligarÖr hat eine Vorlage in Saxos Gesta Danorum.375 Strukturell kommt dieser

Episode eine mit den Bären- und Drachenkämpfen der Isländersagas vergleichbare
narrative Funktion zu, da auch sie dem Beweis von Haralds Männlichkeit und
Tatkraft (hvatleikr) dient, die explizit am Ende der Episode betont wird.

Eine dritte, ebenfalls nur in der Morkinskinna überlieferte, Anekdote, die die

herausragenden Fähigkeiten Haralds unterstreicht, ist jene, die von der Heilung

371 Synoptische Übersicht aller Tierepisoden in den verschiedenen Versionen s. Anhang 3.
372 Mork S.100, S.140, S.234, S.285.
373 Mork S.229f; Hkr III S.163.
374 Mork S.69-71; Fsk S.231f; Hkr III S.76f. Bjarni AÖalbjarnarson weist daraufhin, daß diese Kriegs¬

taktik auch anderen Heeresfiihrem, unter anderem Alexander dem Großen, zugeordnet wurde,
und vermutet, daß Haraldr selbst diese Geschichte nach seinen Reisen zurück nach Norwegen
brachte, wo sie schließlich mit seiner eigenen Person in Verbindung gebracht wurde (vgl. Bjarni
AÖalbjarnarson. 1941. S.XVIII).

375 Mork S.80-82. Siehe Kap. 5.3. Vgl. Bjarni AÖalbjarnarson. 1941. S.XV; Theodore M. Anders-
son/Kari Ellen Gade. 2000. S.428.



140 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

Ingibjçrg Halldôrsdôttirs durch den König berichtet. Sie leidet aus unerklärlichen
Gründen an Unwohlsein, erst der herbeigerufene König identifiziert die Ursache:

„en vanheilsa d. jainnar litz mer micil. oc mindi mer Jaiccia licligast at hon mindi hafa

lagiz at vermslom nocqveriom at drecca. enn her er viJa a yrmt oc get ec at hon mini
solgit hava yrmling naicqvern litinn oc mun sa haua Jaroaz i qvijai henni."376

[aber das Leiden deiner Tochter erscheint mir schwerwiegend, und es dünkt mich am
wahrscheinlichsten, daß sie sich an einer Quelle zum Trinken niedergelegt hat, und
hier wimmelt es weithin von Schlangen, und ich vermute, daß sie ein kleines Schlänglein

verschluckt hat, das nun in ihrem Bauch herangewachsen ist.]

Der König gibt ausführliche Erläuterungen, wie die Schlange aus dem Bauch herausgelockt

werden könne, die nur bei akribischer Befolgung aller Vorschriften gelingen
können.

Eine ähnliche narrative Funktion kommt auch der folgenden Anekdote zu:
Haraldr landet mit seinem Gefolge auf einer Insel im Limfjord, wo sie zunächst

vergeblich nach Trinkwasser suchen. Die Suche ist erst von Erfolg gekrönt, nachdem
Haraldr auf die Idee gekommen ist, eine Schlange zunächst über das Feuer zu halten,

um sie durstig zu machen, danach einen Faden an ihr zu befestigen und ihr auf ihrem

Weg zu einer Wasserquelle zu folgen.377 Die Schilderung dieser Episode ist in der
Morkinskinna wesentlich ausführlicher als im Ägrip und in der Heimskringla und
endet mit einer expliziten Auswertung der Geschehnisse durch die Erzählerinstanz:

„oc var]a af J>esi raö speci konungs vatnit fundit oc J>vi at minnom haft eftir at rajfit
J)Otti uitrligt oc hvgqvemligt."378 Dieser Kommentar unterstreicht, daß diese Passage
ebenso wie die anderen kurz skizzierten Episoden dazu dient, das Bild eines tatkräftigen

und ausgesprochen einfallsreichen Herrschers zu zeichnen. Genauso wie in der
Olafs saga Tryggvasonar werden die Tiere in diesen Episoden entweder instrumentalisiert,

oder aber sie treten als Widersacher menschlicher Akteure auf.

Nach diesen Anekdoten aus den frühen Jahren der Regierungszeit Haralds gibt
es abgesehen von einer Kaskade metaphorischer Tierschimpfwörter379 und einem
Fall vom Pferd380 über lange Strecken keine relevanten Tierepisoden. Dies ändert
sich im letzten Teil der Saga: Im Vorfeld der Schlacht von Stamford Bridge, die den

Höhepunkt und das Finale der Haralds saga Siguröarsonar bildet, schildern die

Fagrskinna und die Heimskringla verschiedene Tierträume zur Vorausdeutung der

Handlung. Während der Adler- und Rabentraum vor der Ankunft in England nur in
der Heimskringla erwähnt wird, findet sich der direkt im Anschluß folgende Wolfstraum

bereits in der Fagrskinna. Die den beiden Träumen folgenden Strophen
stehen auch in der Morkinskinna, werden dort jedoch nicht in einen Traumkontext

376 Mork S.196.
377 Agr S.38; Mork S.204f; Hkr III S.139.
378 Mork S.20S [Und dank der Klugheit des Königs wurde Wasser gefunden. Das Ereignis wurde als

denkwürdig im Gedächtnis behalten, weil der Ratschlag weise und gewitzt erschien].
379 Mork S.213f; Fsk S.269; Hkr III S.154f. Diese Episode wird in Kap. 5.4.1 näher beleuchtet.
380 Mork S.229f; Hkr III S.163.



Anekdotische Tierepisoden in den Konunga sögur 141

gestellt.381 Auch dieser Befund unterstützt die bereits herausgearbeitete Tendenz der

Fagrskinna, sinnbildliche Episoden in den Handlungsverlauf aufzunehmen - in
diesem Fall in Form einer Umrahmung von bereits in der Vorlage integrierten
Strophen. Erneut greift Snorri die Vorlage aus der Fagrskinna auf und erweitert sie noch
durch Einbau eines zweiten Tiertraums. Bei den beiden Tierträumen handelt es sich
dabei um sehr gängige Traumtypen im Untersuchungskorpus.382

Vor allem die Schilderungen der Schlacht selbst weisen hohe Kongruenz
zwischen den einzelnen Versionen auf. Der Fall König Haralds vom Pferd vor Beginn
der Schlacht findet sich in allen Versionen. Betrachtet man die vier Schilderungen
des Falls vom Pferd genauer, so fällt auf, daß das Ägrip von den anderen dreien
erheblich abweicht. Zunächst ist es die einzige Version, in der König Haraldr selbst
den Fall als schlechtes Omen deutet.383 In den anderen drei Fassungen sieht er ihn
hingegen als günstiges Vorzeichen an, und erst durch Haraldr Englakonungr erfolgt
die sich als richtig erweisende, negative Auslegung.384 Diese drei Versionen sind
weiterhin fast wörtlich identisch, so daß von einer Benutzung der Morkinskinna als

Vorlage für sowohl Fagrskinna als auch Heimskringla ausgegangen werden kann.385

In den drei Fassungen heißt es, daß Haraldr auf einem Rappen mit Blesse reite, und
Haraldr Englakonungr beschreibt ihn als großen Mann mit blauem Obergewand
und prächtigem Helm. Diese Schilderung weist frappierende Ähnlichkeiten zu einer
Beschreibung Gizurr Porvaldssons in der Islendinga saga auf:

Svä er sagt, at Gizurr reiö svartblesôttum hesti, jaa er Jaeir riöu upp eftir Eyjafiröi. Hann
var vapnaär vel, i blâri käpu var hann386

[Es wird erzählt, daß Gizurr einen Rappen mit Blesse ritt, als sie den EyjafjörÖur hinauf
ritten. Er war scharf bewaffnet, in einen blauen Mantel gekleidet war er.]

Allerdings steht diese Beschreibung Gizurs nicht kurz vor dessen Tod, sondern während

seines Rachezugs nach der brenna von Flugumyri. Die Schilderung eines Mannes

mit den genannten Attributen dient seiner Charakterisierung als vornehmer,
siegreicher Held, die jedoch in der Haralds saga Siguröarsonar durch den Fall vom
Pferd durchbrochen wird und ihre Wirkung verliert. Aufgrund der Übereinstimmung

mehrerer Details ist nicht auszuschließen, daß Sturla Pöröarson diese Episode
der Haralds saga Siguröarsonar als Vorbild für seine Schilderung Gizurs nahm. Denn
obwohl ein blauer Mantel in der Sagaliteratur häufig als symbolisches Kleidungsstück

eines Mannes auf dem Weg zu einem Totschlag dient und dabei wiederholt
erwähnt wird, daß der so Geschilderte reitet,387 wird an keiner anderen Stelle das

381 Vgl.MorkS.266.
382 Vgl. Kap. 5.4.2.
383 Âgr S.39. Dieselbe Deutung findet sich in Theodoricus' Historia de antiquitate regum Norvagien-

sium (vgl. Matthewjames Driscoll. 1995. S.103).
384 Mork S.274; Fsk S.282f; Hkr III S. 186. Siehe Anhang 3.
385 Vgl. Bjarni Aöalbjarnarson. 1951. S. XXX.
386 Isl S.498.
387 Vgl. Sandra Ballif Straubhaar. 2005. S.64. Straubhaar weist weiterhin darauf hin, daß die Farbe

Blau nicht unserem heutigen Verständnis von Blau entspreche, sondern daß es sich höchstwahr-



142 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

Pferd näher beschrieben. Darüber hinaus handelt es sich bei den zwei Episoden um
die einzigen Erwähnungen von Rappen mit Blessen.388

Die Beschreibung der Schlacht ist geprägt von Vokabular der Ritterkultur, das

zwar vereinzelt bereits an früheren Stellen in den Königssagas Eingang findet;389 die
Szene ist jedoch insofern herausragend, als sie eine ganze Schlacht unter den Vorzeichen

der Ritterkultur schildert.390 Bjarni Aöalbjarnarson führt in der Einleitung zu
seiner Edition der Heimskringla an, daß es sehr unwahrscheinlich sei, daß Haraldr
Englakonungr berittene Truppen gehabt habe, und sieht die hier beschriebenen
Szenen als Beeinflussung von Berichten über die Schlacht von Hastings an.391 Die
ausgeprägte Stilisierung dieser Kampfszenen hinge auch damit zusammen, daß von
der Schlacht sehr wenige Männer lebend heimgekehrt seien und somit der
Vorstellungskraft wenige Grenzen gesetzt worden seien.392 In der literarischen Inszenierung
dieser Schlacht wurde der Erwähnung von Tieren ein nicht unbeträchtlicher Raum

zugestanden. Der das geschwundene Glück des Königs veranschaulichende Fall vom
Pferd fand dabei Eingang in alle Versionen, die restlichen Schilderungen wurden in
der Fagrskinna und der Heimskringla fast unverändert aus der Morkinskinna
übernommen. Die Tierepisoden bilden somit als dem Tod Haralds vorausgehende Sta-

gingelemente einen integralen Bestandteil der Überlieferung, wohingegen der

Strang der die Klugheit des Königs illustrierenden Episoden zu Beginn der Saga
besonders ausgeprägt in der Morkinskinna zum Tragen kommt.

4.4.3 Zwischenfazit

Die Mehrheit der Tierepisoden in den Königssagas steht in direkter Verbindung mit
dem jeweiligen König. Dies erklärt sich durch die Konzentration dieser Narrationen
auf Ereignisse im nahen Umfeld des Herrschers. Aufgrund dieser Fokussierung dienen

verfestigte literarische Muster, mit denen allgemeine Wertmaßstäbe der
Gesellschaft illustriert werden, wesentlich seltener als narrative Konstruktionsprinzipien

als in den Isländersagas. Die einzigen innerhalb der Königssagas rekurrierenden
Muster, die sich wiederholt identifizieren lassen, sind der Fall vom Pferd, Kämpfe

gegen gefährliche Tiere und Tierträume mit vorausdeutender Funktion. Bei diesen

scheinlich um eine tiefschwarze Färbung handele. Auch in der Landnämabök findet sich eine
motivische Verknüpfung eines blauen Mantels mit einem Fall vom Pferd (vgl. Ldn Sturlubôk 348
S.353f. Ähnlich auch in der Hauksbök).

388 Vgl. Anhang 5.
389 Beispielsweise wird in der Morkinskinna bei einem Aufeinandertreffen zwischen König Magnus

und dem dänischen König Sveinn letzterer folgendermaßen beschrieben: „t>a reif) majrr fram or
scoginum mej) gof>om riddara bvnajai. oc let hest sinn fagrliga bvrdeigia. Fesi majrr var bvinn mef>

miclo gvlli oc dyrom clejrom. majar var enn kvrteisasti. oc lec marga leica mej) mikilli list." (Mork
S.139f) [Da ritt ein Mann aus dem Wald hervor in guter Ritterrüstung und ließ sein Pferd herrliche

Kapriolen schlagen. Dieser Mann war in viel Gold und teure Gewänder gekleidet. Der Mann
war von äußerst ritterlichem Wesen und führte mit viel Geschick zahlreiche Kunststücke vor],

390 Vgl. z.B. Mork S.271 (Fsk S.281; Hkr III S.184); Mork S.274 (Fsk 283; Hkr III S.187).
391 Bjarni Aöalbjarnarson. 1951. S.XXXII.
392 ebd. S.XXXTV.



Anekdotische Tierepisoden in den Konunga sögur 143

drei Episodentypen handelt es sich um auch aus den weltlichen und klerikalen
isländischen Sagas bekannte literarische Muster.

Der singulare Charakter der Tierepisoden in den Königssagas kann jedoch,
besonders im Vergleich zu den Isländersagas, weiterhin als Indiz für eine geringere
gestalterische Freiheit der Verfasser bezüglich der von ihnen geschilderten Ereignisse

gedeutet werden. Die Schilderung von Leben und Wirken bestimmter historischer

Persönlichkeiten - die Teil der, von Walter Baetke so benannten, verbürgten
offiziellen Tradition sind393 - führt offensichtlich dazu, daß in den Königssagas ein

synkritischer Wahrheitsbegriff nicht in demselben Maße tragend ist wie in den

Isländersagas, sondern daß es gewisse Grenzen der Nutzung literarischer Modelle zur
Erklärung belegter historischer Ereignisse gibt. Diese erlauben offensichtlich das

Heranziehen von Anekdoten zur Illustrierung bestimmter Charaktereigenschaften
der norwegischen Herrscher; die Möglichkeit zur grundlegenden Strukturierung
einer Erzählung durch einen durch Tierepisoden abgesteckten Handlungsrahmen,
wie er für mehrere Isländersagas herausgearbeitet werden konnte, scheint jedoch
nicht zu bestehen. Diese Begrenzung gilt auch für die isländischen zeitgenössischen
Sagas, die stärker als die Isländersagas der Kontrolle der Zuhörer unterliegen, weil
die in ihnen geschilderten Ereignisse aufgrund der zeitlichen Nähe den Zuhörern
direkt oder über Hörensagen bekannt sind. Die grundlegenden Unterschiede, die in
der Integration von Tierepisoden zwischen Sturlunga saga und Königssagas
festzustellen sind und die die Sturlunga saga näher zu den Isländersagas als zu den Königssagas

stellen, zeigen deutlich, daß es sich bei handlungsstrukturierenden Tierepisoden

um ein vornehmlich an die isländischen Gesellschaftsverhältnisse geknüpftes
Charakteristikum handelt.

Die Morkinskinna weist im Vergleich zu den anderen Kompendien ausgesprochen

viele Tierepisoden auf. Dies liegt zum einen daran, daß in ihr der Fokus der
Gesamtnarration weniger als in den anderen Kompendien auf die Personen der
einzelnen Könige beschränkt ist. Zum anderen läßt sich in ihr in Ansätzen eine
isländische' Art der Bedeutungskonstituierung durch Tierepisoden aufspüren, die
auch in die Heimskringla Eingang gefunden hat.394 Die Funktion der Tierepisoden
in Odds Saga Olafs Tryggvasonar entspricht schließlich am ehesten jener der
Isländersagas; durch mehrmalige Rekurrierung werden verschiedene Teile der Saga
miteinander verbunden. Allerdings weichen die in diese Saga aufgenommenen Episoden

von den in den Isländersagas üblichen Motiven ab, weil Vigi zum einen als Helfer

des Königs instrumentalisiert und zum anderen als einziges Tier im
Untersuchungskorpus anthropomorphisierend mit Emotionen versehen wird. Aus diesen
Erkenntnissen lassen sich grundlegende Unterschiede zwischen Königssagas isländi-

393 Vgl. auch Preben Meulengracht Sorensen. 1993. S.62.
394 Der spezifische Charakter der Morkinskinna führt Andersson und Gade zu der Frage "Is the book

about Norwegian kings, or is it about the Icelandic experience of Norwegian kings?" (Theodore
M. Andersson/Kari Ellen Gade. 2000. S.64). Die ausgesprochen isländische Perspektive der
Morkinskinna schlägt sich auch auf der Ebene der Bedeutungskonstituierung durch Tierepisoden
nieder.



144 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

scher und norwegischer Provenienz ableiten. In den drei Werken, die sicher isländischer

Provenienz sind, finden zumindest vereinzelt aus dem isländischen Teil der

Sagaliteratur bekannte literarische Muster Eingang. Im Ägrip und der norwegischen
Fagrskinna finden sich solche isländischen', erdnahen Episoden jedoch nicht, und
sie stehen in dieser Hinsicht der kontinentaleuropäischen Historiographie näher als

der altnordischen Sagaliteratur.

4.5 Tiere in den Islendinga fraettir- Ein uneinheitliches Bild

Der Textgruppe der Islendinga J>aettir ist zum Abschluß der narrativen Funktionsanalysen

ein eigenes Unterkapitel gewidmet. Es sei jedoch bereits vorweggenommen,
daß sich zeigen wird, daß gerade keine einheitliche Gruppe von Islendinga

J>aettir existiert, sondern daß diese vielmehr in ihrer Charakteristik entweder den

Isländersagas oder den Königssagas zugeordnet werden können. In seiner Typologie
der altnordischen pcettir bezeichnet Joseph Harris lediglich diejenigen Texte als

Islendinga Jaaettir, die von einem Treffen zwischen einem Isländer und einem
norwegischen König handeln.395 Auf Island spielende pcettir wie etwa den Porsteins jaättr
stangarhçggs nennt er hingegen feud pcettir.396 Rodney A. Maack bezeichnet dagegen
in seiner Dissertation Pâttr and Saga. Short and Long Narrative in Medieval Iceland

aus dem Jahr 1987 abweichend von Harris die hauptsächlich auf Island spielenden
pcettir als sçgupcettir?97 Auch wenn Harris und Maack unterschiedliche Terminologien

wählen, ist den beiden Ansätzen gemeinsam, daß sie die auf Island spielenden,
selbständig überlieferten pcettir und die im Rahmen von Königssagas zu findenden
Auslandsreisen eines Isländers terminologisch klar voneinander trennen. Zur
Vermeidung von Mißverständnissen wird die erste Gruppe im weiteren Verlauf als Is-

landj>aettir, die zweite als KönigsJ)aettir bezeichnet. An Harris' und Maacks Überlegungen

anküpfend sollen die beiden Textgruppen im folgenden darauf untersucht
werden, inwiefern sie sich in bezug auf die Integration von Tierepisoden zum einen
voneinander unterscheiden und zum anderen Ähnlichkeiten zu den Isländersagas
bzw. Königssagas aufweisen. Dazu sollen exemplarisch drei pcettir kurz auf ihre

Strukturierung durch Tierepisoden untersucht werden: der Auöunar J>ättr vestfirzka,
der Porsteins j^âttr stangarhçggs und der Brandkrossa Jaattr.

Von den in der Morkinskinna eingeflochtenen, von der Forschung als pcettir
eingeordneten Digressionen greifen viele auf Tierepisoden zurück. Der Auöunar ]}ättr
vestfirzka beispielsweise, von dem angenommen wird, daß er der Feder Snorri

395 Vgl. Elizabeth Ashman Rowe/Joseph Harris. 2005. S.463. Ähnlich auch Stefanie Würth. 1991.
S.78. Harris nennt diese Textgruppe auch King-and-Icelanderpcettir. Zu einer an Theodore M.
Andersons Analysen orientierten Strukturuntersuchung dieser Textgruppe siehe Joseph Harris.
1972.

396 Insgesamt etabliert Harris sieben Gruppen von pcettir und zusätzlich eine ,gemischte Gruppe', die
sich keiner der sieben anderen Gruppen vollständig zuordnen lasse.

397 Vgl. Rodney A. Maack. 1987. S.15.



Tiere in den Islendinga J?settir - Ein uneinheitliches Bild 145

Sturlusons entsprungen sein könnte/98 handelt von einem Isländer namens Auöunn,
der in Grönland für sein gesamtes Vermögen einen Eisbären erwirbt und diesen dem
dänischen König Sveinn als Geschenk überbringen möchte.399 Der Weg nach Dänemark

führt ihn durch Norwegen, wo er auf König Haraldr Siguröarson trifft, der ihm
den Bären abkaufen möchte. Auöunn will ihn ihm jedoch auch zum doppelten Preis

nicht abtreten und erklärt ihm, daß das Tier für König Sveinn bestimmt sei, woraufhin

Haraldr ihn erzürnt fragt, ob er so unwissend sei, daß er nichts von der Feindschaft

zwischen den beiden Herrschern wisse. Er läßt ihn schließlich unter der
Bedingung ziehen, daß er auf dem Rückweg vorbeikomme, um zu erzählen, wie Sveinn
das Geschenk angenommen habe.

In Dänemark angekommen, ist Auöuns verbliebenes Geld zur Neige gegangen,
so daß er um Essen für sich und den Bären betteln muß. Der königliche Verwalter
Sveins bietet ihm seine Hilfe unter folgender Bedingung an:

Ek mun fa {Vr vistir, sem it jsurfuö til konungs fündar, en Jsar 1 möti vil ek eiga hälft
dyrit, ok mâttu ä J>at Uta, at dyrit mun deyja fyrir jnér, Jaars it Jaurfuö vistir miklar, en fé

sé farit, ok er büit viö, at hafir jaä ekki dyrsins.400

[Ich werde dir die Wegzehrung besorgen, die ihr bis zur Zusammenkunft mit dem König

benötigt, aber dafür will ich die Hälfte des Tieres besitzen, und du mußt bedenken,
daß dir das Tier sterben wird, weil ihr viel Wegzehrung braucht, und das Vermögen ist
dann dahin, und es endet dann damit, daß du dann gar nichts von dem Tier hast.]

Auöunn muß sich zunächst auf die erpresserische Forderung einlassen; König
Sveinn verbannt seinen Vogt jedoch für diese Tat, als er davon erfährt. Sveinn
nimmt Auöunn auf, gibt ihm Silber für eine Pilgerfahrt nach Rom und läßt ihn pflegen,

als er krank und abgemagert wiederkehrt. Als Auöunn schließlich zu seiner
mittellosen Mutter nach Island zurückkehren möchte, schenkt Sveinn ihm ein Schiff
und einen Beutel voll Silber als Dank für den Bären. Des weiteren überreicht er ihm
einen Ring und betont, daß er diesen nur einem vornehmen Mann als Dank schenken

solle. Wieder in Norwegen bei König Haraldr angekommen, berichtet er diesem

von den großzügigen Geschenken Sveins und überreicht Haraldr Sveins Ring als

Dank dafür, daß er ihn mit dem Bären ziehen ließ. Haraldr bedankt sich und
verabschiedet Auöunn mit vielen Geschenken.

Das Eisbärengeschenk bildet folglich den strukturellen Rahmen der gesamten
Erzählung; alle Figurenkonstellationen und Konfliktsituationen werden durch den

mitgeführten Bären beeinflußt.401 Dabei fällt auf, daß stets auf den hohen Wert des

Tieres abgehoben wird; der Bär wird wiederholt gersimi mikil - große Kostbarkeit -

398 Vgl. Elizabeth Ashman Rowe/Joseph Harris. 2005. S.464.
399 Hans Naumann wies auf inhaltliche Parallelen des Auöunar J)ättr vestfirzka zum Ruodlieb-Roman

hin (1952. S.311), die er jedoch nicht als Motivadaption interpretiert, sondern als gemeinsame
„altheimische Erzählungsfrühform" (1952. S.315).

400 Aud S.363.
401 Vgl. dazu auch Edward G. Fichtners strukturelle Untersuchung des Auöunar J?attr (1979. S.259).



146 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

genannt.402 Besonders hervorzuheben ist das Gespräch zwischen König Haraldr und
Auöunn, in dem Haraldr den Wert des Tieres betont, Auöunn es jedoch als dyrit
eitthvert bezeichnet: „Konungr tök vel kveöju hans ok spuröi slöan: ,Attu gersimi
mikla l' bjarndyri?' Hann svarar ok kvezk eiga dyrit eitthvert."403 Tatsächlich bezeichnet

Auöunn selbst an keiner Stelle den Bären als Kleinod, sondern stets als dyr oder

bjarndyr, von dem er jedoch mehrmals sagt, daß er seinen gesamten Besitz dafür

gegeben habe. Während die beiden Könige in dem Bären somit lediglich eine exotische

Kostbarkeit sehen, betont Auöunn auffällig beharrlich, daß es sich um ein -
wenn auch wertvolles - Tier handelt.

In der Sagaforschung gab es verschiedene Erklärungsansätze, was der tiefere Sinn
dieser kurzen Erzählung sei. Edward G. Fichtner interpretiert den pâttr als Schilderung

einer rite de passage, bei der der Bär ein Symbol für die zunehmende Männlichkeit

Auöuns sei und die Geschenkübergaben mit den verschiedenen Phasen der
Initiation einhergehen.404 Njöröur P. Njarövik interpretiert den Text hingegen in
Übereinstimmung mit Vesteinn Olason als Exemplum über die Annäherung zweier

königlicher Feinde durch die Handlung eines einfachen, christlichen Mannes, bei
dem aber ebendieser, Auöunn, und sein Geschenk, der wertvolle Eisbär, in den

Hintergrund treten.405 Unabhängig davon, welcher Deutung man zustimmen mag,
setzen beide die zentrale strukturelle Funktion des Eisbärengeschenkes für die Ge-

samtnarration voraus. Ebenso wie bei anderen in den Sagas geschilderten
Schenkungen bewirkt die Geschenkübergabe eine Freundschaftsbildung zwischen
Auöunn und den beiden Königen; darüber hinaus führt sie jedoch auch zu einer
Annäherung zwischen den beiden Königen selbst. In den Gesamtkontext der
historischen Kompendien gesetzt, dient die Erzählung über Auöunn und seinen Bären
der Charakterisierung König Haralds, die in diesem Fall jedoch nicht so negativ
ausfällt, wie Gustav Indrebo es für die pcettir der Morkinskinna insgesamt herausgearbeitet

hat.406

402 „AuÖunn kaupir J>ar bjarndyri eitt, gersimi mikla" (Aud S.361) [Auöunn kauft da einen Bären, eine

große Kostbarkeit]; „Haraldi konungi var sagt brätt, at [rar var komit bjarndyri, gersimi mikil, ok â

islenzkr maör." (S.362) [König Haraldr wurde alsbald gesagt, daß ein Bär angekommen sei, eine

große Kostbarkeit, der einem Isländer gehöre]; Sveinn zu seinem Verwalter: „Ok jmtti J?ér pat til
liggja, j)ar sem ek settak fik mikinn mann, at hepta fat eöa tâlma, er maör geröisk til at fœra mér
gersimi ok gaf fyrir alla eign" (S.363f) [Und es schien dir angebracht, wo ich große Stücke auf dich
hielt, zu verhindern, daß ein Mann sich auf den Weg machte, mir eine Kostbarkeit darzubringen
und dafür all seinen Besitz zu geben].

403 Aud S.362 [Der König erwiderte seinen Gruß freundlich und fragte darauf: „Besitzt du eine große
Kostbarkeit in Gestalt eines Bären?" Er antwortete, daß er ein Tier besäße].

404 Edward G. Fichtner. 1979. S.261-267. Ashman Rowe und Harris sehen den Auöunar fättr als stark

von Folkloremotiven beeinflußt an (Elizabeth Ashman Rowe/Joseph Harris. 2005. S.464). Gegen
die symbolische Ausdeutung des Bären vor dem Hintergrund eines Initiationsritus spricht die
Tatsache, daß Eisbären auch in anderen Texten des Untersuchungskorpus und in historischen

Zeugnissen als Geschenke von Isländern für Herrscher im Ausland erwähnt werden.
405 Vgl. Njöröur P. Njarövik. 1994. S.616.
406 Vgl. Gustav Indrebo. 1928. S.173.



Tiere in den Islendinga Jaaettir - Ein uneinheitliches Bild 147

Da bereits deutlich wurde, daß die Erwähnungen von Tiergeschenken sich durch
alle Teile des Untersuchungskorpus ziehen und sogar das Verschenken eines Eisbären

selbst neben dem Auöunar J)ättr auch in der Vatnsdoela saga und in der Hungr-
vaka geschildert wird,407 lassen sich nur aus der Betrachtung dieses Königsj^attr noch
keine Aussagen bezüglich der Gattungsproblematik treffen. Die meisten anderen der

in der Morkinskinna stehenden KönigsJ>aettir sind in ihrer Motivik als anekdotisch

zu charakterisieren und insofern den Königssagas ähnlich: Im Sneglu Halla J)ättr
wird vom Tod des Vaters eines gewissen Pjööölfs erzählt, daß er erdrosselt wurde,
weil er ein Kalb nach Hause führte und über einen Zaun kletterte, während er das

Kalb mit einem Seil um seinen Hals gebunden hatte.408 Der HreiÖars J)ättr heimska

bedient sich mehrerer kürzerer Erwähnungen von Tieren zur Illustration von
HreiÖars (mangelnder) Intelligenz.409 Im Stüfs J)ättr entsteht zwischen König
Haraldr Siguröarson und Stuff ein Gespräch über die Aussagekraft der theriophoren
Beinamen ihrer Väter Sigurör syr und Pörör kçttr.410 Keine dieser Passagen ist einer

verfestigten Motivgruppe von Tierepisoden zuzuordnen. Die einzige Ausnahme
bildet der Porsteins J>attr Hallssonar, in dem Einarr J)ambarskelfir und sein Sohn

Eindriöi mit König Magnus in einen vorübergehenden Konflikt geraten, weil sie von
dem vom König geächteten Porsteinn Hallsson ein Zuchtpferd als Geschenk
annehmen.411 Auch hier handelt es sich jedoch um das rekurrierende Muster der

Geschenkübergabe, das in allen Untergattungen des Untersuchungskorpus identifiziert
werden konnte.

Der selbständig überlieferte Porsteins J^attr stangarhçggs412 wurde in der Forschung
wiederholt als Minisaga bezeichnet und von Theodore Andersson in seiner struktu-
ralistischen Untersuchung der Isländersagas als Paradebeispiel der Sagastruktur
herangezogen.413 Dies ist insofern bemerkenswert, als damit einer Gattungstrennung

407 In der Vatnsdoela saga ist der Eisbär ein Geschenk an den norwegischen König Haraldr härfagri
(Vatn S.44). In der Hungrvaka verschenkt Bischof Isleifr Gizurarson den Bären an den deutschen
Kaiser Heinrich III (Hungrv S.7). In allen drei Fällen wird der Eisbär somit an einen königlichen
bzw. kaiserlichen Herrscher im Ausland verschenkt.

408 Sneglu Halla f)âttr.MorkS.240f.
409 Der pättr handelt von der Norwegenfahrt HreiÖars, der als sehr häßlich und schwer von Begriff

dargestellt wird, wobei jedoch letzteres am Ende des pättr revidiert werden muß, da Hreiöarr in
seiner Zeit bei König Magnus viel dazu lernt. Zu Beginn des pättr hält er allerdings den
Hörnerschall für den Ruf eines Tieres (HreiÖ S.248), reitet so ungeschlacht, daß auf einem Ritt mit
dem König mehrere Männer ihm ihre Pferde zur Verfügung stellen müssen (S.255) und stellt
letztlich ein silbernes Schwein für König Haraldr Siguröarson her, der ihn wegen des Totschlags
einiger seiner Männer verfolgt. Dieser schätzt das Schwein zunächst sehr als Kunstwerk, bis er
entdeckt, daß es Zitzen hat. Diese Beleidigung ist jedoch laut König Magnus wohlüberlegt, da

Haralds Vater Sigurör Sau (syr) hieß (S.259).
410 StüfS.283f. Vgl. Kap. 5.4.1.
411 Forsteins J>ättr Hallssonar. Mork S. 11 lf.
412 AM 156 fol, AM 496 fol, AM 162 C fol. Obwohl der Forsteins J>ättr inhaltlich mit der Väpn-

firöinga saga in Verbindung steht, wird er unabhängig von dieser in den Handschriften überliefert
(vgl. Rodney A. Maack. 1987. S.45).

413 Vgl. Theodore M. Andersson. 1967. S.3-6.



148 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

zwischen pcettir und Isländersagas implizit eine Absage erteilt wird und die Struktur
eines pâttr geradezu als Paradigma für die gesamte Gattung der Isländersagas

herangezogen wird. In den Handschriften selbst wird die Erzählung sowohl pâttr als auch

Saga genannt.414

Der Handlungsverlauf des pättr ist seit Anderssons Analysen hinlänglich bekannt
und soll daher hier nur knapp unter Hinweis auf die integrierten Tierepisoden referiert

werden. Bei einem Pferdekampf zwischen dem Pferdezüchter Porsteinn und
PörÖr, dem Pferdeknecht Bjarnis von Hof, versetzt Borarinn Porsteinn versehentlich
einen Schlag mit der Pferdestange auf die Braue. Porsteins Vater Pörarinn erinnert
den Sohn bei nächster Gelegenheit unter Rückgriff auf beleidigende Tiervergleiche415

an die während des Pferdekampfs erlittene Schmach. Die Auffrischung des

Gedächtnisses verfehlt ihre Wirkung nicht. Porsteinn begibt sich nach Hof und
erschlägt Pörör vor dem Pferdestall, nachdem dieser sich weigert, ihm Buße für den

Schlag zu zahlen. Bjarni läßt er in einer an die Njâls saga erinnernden, verhüllten

Wendung den Tod seines Pferdeknechts ausrichten: „Seg J)ü Bjarna, at naut hafi

stangat Pörö, hestasvein hans, ok mun hann biöa J>ar, til Jaess er hann kemr, hjä
hestahüsinu."416

Zur Vergeltung dieses Totschlags sendet Bjarni zwei seiner Männer aus, die beim
Aufeinandertreffen mit Porsteinn vorgeben, auf der Suche nach entlaufenen Pferden

zu sein.417 Porsteinn durchschaut den Vorwand und sendet die Leichen auf dem
Rücken ihrer Pferde zurück nach Hof. Nach diesem mißglückten Anschlag begibt
sich Bjarni selbst zu Porsteinn, die beiden treten gegeneinander in einem Zweikampf
an, der unentschieden endet, und Bjarni nimmt daraufhin Porsteinn in allen Ehren
in sein Gefolge auf.

Bis auf den finalen Zweikampf ist der gesamte pâttr durchzogen von Tierepisoden,

die alle als rekurrierende literarische Muster mit verfestigter narrativer Funktion

in den Isländersagas identifiziert werden konnten. Strukturell läßt sich kein
Unterschied zu der Konfliktstrukturierung der Reykdœla saga feststellen. Und auch

die Kulisse des pâttr ist vergleichbar mit einer Reihe von Isländersagas durch die

Gegebenheiten einer Viehhaltungsgesellschaft geprägt. Im Porsteins Jaättr lassen

sich somit keinerlei Hinweise finden, die für eine von den Isländersagas
abweichende Art der narrativen Strukturierung durch Tierepisoden sprächen.

Ein Blick auf weitere Island]}settir zeigt, daß es sich bei den Hauptkonfliktauslösern

in diesen kurzen Erzählungen signifikant häufig um bekannte Motive aus den

Isländersagas handelt. Für den Gunnars Jaättr Piörandabana wurde bereits darauf

hingewiesen, daß sich in ihm eine Verknüpfung eines Pferdegeschenks mit dem

Motiv des Pferdekampfs findet. Konfliktauslöser im kurzen Hrömundar Jaättr halta

414 Vgl. Rodney A. Maack. 1987. S.45.
415 „Vartu ekki lostinn l svima, fraendi, sem hundr?" (PStang S.70) [Wurdest du nicht bewußtlos

geschlagen wie ein Hund, Sohn?].
416 PStang S.71 [Sage Bjarni, daß ein Rind seinen Pferdeknecht Porôr gestoßen habe, und er wird dort

beim Pferdestall warten, bis er kommt].
417 PStang S.73.



Tiere in den Islendinga jiaettir - Ein uneinheitliches Bild 149

ist ein Diebstahl von Pferden.418 Der auf Island spielende Teil des Hrafns J)âttr
Guörünarsonar wird vom Motiv des Weidens auf fremdem Grund strukturiert.419

Die IslandJ>aettir unterliegen somit hinsichtlich der Integration von Tierepisoden
denselben Strukturprinzipien wie die Isländersagas und wirken aufgrund ihrer

Begrenzung auf meist eine einzige Konfliktlinie wie komprimierte Sagaerzählungen.

Einen Sonderfall bildet schließlich der Brandkrossa Jaättr. Er ist selbständig überliefert,

allerdings nur in Papierhandschriften aus dem 17. Jahrhundert und später.420

Die in den meisten Handschriften als pättr bezeichnete Erzählung besteht aus zwei
inhaltlich voneinander relativ unabhängigen Teilen, die nur dadurch miteinander
verbunden sind, daß sie den Ursprung der Droplaugsöhne schildern. Für die vorliegende

Studie ist vor allem der zweite TeilJ>ättr von Interesse, in dem die beiden Brüder

Grimr und borsteinn aus dem Vopnafjöröur auf Auslandfahrt gehen, nachdem
Grims bester Ochse Brandkrossi eines Tages nach einem Anfall wilder Raserei aufs

offene Meer hinausschwimmt und nicht wieder zurückkehrt. Die beiden Männer
kommen nach Norwegen, treffen dort allerdings nicht auf den norwegischen König,
sondern auf einen Mann namens Geitir, der Grimr erklärt, daß er dafür gesorgt habe,
daß Brandkrossi zu ihm nach Norwegen komme, weil es sich bei ihm um den besten
aller Ochsen gehandelt habe.421 Als Entschädigung gibt er Grimr den mit Mehl
gefüllten Balg des geschlachteten Brandkrossi und seine Tochter Droplaug.

Die gesamte Erzählung ist stark durch folkloristische Motive geprägt. Anders als

in den Königs^aettir tritt in diesem pättr keiner der norwegischen Könige auf,
hinsichtlich der Charakteristik der integrierten Episoden ist der Brandkrossa Jaättr
jedoch eher den KönigsJ>aettir zuzuordnen. Rodney A. Maack charakterisiert den
Brandkrossa J>ättr gemeinsam mit drei anderen Texten seines Korpus als „travel
stories with strong folkloristic overtones. They all have the acquisition ofwealth as a

primary theme."422 Ähnlich wie die in die Isländersagas integrierten Auslandsreisen
dienen sie der Erklärung von Familienverhältnissen und dem Erreichen eines gewissen

Status durch Männlichkeitsprüfungen.
Die selbständig überlieferten pcettir lassen sich daher in auf Island spielende

Konflikterzählungen und in Reiseerzählungen auffeilen. Dies entspricht den von
Jesse Byock identifizierten zwei Strukturprinzipien der Sagas: den feudemes und den

418 HrHalt S.305-315.
419 HrafnG S.319f. Der restliche Teil des in der Morkinskinna überlieferten pättr spielt im Ausland

und enthält bis auf eine kurze Erwähnung einer Jagd König Magnus' mit Falken und Hunden
(HrafnG S.327) keine weiteren Erwähnungen von Tieren. Aus der Perspektive der Überlieferung
handelt es sich somit eher um einen Königsf>ättr, die erste Texthälfte bildet jedoch ebenso sehr
eine Minisaga, wie dies beim borsteins Jjâttr stangarhçggs der Fall ist. Es gibt darüber hinaus
weitere Islandjjaettir, die nur im Rahmen von Königssagakompendien überliefert sind, z.B. den
Hrömundar frittr halta in der Flateyjarbök. Der Orms Jjättr Störölfssonar findet sich sowohl in
einer selbständigen Überlieferung als auch in der Flateyjarbök. Dasselbe gilt für den borsteins jxittr
uxaföts.

420 AM 164 k fol, AM 395 fol, AM 426 fol, JS 435 4to, Thott 1768 4to, Stockholm Papp. 35 fol.
421 Brandkr S.189.
422 Rodney A. Maack. 1987. S.60.



150 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

units of travel and information. Der Brandkrossa j?attr wirkt wie eine aus der Drop-
laugarsona saga herausgenommene, verselbständigte unit of travel and information.
Diese Einschätzung wird durch den Überlieferungszusammenhang des pdttr unterstützt:

Abgesehen von der Mööruvallabök steht der pâttr in den Handschriften stets
direkt vor der Droplaugarsona saga.423

Daß in beiden Gruppen von fcettir Tiere signifikant häufig das Thema eines Gesamt-

texts bilden, hat sicherlich unter anderem mit der Kürze und Episodenhaftigkeit
dieser Erzählungen zu tun, die oft aus nur einem einzigen Handlungsstrang bestehen.

Dennoch ist es bemerkenswert, daß gerade Tierepisoden als erzählenswerter
Stoff eines pattr, einer kurzen Erzählung, angesehen wurden und daß dies sowohl für
die inhaltlich und strukturell den Isländersagas näherstehenden fcettir als auch für
die in die Königssagakompendien integrierten anekdotischen KönigsJ^aettir gilt.

Die exemplarische Untersuchung der fcettir auf ihre Integration von Tierepisoden

hat jedoch gezeigt, daß sich keine gemeinsamen Charakteristika für diese Texte
herausarbeiten lassen. Die hier untersuchten fcettir bilden keine homogene
Textgruppe, sondern unterscheiden sich grundlegend in Abhängigkeit von ihrem
Handlungsort. Solche pœttir, die an norwegischen Königs- und Jarlshöfen spielen, ähneln
den Königssagas in ihrer Selektion und Integration von Tierepisoden; auf Island

verortete pœttir weisen dagegen starke Ähnlichkeiten zu den Isländersagas auf.

Ebenso wie in den Königssagas dienen Tierepisoden in den KönigsJ)aettir vornehmlich

der Charakterisierung der involvierten Könige; in den Island]?aettir fungieren sie

dagegen vor allem als handlungsstrukturierende Elemente. Diese Ergebnisse legen
es nahe, die beiden Textgruppen als separate Kurzformen in naher Verbindung zu
den thematisch und kodikologisch entsprechenden Langformen einzuordnen.424

Die Länge als einziges verbleibendes Kriterium für die Aufrechterhaltung einer

Gattungsunterscheidung zwischen pcettir und Sagas ist jedoch insofern nicht hinreichend,

als es als Isländersagas eingeordnete Texte gibt, die nicht viel länger als einige
fcettir sind.425 Darüber hinaus konnte Rodney Maack in seinen Untersuchungen
deutlich machen, daß die Handschriftenüberlieferungen der von der Forschung als

pcettir identifizierten Texte höchst uneinheitliche Bezeichnungen ebendieser aufweisen.426

Vor allem für die Königsjiaettir bietet sich dabei darüber hinaus das Problem
der Identifikation eines Abschnitts als eigenständiger fâttr, da diese nicht immer in
den Handschriften markiert sind. Alle diese Gründe lassen es sinnvoll erscheinen, im

423 Vgl. ebd. S.38.
424 Vgl. Elizabeth Ashman Rowe/Joseph Harris. 2005. S.464. Auch Rodney A. Maack rückt die von

ihm untersuchten Islandjaaettir näher an die Isländersagas als an die restlichen Typen von pœttir
(Rodney A. Maack. 1987. S.17).

425 Z.B. die borsteins saga hvita. Vgl. dazu Rodney A. Maack. 1987. S.3.
426 Beispielsweise wird der heute so genannte Gunnars ]>ättr biörandabanda in neun von zehn Manu¬

skripten Saga genannt, in der zehnten Handschriften lautet die Überschrift „Af Gunnari biÖr.b."

[Über Gunnarr biörandabani] (vgl. Rodney Maack. 1987. S.40). Auch der Qlkofra ]>ättr wird in
der einzigen erhaltenen primären Handschrift als Saga bezeichnet (ebd. S.47). Die Überlieferung
des borsteins ]>àttr stangarhçggs zeigt beide Bezeichnungen (ebd. S.45).



Literarische Funktionen von Tierepisoden in der Sagaliteratur - Ein Resümee 151

folgenden nicht von einer oder mehreren eigenständigen Textgruppen von pczttir
auszugehen, sondern die Islandjaaettir der Gruppe der Isländersagas zuzurechnen
und die KönigsJ>a£ttir als zu den Königssagas zugehörig zu betrachten.

4.6 Literarische Funktionen von Tierepisoden in der Sagaliteratur

- Ein Resümee

In dieser narrativen Analyse sollte nicht der Versuch unternommen werden, eine

allgemeingültige abstrakte Struktur der Sagatexte herauszuarbeiten, wie dies Theodore

M. Andersson versucht hat. Eine solche kann, auch begrenzt auf eine Untergattung

oder Textgruppe der Sagaliteratur, nicht erstellt werden, ohne dem einzelnen
Text Gewalt anzutun. Jeder Text folgt individuellen Strukturregeln, auch wenn diese

bestimmten (Gattungs-)Konventionen unterliegen und durch diese beeinflußt werden.

Es ging in diesem Kapitel vielmehr darum, die in der Sagaforschung etablierten

Gattungen auf die literarische Funktion von Tierepisoden zu beleuchten und aus

ebendieser Perspektive die Stichhaltigkeit der Gattungsgruppierung zu hinterfragen.
Die erzielten Ergebnisse unterstützen weder die Verfechter der Gattungsunterscheidung

noch deren Gegner uneingeschränkt. Die einzelnen Resultate rekapitulierend
ergeben die vorgenommenen narrativen Analysen, daß im gesamten
Untersuchungskorpus im Vergleich zu zeitgenössischen kontinentaleuropäischen Tendenzen

signifikant viele Tierepisoden zu finden sind, daß diese jedoch nicht in allen

Sagagruppen auf die gleiche Art als strukturierende Elemente innerhalb der
Erzählungen wirken. Darüber hinaus lassen sich auch innerhalb der verschiedenen

Textgruppen durchaus unterschiedliche Typen der Strukturierung durch Tierepisoden
ausmachen.427

In der Gruppe der Isländersagas gibt es zunächst einige Texte, in denen einzelne

Tiere wiederholt im Handlungsverlauf erscheinen und auf diese Weise das Textge-
fiige durch eine aufeinanderbauende Handlung miteinander verbinden. Diese Art
der Erwähnung von Tieren findet sich mit Ausnahme von Odds Olafs saga Tryggva-
sonar, von der gezeigt werden konnte, daß sie innerhalb ihrer Gattung einen absoluten

Ausnahmefall bildet, in keiner der anderen Textgruppen.
Der zweite in den Isländersagas sehr häufige Typ der narrativen Funktion von

Tierepisoden ist die beispielhaft an der Reykdœla saga aufgezeigte verschachtelte

Konfliktstrukturierung. In den in diese Gruppe einzuordnenden Sagas wirken zu
literarischen Konventionen verfestigte Episoden als handlungsstrukturierende
Elemente, die sogar den gesamten Konfliktverlauf einer Saga strukturieren können. Im
Gegensatz zur ersten Gruppe steht hier oftmals die funktionale Bedeutung von Tieren

im agrarischen Alltag und das daraus potentiell erwachsende Konfliktpotential
im Vordergrund.

427 Die im folgenden aufgeführten Typen sind selbstverständlich Idealtypen, die nie in Reinform,
sondern stets in Verbindung mit anderen Typen in den Einzeltexten zu finden sind.



152 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

Ein dritter in den Isländersagas zu findender Typ der Strukturierung wurde
exemplarisch an der Njâls saga verdeutlicht. In dieser werden weit auseinander

liegende Teile einer Saga durch identische oder abgeänderte Wiederholung einzelner
Motive miteinander verbunden und Figurenkonstellationen verdeutlicht. Anders als

beim zweiten Typ wirken die Episoden nicht handlungsvorantreibend, sondern
dienen lediglich als narrative Verweise zur Verdeutlichung des Zusammenhangs.

Isländersagas, die über weite Strecken durch Tierepisoden geprägt sind, haben

von der Forschung oft das Prädikat,mündlich' und/oder ,schlecht strukturiert'
erhalten. Das gilt vor allem für die Bjarnar saga Hitdœlakappa, die Reykdœla saga und
auch die Heiöarviga saga. Der Qualifizierung dieser Sagas als mündlich kann
zugestimmt werden, allerdings nur insofern, als dies nicht mit einem anekdotischen

unzusammenhängenden Aufbau gleichgesetzt wird, sondern auf die mündliche Tradition

des Erzählstoffs rekurriert: Die Verankerung der Tierepisoden im isländischen

Alltag und ihre Verfestigung zu literarischen Konventionen, die durch die gesamte
Gattung hindurch anzutreffen sind, sprechen dafür, daß es sich bei ihnen um allgemein

verbreitete, basale Bausteine zur Strukturierung von Erzählungen handelt.

Bezüglich der Beurteilung der von Tierepisoden durchzogenen Sagas als schlecht
strukturiert kann hingegen auf die Textanalysen in den ersten beiden Teilkapiteln
(4.1.1 und 4.1.2) verwiesen werden, in denen deutlich wurde, daß beide Sagas

einem narrativen Gesamtplan folgen, der die Annahme, es handele sich um eine
bloße Aneinanderreihung von Einzelepisoden, widerlegt. Weiterhin wurde deutlich,
daß Tierepisoden keineswegs nur ein Element der früheren, noch nicht voll künstlerisch

durchstrukturierten Sagas sind, sondern daß diese auch in den klassischen und
postklassischen Sagas wie der Njâls saga oder der Grettis saga anzutreffen sind.428

Auch in der Sturlunga saga werden Handlungsverläufe durch Tierepisoden
strukturiert, allerdings auf linearere und weniger miteinander verknüpfte Art als in den

Isländersagas. Nur selten bilden mehrere Tierepisoden eine zusammenhängende
Handlungskette. Motivisch bestehen große Ähnlichkeiten zu den Tierepisoden der

Isländersagas, allerdings beschränken sich die Erwähnungen in der Sturlunga saga
fast ausschließlich auf Eigentumskonflikte, und Tiere werden vorrangig im Kollektiv
beschrieben. Vor allem die Schilderungen von Viehraub sind als typisch für die

Sturlunga saga anzusehen. Eine Ausnahme in der Kompilation der Sturlunga saga
bildet die Prestssaga Guömundar göÖa: Die Tierepisoden in dieser Saga weichen

signifikant von den restlichen Teilsagas der Sturlunga saga ab. Sie begrenzen sich
fast ausschließlich auf Wunderbeschreibungen und sind insofern mit den Tierepisoden

der Bischofssagas vergleichbar.
Die Bischofssagas sind durch eine weitgehende Abwesenheit von Tieren geprägt;

in ihnen tauchen Tiere nur in aneinandergereihten Mirakeln auf. Unter den hier
untersuchten Bischofssagas stellt nur die Guömundar saga biskups eine Ausnahme
dar. In ihr findet sich eine Reihe von Motiven aus den weltlichen isländischen Sagas.

Daß diejenigen Sagas, die Guömundr goöis Leben schildern - die Prestssaga GuÖ-

428 Zum Begriff der postklassischen Saga und der diesem Begriff inhärenten Klassifizierung der Islän¬

dersagas vgl. Martin Arnold. 2003.



Literarische Funktionen von Tierepisoden in der Sagaliteratur - Ein Resümee 153

mundar gööa und die Guömundar saga biskups -, in bezug auf Tierepisoden jeweils
einen Ausreißer innerhalb ihrer Gattung bilden, läßt sich durch dessen herausgehobene

Bedeutung als geistliche und gleichzeitig auch weltliche Führungsfigur erklären.

Anders als in den Bischofssagas gibt es in den Königssagas eine große Zahl von
Tierepisoden, die in einer ganzen Reihe von inhaltlichen Zusammenhängen auftauchen,

also nicht wie in der Sturlunga saga auf die ökonomische Bedeutung der Tierwelt

für die menschliche Gesellschaft beschränkt sind. Im Gegensatz zu den
Isländersagas kommt diesen Episoden jedoch nur in wenigen Fällen eine strukturierende
Funktion für den Handlungsverlauf zu, und es sind in den meisten Fällen singulär
auftretende Anekdoten, die nicht an allgemein bekanntes Motivgut anknüpfen. Im
Unterschied zu den weltlichen isländischen Sagas, in denen Tierepisoden
hauptsächlich als handlungsauslösende oder -vorausdeutende Elemente fungieren, dienen
sie in den Königssagas vorrangig der Charakterisierung einzelner Persönlichkeiten
oder in Einzelfällen der Verdeutlichung von Figurenkonstellationen. Besonders bei
der Untersuchung der verschiedenen Versionen der Olafs saga Tryggvasonar wurden

dabei Unterschiede zwischen Königssaga(kompendien) norwegischer und
isländischer Provenienz deutlich, die sich auch auf die anderen Teile der Kompendien
übertragen lassen.

Die Ergebnisse aus Kapitel 4.5 zeigen schließlich, daß die Gruppe der Islendinga
Jaaettir keine Merkmale aufweist, die sie grundlegend von den anderen Textgruppen
unterscheidet. Es lassen sich vielmehr zwei Gruppen identifizieren, die vom Inhalt
der Episoden und deren Integration entweder den Königssagas oder den Isländersagas

zugeordnet werden können.
Es können somit im Untersuchungskorpus zwei grundsätzlich verschiedene

Typen der Integration von Tierepisoden in den Gesamttext ausgemacht werden: Während

vor allem in den Isländersagas ein festes Inventar an in Wortlaut und Struktur
verfestigten Episoden ganze Texte handlungsstrukturierend durchzieht, handelt es

sich in den Königssagas um singuläre Erwähnungen anekdotischer Natur, die isoliert
im Handlungsverlauf stehen und oftmals auf literarische Vorlagen zurückgehen. Die
Sturlunga saga läßt sich dem ersten Typ der Bedeutungskonstituierung zuordnen,
allerdings in weniger kunstfertiger Form als dies in den Isländersagas zu finden ist.
Die Bischofssagas sind generell dem zweiten Typ zuzuordnen, allerdings beschränken

sich die Tiererwähnungen dort fast ausschließlich auf Mirakelepisoden und

greifen insofern auf ein festes Inventar zurück.
Diese zwei verschiedenen Typen der Integration von Tierepisoden lassen auf

einer allgemeineren Ebene Rückschlüsse auf die Bedeutungskonstituierung der
betreffenden Textgruppen zu: Während in den anekdotischen Königssagas Bedeutung

anhand von Exempla, mit Hilfe von Rückgriffen auf außergewöhnliche
Begebenheiten, geschaffen wird, ist eines der konstituierenden Merkmale der Isländersagas

die Wiedererkennbarkeit ihrer strukturierenden Episoden aus dem alltäglichen
Leben, ihr Rückgriff auf bekannte (Verhaltens-)Muster zur Illustrierung von
Handlungszusammenhängen.



154 Narrative Strukturierung durch Tierepisoden

Der zeitliche Aspekt spielt für die Wahl der Motivik und den Aufbau und die Logik

der Erzählungen daher offensichtlich eine geringere Bedeutung als die thematische

respektive geographische Verankerung. Zwischen den weltlichen isländischen

Sagas - Isländersagas und Sturlunga saga - und den Königssagas lassen sich so
signifikante Unterschiede in der generellen Textkonstituierung feststellen, daß hier ein
Festhalten an einer Gattungsunterscheidung zweifellos sinnvoll und erkenntnisbringend

ist. Aber auch die herausgearbeiteten Charakteristika der anderen Textgruppen
sprechen, abgesehen von den Islendinga J>asttir, für ein generelles Festhalten an den
etablierten Gattungsunterscheidungen innerhalb der Sagaliteratur.429

429 Im restlichen Teil der Arbeit wird diesen Ergebnissen folgend generell von vier Untergattungen
innerhalb des Untersuchungskorpus ausgegangen.


	Literarische Funktionsanalysen : narrative Strukturierung durch Tierepisoden

