
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 41 (2009)

Artikel: Transmissionsgeschichten : Untersuchungen zur dänischen und
schwedischen Erzählprosa in der frühen Neuzeit

Autor: Richter, Anna Katharina

Kapitel: 3: Vernetzungen : Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte
im frühneuzeitlichen Skandinavien

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858190

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858190
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und

Korrespondenztexte im frühneuzeitlichen
Skandinavien

Nach dem schwerpunktmäßig diachronen Überblick über die schwedische und
dänische Apollonius-Transmission präsentiert der folgende, synchron angelegte Teil
dieser Untersuchung weitere ausgewählte schwedische und dänische Historienbücher

des 17. Jahrhunderts. In exemplarischen Textanalysen werden sie im Horizont
der skandinavischen Hausväter- und Ökonomieliteratur verortet. Dieses zweite

Großkapitel versteht sich in seiner synchronen Perspektive als eine zum ersten Teil
der Arbeit komplementäre Analyse; zusammen wollen beide Teile eine möglichst
weit gefasste Untersuchung des vielfältigen Phänomens skandinavische Historienbücher

in der frühen Neuzeit' präsentieren. Der historischen Zeittiefendimension
dieser Erzählprosa wie auch der Einbettung in kulturelle und literarische Kontexte in
der Zeit ihres Erscheinens auf dem skandinavischen Buchmarkt soll damit möglichst
gleichermaßen Rechnung getragen werden.

Neben dem Schwerpunkt auf der synchron-diskursanalytischen Verortung der
Historienbücher in der Hausväter- und Ökonomieliteratur anhand der Diskursfelder
Liebe, Ehe und Inzest wird auch ausgeführt, wo sich die ausgewählten Texte in eine

europäische Traditionslinie antiker und mittelalterlicher literarischer Diskurse
stellen, etwa in der Beschreibung der Liebe als Krankheit oder im Schönheitsdiskurs
im Euriolus und im Apollonius. Darüber hinaus werden auch in diesem Teil der

Untersuchung weitere Aspekte der Transmission im Blickfeld stehen. Gerade in der
transmissionshistorischen Dynamik scheint die vielfältige und unterschiedliche

Kontextualisierungsfähigkeit der Historien in zeitgenössischen, beispielsweise
theologischen Diskursen auf (so die Diskussion und Verhandlung der häuslichen

Ordnung in den Historien und in den Ökonomietexten), was zugleich auch aufschlussreich

für das komplexe Genreverständnis der Historienbücher sein kann, wie das

Beispiel der Helena und ihrer Nähe zur hagiographischen Literatur zeigen wird.
Zunächst wird das Diskursfeld ,Liebe' anhand des Apollonius und insbesondere
anhand von Euriolus oc Lucretia untersucht, anschließend das Feld ,Ehe' (Melusina,
Griseldis, Samtaal emellan twenne vnga Hustrur/Ecteskabs Samtale/En Kortvillig
Dialogus, Echtenskaps Kärleeks Ähre-Crona/Tvende Kiobmcend) - hier ergeben sich
die meisten Korrespondenzen zur Hausväterliteratur -, schließlich ,Inzest' (Helena,

Hildegardis).



142 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

3.1 Liebe

3.1.1 Paarkonstellationen

Für eine Annäherung an das komplexe Thema ,Liebe' in diesem Zusammenhang
bieten sich die Frage nach der Art und Weise der Beschreibung der Voraussetzungen
für das Entstehen von Liebe in frühneuzeitlichen Historienbüchern an und das

Nachdenken darüber, welche Auffassungen bzw. welche diskursiven Sprechweisen

von ,Liebe' darin zum Ausdruck kommen. Manuel Braun unterscheidet in seiner
Arbeit über die Darstellung von Ehe, Liebe und Freundschaft in frühneuhochdeutschen

Prosaromanen hauptsächlich zweierlei Formen der causae amoris,1 die mir als

einleuchtend für die frühneuzeitliche Literatur erscheinen und die noch - und das

gilt für die Historienbücher mit ihrer meist ins Mittelalter zurückreichenden

Transmissionsgeschichte in besonderem Maße - stark von der Ästhetik der
mittelalterlichen Literatur geprägt sind. Braun unterscheidet diejenigen ,Liebesauslöser',

„die sich an den Normen der ständischen Gesellschaft ausrichten, also Liebe
noch als Perfektionsidee modellieren und entsprechend der Vollkommenheit des

Liebesobjekts verpflichtet sind" (etwa Die schöne Magelone, Loher und Maller,
Valentin und Orsus), von solchen, die eine Liebe als Passion indizieren und sich damit
in ihrer „irrationalen Qualität", wie sie der Passion inhärent ist, katalogartigen
Vorgaben eher entziehen (Eurialus und Lucretia).2 Zur ersten Gruppe von Liebesauslösern

gehört etwa das klassische Eigenschaftspaar Tugend (virtus) und Schönheit,
das sowohl für Frauen wie auch für Männer zutreffen kann und insbesondere für
adlige Liebespaare als Auslöser der Liebe kennzeichnend ist. Die Kombination von
Tugend und Schönheit entstammt der mittelalterlichen literarischen Tradition und
entspricht ständischen Vorgaben.3 Für meine Auswahl an Historienbüchern stellen

Apollonius von Tyrus und Euriolus oc Lucretia jeweils exemplarische Vertreter der von
Braun differenzierten zwei Gruppen dar.

3.1.1.1 Apollonius äff Tyrus

Die Apollonius-Historie folgt in der Darstellung des Protagonisten und seiner Frau
im Wesentlichen dem eher „konventionellen" Paar-Muster „Tugend und Schönheit"
(ergänzt durch die Kunstfertigkeit bzw. Musikalität des Helden) der von Braun

erstgenannten Textgruppe. Apollonius und Lucina begegnen einander am Hof von
Lucinas Vater, König Altistrates. Beide sind von königlicher Abstammung und

1

Vgl. Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft und Rüdiger Schnell: Causa amoris. Liebeskonzeption und

Liebesdarstellung in der mittelalterlichen Literatur. München und Bern: A. Francke, 1985.
2 Vgl. Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 218-219, und dazu Niklas Luhmann: Liebe als Passion. Zur

Codierung von Intimität. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1994 (stw 1124), S. 57.
3 Vgl. Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 219 mit dem Verweis auf Schnell, Causa amoris, S. 241-274.

Für die mittelalterliche Tradition der Liebesauslöser und ihre verschiedenen literarischen Umsetzungen

sei auch im Weiteren auf Schnells umfangreiche Darstellung verwiesen.



3.1 Liebe 143

darum einander ebenbürtige Partner, auch wenn Apollonius sich noch inkognito als

Schiffsbrüchiger ausweist. Lucina will zunächst den an der Tafel ihres Vaters sitzenden

trauernden Apollonius mit Musik aufheitern. Ihre erste Unterhaltung wird so

geschildert:

Gick hon til Apollonium/ och medh all höffueligheet/ tucht och ähra/ satte sigh hoos

honom/ säjandes: Min käre wän/ tin dejelighe skapning vthwijser tin ädelheet/ är thet

tigh icke emoot/ tâ sägh migh titt nampn/ sägh migh ock hwadh tigh wedherfarit är/
och hwarföre tu sâ swâra sörjer.4

Apollonius verrät also seine königliche Herkunft und vor allem seine edle

Gesinnung bereits durch sein schönes Äußeres, doch auch Lucina zeichnet sich durch

„höffueligheet/ tucht och ähra" (Höflichkeit, züchtiges Auftreten und Ehrerbietung),

also durch vornehmes Gebaren aus. „Tucht och ähra" sind Eigenschaften, die
dann auch der König dem Apollonius zuschreibt.5 Edle Gesinnung, virtus, geht mit
einer Entsprechung in körperlicher Schönheit einher. Bald verliebt sich Lucina in
den Fremden, der klug und weise ist, wozu auch seine musikalischen Fertigkeiten
zählen: „Som Konungens Dotter Fröken Lucina/ nu sägh Apollonium wara klook
och wijs/ bleff hon til honom äff stoor kärleek vptändt".6 So wird also die Liebe

„begründet" bzw. nicht weiter kausal erklärt, ,,[e]s bedarf keines besonderen Grundes,

damit zusammenkommt, was zusammengehört"7 - beide Partner sind einander

ebenbürtig und damit von der narrativen Logik her füreinander „bestimmt". Dass
das Liebesbegehren hier zunächst von der Frau ausgeht, ist dabei für die Prosahistorien

gar nicht so untypisch.8 Lucina bittet ihren Vater, Apollonius am Hof zu behalten,

und nach einer schlaflosen Nacht „för the skiöne Apollonij konster/ som henne
vthi öhronen hängde"9 bringt sie ihren Vater sogar dazu, Apollonius als Musiklehrer
für sie einzustellen. Daraufhin wird Lucina bald krank vor Liebe zu Apollonius:

Nâghra fâ daghar ther effter (äff then osäjeligha kärleek) som Lucina til Apollonium
fattadhe/ bleff hon siuuk/ och twingades gâ til sängz: hon toorde thet icke vppenbara
för sin Fadher/ eller nâghon annan äff sine wenner. Konung Altistrates förskreeff
mânge Doctores i Läkiarekonst/ mange och kommo/ men ingen künde Finna boot til

4 Apollonius 1636 (S2), Bl. C2r (Sie ging zu Apollonius mit aller gebotenen Höflichkeit, züchtigem
Auftreten und Ehrerbietung, setzte sich zu ihm und sagte: Mein lieber Freund, deine schöne
Gestalt beweist deine edle Abkunft; wenn es dir nicht zuwider ist, so sag mir doch deinen Namen und

was dir widerfahren ist und warum du so trauerst). Ich zitiere die schwedischen Textstellen im
Folgenden überwiegend aus dieser Apollonius-Fassung von 1636, weil sie die älteste ganz vollständig

erhaltene ist.
5 Vgl. Apollonius 1636 (S2), Bl. C3r-C3v.
6 Apollonius 1636 (S2), Bl. C3V (Als nun die Tochter des Königs, Fräulein Lucina, sah, dass Apollo¬

nius klug und weise war, entbrannte sie in großer Liebe zu ihm).
7 Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 220.
8 Dies hat von Bloh, Ausgerenkte Ordnung, vgl. S. 148-150 und S. 203, für die Prosaepen Elisabeths

von Nassau-Saarbrücken festgestellt; dabei ist das (häufig vom weiblichen Part ausgehende)
Liebesbegehren in der Regel mit dem Wunsch nach Ehe verbunden, es handelt sich also normalerweise

nicht um eine „Passion" außerhalb gesellschaftlicher und kirchlicher Ordnungen.
9 Apollonius 1636 (S2), Bl. C4v-5r (wegen der schönen Künste des Apollonius, die ihr noch in den

Ohren klangen).



144 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Lucinae siuukdom/ wardt för thenskuld Altistrates swâra bedröfwat/ ty han hadhe
henne myckit kiär.10

Hier wird auf die aus der antiken ovidischen und der mittelalterlichen Tradition
bekannte Metapher der Liebe als Krankheit bzw. Liebespathologie rekurriert, mit
ihren klassischen Symptomen, den signa amoris, wie innere Unruhe, Schlaf- und
Appetitlosigkeit, ständiges Denken an die geliebte Person, die sich bis in Melancholie,

Apathie und Unfähigkeit einer normalen Kommunikation mit der Umwelt
steigern können.11 Zwar werden noch die Ärzte konsultiert, doch verrät uns bereits
der Erzähler, dass es sich bei Lucinas rätselhafter Krankheit um die Liebe handelt.
Ein spielerischer Umgang mit dieser literarischen Tradition ist also zu erkennen
(deutlicher wird dies später in Euriolus oc Lucretia, wo schon gar nicht mehr der Arzt
geholt wird, weil die Bekanntheit der Metapher auch beim Leser vorausgesetzt
wird). Auf die Frage ihres Vaters (der bald ahnt, woran sie „erkrankt" ist), wen sie

denn als Ehemann wünsche, erklärt Lucina ihre Liebe zu Apollonius folgendermaßen:

„medh honom will iagh bädhe leffüa och döö/ han är then bäste wän iagh här

pâ Jordenne haffiua kann/ hans ähra/ tucht och dygd twingar migh ther til."12

„Liebesauslöser" ist hier die klassische Trias der Qualitäten „ähra/ tucht och

dygd", aber der begehrte Mann wird, fast modern anmutend, als „bester Freund",
also gleichgestellter Partner bezeichnet; Mann und Frau erscheinen damit
gleichberechtigt, nicht nur auf einer ständischen, sondern auch auf einer emotionalen
Ebene in der Liebesgemeinschaft.13 Ein direktes Liebesgeständnis gibt die Historie
nicht wieder, eher scheint es, dass sich Apollonius in den Willen des Königs und
dessen Tochter fügt, ohne selbst emotional sonderlich beteiligt zu sein: „Höghborne
Konung/ Nädige HERre/ hwadh Gudh/ tin och tin käre Dotters wilie är/ thet är
och aldels min."14 Diese Nüchternheit mag zunächst überraschen, doch geben längst

10 Apollonius 1636 (S2), Bl. C5V (Einige Tage später, aufgrund der unsagbaren Liebe, die Lucina für
Apollonius empfand, wurde sie krank und war gezwungen, das Bett zu hüten. Sie wagte nicht, den
Grund ihrem Vater zu offenbaren oder sonst jemandem von ihren Freunden. König Altistrates ließ
zahlreiche Ärzte der Heilkunst kommen, aber keiner von ihnen konnte Lucinas Krankheit heilen.
Darüber war Altistrates sehr betrübt, denn er liebte Lucina sehr).

11 Zur Metaphorik der Liebe als Krankheit existiert eine umfangreiche Forschungsliteratur, vgl. etwa
Liebe als Krankheit. 3. Kolloquium der Forschungsstelle für europäische Lyrik des Mittelalters. Hg.
von Theodor Stemmler. Mannheim: Forschungsstelle für europäische Lyrik des Mittelalters an
der Universität Mannheim und Tübingen: Narr, 1990 und Schnell, Causa amoris, S. 244-245. -
Ingeborg Radmehr katalogisiert die entsprechenden körperlichen Anzeichen, wie sie in
frühneuhochdeutschen Prosaromanen als wiederkehrende Symptomatik der Verliebtheit der Protagonisten

dargestellt sind, die sie, m.E. zu eng und plakativ-wertend, in „negative" und „positive" Symptome

unterteilt. Vgl. Ingeborg Radmehr: Typik der Gefühlsdarstellung in der frühneuhochdeutschen

Erzählprosa. Göttingen: Gratia-Verlag, 1980 (Gratia; 8), S. 52-54.
12 Apollonius 1636 (S2), Bl. C7V (Mit ihm will ich leben und mit ihm sterben, er ist der beste Freund,

den ich hier auf Erden haben kann, seine Ehre, sein züchtiges Auftreten und seine Tugend zwingen

mich dazu).
13 Die Gleichrangigkeit der Liebespartner stellt auch Ingrid Bennewitz für zwei Prosahistorien des

16. Jh.s fest: vgl. dies., ,Du bist mir Apollo', in: Bachorski, Ordnung und Lust, S. 185-210, hier S. 205.
14 Apollonius 1636 (S2), Bl. C8r (Hochwohlgeborener König, gnädiger Herr, was Gottes Wille, dein

Wille und der Wille deiner lieben Tochter ist, sei auch ganz der meine).



3.1 Liebe 145

nicht alle Historienbücher dem Liebesgeständnis als entscheidendem Fixpunkt
innerhalb einer erzählten Liebesgeschichte ausführlich Raum; wie Manuel Braun

zeigt, verzichten die Texte darauf, wenn das „Füreinander-Bestimmtsein" der
Partner aufgrund der ihnen zugeteilten Epitheta von der narrativen Logik her
ohnedies klar ist.15 Auch wenn es keinen Liebesdialog im eigentlichen Sinne, ein

gegenseitiges Offenbaren der Gefühle für den Partner gibt, zeigt doch im späteren
Verlauf der Erzählung die ausführlich geschilderte intensive Trauer des Apollonius
über Lucinas vermeintlichen Tod deutlich seine Liebe.16

Eine andere interessante Stelle ist die Darstellung der Hochzeit zwischen Lucina
und Apollonius - hier bekräftigt anstelle einer Figurenrede der Erzähler ihre

Zuneigung: „Kommo sä the twenne samman/ som tilförenne en sädan kärleek/ äff
innerligh hiertans grund begynt hadhe/ werlden til förökelse/ sigh sielfifuom til lust
och myckin fromma."17 Es handelt sich bei diesem Satz offensichtlich um eine eigene
Zutat der nachreformatorischen skandinavischen Versionen, denn er fehlt in der
lateinischen Vorlage und bei Steinhöwel.18 Man könnte ihn darum auf den ersten
Blick als eine in nuce gefasste protestantische Eheauffassung der Vormoderne
verstehen: wird doch neben der traditionellen (mit dem Verweis auf die Schöpfungsgeschichte

stets biblisch begründeten) Aufforderung, Nachkommen zu zeugen („werlden

til förökelse"), auch explizit die Liebe der Partner zueinander („sigh sielffuom til
lust och myckin fromma") als Grundlage der Eheschließung erwähnt. Damit betritt
man die äußerst komplexen Felder Ehe, Sexualität, Geschlechterdiskurs und
Mentalitäts-, Sozial- und Wirtschaftsgeschichte in der frühen Neuzeit. Wie u.a. Rüdiger

Schnell in seinen Arbeiten zu spätmittelalterlichen und ffühneuzeitlichen
Geschlechterkonzepten, -diskursen und Eheschriffen gezeigt hat, ist die weit verbreitete

Auffassung einer angeblichen Aufwertung der Rolle der Frau und einer positiveren
Sicht auf Ehe und Sexualität durch die Reformation wesentlich komplexer und

15 Vgl. Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 224.
16 Vgl. Apollonius 1636 (S2), Bl. D2V-D3V.
17 Apollonius 1636 (S2), Bl. C8r-C8v (So kamen die beiden zusammen, die zuvor eine solche Liebe

aus tiefstem Herzensgrund zueinander empfanden, der Menschheit zur Vermehrung und einander

zur Lust und großer Freude).
18 Im dänischen Apollonius mit dem fast identischen Wortlaut wird zudem die, wie es heißt, „nach

einer natürlichen Zeit nach der Hochzeit" erfolgte Schwangerschaft Lucinas (hier als Zustand von
„siuglig", „kränklich" umschrieben) erwähnt, was im schwedischen Text aber weggelassen ist:

„[...] saa at de tuende Menniske som tilforn haffde begynt/ oc optaget deris store kierlighed äff
raet Hiertens grund/ de komme da sammen Gud til loff oc aere/ Verden tili formering/ oc dem
selff til en gode rolighed. En naturlig tid effter deris Bryllupsdag bleff den gode Forstinde siuglig."
(Appolonius 1594 (D2), Bl. C6r nur die Ergänzung: Eine natürliche Zeitspanne nach ihrer Hochzeit

wurde die gute Fürstin kränklich.) - Im lateinischen Text wird nur die große Liebe der beiden
zueinander erwähnt: „Peracta letitita ingens amor fit inter coniuges, mirus affectus, incomparabilis
dilectio, inaudita letitia, que perpétua caritate complecitur." (Die Fassungen RA, RB und RC sind
fast wortgleich). Kortekaas, Historia, S. 324, Z. 16-18. - Auch bei Heinrich Steinhöwel ist der
Verweis auf die Ehe als Gemeinschaft zwischen Mann und Frau zur Zeugung von Nachkommenschaft

(„werlden til förökelse") ganz weggelassen. Es handelt sich also offensichtlich um eine Zutat
des dänischen Übersetzers, die der schwedische Übersetzer dann in leicht abgewandelter Form
übernimmt.



146 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

differenzierter zu sehen, nicht zuletzt auch in den verschiedenen Textsorten, die sich
dazu äußern (Predigten, Kommentare, Summen, Exempla-Sammlungen,
ökonomische Literatur usw.).19 So kann keineswegs die Meinung aufrechterhalten werden,

dass die Betonung der Liebe zwischen den Ehepartnern eine innovative
Errungenschaft der Reformation sei, da die eheliche Liebe (dilectio) bereits in zahlreichen

vorreformatorischen Texten zu den Grundlagen der christlichen Ehe gezählt
wurde.20

Dennoch, so möchte ich resümieren, ist es bemerkenswert, dass der dänische
und der schwedische Übersetzer diesen Aspekt im Apollonius einfügen: Dieser kleine

Eingriff in den Text zeigt m.E. ein Verständnis des Romans nicht nur als Liebes-,
Familien- und Abenteuerroman, der er seiner Herkunft und seiner literarischen
Tradition nach ja ist, sondern er präsentiert ihn auch als einen narrativen Text, der in
Beziehung zu anderen Textsorten, wie etwa Eheschriffen, steht bzw. der als

literarischer Text auch für (ehe-)didaktische Zwecke in Anspruch genommen
werden kann. Das diesbezügliche Rezeptionsangebot der dänischen Historie (mit
ihrer Widmung an Eheleute in der Vorrede) wird hierdurch noch verstärkt. Der
Erzähltext wird in eine mittelalterlich-frühneuzeitliche Kontinuität des komplexen
Diskursfeldes Ehe eingeschrieben und damit zu einem Spielfeld, einer Schnittstelle
für verschiedene Diskurse, die in der Historie immer wieder stellenweise
aufscheinen und die untereinander und mit dem Erzähltext selbst in immer neue
Bezüge gesetzt werden.

Als exemplarischen Vertreter für die zweite bei Manuel Braun genannte
Textgruppe, den Erzählungen von Liebe als Passion, die sich qua definitionem vorgegebenen

Kategorien von Paarkonstellationen entziehen, weil eben die Passion ein
irrationales und non-kausales Moment enthält, ist die Historie von Euriolus oc Lu-
cretia zu nennen. Ihr widmet sich das folgende Kapitel. Euriolus oc Lucretia ist der

einzige Text in meinem Korpus, der von einem außerehelichen bzw. nicht zur Ehe

19 Vgl. Rüdiger Schnell: Frauendiskurs, Männerdiskurs, Ehediskurs. Textsorten und Geschlechterkon¬

zepte in Mittelalter und Früher Neuzeit. Frankfurt/Main: Campus, 1998 (Geschichte und
Geschlechter; 23), S. 11-21. Ebenfalls sehr kritisch bezüglich eines positiven Frauenbildes in der
Reformation: Lyndal Roper: Das fromme Haus. Frauen und Moral in der Reformation. Frankfurt/Main
und New York: Campus, 1999 (Geschichte und Geschlechter, Sonderband).

20 So etwa in der Ehepredigt des Dominikanerpaters Peregrinus (um 1300), vgl. Schnell, Frauendis¬

kurs, S. 64-71 oder in Johannes Herolts Predigtsammlung Sermones de tempore (um 1418 entstanden),

vgl. ebda., S. 72-80 und zahlreiche weitere Beispiele. - Auch wird die Ehe in den
moraltheologischen, didaktischen Texten der Vormoderne noch keineswegs als Liebesgemeinschaft
gleichberechtigter Partner verstanden; dies kann sicherlich als ein „modernes" Phänomen
bezeichnet werden, ein erst ab dem 18. Jahrhundert aufkommender Diskurs. Eine zu sehr erotisch

geprägte Ehebeziehung lehnen beispielsweise sowohl katholische wie protestantische Eheschriften

ab, weil dadurch die Hierarchie zwischen Mann und Frau als gefährdet betrachtet wurde.

Hans-Jürgen Bachorski etwa bemerkt, dass auch gerade in Luthers Aussagen über die Ehe ein kör-

per- und sexualitätsfeindlicher Ton dominiere und sich vor- und nachreformatorische Eheliteratur
in dieser Hinsicht kaum unterscheide. Vgl. Bachorski, Diskursfeld Ehe, S. 511-545. - Verwiesen sei

hierbei auf die umfangreiche Forschungsliteratur wie etwa Roper, Schnell (s.o., Anm. 19) und
insbesondere Rüdiger Schnell: Sexualität und Emotionalität in der vormodernen Ehe. Köln u.a.: Böhlau,
2002.



3.1 Liebe 147

führenden leidenschaftlichen Liebesverhältnis erzählt und an dem sich daher sehr
schön das „ordnungsgefährdende Potential der liebe"21 demonstrieren lässt, weil der
Text von der Unkontrollierbarkeit der Gefühle und der Macht des sinnlichen Begehrens

erzählt. Dieser exemplarischen Liebesgeschichte werden dann Historien, die

Ehe und eheliche Liebe thematisieren, gegenübergestellt.

3.1.1.2 „Liebe als Passion". Euriolus oc Lucretio

Die dänische Historie von Euriolus oc Lucretia erschien vermutlich erstmals vor
1571, wie aus einer Bemerkung in Rasmus Hansen Reravius' Vorwort seines Vnge
Karlis oc Drengis Speiel 1571 - der dänischen Übersetzung von Georg Wickrams
Knabenspiegel - hervorgeht, in dem die Lektüre des „nützlichen" Werkes, nämlich
des Knabenspiegels, gegenüber anderen, literarisch minderwertigen und vor allem
auch für die lesende Jugend moralisch verderblichen Büchern empfohlen wird.
Eulenspiegel und Euriolus werden dort als exemplarische Texte der letzteren Kategorie

genannt - was wiederum ein Beispiel dafür ist, inwiefern Historienbücher
einerseits Objekt der Diskussion und (damit meistens) der Polemik im Diskurs
anderer Texte sind, wie sie andererseits aber gerade auf diese Weise überhaupt
Eingang in die zeitgenössische literarische und geschmacksästhetische Diskussion
finden und wie in diesem Zusammenhang nebenbei auch Rückschlüsse auf die

Datierung mancher Historienbücher ermöglicht werden.22 In Reravius' Drengespejl-
Vorwort heißt es bezüglich des Euriolus:

Saa er da for den sag skyld/ denne Bog [Drengespejl] saare nyttelig for Vngdommen/
Effterdi de dog ville gierne laese Historier/ at de da heller laese det som de künde for-
bedris äff/ end det der ickon mere kand opuecke dem til skalcked oc losactighed, saa

som Vgelspegels Historie/ Jtem Eurioli oc Lucretiae/ oc andre saadanne.23

Das älteste bewahrte dänische Exemplar des Euriolus ist ein (defekter) Rostocker
Druck von 1594, der nächste erhaltene Druck stammt von 1668.24 Die dänische His-

21
Vgl. von Bloh, Ausgerenkte Ordnung, S. 217-222 (ihre Hervorhebung), auch S. 223-233.

22 Zu Reravius' Vorwort vgl. Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung, S. 116-120, zur Erwähnung
des Euriolus ebda., insbes. S. 118.

23 Reravius, Drengespejl, Bl. A4v-A5r, zitiert nach DFIX, S. 253 (So ist um dieser Sache willen dieses
Buch besonders von Nutzen für die Jugend, da sie doch gern Historien lesen will, und es doch besser

ist, wenn sie solche Bücher lesen, die ihre [moralische] Besserung fördern, als solche, die sie zu
Frechheiten Unzucht anstiften, wie etwa die Historien von Eulenspiegel, Euriolus und Lucretia
und andere). Reravius bezieht sich demnach auf die Euriolus-Ausgäbe vor 1571.

24 Der Druck von 1594 gehört der KB Stockholm (Sammlung dänischer Historienbücher), vgl. DF
IX, S. 253-254 (DE-Bibliographie Nr. 2); der nächstälteste bekannte dänische Druck von 1668,
mit dem auch ich gearbeitet habe und aus dem ich im Folgenden zitiere, befindet sich in der KB
Kopenhagen, Sign. 58,-450, 8° (DE-Bibliographie Nr. 3), Alr-G8v. En lystig oc sandrue Historie/ om
tuende kierlige Mennisker/ Euriolo oc Lucretia/ i hvileken Kierligheds rette Vilkor/ Sodhed oc Bit-
terhed/ Vellyst oc Sorrig/ ereflitelige antegned oc befattit. Beskreffven paa skion Latinisk maal/ äff den

Hoylcerde Poeta Enea Sylvio/ den tid Keyserlige Secretario.\ Nu forst fordansket oc tryet i dette Aar |

Tryckt i Kiobenhaffn äff Jorgen Lamprecht Aar 1668. (Eine unterhaltsame und wahrhafte
Geschichte von zwei Liebenden, Euriolus und Lucretia, worin die rechten Bedingungen der Liebe,



148 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

torie ist eine Übersetzung der deutschen Prosanovelle Euriolus und Lucretia des

Humanisten Niklas von Wyle aus dem Jahr 1462, gedruckt erstmals 1477, welche
wiederum zurückgeht auf die Historia de duobus amantibus von Aeneas Silvius Picco-
lomini (1405-1464), dem späteren Papst Pius II.25 Piccolomini hatte die Novelle
1444 verfasst. Sie wurde zu einem der beliebtesten Erzähltexte der Renaissance, war
zunächst handschriftlich, später als Druck weit verbreitet - wie dann auch Wyles
Übersetzung, die übrigens die erste Übertragung der Liebesgeschichte in eine

Volkssprache war und die auch den Eingangstext in Wyles Sammlung literarischer
Übersetzungen, den Transiatzen (als Gesamtausgabe erstmals 1478 erschienen)
darstellte.26 Piccolomini hatte die Erzählung seinem Freund und ehemaligen Lehrer,
dem Juristen Mariano Sozzini in einem Brief zugesandt, der der lateinischen Novelle
vorangestellt ist. Ein zweiter Brief des Verfassers ist an den kaiserlichen Kanzler

Kaspar Schlick adressiert, dessen Liebesbeziehung zu einer Dame aus Siena den

„wahren Hintergrund" für die Historia geliefert haben soll. Beide Briefe sind damit
nicht nur Dedikationsschreiben, sondern fungieren sowohl als rhetorische Figur
einer Entschuldigung für die Existenz bzw. Abfassung des Textes, dessen Sujet
seinem Verfasser nicht „standesgemäß" erscheint (dies wird insbesondere deutlich
im Brief an den Auftraggeber Sozzini), als auch als Wahrheitsbeteuerung,
Unterstützung bzw. Rechtfertigung fiktionalen Erzählens; sie präsentieren so eine gängige
vormoderne Erzählstrategie. Ob die Geschichte von Euriolus und Lucretia
tatsächlich „based on a true story" bzw. ein roman à clef ist, wie es in diesem Fall

sogar wahrscheinlich ist, ist in diesem Kontext nicht weiter relevant.27

Interessanter ist dagegen ein kurzer Blick auf die Paratexte der verschiedenen

Bearbeitungsstufen: Piccolominis Text setzt wie erwähnt zwei Briefe (an Schlick

Süße und Bitterkeit, Wollust und Trauer, umsichtig aufgezeichnet sind. Beschrieben in der schönen

lateinischen Sprache vom hochgelehrten Dichter Eneas Silvius, seinerzeit kaiserlicher Se-

cretarius. Jetzt ins Dänische übertragen und gedruckt in diesem Jahr. Gedruckt in Kopenhagen
vonJorgen Lamprecht im Jahr 1668).

25 Zu Piccolominis Novelle und Niklas von Wyles Übersetzung existiert eine umfangreiche For¬

schungsliteratur, auf die hier nur beschränkt eingegangen werden kann. Insbesondere habe ich
benutzt: Aeneas Silvius Piccolomini (Pius II) and Niklas von Wyle: The Tale of Two Lovers Euria-
lus and Lucretia. Edited with introduction, notes and glossary by Eric John Morrall. Amsterdam:
Rodopi, 1988 (Amsterdamer Publikationen zur Sprache und Literatur; 77), mit zahlreichen
weiterführenden Literaturangaben - im Folgenden zitiert als Wyle/Morrall, Eurialus und Lucretia -
und Aeneas Silvius Piccolomini/Niklas von Wyle: Euriolus und Lucretia. Hg. von Renate Noll-
Wiemann. Hildesheim, Zürich, New York. Gorg Olms, 2000 (Deutsche Volksbücher in
Faksimiledrucken; Reihe A, Band 12). Im Folgenden zitiert als Wyle/Noll-Wiemann, Euriolus und
Lucretia. Ebda. (S. 133*-147*) mit Informationen zum Entstehungshintergrund der Historia.
Noll-Wiemann hebt im Kontext der Frage nach der „Wahrheit" des Geschehens insbesondere das

Bestreben gerade der humanistischen Literatur hervor, Erzählungen an persönlich erlebten
Ereignissen festzumachen, mit dem Verweis auf den Einfluss Petrarcas. Vgl. ebda., S. 139*-140*.

26 Um 1500 existierten bereits 73 lateinische und volkssprachliche Drucke von Piccolominis No¬
velle. Vgl. Wyle/Morrall, Eurialus und Lucretia, S. 35-36.

27 Vgl. Wyle/Noll-Wiemann, Euriolus und Lucretia, S. 139. Zur Relevanz einer historischen Faktizität
äussert sich auch Burghart Wachinger, ,„Eurialus und Lucretia'. Antike Muster bei der Verständigung

über Frauen und Liebe in Latein und Volkssprache", in: Mediävistische Komparatistik, S. 163-

175, hier S. 164. Sowie ausführlich Wyle/Morrall, Eurialus und Lucretia, S. 21-24.



3.1 Liebe 149

und an Sozzini) vor den Beginn der eigentlichen Erzählung, Wyle fugt in seinem
Druck von 1477 noch eine Zueignung an seine eigene Mäzenin, die Pfalzgräfin
Mechthild, Witwe des Erzherzogs Albrecht von Österreich, als erste Dedikation ein
und lässt danach die beiden Briefe in deutscher Übersetzung folgen.28

Die dänische Bearbeitung: Vorreden

In der dänischen Übersetzung des deutschen Historienbuchs rund hundert Jahre

später - der dänische Übersetzer ist nicht näher bekannt29 - stehen dagegen zwei
Vorreden. Die erste Fortale ist ein übersetzter Auszug aus Hartmann Schedels

Weltchronik von 1493, der den Inhalt der Geschichte von den unglücklichen
Liebenden wiedergibt:

Fortalen.
En trofast Bevißning paa denne sandrue Historie/ udtagen äff den Norrenbergiske
Chronika.

Paa denne Tid vaare der de tvende kierlige Mennisker i Velschland/ en Ridder hed Eu-
riolus Keyser Sigismundi egen Tienere/ oc Lucretia i den Stad Senis. De vaare begge
hoviske/ begge vel skabte/ men Lucretia dog ofivergick med sin ypperlig Skonhed.
Disse to bleffve optendt imod hver andre til den blinde Kierlighed af den blotte
Beseelse. Paa det sidste bekomme de deris Begiering. Oc skeede dette i Keiser

Sigismundi tid/ der hand vaar nogit lenge til Senis. Men Keyseren ville drage der fra/
da motte oc disse tvende skillies at/ hvor äff de komme i saadan Bedroffvelse/ at
Lucretia äff lang Sorrig/ fald i en Siugdom/ oc dode paa sin Moders Arm. Oc der
Euriolus horde sin Kieriste at vaere dod/ bleff hand saa Meenslos/ oc saare bedroffvit/
at hannem künde ingen ting hußvale/ saa lenge til Keyseren gaff hannem en kysk
Jomfru äffHertugelige Blod til sin ascte Hustru.30

28 Die Pfalzgräfin Mechthild, deren Hof in der Nähe von Tübingen ein kulturelles Zentrum dar¬

stellte, war auch maßgeblich an der Gründung der Universitäten Freiburg im Breisgau (1460) und
Tübingen (1477) beteiligt; Niklas von Wyle kam in seiner Eigenschaft als Stadtschreiber von
Esslingen, Diplomat, Übersetzer und zentrale Figur des humanistischen Gelehrtenkreises
Süddeutschlands (zu dem u.a. auch Heinrich Steinhöwel gehörte) mit der Gräfin und zahlreichen
anderen hochstehenden Persönlichkeiten seiner Zeit in Berührung, was die Widmungsschreiben
seiner Texte zeigen. Vgl. dazu Wyle/Noll-Wiemann, Euriolus und Lucretia, S. 136*.

29 Jedenfalls gibt der Text selbst weder im Titelblatt noch im Kolophon einen Hinweis auf einen
namentlich genannten Übersetzer (nur auf den Drucker), auch DFIX, S. LIV-LVI weiß von keinem
bekannten Übersetzer.

30 Euriolus oc Lucretia, Bl. A2r-A2v (Vorrede. Ein glaubwürdiger Beweis für diese wahrhafte Ge¬

schichte, entnommen aus der Nürnberger Chronik./ Zu dieser Zeit lebten in Italien, in der Stadt

Siena, zwei Liebende, ein Ritter namens Euriolus, Diener des Kaiser Sigismund, und Lucretia.
Beide zeichneten sich durch höfisches Betragen und eine schöne Gestalt aus, doch Lucretia übertraf

Euriolus in ihrer unvergleichlichen Schönheit. Diese zwei entbrannten in blinder Liebe zueinander

vom bloßen Anschauen. Schließlich bekamen sie ihren Willen. Dies geschah zur Zeit Kaiser
Sigismunds, als er sich eine Zeit lang in Siena aufhielt. Aber als der Kaiser von dort wieder wegziehen

wollte, mussten auch diese beiden sich trennen, was ihnen so großen Schmerz bereitete, dass

Lucretia vor Kummer krank wurde und schließlich in den Armen ihrer Mutter starb. Als Euriolus
erfuhr, dass seine Geliebte gestorben war, wurde er so traurig, dass ihn lange nichts trösten konnte,



150 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Der Auszug aus der Weltchronik fungiert hier offensichtlich als erzählstrategisches
und rhetorisches Element der Wahrheitsbeteuerung im Sinne der historia, wobei die
Chronik als autoritativer Text verstanden wird („En trofast Bevißning paa denne
sandrue Historie/ udtagen äff den Norrenbergiske Chronika"), scheinbar auch

wirkungsvoller als der Brief an Schlick, der einem dänischen Publikum kaum etwas

gesagt haben dürfte. Dass freilich der rund fünfzig Jahre nach der lateinischen
Novelle entstandene Chroniktext als ,Beweis' für deren Wahrheitsgehalt herangezogen
wird, demonstriert, wie diese Beglaubigungsstrategie zugleich ein Spiel mit
poetologischen Regeln ist und dadurch doppelbödig wird. So wird durch die

,historische Fixierung' der fiktiven Ereignisse mit der Erwähnung Kaiser Sigismunds
und seines Aufenthalts in Siena, was einen ästhetisch und poetologisch legitimen
Rahmen für eine glaubwürdige Erzählung konstruiert, am Wahrheitspostulat der
Historie festgehalten, dieses zugleich aber gewissermaßen ad absurdum geführt. In
dieser Fortale erhält der Leser/die Leserin außerdem eine kurze Inhaltsangabe der
Geschichte, die auf die anschließende Lektüre vorbereitet. Als zweite Fortale folgt
dann der (übersetzte) Brief an Sozzini; die Widmung an die Gräfin Mechthild und
der Brief an Kaspar Schlick sind in der dänischen Version weggefallen.31

Die erste Fortale gibt aber auch einige wichtige Anhaltspunkte für eine Analyse
der Historia als Liebesgeschichte: von der sozialen und körperlichen Ebenbürtigkeit
der beiden Partner ist die Rede („de vaare begge hoviske, begge vel skabte"), wobei
die große Schönheit der Frau noch besonders hervorgehoben wird. Es ist für beide

Protagonisten Liebe auf den ersten Blick (,,[d]isse to bleffve optendt imod hver
andre til den blinde Kierlighed af den blotte Beseelse"), und die Liebe wird dabei

topisch als blind charakterisiert. Dass die Liebenden ganz offensichtlich die

vollkommene, d.h. auch die sinnlich-körperliche Erfüllung ihrer Liebe erfahren, lässt

sich erschließen aus „[p]aa det sidste bekomme de deris Begiering." Zudem wird

bis ihm der Kaiser eine keusche Jungfrau von herzoglichem Blut zur Frau gab.) Vgl. auch den
entsprechenden Passus in der deutschen Ausgabe der Weltchronik: Die Schedeische Weltchronik.
Nachdruck der deutschen Ausgabe von 1493. Kommentiert von Rudolf Pörtner. Dortmund:
Harenberg, 1978 (Harenberg Edition „Die bibliophilen Taschenbücher"; 64), Bl. 245r, neben der

Abbildung eines Liebespaares: „Zway liebhabende waren diser zeit in welschez land, ein ritter Eu-
riolus genant kaiser Sigmunds sundrer gehaymer diener vnd Lucrecia in der statt Senis. Sie waren
bede hübsch, bede wolgestalt. aber Lucrecia in wunderperlicher schöne furtreffend. Diese zway
warden in plinder liebe allain von gesyht geineinander entzündet, zu letst komen sie zu begertem
ende, vnd sôlchs geschähe zu kaiser Sigmunds zeitten als der ettwielang zu Senis was. Als aber der
kaiser furter ziehen wolt do mußten sich diese zway schayden. Auß dem kome ir yedes zu solcher

trawrigkeit. d3 Lucrecia nach vil zehern in ein kranckeit fiel vnd irer muter vnder den armen starb,
vnd als Euriolo der todt seiner liebhaberin verkündet wardt do ward er also vnmütig vnd betrüebt
das er keinen trost empfieng so lang bis ime der kaiser ein keusche iunckfrawen hertzoglichs plüts
zu der ee vermeidet." - DFIX, S. LUI, vermutet, dass der Chroniktext aus einem deutschen Eurio-
/us-Druck (evtl. Wyle) in den dänischen Euriolus übernommen wurde; Gotzkowsky, „ Volksbücher"
erwähnt aber nichts von einem Auszug der Weltchronik in Wyles Euriolus-Dracken.

31 Damit entfällt freilich nicht nur ein zweiter Rahmen (die Einbindung des Textes in eine spezifi¬
sche frühneuzeitliche Kommunikations- und Dedikationsgemeinschaff des südwestdeutschen
Adels und Bürgertums), sondern mit der Person Schlicks auch ein möglicher zweiter Hinweis auf
Faktizität, der aber für den dänischen Kontext nicht (länger) relevant zu sein scheint.



3.1 Liebe 151

bereits aus dem Titel deutlich, dass die Geschichte von Euriolus und Lucretia als

exemplarischer Text die positiven und negativen Eigenschaften und Konsequenzen
menschlicher Liebe vorführt: „En lystig oc sandrue Historie om tvende kierlige
Mennisker Euriolo oc Lucretia/ i hvilcken Kierligheds rette Vilkor/ S0dhed oc

Bitterhed/ Vellyst oc Sorrig ere flitelige antegned oc befattit."32 Dem Leser wird
gerade durch das zweite Begriffspaar „Vellyst oc Sorrig" angedeutet, dass die

folgende Geschichte von einer erotischen Liebesbeziehung mit unglücklichem
Ausgang erzählt.33

Die Autorstimme selbst will in der zweiten Fortale, dem übersetzten Brief an

Sozzini, die Geschichte von Euriolus und Lucretia dezidiert als moralische Didaxe
verstanden wissen:

Jeg vil tale om en underlig Kierlighed/ oc mesten utrolig/ i hvilcken tvende Mennisker
vare til hver anden optende/ [...]./ Men maa vel skee mand kand tag[e] her nogen
Nytte oc Gaffh äff. Thi effterdi denne Qvinde/ som kommer her i Argumentet (fordi
hun miste sin Boelskab) äff Sorrig opgaff sin bedroffvede oc beklemmede Siel/ oc den
anden Person künde der effter aldrig komme til Glaede/ eller nogen tidkort/ er det

unge Personer en Advarsel/ at de tage sig vare for saadant. Oc saa skulle oc unge
Qvindfolck höre her oc mercke/ at som de underviß äff denne hendelse/ at de see sig
fore/ oc vocte sig/ at de icke forderfve deris Ungdom äff saadan Kierlighed.

Thi denne Historie laerer oc underviser/ at Ungdommen skal icke gifve sig under
Kierlighedens Ritterie/ hvilcken haffver altid meer äff Gallen/ end äff Honniget/ men
at de slaa tilbage den Loßactighed/ som berofver saa Mennisken sin Fornuft/ oc at de

slaar sig til gode Dyder/ hvilcke alleniste gior dennem lycksalig/ som dem eyer. Hvor
megen Last oc ont der liger forborgit i Kierlighed/ om mand det icke viste/ kand mand
det her äff laere.34

32 Euriolus oc Lucretia, Bl. Alr (Eine schöne und wahre Geschichte zweier Liebender, Euriolus und
Lucretia, in der die wahren Bedingungen der Liebe: Süße und Bitterkeit, Lust und Trauer sorgfältig
beschrieben werden). Meine Hervorhebung.

33 Zur zeitgenössischen Verwendung und zur Topik von Begriffspaaren wie Süße, Lieblichkeit,
Bitterkeit, Traurigkeit usw. vgl. beispielsweise die Titel der in Siegmund Feyerabends Buch der
Liebe (1587) enthaltenen frühneuzeitlichen Prosahistorien. Vgl. Thomas Veitschegger: Das „Buch
der Liebe" (1587). Ein Beitrag zur Buch- und Verlagsgeschichte des 16. Jahrhunderts. Mit einem

bibliographischen Anhang. Hamburg: Dr. Kovac, 1991, S. 258-374 (Titelübersicht).
34 Euriolus oc Lucretia, Bl. A4v-A5r (ich will von einer wunderlichen und fast unglaublichen Liebe

erzählen, in der zwei Menschen zueinander entbrannten [...]. Mag wohl sein, dass man hieraus
Nutzen zieht. Denn weil diese Frau, von der hier die Rede ist (als sie ihren Geliebten verloren
hatte), vor Kummer starb und die andere Person danach nie wieder froh wurde, soll dies jungen
Menschen zur Warnung gereichen. Auch sollten junge Frauen daraus lernen, ihre Jugend nicht mit
solcher Liebe zugrunde zu richten. Denn diese Historie lehrt uns, dass die Jugend sich nicht unter
das Joch der Liebe beugen soll, welche stets mehr Galle als Honig bereithält. Vielmehr soll die
Jugend der Unzucht wehren, die den Menschen seiner Vernunft beraubt, und sich den Tugenden
zuwenden, die allein den glückselig machen, der sie besitzt. Wieviel Übel in der Liebe verborgen
ist, kann man hier aus dieser Geschichte lernen, falls man es noch nicht wusste).



152 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Das unglückliche Schicksal von Lucretia und Euriolus soll jungen Leuten als

Warnung vor der Liebe dienen, die letzten Endes „mehr Galle als Honig" bereithalte.35

Liebe wird zudem mit dem moralisch deutlich wertenden Substantiv „loßactighed"
(Unzucht) als Unvernunft: und Laster bezeichnet, das den Menschen seines
Verstandes beraubt und ihn vom Pfad der Tugend ablenkt. Um der „moralischen Falle"
und Täuschung der Liebe zu entgehen, soll der Text seiner Leserschaft als Anti-
Exempel dienen. Liebe erscheint hier als Phänomen, das die in sie verstrickten
Personen offensichtlich per se nicht zu einem glücklichen Ende führen kann, und
wird stark negativ gezeichnet. Eine ähnlich beginnende Formulierung, doch didaktisch

und rhetorisch anders ausgerichtet, findet sich bereits in der deutschen Version
in Niklas von Wyles Widmungsschreiben an die Pfalzgräfin Mechthild:

Es gibt aber samenthaft in ainem knöpf gefasset zeuerstee. in yetlicher bülscher liebe/
allwegen entlich mer bitterkait vnd laides funden werden dann sussikait mutes oder
frôiden vnd deshalb sölich liebe/ billich sin zefliechen - Dann sôlten wir dar vmb ain

ding nit schriben noch lesen vmb das darvnder arges vnd böses wer vermischet, so
müsten wir ouch die hailigen geschrift vngelesen ruwen lassen dar Jnne geschriben
steet die falschait Dalade Jn Samson/ die bulschaft Dauids in Bersabe/ vnd des selben
morde Jn Vriam Jtem die getät Loths mit sinen tôchtern vnd die sünd der Sodamiten.

[... ] Welche aber menschen sich disz buchlisz gebruchen wollen nach sitte der binen
die von blumen das beste Jnen tugig vnd bekomlich zu Jrem wercke samelnt vnd
hinweg tragent/ vnd das arg bürgende still ligen lassen/ den selben hoff ich das nit
minder komen zu gutem nütze danne zu ergetzlichkait Jrs gemütes.36

Wyle verknüpft hier einen moraltheologisch-mentalitätsgeschichtlichen Diskurs -
nämlich den der „bülschen liebe" mit ihrer Ambivalenz von Süße und Bitterkeit -
mit einem literarisch-rhetorischen Diskurs. Ausgehend von der Ambivalenz der
Liebe und dem für einen Autor moralisch etwas zweifelhaften Unternehmen, eine

Liebesgeschichte literarisch darzustellen, erarbeitet er eine Rechtfertigung für sich
selbst als Autor bzw. Übersetzer solcher Liebeshistorien: Da diese (und „noch
schlimmere") Liebesgeschichten sogar in der Heiligen Schrift erzählt würden, die ja
doch jeder Christ zu lesen habe, käme es also nicht primär auf den Inhalt des Erzählten

an, sondern vielmehr auf den richtigen Umgang mit dem Gelesenen. So könne
nämlich jeder das Nützliche bzw. eine Lehre aus einem beliebigen Text ziehen und

35 Diese Formulierung greift auch der moralisierende „Epilogus" der Historie fast im Wortlaut auf:

„Her haffver du kiere Mariane [Marianus Sozzini] en Skick oc Billede med Begyndelse oc Ende/
icke en optaenckt/ men vis ulycksalige Kierlighed. Hvilcke som denne Laeser/ den skulle laere/ at

tage sig vare äff andre deris Skade/ at hun kand komme til Gaffn oc see sig til/ at mand icke
beflitter sig at dricke Kierligheds Skaal/ hvileken hafver meget meere Aloes oc Bitterhed i sig/ end
hun haffver Sodhed oc Honnig [...]."Euriolus oc Lucretia, Bl. G8V (Hier, lieber Marianus, hast du
ein Bild und eine Beschreibung, mit Anfang und Ende, keine erfundene, sondern wahrhaft
unglückliche Liebe. Wer diese Geschichte liest, soll verstehen, vom Unglück anderer zu lernen. Sie
soll ihren Nutzen darin erweisen, einen davor zu bewahren, aus dem Kelch der Liebe zu trinken,
welcher weitaus mehr Aloe und Bitterkeit enthält als Süße und Honig).

36 Wyle/Morrall, Eurialus und Lucretia, S. 66-67.



3.1 Liebe 153

für sich daraus profitieren. Hier bezieht sich Wyle auf die Bienenmetaphorik der
Renaissance.37

Piccolomini, dessen Text für ein gebildetes, sozial hochgestelltes Publikum
intendiert ist, hat zahlreiche literarische Vorbilder in der Historia verarbeitet - von der

Antike, etwa Vergils Aeneis, über mittelalterliche Texte wie den Tristan Gottfrieds
von Straßburg (in der Konstellation des Liebesverhältnisses zwischen einem Mann
und einer verheirateten Frau) bis hin zu zeitgenössischen Texten der Renaissance

wie Boccaccios Filostrato, dazu die durchgängig vom Erzähler wie von den Figuren
selbst verwendeten Referenzen auf antike Gestalten.38 Diese intertextuellen Bezüge
verorten die Novelle, und in der Transmissionsgeschichte auch die dänische

Übersetzung, die diese Bezüge übernimmt, in einem facettenreichen frühneuzeitlichen
gelehrten Diskurs über die Liebe und ihre verschiedenen Kommunikationsformen.
Ein Diskurs also, der sich aus Bezügen zu antiker und mittelalterlicher Literatur,
Philosophie und Theologie zusammensetzt und diese wiederum in der Erzählung
neu miteinander vernetzt.

Codierungen der Liebe

Wie wird nun die Geschichte einer ,passionierten Liebe' in dieser Historie erzählt,
nachdem der Leser/die Leserin in den einleitenden Paratexten derart vor den

negativen Seiten und tragischen Folgen einer solchen Liebesbeziehung gewarnt und
sie ihm als Negativexempel vorgestellt wird? Aeneas Silvius Piccolomini greift im
einleitenden Brief an Sozzini (im Rahmen seiner Rechtfertigung der Abfassung des

Textes) auch das Argument der Unvernunft der Liebe auf; Liebe sei ebenso wenig
tauglich für ältere Leute wie Weisheit für die Jugend,39 womit indirekt ausgesagt
wird, dass Liebe und Weisheit als einander entgegengesetzte Phänomene verstanden
werden, Liebe somit Unvernunft ist. Hierzu beziehen im Verlauf der Erzählung
sowohl Erzählerstimme wie Figurenrede verschiedene Positionen.

Zunächst jedoch zum Begriff der ,passionierten Liebe', den ich für die Darstellung

der Liebe in dieser Historie vorrangig in Anspruch nehmen möchte. Nach
Niklas Luhmann ist Liebe als symbolisch generalisiertes Kommunikationsmedium
und als Kommunikationscode zu verstehen, nach dessen Regeln man Gefühle
ausdrückt, möglicherweise sogar überhaupt erst bildet, aber auch leugnen oder
vortäuschen kann usw.40 Luhmann unterscheidet, entsprechend zu historischen
Epochenschwellen, den mittelalterlichen höfischen Liebescode (amour lointain), der mit

37 Vgl. Wyle/Morrall, Eurialus und Lucretia, S. 66-67, Anm. 6.
38 Zu den literarischen Vorbildern vgl. Wyle/Morrall, Eurialus und Lucretia, S. 15-35 und Wachinger,

Eurialus und Lucretia. Antike Muster, S. 165-175 (beide mit weiterführenden Literaturangaben).
39 Euriolus oc Lucretia, Bl. A3r: „Thi dette er saadan en Ting/ som forlyster de unge Hierter/ oc

fortaerer de unge Begierligheder: Men garnie Folck er saa duelige til Boleri/ ligesom de Unge ere til
Vißdom." (Denn nichts erfreut die Herzen der Jugend so sehr und verzehrt sie in Begehrlichkeit.
Doch die Alten taugen ebensoviel zu Liebschaften wie die Jungen zur Weisheit).

40 Luhmann, Liebe als Passion, S. 23.



154 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Idealisierung arbeitet, den frühneuzeitlichen Code des amour passion (ab der Mitte
des 17. Jahrhunderts), der auf Paradoxierung angelegt ist und das Prinzip der

Imagination verwendet, schließlich den (modernen) Code der romantischen Liebe
ab etwa 1800, der von einer Reflexion von Autonomie bzw. Selbstreferenz geprägt
ist, d.h. es genügt die „Tatsache, dass man liebt".41 Manuel Braun beansprucht den
Code der passionierten Liebe bereits für die frühneuhochdeutschen Prosaromane
des 15. und 16. Jahrhunderts, da sich dort bereits die von Luhmann für die Literatur
des 17. Jahrhunderts beschriebenen Phänomene feststellen lassen, und sogar auch
schon manche Ausdrucksformen des romantischen Liebescodes vorweggenommen
scheinen.42 Ich versuche im Folgenden, die dänische Historie Euriolus oc Lucretia vor
dem Hintergrund einer sich zu Beginn der Neuzeit wandelnden Liebessemantik zu
verstehen, die jedoch keinesfalls homogen ist - ebenso wenig wie es die Historienbücher

ihren ästhetischen und entstehungsgeschichtlichen Ursprüngen nach sind -
und darum in der zeitgenössischen Literatur auch verschiedene Liebeskonzeptionen
aus der antiken und mittelalterlichen Tradition aufgreift bzw. verarbeitet, anbietet
und durchspielt; ein Verfahren, das Manuel Braun auch für die frühneuhochdeutschen

Prosaromane feststellt.43

Dass und wie verschiedene Codierungen von Liebe in einem frühneuzeitlichen
Text wie Euriolus und Lucretia miteinander kombiniert werden und einander
überlagern, zeigt beispielsweise die Liebeserklärung, die Euriolus in seinem ersten Brief
an Lucretia macht und in welchem er sie um ein erstes Gespräch bittet:

Men all mit Liffs Lycke oc Trost henger gandske paa dig.
Jeg haffver dig meere kier/ end mig selff. [... ] Din Deylighed haffver fanget mig/ oc
den aedle og loflige yndiste oc din Skonhed hvor med du offvergaar alle andre.
Hvad Kierlighed var/ haffver jeg her til Dags intet vist äffat sige. Du hafver tvunget mig
under Kierligheds Void oc Mact. Jeg haffver lenge stridet her imod [... ] men din Skab-

nings Skonhed haffver ofifvervundet min Fild [sie] oc Arbeyd/ dine 0ynes Skin oc
Klarhed/ med hvileke du est mectigere end Solen/ hafver offvervundet mig.
Jeg er din fangen Mand/ oc kand mig icke selff vaere mectig/ Du hafver draget ffa mig
all Spises oc Soffns brug. Dig hafver jeg kier Dag oc Nat. Dig begierer jeg/ dig anrober

jeg/ dig fortoffver jeg/ paa dig taencker jeg/ paa dig haaber jeg/ med dig forlyster jeg
mig/ mit Sind oc Hierte er dit/ hos dig er jeg gandske/ Du kand beholde mig i Liffvet
oc i Doden aliéné. Udvelge it äff disse to/ oc skriff mig til hvad din Villie er [... ].
Jeg begier icke meere end alleniste efifhe at mue tale med dig [...].

41 Vgl. Luhmann, Liebe als Passion, S. 50-53.
42 Vgl. Luhmann, Liebe als Passion, S. 50-52 und Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 190-192.
43 „Die Novellen und Romane, die in hoch- und spätmittelalterlicher oder humanistischer Tradition

stehen, die aus unterschiedlichen Sprachen übersetzt oder aus Versromanen in Prosa aufgelöst
sind, enthalten keine einheitliche Liebessemantik, sondern Varianten einer Sprache der Liebe."
Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 202. Die reiche Forschungslage in der Germanistik zu diesem

Themenkomplex wird hier in gewissem Umfang miteinbezogen; meine Ausführungen erheben
aber diesbezüglich keinen Anspruch auf Vollständigkeit bzw. auf eine umfassende Kontextualisie-

rung der skandinavischen Literatur und ihrer vormodernen Liebessemantik im Verhältnis etwa zur
deutschsprachigen Literatur.



3.1 Liebe 155

Gißver du mig det/ saa leßver jeg oc leßver lycksalig/ Forsager du oc mig det/ da slug-

ner mit Hierte/ som hafver dig kierere end mig. Men jeg vil befale mig dig oc din Tro.
Gud velsigne dig/ du mit Hiertis Liff/ oc eniste Trost/ en Hielper til mit Liff.44

Braun zufolge erweist sich diese Textstelle (und dies gilt für die deutsche wie für die
dänische Version des Euriolus) als Ausdruck einer komprimierten „Phänomenologie
der Liebe", die rhetorische Rede und zugleich antike, mittelalterliche und moderne

Sprachcodes und Traditionselemente aufweist: Liebe als Krankheit (mit
Symptomen wie Schlaf- und Appetitlosigkeit), das Bild des Minnesklaven, die
Übermacht der Liebe, die völlige Hingabebereitschaft an die Geliebte und das

Aufgehen im eigenen Gefühl, wobei der Tod als einzige Alternative zur Liebe
erscheint. Interessant sind hierbei auch die Anspielungen auf Textstellen aus dem
Alten Testament, die das Verhältnis zwischen Mensch und Gott auf das Liebesverhältnis

projizieren und applizieren. Dabei kommt der Geliebten einerseits die
göttliche Position zu, entsprechend ihrer zuvor beschriebenen Macht über das liebende
Ich: „dig anrober jeg/ dig fortoffver jeg/ paa dig taencker jeg/ paa dig haaber jeg" (in
der ersten Person Singular gehalten, erinnern diese Formulierungen eines bittenden
Ich an die Sprache der Psalmen, vgl. etwa Ps 16, Ps 63 oder Ps 130), andererseits
wird ihr aber auch die ganz menschliche Entscheidungsfreiheit zugesprochen: „Ud-
velge it äff disse to" (die Wahl zwischen Leben und Tod: vgl. Dtn 30, 15 und 19),
wobei sich der Sprecher natürlich die positive Alternative, das „Ja" zu ihm erhofft,
das für ihn Leben und Glückseligkeit bedeutet.45 Die Liebesgeschichte zwischen
Euriolus und Lucretia entwickelt sich gewissermaßen als „Steigerungskurve" einer

stetig zunehmenden, intensivierten Annäherung, Vereinigung und schließlich doch
tragischen Trennung eines Liebespaares, die deutlich an die metaphorische Rede

von Körper und körperlichen Phänomenen gekoppelt ist. Zudem erweist sie sich als

Text, der sich insbesondere durch verschiedene Formen von Kommunikation und
Sprechweisen dem Phänomen der Liebe zu nähern und es literarisch zu bewältigen
versucht. Sie nimmt m.E. aufgrund ihrer elaborierten Darstellung des Diskursfeldes
,Liebe' eine herausragende Stellung unter denjenigen skandinavischen Historien-

44 Euriolus oc Lucretia, Bl. B8r-Clr (Mein ganzes Lebensglück hängt an dir. Ich liebe dich mehr als

mich selbst. Deine Schönheit hat mich gefangen, deine edle und große Schönheit, mit der du alle
übertriffst. Was die Liebe ist, wusste ich bisher noch nicht. Du hast mich der Macht der Liebe
unterworfen. Lange habe ich dagegen angekämpft, doch deine Schönheit hat meine Anstrengungen
besiegt; die Klarheit und der Glanz deiner Augen, mit denen du mächtiger als die Sonne bist,
haben mich überwunden. Ich bin dein Gefangener und meiner selbst nicht mehr mächtig. Du bringst
mich um Speise und Schlaf. Dich liebe ich bei Tag und bei Nacht. Dich begehre ich, dich rufe ich

an, auf dich warte ich, an dich denke ich, auf dich hoffe ich, mit dir vergnüge ich mich. Mein Herz
und Sinn sind ganz dein, bei dir bin ich ganz, du allein kannst mir Leben und Tod geben. Wähle
eines von diesen beiden, und schreib mir, was dein Wille ist. Ich verlange nichts weiter als mit dir
unter vier Augen zu sprechen. Erlaubst du mir dies, so lebe ich und lebe glückselig; sagst du aber

nein, so hört mein Herz auf zu schlagen, das dich mehr liebt als mich selbst. Doch ich will mich dir
und deiner Treue empfehlen. Gott segne dich, du meines Herzens Leben und einziger Trost,
Helferin meines Lebens).

45 Vgl. Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 189. Die biblischen Anspielungen erwähnt Braun nicht.



156 3. Vernetzungen: Historienbücher; Diskurse und Korrespondenztexte

büchern ein, die das Thema Liebe thematisieren und soll darum etwas ausführlicher
behandelt werden.

Die erste Begegnung zwischen den Liebenden ist eine rein visuelle Wahrnehmung

und non-verbale Kontaktaufnahme durch Blicke. Euriolus reitet im Gefolge
des Kaisers Sigismund in die Stadt Siena ein und wird dabei aufmerksam auf Lucretia,

die zusammen mit vier anderen edlen Damen quasi als „Begrüßungskomitee"
den Kaiser willkommen heißt. Äußerst ausführlich (zweieinhalb Seiten im Druck)
wird anschließend Lucretia als die schönste der vier Damen beschrieben, wobei auf
typische Elemente des Schönheitsdiskurses in der antiken und mittelalterlichen
Liebeslyrik rekurriert wird:

Men iblant dennem skinte Lucretia med synderlige Skonhed for de andre/ it ret ungt
Menniske under 20. Aar/ fod äff Camillorum Sleet/ hvilcken var giftvet i Ecteskab med
den offvermaade rig Mand Mineiao/ den icke vaar vaerdig at hannem skulle tiene
saadan en deylig oc skon til Seng/ eller Bord/ men som vaar icke bedre/ end hans

Hustru maatte bedrage hannem/ oc (som mand siger) giore hannem til en hornet
Hiort. Hendis Lemmer paa lengden oc breden gick offver de andre/ Hendis Haar var
langt oc tyckt/ farftvet som Guld/ hvilcket hu nicke lod henge lost bag til/ men
opfletet herlig i Guld oc Perler/ Hendis Pande vaar mandelig bred med ingen Ryncker
besmittit. Hendis 0yne liußde med saadan Skin/ at det skar som en Soel i deris 0yen
som saae paa hende/ med hvilcke hun oc künde baade draebe oc gififve dennem Liff
igien naar hende det lystede. Hindis Naese vaar ret troret/ oc skilde de Rosenkinder
med at i lige Parter oc Maade/ der var ingen Ting liffligere eller lysteligere at see end
disse Kinder/ oc naar hun loe eller smilede/ gick der smaa Dale paa begge sider/ der
saa ingin Mand dennem/ der jo begierde hiertelig at kysse dennem. Hendis Mund var
passelig liden/ med rod CorafoFarfve allerbeqvemmeligste beskickit at bide. Hendis
Taender vaare smaa/ besat i Orden jeffnlig/ lige som de hafde vaerit äff Christall giort/
imellem dem gick den rorlig Tunge/ hvilcken lod höre icke alleeniste Liu doc Sang.
Hvad skal jeg sige affhendis Halsis Hvidhed/ der var intet paa hendis Legeme der icke

var Loffverd. Den udvortis Skabning gaffvel tilkiende/ den skickelighed i Sindet. Hun
gaff megen skemtlig Snack oc Taie/ oc lystig Sprock. Hendis Tale var vel lig den
Cornelia de Grachers Moder talede. Man kunde icke hore lystiger Ting/ end hendis

skickelig oc hovisk Munds Ord. Hun aabenbarede icke sin 2Erbarhed/ med en

sorgeligt oc strengt alvorlig Leffnet som mange giore/ men hendis Hoviskhed gaff sig
udi it skiont froligt Ansict. Hun var icke formegit dristig/ eller red/ eller formeget
bluactig/ men drog saa ret Mands Hierte i sin Qvindelig Sactmodighed/ hun haffde

manfoldige Klaedebon/ der var oc ingen Breck paa/ der fattedis icke Halskeder/ icke

Spenger/ icke Belte/ icke Armsmycke/ eller noget andet. Hendis Hoffvids prydelse
vare oc underlige/ sammenknot med Guld oc Aidele Steene/ som sade baade i
Krandsen/ oc paa Fingrene. Oc jeg kand aldrig tro/ at Helena haffver vaerit skoner/
den tid Menelaus herbergit Paridem. Icke var heller Andromache zirliger/ der hand [ !]

var forstgiffven Hectori. [... ] Alle Mands Tale var om Lucretia/ hende saae de effter/
hende beskuede de/ hende loffde Keyyseren oc alle de andre. Did som hun vende sig/
did folgede hende effter aile 0yene som omkring stode. Oc lige som mand siger om



3.1 Liebe 157

Orpheo/ at hand drog Skon oc Steene med sig med sin Harpe/ saa drog hun oc alles

0yne der omstode effter sig.46

Dieser Schönheitskatalog folgt dem Muster der descriptio pulchritudinis (bzw. hier
insbesondere den Topos der puella bella), die in erster Linie auf die antike rhetorische

Tradition der personarum descriptio, auf Ovid, aber auch auf das für die
abendländische Kultur wichtige Hohelied der Liebe aus dem Alten Testament zurückgeht.47
Bekannte Beispiele in der mittelalterlichen Dichtung sind etwa die Beschreibung
Philomenas in Chrétien de Troyes Philomena,48 die berühmte Darstellung der Enide

46 Euriolus oc Lucretia, Bl. A6r-A7v (Unter ihnen fiel jedoch Lucretia durch besonders große Schön¬

heit auf eine ziemlich junge Frau, unter zwanzig, aus der Familie der Camilli. Sie war verheiratet
mit einem sehr reichen Mann namens Menelaos, der es nicht verdiente, mit einer so schönen Frau
Tisch und Bett zu teilen, wohl aber, dass seine Frau ihn betrog und, wie man sagt, ihm Hörner
aufsetzte. Ihre Glieder waren schöner proportioniert als die der anderen, ihr Haar war lang und füllig,
goldfarben; sie ließ es nicht lose herabhängen, sondern trug es aufgesteckt und mit Gold und Perlen

verziert. Ihre Stirn war männlich breit und ganz glatt. Ihre Augenbrauen formten schöne

Bögen und waren mit dunklem Haar fein gezogen. Ihre Augen leuchteten mit solchem Glanz, dass es

andere blendete wie durch die Sonne; mit ihren Blicken vermochte sie sowohl Leben zu schenken
wie zu töten, ganz wie es ihr beliebte. Ihre Nase war gerade und teilte die rosigen Wangen in zwei

genau gleiche Gesichtshälften; nichts war schöner, als diese Wangen zu betrachten, und wenn sie

lächelte, zeigten sich kleine Grübchen auf ihnen, so dass jeder Mann sie am liebsten geküsst hätte.
Ihr Mund war ziemlich klein, korallenfarben und schön geformt. Ihre Zähne waren klein und
regelmäßig, als ob sie aus Kristall wären, zwischen ihnen bewegte sich rasch die Zunge, die nicht nur
liebliche Worte von sich gab, sondern auch den allersüßesten Klang besaß. Was soll ich von der
Weiße ihres Halses sagen; es gab nichts an ihrem Körper, das nicht zu preisen wäre. Die äußerliche
Schönheit gab die anständige Gesinnung zu erkennen. Sie scherzte gerne, und ihre Rede ähnelte
der Cornelias, der Mutter der Grachensöhne. Man konnte keine schöneren Dinge hören als aus
ihrem schönen und artigen Mund. Sie zeigte ihre Ehrbarkeit nicht in einem düsteren und strengen
Lebensstil, wie es viele tun, sondern ihr höfisches Wesen zeigte sich in einem hübschen und
frohen Gesicht. Sie war nicht zu frech, nicht zu ängstlich oder zu schüchtern, sondern zog in ihrer
weiblichen Sanftmut jedes Männerherz an sich. Sie besaß viele Kleider, die allesamt makellos
waren, nirgends fehlte eine Kette, eine Spange, ein Gürtel oder ein Armband oder sonst eine Zierde.
Ihr Kopfschmuck war etwas Besonderes, zusammengebunden mit Gold und Edelsteinen, die
sowohl im Haarkranz steckten wie auch an den Fingern. Niemals würde ich glauben können, dass

Helena schöner war, als Paris bei Menelaos war. Auch Andromache war nicht hübscher, als sie das

erste Mal Hector begegnete. Jedermann sprach von Lucretia, sah ihr nach, betrachtete sie, der Kaiser

und alle anderen priesen ihre Schönheit. Wo sie sich hinwendete, folgten ihr alle Augen der
Umstehenden. Und so wie man von Orpheus sagt, dass er Wald und Steine mit seiner Harfe
betörte, so zog auch sie alle Blicke auf sich).

47 Zur Tradition der descriptio und ihrem Einfluss auf mittelhochdeutsche Liebeslyrik bzw.

Schönheitsbeschreibungen vgl.: puella bella. Die Beschreibung der schönen Frau in der Minnelyrik des

12. und 13. Jahrhunderts. Hg. von Rüdiger Krüger. Stuttgart: helfant edition, 1986 (Helfant Texte;
6), S. 114-121, vgl. auch ebda., S. 122-138 zum Hohelied) und zum Topos der puella bella S. 138-
156.

48 „Plus estoit luisanz que fins ors/ Trestote sa cheveleüre./ Tel l'ot Deus feite que Nature/ Mien
esciant i fausust bien/ S'ele i vosist camcier rien./ Le front ot blanc et piain sans fronce,/ Les iauz
plus clers qu'une jagonce;/ Large antr'oel, sorciz aligniez, Nés ot ne fardez ne guigniez;/ Le nés ot
haut et lonc et droit,/ Tel con biautez avoir le droit;/ Fresche color ot an son vis/ De roses et de

flor de lis,/ Boche riant, levres grossettes/ Et un petitet vermeillettes/ Plus que samiz vermauz an

grainne,/ Et plus soef oloit s'alainne/ Que primanz ne basmes n'ançans;/ Danz ot petiz, serrez et
blans;/ Manton et col, gorge et peitrine/ Ot plus blans que n'est nule ermine;/ Autressi corne deus



158 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

in Chrétiens Erec et Enide,49 die Beschreibung der heidnischen Königstochter
Marpaly im Wolfdietrich oder das Gedicht Si wunderwol gemachet wîp Walthers von
der Vogelweide.50 Das blonde Haar, die wohlproportionierte Gestalt, die glatte Stirn,
der lebhafte Blick, der weiße Hals, der korallenrote (kleine) Mund, die schönen

Zähne, der rosige Teint: Die Epitheta, mit denen die Schönheit Lucretias im
dänischen Historienbuch beschrieben wird, sind einem Lesepublikum des
ausgehenden 16. Jahrhundert wohlbekannt, denn ähnlich topisch wie Lucretias Schönheit
wird der weibliche Körper bereits in der mittelhochdeutschen Liebeslyrik beschrieben.51

pomettes/ Estaient ses deus mamelettes;/ Mains ot gresles, longues et blanches,/ Gresles les flans,
basses les hanches." („Ihr ganzes Haar leuchtete mehr als feines Gold. So hatte sie Gott geschaffen,
daß die Natur meines Wissens daran gescheitert wäre, wenn sie darin irgendetwas hätte anfangen
wollen. Ihre Stirn war weiß und glatt ohne Falte und die Augen glänzender als ein Hyazinth. Ihre
Augen hatten einen weiten Abstand, die Brauen waren fein gezogen, sie hatte sie weder gefettet
noch zugerichtet. Sie hatte eine hohe, lange und gerade Nase, so wie sie Schönheit verlangt; in
ihrem Gesicht hatte sie frische Farbe von Rosen und Lilien; einen lachenden Mund und breite,
purpurfarbige Lippen, mehr als mit Purpur gefärbter Samt. Und ihr Atem duftete süßer als Piment,
Balsam und Weihrauch. Ihre Zähne waren klein, standen dicht und waren weiß. Kinn, Hals, Kehle
und Brust waren weißer als Hermelin. Und ihre beiden kleinen Brüste waren wie kleine Äpfel. Ihre
Hände waren schmal, lang und weiß. Sie hatte eine schlanke Taille und gewölbte Hüften.") Zitiert
nach Rupprecht Rohr: „Die Schönheit des Menschen in der mittelalterlichen Dichtung
Frankreichs", in: Schöne Frauen - schöne Männer. Literarische Schönheitsbeschreibungen. 2. Kolloquium
der Forschungsstelle für europäische Literatur des Mittelalters. Hg. von Theo Stemmler. Mannheim:

Forschungsstelle für europäische Lyrik des Mittelalters und Tübingen: Narr, 1988, S. 89-
107, hierS. 100-101.

49 Chrétien de Troyes: Erec und Enide. Übersetzt und eingeleitet von Ingrid Kasten. München: Fink,
1979 (Klassische Texte des romanischen Mittelalters in zweisprachigen Ausgaben; 17), vgl. W.
411-441.

50 Tervooren zufolge handelt es sich hierbei freilich um kein „klassisches" Minnelied, weil es die
erotisch gefärbte Beschreibung der Dame und des Verhältnisses des lyrischen Ichs zu ihr ohne den
ästhetisch-ethischen Kontext des Tugendlobs bringt. Vgl. Helmut Tervooren: „Schönheitsbeschreibung

und Gattungsethik in der mittelhochdeutschen Lyrik", in: Schöne Frauen - schöne

Männer, S. 171-198, zu Walther hier S. 178-181. Walthers vollständiges Gedicht (53, 25) in: Walther

von der Vogelweide: Gedichte. Mittelhochdeutscher Text und Übertragung. Ausgewählt,
übersetzt und mit einem Kommentar versehen von Peter Wapnewski. Frankfurt/Main: S. Fischer,
25. Aufl. 2002, S. 20-23. - Verwiesen sei in diesem Kontext auf die Poetiken des Matthieu de

Vendôme (um 1175) und des Geoffroi de Vinsauf (nach 1200), die sich beide mit der rhetorischen

Tradition der personarum descriptio (a corpore) befassen und ein katalogartiges
Beschreibungssystem ausarbeiten. Vgl. Tervooren, Schönheitsbeschreibung, S. 178, S. 185 und S. 196, Anm.
23, sowie puella bella, S. 118-121.

51 Vgl. Tervooren, Schönheitsbeschreibung, S. 182-185 und puella bella, S. 56-57, S. 67-70, S. 85, S. 87-
88. - Zum Tagelied als mittelalterlicher Textsorte, in der relativ unmittelbar über Sexualität

gesprochen wird, vgl. auch Gerhard Wolf: „Spiel und Norm. Zur Thematisierung der Sexualität in
Liebeslyrik und Ehelehre des späten Mittelalters", in: Bachorski, Ordnung und Lust, S. 477-509,
hier S. 480-481. - Wobei jedoch ein Unterschied besteht zwischen der höfischen Liebesdichtung,
die oft nur bestimmte Körperteile der Frau beschreibt (ouge, munt, wange, hant), und anderen

Gattungen, wie etwa dem Tagelied, dessen Szenerie der private Raum ist und das daher auch

intimere Körperteile nennen kann (munt, brüstel, arm, hant, bein), die häufig synekdochisch für den
nackten Körper stehen.



3.1 Liebe 159

Auffallend ist jedoch, dass die Beschreibung der dänischen Lucretia (wie auch
bereits in den Vorlagen des Textes, bei Piccolomini und Wyle52) schon beim Hals
endet und der Blick des Erzählers (und damit auch des Betrachters bzw. Lesers)
nicht weiter abwärts gleitet, wodurch „verfänglichere", weil erotisch-sexuell
konnotierte Körperteile wie Brüste, Taille oder Hüften aus der Beschreibung
ausgespart werden (wiewohl entsprechend imaginiert werden können). Das Muster
der „Kopf-bis-Fuß-Beschreibung"53 wird damit gebrochen, es wird nur anzitiert bzw.

nur zur Hälfte übernommen. Nach der Erwähnung ihres weißen Halses heißt es:

„der var intet paa hendis Legeme der icke var Loff verd." Die Schönheitsbeschreibung

zielt auf die Entsprechung zwischen körperlich-ästhetischer Vollkommenheit
und tugendhaftem Charakter und lehnt sich damit an das mittelalterliche
Tugendlob an.54 Die Beschreibung des Euriolus fällt dagegen wesentlich kürzer aus, ist
auch anders akzentuiert:

Men dog var der een iblant dem alle/ hvilcken bleff opvect til hende/ Euriolus en
Francke hvilcken var vel beskickit at elskis baade med Skabning oc Rigdom/ hand var

paa Alder ved 32. Aar/ icke saare hoy paa Skickelighed/ men hafifde en lystig deylig
Skickelse/ med lifflige 0yen/ oc det saae ud altid til yndiste oc gode Seder/ oc vare
ocsaa de andre Lemmer paa Legemit beskicket statlig eflter Naturens lofflige Gaffve.
De andre i Keyserens Gaard/ vare äff lang Krigs brug forarmet oc blotte/ men
Euriolus/ fordi hand haffde nock hiemme/ oc äff det Kundskab hand haffde med

Keyseren/ saa hand gaffve hannem stor Skenck/ da siuntis hand daglig for Folcket jo
kosteliger oc prydeliger/ hand holt mange Svenne hannem folgede/ nogle kleddis i

gylden Stycke/ nogle i Bliant/ nogle i Floil oc Carmesin/ rot giort i Tiure Blod/ oc
andre saadan kostelige oc kunstlige Dract/ spunden oc veffven i de allerlengste Lande i
Verden. Hand haffde oc saadanne Heste/ som mand siger i Fabelet/ at Memnonis
Heste vaare/ som kom til Trojam.55

52 Vgl. Wyle/Morrall, Eurialus und Lucretia, S. 80-83.
53 Vgl. Tervooren, Schönheitsbeschreibung, S. 192 und puella bella, S. 138-142. Ein Spiel mit diesem

traditionellen Muster, wie auch die Unvollständigkeit der Körperbeschreibung findet sich freilich
bereits in zahlreichen mittelalterlichen Texten und ist nicht neu in der Lucretia-Passage.

54 Vgl. Tervooren, Schönheitsbeschreibung, S. 172. Zu dieser seit Augustinus geführten Diskussion
über das Schöne vgl. insbesondere Paul Michel: „Formosa deformitas". Bewältigungsformen des

Häßlichen in mittelalterlicher Literatur. Bonn: Bouvier Verlag Herbert Grundmann, 1976 (Studien
zur Germanistik, Anglistik und Komparatistik; 57). Michel geht ausführlich auf die einzelnen
ästhetischen, philosophischen und theologischen Positionen und Theorien im Mittelalter zu
Schönheit und Hässlichkeit ein. - Siehe auch Umberto Eco: Kunst und Schönheit im Mittelalter.
München und Wien: Hanser, 1991.

55 Euriolus oc Lucretia, Bl. A7v-Bl. A8r (Doch gab es einen unter ihnen, der von ihr bezaubert wurde:
Euriolus, ein Franke, der wegen seiner Gestalt und seines Vermögens wohl geschaffen war für die
Liebe. Er war zweiunddreißig Jahre alt, nicht sonderlich hoch gewachsen, aber von ansehnlicher
Gestalt, mit munteren Augen, die auf tugendhafte Sitten schließen ließen, und auch sonst war er
von der Natur mit äußerlichen Vorzügen gut ausgestattet. Die anderen Hofleute des Kaisers waren
im langen Kriegsdienst verarmt, Euriolus aber, weil er vermögend war und aufgrund seiner
Freundschaft mit dem Kaiser, der ihn reich beschenkte, erschien dem Volk Tag für Tag kostbarer
und besser gekleidet. Er hatte viele Diener, manche in Kleidern mit Goldverzierung und in anderen

kostbaren Gewändern gekleidet, manche in karmesinroten Kleidern, gefärbt in Stierblut, und
in anderen prächtigen und in fernen Ländern gewebten Gewändern. Er besaß auch solche Pferde,



160 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

In der Beschreibung des Euriolus ist festzustellen, dass zwar durchaus seine körperlichen

Vorzüge erwähnt werden, weitaus ausfuhrlicher aber von seinem materiellen
Reichtum, sichtbar an seinen prachtvoll gekleideten Knechten, erzählt wird.
Abschließend resümiert der Erzähler angesichts aller dieser hervorragenden
Eigenschaften bzw. der vorzüglichen physischen, ethischen und auch materiellen „Ausstattung"

beider Protagonisten, dass die gegenseitige Liebe nur die natürliche Konsequenz

dieser Konstellation sei: „Her fattedis slet intet/ til at opvecke den kierlige
Brynde oc krafftige Sinds villie/ det mand kalder Kierlighed/ uden alleniste Stunde

oc Ledighed."56
Der erste Blickkontakt, der Moment des tomber amoureux, bleibt in der Erzählung

zwar eine Leerstelle, man kann sie sich aber erschließen aufgrund der
vorhergehenden Beschreibungen beider Protagonisten, die eine gegenseitige Liebe

geradezu erzwingen. Festgehalten wird die radikale Absolutheit, die Allmacht und
immer auch Unerklärlichkeit der Liebe, die genau den bzw. die Auserwählte(n) und

nur ihn/ sie will:57

Derfor offvervandt Ungdommen offverflodigheden/ oc Lyckens gode ting med hvilcke
Kierlighed holdis ved Macht/ saa at Euriolus var sig icke lenge mectig/ men som hand
saae Lucretiam/ betog den usluckelige Kierlighed hannem/ saa hand meente sig intet
at see uden hand saae den Skabning/ som stod hannem altid i Sindit/ icke var och ans

Kierlighed forgeffvis giort.
Det maatte vaere underligt/ der var jo mangen deylig Mand/ men dog befalt Lucretiae

ingen uden hannem aliéné/ der var oc mangen stolter Qvinde i Skabning oc Liff/ men
denne udvalde Euriolus alleniste.58

wie man von Memnon erzählt, dass er mit ihnen nach Troja gekommen sei). - Die zahlreichen

Anspielungen auf Figuren der antiken Literatur und Mythologie - Lucretia sei so schön wie
Helena (nicht zuletzt heißt ja Lucretias Ehemann Menelaus, so wie der betrogene Ehemann der antiken

Helena), Euriolus besitze so schöne Pferde, wie sie nach Troja mitgenommen wurden, die
Ähnlichkeit der Liebeskonstellation mit derjenigen von Pyramus und Thisbe (vgl. Euriolus oc

Lucretia, Bl. A7r-A8v) - zeigen dabei eine elementare Verfahrensweise des Textes: den intertex-
tuellen Gebrauch literarischer Muster, die Rede in (vorwiegend) antiken Referenzen (und zwar
sowohl in der Erzähler- als auch in der Figurenrede), die im Verlauf der Geschichte für die
Kommunikation zwischen den Liebenden zentral wird. Diese literarischen Bezüge betonen nicht nur
außertextuell die Bildung des Autors und seine Verankerung in einem humanistisch-gelehrten
Umfeld, sondern markieren auch innertextuell im Sinne des decorum die höfische bzw. ständische

Positionierung der Protagonisten.
56 Euriolus oc Lucretia, Bl. A8r (Hier fehlte nur noch die geeignete Gelegenheit, um das Feuer und das

heftige Begehrens zu erwecken, das man die Liebe nennt).
57 Zur Unbegründbarkeit der Liebe zitiert Luhmann, Liebe als Passion, S. 22, Anm. 23, den berühm¬

ten Satz Montaignes: „Parce que c'estoit luy; parce que c'estoit moy."
58 Euriolus oc Lucretia, Bl. A8r-A8v (Darum besiegte die Jugend die Verschwendung und die Güter

des Glücks, die die Liebe am Leben erhalten, sodass Euriolus seiner selbst nicht mehr mächtig war,
da er Lucretia erblickte; die Macht der Liebe ergriff ihn, er vermeinte außer der geliebten Gestalt
nichts anderes mehr zu sehen, sie stand ihm stets vor Augen. Seine Liebe war freilich nicht vergebens.

Es ist doch wundersam, denn es gab so manchen hübschen jungen Mann im kaiserlichen

Gefolge, aber Lucretia erwählte ihn allein, und es gab auch viele schönen Damen, doch Euriolus
wollte nur sie allein).



3.1 Liebe 161

Zwar bemerken zunächst beide noch nichts von der gegenseitigen Liebe/9 doch für
den Leser ist an dieser Stelle bereits klar geworden, dass Tugend und Schönheit
(Lucretia) und Schönheit und Tüchtigkeit (Euriolus) zusammengehören, dass mit
diesen Attributen und ihrer gesellschaftlichen Stellung zwei ebenbürtige Partner
einander gefunden haben.60 Hier folgt die Liebeskonzeption mithin noch dem
konventionellen Muster „Tugend und Schönheit als Liebesauslöser", zugleich wird aber

auch mit dem Verweis auf den Topos der Unbegründbarkeit der Liebe ein narrativer
Erklärungsversuch für eine passionierte Liebe gegeben, die sich eben nicht mehr allein
durch konventionellen Liebesbegründungen wie Stand, Tugendhaftigkeit und
Schönheit erklären lässt: „Det maatte vaere underligt", staunt selbst der Erzähler und
deutet damit an, dass diese Passion sich der rationalen Kontrolle entzieht.61

Liebe: Kommunikationsformen

Die Liebe zwischen Euriolus und Lucretia nimmt mit dem Austausch von Blicken
ihren Anfang (nicht zuletzt auch aufgrund der sozialen Kontrolle ihrer Umgebung
die zunächst einzig mögliche Kommunikationsform) und im Erblicken des anderen,
seiner physischen Erscheinung.62 Auch im Folgenden spielt die Körperlichkeit eine

59 Euriolus oc Lucretia, Bl. A8V: „Dog formerckte hvercken äff dem den dag/ icke Lucretia Eurioli
Kierlighed/ icke heller Euriolus Lucretiae/ men hver äff dem tenckte at de elskte forgeffvis." (Doch
weder bemerkte Lucretia die Liebe des Euriolus, noch Euriolus Lucretias Liebe an diesem Tag;
jeder von ihnen glaubte, vergebens zu lieben).

60 Vgl. Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 216-220. - Dass Euriolus und Lucretia außerdem als „schö¬

nes Paar" auch viel besser zusammenpassen als Lucretia und ihr viel älterer, wohl auch unattraktiver

Ehemann Menelaus, wird bereits in der spitzen Bemerkung deutlich, als Lucretia Schönheit
beschrieben wird: „den [Menelaus] icke vaar vserdig at hannem skulle tiene saadan en deylig oc
skon til Seng/ eller Bord/ men som vaar icke bedre/ end hans Hustru maatte bedrage hannem/ oc
(som mand siger) giore hannem til en hornet Hiort." (Euriolus oc Lucretia, Bl. A6V). Sowohl Lucretias

Untreue wird hier also bereits antizipiert als auch die leserlenkende Meinung des Erzählers

verdeutlicht, der Ehemann habe es nicht besser verdient - womit eine in zahlreichen Texten der
antiken und mittelalterlichen Komödien- und Schwankliteratur wiederkehrende Konstellation
„junge schöne Frau und älterer, reicher Ehemann, der betrogen wird (gehörnter Ehemann)"
aufgegriffen wird.

61 Vgl. Luhmann, Liebe als Passion, S. 76 und Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 222-223.
62 Der Erzähler betont (Euriolus oc Lucretia, Bl. A8v-Blr): „saa de vare icke kommen til Tale med hver

andre/ men denne Handel er drefven formedelst 0yenene/ at den ene saa vel befald den angen
[sie]" (Sie hatten noch nicht miteinander gesprochen, sondern sich nur über Blicke verständigt, so

geboten sie einander). Gerade die in den Blicken gegenwärtige und repräsentierte körperliche
Anwesenheit beobachtender Dritter - der erste der fünfgradus amoris - scheint nämlich zugleich
die Annäherung der Liebenden zu erschweren. Vgl. hierzu auch Luhmann, Liebe als Passion, S. 59
(mit Anm. 10 und 11). - In der Historie wird mehrmals betont, dass Lucretia sich nicht frei in der
Stadt bewegen kann, was sowohl mit ihrer Schönheit (und damit Menelaus' stets wachsamer
Eifersucht) als auch mit ihrer gesellschaftlichen Stellung begründet wird. Zunächst gibt Lucretias
Diener Sosias seine Furcht vor einem öffentlichen Bekanntwerden der Affäre zu bedenken (vgl.
Euriolus oc Lucretia, Bl. B5r)> später auch der Erzähler selbst (vgl. Euriolus oc Lucretia, Bl. D2r). -
Vgl. zur „Augensprache" auch Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 204 und Luhmann, Liebe als

Passion, S. 29.



162 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

wichtige Rolle, denn beide „erleiden" die Liebe körperlich: Ähnlich wie schon im
Apollonius wird hier die Metapher der Liebe als Krankheit explizit aufgegriffen.
Lucretia spricht in der Konsequenz dieser Metaphorik von sich selbst als „kranck",
und die Liebe wird von den Liebenden selbst wie auch von ihrer Umwelt als

„kranckhed" bezeichnet.63 Der Text bedient sich freilich dieser Metapher ganz be-

wusst, d.h. sie erscheint als reflektiertes Spiel mit einer literarischen Tradition, denn
die Figuren wissen sehr wohl, dass ihre „Krankheit" nicht auf normalem Weg zu
heilen ist: ,,[m]an geht deswegen nicht zum Arzt. [... ] Die Figur kontinuiert - aber

nur als aufbeiden Seiten durchschaute Metapher."64
Im Verlauf des Textes erweist sich die Kommunikation als ein wesentlicher

Aspekt der Liebeskonzeption in Euriolus oc Lucretia. Sie kann, wie Manuel Braun
zeigt,65 verschiedene Äußerungsformen besitzen: nicht-sprachliche (Blicke, Gesten,
somatische Reaktionen, Austausch von Geschenken) und sprachliche. Sprachliche
Kommunikationsformen werden dargestellt anhand mündlicher Rede - wobei
wiederum zwischen monologischen (Reflexion oder Klage im Selbstgespräch der/des
Liebenden) und dialogischen Formen (Gespräche zwischen den Liebenden,
Gespräche mit Drittpersonen) differenziert wird - und schriftlichem Austausch
(Briefwechsel). Dabei wird in der Flistorie eine schrittweise Entwicklung von der

monologischen Form (Selbstgespräche des Euriolus und der Lucretia) hin zur
dialogischen Form (die Liebenden zunächst jeweils einzeln im Gespräch mit Drittpersonen,

dem Diener Sosias bzw. dem Kaiser; schließlich das erste Gespräch zwischen
den Liebenden selbst) vollzogen. Gleichzeitig verläuft diese Entwicklung vom
schriftlichen zum mündlichen Austausch hin, vom Brief zum Gespräch bzw. zur
Begegnung. Nichtsprachliche Kommunikation verläuft parallel zur sprachlichen
bzw. wechselt sich mit dieser ab: zunächst die nonverbale Kontaktaufnahme, dann
Austausch von Geschenken, Berührungen, auch psychische und somatische
Befindlichkeiten. Da das Zusammensein von Lucretias und Euriolus vor allem durch
die mit Lucretias sozialer Position verbundene soziale Kontrolle der Familie und
Öffentlichkeit erschwert wird, ist der Weg vom ersten Blickkontakt bis zur Erfüllung
ihrer Liebe lang und schwierig, was dem Text die Möglichkeit eröffnet, die
verschiedensten Kommunikationsformen durchzuspielen. Im Folgenden sollen

einige exemplarische Szenen aus Euriolus oc Lucretia, die solche verschiedenen
Kommunikationsformen und -Verläufe illustrieren, näher betrachtet werden.

63 Vgl. Euriolus oc Lucretia, Bl. Blr-B2r (Lucretias Selbstgespräch). „Kranck", „kranckhed", „det
krancke Hierte" (krank, Krankheit, das kranke Herz): vgl. etwa Bl. Blr, B6r, B6V, F3V.

64 Luhmann, Liebe als Passion, S. 63. Luhmann schreibt den Romanen des 17. Jahrhunderts dieses

Bewusstsein zu; aber hier zeigt sich, dass auch schon das 15. Jahrhundert mit dem Topos spielt.
Dagegen werden im Apollonius noch Ärzte gerufen, als Lucina aus Liebe zu Apollonius „erkrankt".

65 Vgl. hierzu und zu den folgenden Kategorien Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 203-212, der die
Kommunikation und Verständigung über Liebe bzw. Liebe als Redegegenstand als spezifisches
Merkmal der frühneuzeitlichen Prosaromane hervorhebt, im Gegensatz zum auf der Kombination
von minne und aventiure konzipierten, handlungsorientierten Dienstminnemodell (spät-)
mittelalterlicher Texte.



3.1 Liebe 163

Nicht-sprachliche Kommunikationsformen

An nicht-sprachlichen Kommunikations- bzw. Äußerungsformen kommt im Text
der Körpersprache die größte Bedeutung zu: Nach dem anfänglichen Blickkontakt
sind insbesondere die somatischen Reaktionen der Liebenden zu nennen, wie sie sich

etwa in Lucretias melancholischen Gemütszustand äußern, als Euriolus für zwei
Monate abwesend ist; sie bleibt stets im Haus, sogar nur in der Schlafkammer, lacht
niemals und legt Trauerkleidung an, was gleichsam einen Schatten über die gesamte
Stadt legt, die nun ihrerseits mit einer Witwe verglichen wird, oder mit einem Ort
der Unterwelt, den die Sonne von Lucretias Schönheit nicht mehr erreicht;66 Lucre-
tia selbst liegt wie krank danieder und lebt erst wieder auf, als Euriolus zurückkehrt.67

Am deutlichsten zeigt sich die Verbindung von Emotion und somatischer Reaktion

zum Schluss der Historie, als Lucretia aus Kummer über Euriolus' Abreise
buchstäblich an gebrochenem Herzen stirbt:

Oc saa skildis icke Sind fra Sind/ eller Siel fra Siel/ Men den foreenede Kierlighed bleff
i tu skaaren/ oc Hiertit bleff deelt i Parter/ saa at en Part gick bort/ oc den anden bleff
igien/ oc alle sindene vaare med hver andre under dem selff deelit oc adskild/ oc
sorgede med Venelse/ at de skulde skillis fra hver andre/ der bleff icke en Draabe Blod
i deris Ansicter/ uden alleeniste Graad oc Suck/ saa de siuntis allerligeste dodelige.
[... ] Men denne Lucretia/ der Euriolus drog nu heden äff sicte/ faldt hun paa Jorden/
oc bleff saa hendragen i sit Sofifvekammers/ saa laenge hun kom til rette igien/ oc som
hun fick Liff igien/ lagde hun alle sine Klenod äff/ Guld/ Klaeder/ oc Glaedskabs

Smycke/ oc brugte ringe ulden Klaeder i det sted. Icke haffver oc nogen hört hende

qvaede/ eller seet hende lee/ icke künde hun oc dragis til nogen Glaede med nogen
Fryd eller Skiempt.

Hvorledis Lucretia dqde äff stor Sorrig.

Den der Lucretia haffde vaerit i langvarig Sorrig/ faldt hun i Siugdom/ oc efifterdi

Hiertit var icke hos hende/ oc Sindit künde ingen Trost faa/ haffver hun opgiffvet sin

sorgelig Aand i sin Moders Arm/ hvilcken gremmede sig meget/ oc brugte mange
trostelige Ord til hende/ dog forgieffvis.68

66 Euriolus oc Lucretia, Bl. D3r: „Den Stadt Senis vaar anseet lige som en Encke/ oc alle Mand siuntis
at leffve i it Morck oc hemmelig sted/ som Solen gaff ingen Skin fra sig." (Siena glich einer Witwe,
jedermann meinte an einem dunklen Ort zu leben, wo die Sonne nicht scheint).

67 Euriolus oc Lucretia, Bl. D3r: „Da stod hun op/ lige som en Kranck oc Siug der opveckis äff Soffne/
hun lagde de Sorge Klaeder äff/ tog Prydelse oc smyckede sig/ slo Vinduen op/ oc forbide hans
Tilkommelse." (Da stand sie auf, wie eine Kranke, die vom Schlaf erwacht, legte alle Trauerkleider
ab, schmückte sich und öffnete das Fenster, um seine Ankunft zu erwarten).

68 Euriolus oc Lucretia, Bl. G7v-G8r (Und so trennte sich nicht Geist von Geist und Seele von Seele.

Aber die gemeinsame Liebe der beiden wurde durchtrennt und das Herz in zwei Teile geteilt, der
eine Teil ging fort, der andere blieb zurück, und alle ihre Sinne wurden geteilt und getrennt und
trauerten so sehr darüber, dass nicht ein Blutstropfen in ihren Gesichtern verblieb, nur Tränen
und Seufzer, beide schienen dem Tod nahe. Lucretia jedoch, als Euriolus fort ritt, fiel zu Boden.
Sie wurde in ihre Kammer getragen, bis sie sich wieder erholte. Dann legte sie all ihren Schmuck
ab, Gold und kostbare Kleider und trug stattdessen nur noch einfache wollene Kleider. Niemand
hat sie seitdem mehr singen oder lachen gehört, sie konnte nichts mehr erheitern./ Wie Lucretia
aus großem Kummer starb./ Als Lucretia lange getrauert hatte, wurde sie krank, und weil das Herz



164 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Deutlich ist hier die Rede vom fragmentisierten, zerteilten Körper, der nur komplett,
in der Einheit mit dem geliebten Partner, existieren kann (man mag an Piatons

Kugelmenschen denken) und in der jeweils einen Hälfte allein gar nicht lebensfähig
ist. Lucretia verbringt ihre letzten Tage wie eine Witwe, in Trauer und in schlichter

Kleidung. Als Euriolus schließlich von ihrem Tod erfährt, fällt er in so tiefe Trauer,
dass ihm nur die Heirat mit einer jungen Adligen, die wiederum die klassische Trias
von Schönheit, Tugend und Weisheit in sich vereint (und damit gewissermaßen
zum topisch besetzten angemessenen „Ersatz" für Lucretia wird), das Leben rettet.69

Geschenke gehen der persönlichen Begegnung voraus. Sie drücken Zuneigung,
Ergebenheit und Wertschätzung gegenüber dem Beschenkten aus, sie imaginieren
vor allem auch körperliche Präsenz und zärtliche Berührung.70 Euriolus sendet seiner

Angebeteten zusammen mit dem zweiten Brief einige Kleinodien, und Lucretia
bedankt sich daraufhin mit einem kostbaren Ring, der in seinem Symbolgehalt
eindeutig ist und zugleich eine metonymische Verschiebung produziert - er steht für
die Liebe und die geliebte Person, vergegenwärtigt sie selbst und wird zu einer Art
Fetisch, einem Ersatz für die abwesende Geliebte.71 Euriolus versichert Lucretia, den

Ring niemals von seinem Finger zu nehmen und ihn mit Küssen zu benetzen,
anstelle der Geliebten: „Jeg skal giore hende [!] vaad med Kyß i dit sted."72

Berührungen als Zeichen der (sinnlich-begehrenden) Liebe und nach visus und
colloquium der dritte gradus amoris, sind in Euriolus oc Lucretia erst spät möglich
aufgrund der zunächst verhinderten Zweisamkeit des Paares. Als sie das erste Mal
allein sind, erkennt Lucretia ihren als Kornsackträger verkleideten Liebhaber gerade
an seinen Küssen und seiner Umarmung „wieder", obwohl sie einander hier zum
ersten Mal wirklich berühren, und erwidert seine Zärtlichkeiten (vgl. Euriolus oc

Lucretia, Bl. D8r). Nicht das Äußere, eine vorgetäuschte Identität, sondern die seine

sie verlassen hatte und ihr Gemüt keinen Trost mehr finden konnte, gab sie ihren traurigen Geist
in den Armen ihrer Mutter auf, die sich sehr grämte und manches Trostwort für sie suchte, doch
es half nichts).

69 Euriolus oc Lucretia, Bl. G8r: „Oc der hand fornam at hun var dod/ bleff hand bedroffvet med stor
Pine/ oc hand tog sorgelig Klaeder paa/ vilde oc icke lade sig tröste äff nogen Mand/ saa laenge at

Keyseren gaff hannem en Jomfru äff Hertug Blod fod/ skion/ kysk oc vis/ til sin Ecte Hustru."
(Und als er von ihrem Tod erfuhr, verfiel er in schmerzliche Trauer, trug Trauerkleider und war
durch nichts mehr zu trösten, bis ihm der Kaiser eine Jungfrau aus herzoglichem Geschlecht zur
Frau gab, schön, keusch und klug).

70 Roland Barthes: Fragmente einer Sprache der Liebe. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1984, S. 261: „Das
Geschenk aus Liebe ist feierlich; von der unersättlichen Metonymie mitgerissen, die das imaginäre
Geschehen bestimmt, versetze ich mich ganz hinein. Mit diesem Gegenstand schenke ich Dir
mein Alles, ich berühre dich [...]. Das Geschenk ist Berührung, Sinnlichkeit: du wirst berühren,
was ich berührt habe, eine dritte Haut eint uns."

71 Vgl. Euriolus oc Lucretia, Bl. C4r, dazu Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 205-206 (der Ring er¬

scheint zunächst als „Bezahlung"). Zur Verschiebung vgl. Barthes, Fragmente, S. 178-179 mit dem

Beispiel von Lottes Schleifchen, das für Werther zum fetischistischen metonymischen Objekt
wird, und Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 205.

72 Euriolus oc Lucretia, Bl. C5r (Ich werde „sie" [den Ring] an deiner Stelle mit Küssen benetzen).
Später tauschen sie weitere Geschenke durch ein Röhrchen zwischen beiden Häusern aus (vgl.
Euriolus oc Lucretia, Bl. D5r)-



3.1 Liebe 165

wahre Identität aufdeckenden Berührungen des Geliebten sind für Lucretia relevant
und sinnstiftend. Roland Barthes zufolge sind Berührungen für den Liebenden
Bestandteile eines zeichenhaften Sinnsystems, das aus Verlangen und Reaktion
besteht und sich in der (zwangsläufig geforderten), selbst-verständlichen Antwort,
der Reaktion des geliebten Wesens konstituiert. Liebevolle Berührungen und Küsse
bedeuten und generieren darum Sinn für den Liebenden,73 und deshalb kann auch

Lucretia ihren Euriolus an ihnen „wiedererkennen".

Sprachliche Kommunikationsformen

Unter den sprachlichen Kommunikationsformen in der Historie kommt der mündlichen

Rede in Monolog- und Dialogformen, aber auch dem Briefwechsel größte
Bedeutung zu.

In einer monologischen Reflexion entscheidet sich die Protagonistin für die Liebe

zu dem Fremden Euriolus, dessen Namen sie noch nicht einmal kennt. Auffallend ist
hier der rhetorische Aufbau der Rede, in dem zunächst das eigene Liebesgefühl
konstatiert wird, dann das Für und Wider der Beziehung abgewogen werden und
schließlich die Entscheidung für die Liebe gefällt wird, allen Risiken zum Trotz.74

Anschließend gestaltet sich die erste dialogische Form, die Unterhaltung zwischen
Sosias und Lucretia, als eine Art moralphilosophischer Disput über die Macht der
Liebe (vgl. Euriolus oc Lucretia, Bl. B3r-B6r). Gespräche der Liebenden mit vertrauten

Drittpersonen, dem Diener Sosias etwa, treten als erste dialogische Form auf,
weil eine direkte Kommunikation zwischen Euriolus und Lucretia selbst aufgrund
der äußeren Umstände noch nicht möglich ist. Sosias' moralische Bedenken gegen-

73 Vgl. Barthes, Fragmente, S. 59-60.
74 Vgl. Euriolus oc Lucretia, Bl. Blr-B2r. Lucretia fragt sich, warum sie ihren Ehemann nicht mehr liebt

und gesteht sich ihre Faszination durch den fremden Edelmann ein, argumentiert aber zugleich
stark moralisch wertend, ebda., Bl. Blr: „Alle tid er den fremmede Mands Billede oc Skabning
(den der var nest Keyseren i Dag) for mine 0yne. Driff ud den Brynde oc ukysk Low äff dit kysk
Bryst/ ja künde jeg ulycksalige/ da vaare jeg icke saa kranck som jeg er." (Immerzu steht mir das

Bild und die Gestalt des fremden Mannes vor Augen, der heute neben dem Kaiser war. Fort mit
diesem unkeuschen Begehren aus deiner keuschen Brust! Ach, vermochte ich Unglückselige dies,

so wäre ich nicht so krank wie ich bin). Rhetorische Wendungen prägen ihre Rede, in der sie etwa
sich selbst zur Rede stellt (ebda.): „O du skone/ Aidele oc hoyloffvede Burgersk/ hvad haffver du
at giore med en fremmede Mand?" (O du schöne, edle und würdige Bürgerin, was hast du mit
einem Fremden zu schaffen?) und damit in die Rolle einer vorwurfsvoll fragenden Drittperson
schlüpft. Ihr guter Ruf und ihre gerade entflammte Liebe zu Euriolus werden gegeneinander
abgewogen, doch schließlich konstatiert sie (Bl. B2r): „Nu maa jeg dog hielpe Kierlighed. Enten skal
hand bliffve her/ eller naar hand drager heden/ skal hand tage mig med sig. Oc jeg vil derfor for-
lade Moder/ Hoßbonde oc Faederne Land. [... ] Jeg vil heller miste min Mand/ oc hafve hannem.
Der som it Menniske haffver lyst at lefïve/ der er hans Faederne Land." (Nun will ich doch der
Liebe zu Hilfe kommen. Entweder bleibt er hier oder er soll, wenn er fortzieht, mich mitnehmen.
Und ich will für ihn Mutter, Ehemann und Heimat verlassen. Lieber verliere ich meinen Mann,
wenn ich ihn dafür bekommen kann. Wo ein Mensch gerne lebt, da ist seine Heimat.). Hier wird
zum Schluss sogar auf das antike Sprichwort „Ubi bene, ibi patria" angespielt. Vgl. zum Monolog
auch Braun, Ehe, Liehe, Freundschaft, S. 206-208.



166 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

über der Liebe Lucretias, deren Realisierung immerhin einen Ehebruch mit sich

bringen würde, argumentieren stark mit dem als „onde Anfectning", also als böse

oder gar teuflische Versuchung umschriebene Liebesbegehren, das den Menschen in
Versklavung führe.75 Doch Lucretia weiß sehr wohl selbst um die Ambivalenz und
Gefährlichkeit leidenschaftlicher Liebe, der sie freilich letztlich nicht widerstehen
kann:

Lucretia sagde: Jeg veed at det er ret/ oc vare vel giort det du raader/ men Kierligheds
Fyrighed noder mig at effterfolge det Onde/ mit Sind oc Hiertet siger mig vel/ hvad
for stor fald mig forestaar/ dog faider jeg vitterlig. Frihed offvervinder mig/ oc den
stercke Elskow reglerer med void ofver mit Sind/ saa at mit Sind der saa/ at folge hvor
Elskovens Regimente befaler/ Jeg hafver alt forlenge stridet her imod/ oc dog forgeff-
vis/ vaer du mit Budskab/ om du ellers kand forbarme dig offver mig.76

Ähnlich Euriolus' Reflexion über die Macht der Liebe in einem Selbstgespräch:

Denne Euriolus som hand nu fornam/ at hand oc braende i Kierlighed/ begynte hand
at tale til sig selff/ straffede sig oc sagde. Euriole du vedst vel hvad mact Kierlighed
haffver med sig/ langvarig Sorrig/ kort Ladder/ liden Glaede/ megen Redsel/ Den der
elsker/ hand doer allevegne/ oc ligger dog icke dod.77

In solchen monologischen Redeformen der Protagonisten kommt der ambivalente
Charakter einer Liebe mit Absolutheitsanspruch zum Ausdruck. Der Erzähler lässt

dabei die Positionen ineinander gleiten: Es gibt keine Schwarz-Weiß-Zeichnung
einer unter allen Umständen zu bejahenden Liebe gegenüber einer moralisch

strengen Gegenposition; gerade die Liebenden selbst wissen genau um die Radikalität

der Liebe und sprechen positiv wie negativ von ihr.
Die schriftliche Kommunikation zwischen den beiden Liebenden fuhrt der Text

anhand ihres Briefwechsels vor, der aus jeweils vier vollständig wiedergegebenen
Briefen besteht. Die Briefe dienen der allmählichen Annäherung zwischen Euriolus

75 Euriolus oc Lucretia, Bl. B4r: „[...] slaa saadan onde Tancker oc Brynde/ äff dit Brysts kyske
Hierte/ oc icke folge den onde Anfectning oc hob udsluck Ilden. Thi hun er icke svar at uddriffve/
naar mand staar imod i det forste. Men den der holder det skadelige fode med Lyst/ den giffver sig
i Tra:ldorn under een streng oc hoffimodig Herre/ oc kand icke tri sig äff den Traddom igien i hvor
gierne hand vilde." (Schlage dir solche Gedanken und Begehren aus deinem keuschen Herzen,
und gib der bösen Verlockung nicht nach, lösche das Feuer aus. Denn zu Beginn lässt es sich noch
leicht vertreiben. Wer es aber mit Lust am Leben erhält, der begibt sich unter einen strengen und

hochmütigen Herrscher und kann sich so leicht nicht mehr aus dessen Knechtschaft befreien, so

gern er auch möchte).
76 Euriolus oc Lucretia, Bl. B5r B5V (Lucretia sprach: Ich weiß, dass du recht hast, doch das Feuer der

Liebe zwingt mich, das Böse zu tun, mein Gemüt und mein Herz sagen mir wohl, welch tiefer Fall
mir bevorsteht, doch falle ich wissend. Die Freiheit besiegt mich, und das starke Liebesbegehren
steuert fest meinen Geist, das zu tun, was die Liebe gebietet. Allzu lange habe ich mich dagegen
gewehrt, doch vergebens; sei du mein Bote, wenn du dich auch nur irgendwie meiner erbarmen
kannst).

77 Euriolus oc Lucretia, Bl. B7r (Euriolus, als er spürte, wie auch er in Liebe entflammt war, begann, zu
sich selbst zu reden, ermahnte sich und sagte: Euriolus, du weißt sehr wohl, dass die Liebe langes
Weinen, kurzes Vergnügen, wenig Freude und viel Furcht mit sich bringt. Wer liebt, stirbt stets,
und ist doch nicht tot).



3.1 Liebe 167

und Lucretia, wobei „Schrift [...] die äußeren Hindernisse, die aus der
Dreieckskonstellation herrühren, [überbrückt] ",78 und geben die Offenbarung des
Liebesgeständnisses wieder. Dabei geht die Initiative von Euriolus aus (vgl. Euriolus oc

Lucretia, Bl. B8r-Clr), der Lucretias Antwort einer Waffe gleichsetzt, die sie in ihren
Händen halte und mit der sie ihn hinhalten, töten oder aber ihm das Leben schenken

könne: „thi bliffver du varactig laenger i saadan Tale/ da bliffver du en Mand-
drabere/ oc draeber mig snarere med dine Ord/ end anden med Sverdet. [... ] Sig at
du elsker mig/ saa er jeg lycksalig."79 Lucretias zustimmende Antwort erfolgt dann
ebenfalls schriftlich. Der erste Liebesdialog der Historie ist also durch Schrift
ermöglichte Kommunikation und auf Bestätigung hoffendes Begehren. Der Brief
drückt die Forderung nach dem die eigene Liebe erwidernden Ja-Wort des Anderen
aus: „Sig at du elsker mig". Der Liebesbrief ist nach Barthes Begierde, die eine

Antwort erwartet, den Anderen auf eine Antwort verpflichtet.80 Euriolus erhofft sich
das entscheidende „Ich liebe dich" von Lucretia, die Proferation, die vollkommene
Entsprechung zu seinem im Brief ausgesprochenen Empfinden, eindeutiger und
sicherer als alle Blicke und Gesten.81 Zudem bereiten die Briefe die „reale"
Begegnung vor und schüren die Sehnsucht, nachdem die gegenseitigen Gefühle auf
diese Weise geoffenbart wurden (vgl. Euriolus oc Lucretia, Bl. D2r).82

Nach dem Briefwechsel ergibt sich als Steigerung der Kommunikationsform das

erste gemeinsame Gespräch zwischen den Liebenden, zunächst noch aus der
Distanz (vgl. Euriolus oc Lucretia, Bl. D4r-D5r), dann erstmals in einer Begegnung zu
zweit, als Euriolus als Kornträger verkleidet in Lucretias Haus gelangt. Hier sind für
kurze Zeit vertrautes Gespräch und auch körperliche Kommunikation, Berührungen,

Küsse und Umarmungen möglich. Als Höhepunkt nicht nur der sprachlichen,
sondern aller bisher durchgespielten Kommunikationsformen erscheint dann das

Gespräch der Protagonisten in der ersten Liebesnacht:

Der var imellom de to kierlige Mennisker/ den tid Paris forde Helenam bort med sig i
Skibit. Denne Nat var saa sod/ at de nectede baade/ at Venus oc Mars leffde icke saa

vel sammen.

78 Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 210.
79 Euriolus oc Lucretia, Bl. C5r (Zögerst du noch länger, so wirst du zur Mörderin und tötest mich mit

Worten wie mit einem Schwert. Sag', dass du mich liebst, so bin ich glückselig).
80 Vgl. Barthes, Fragmente, S. 66.
81 Vgl. Barthes, Fragmente, S. 136-145. Nur das erwiderte Wort, die Sprache, erscheint als eindeuti¬

ges Zeichen, denn letztlich besteht sonst immer eine Unsicherheit: „[...] dem liebenden Subjekt
steht keinerlei sicheres Zeichensystem zur Verfugung. [...] weil nichts die Sprache verbürgt,
werde ich die Sprache als einzige und letzte Sicherheit gelten lassen [...]. Daher die Bedeutsamkeit

der Erklärungen." Ebda., S. 258-259 (seine Hervorhebung).
82 Variiert und auch karikiert wird hier das Medium der Briefkommunikation und ihrer Umstände,

die Briefübergabe (die stets indirekt, durch Diener erfolgt), in der eingeschobenen Passage mit
dem Edelmann Baccarus, der sich in Lucretia verliebt hat und ihr nun eigenhändig Liebesbriefe
auf mehr oder weniger originelle Weise zustellt: im Schaff einer vergoldeten Blume versteckt oder
mit Wachs versiegelt in einem Schneeball, den er durch ihr geöffnetes Fenster wirft: vgl. Euriolus
oc Lucretia, Bl. E5V-E7V.



168 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Lucretia sagde: Du est min Ganimedes/ min Hippolytus/ min Diomedes. Euriolus
sagde: Du est min Polyxena/ min Emilia/ min Venus/ saa kyssede de hver andre diß-
imellem/ oc toge Sengeklaederne undertiden op/ oc beskuede hver andre.
Saadan var Diana der Aceton saae hende toe sig i Brynden. Hvad er skionnere oc
hvidere end disse Lemmer? Nu er all min Angist oc Sorrig forlost oc vel betald/ hvad
skulde det vaere mand skulde ey lide for din skyld? O dette velluctende Liff/ Nu var det
bedre at doe nu vor Glaede er saa nye/ frisk oc stor/ forend her kommer nogen Sorrig
paa. Ingen leffver lycksaliger end jeg. Men vee/ hvad kort oc stackit Stunden er/ du

hadelig Nat/ hvi flyer du saa/ bliffheden Apollo du Solens Gud/ bliff laenge i Morcket
underJorden.
Hvi spender du saa snart dine Heste fore? Lad dem endnu nogit aede. Giff mig en Nat/
som du gaffAlcomene/ du Morgenstierne/ hvi forlader du saa snart din Tieneris Soff-
vekammer? Var du hannem saa gunstig som Lucretia er mig/ hand lod dig icke saa

tidig staa op. Ingen Nat haffver vaerit saa kort for mig som denne/ der jeg end haffde
vaerit i Engeland eller Dannemarck/ saa talede Euriolus. Men Lucretia jo saa megit/
hun betalede jo rundelige med lige. De vaare jo lystige saa vel sidst som forst/ lige som
Antheus/ der opstod fra Jorden jo sterckere saa de oc lige saa. Der Natten var nu
forgangen/ oc Morgenrodet oploffte sit Haar äff det Oceaniske Haff/ da skildis de ad/
der effter komme de icke sammen i mange Dage/ for Vacten formeredis daglige.
Men Kierligheden offvervant Alting oc fant siden en Vey/ at de künde komme
sammen/ den brugte de siden.83

Sowohl die gegenseitige Anrede mit antiken Namen - ein literarisch-intertextuelles
Rollenspiel und eine literarische Stilisierung84 - als auch die topische Formel der zu

83 Euriolus oc Lucretia, Bl. G4r-G5r (Zwischen den beiden Liebenden war es wie zu der Zeit, als Paris
Helena zu Schiff entführte. Diese Nacht war so süß, dass sie beide verneinten, dass Mars und
Venus es schöner zusammen hatten. Lucretia sprach: Du bist mein Ganymed, mein Hippolyt,
mein Diomedes. Euriolus sagte: Du bist meine Polyxena, meine Emilia, meine Venus. Sie küssten
sich und hoben hin und wieder die Bettdecke an, um einander zu betrachten. So war Diana, als

Acteon sie beim Waschen an einem Brunnen erblickte. Was gibt es Schöneres und Weißeres als

diese Glieder? Nun sind all meine Angst und Sorgen erlöst und bezahlt, was wollte man nicht um
deinetwillen leiden? O duftender Leib! Jetzt wäre es schön zu sterben, wo unsere Freude so jung,
frisch und groß ist, bevor irgendeine Not dazukommt. Niemand lebt glückseliger als ich. Aber ach!
Wie kurz doch die Zeit ist, du verhasste Nacht, warum entfliehst du; bleib fort, Apollo, du

Sonnengott, halte dich noch lange im Dunkeln unter der Erde. Was spannst du so rasch deine Pferde

vor den Wagen? Lass sie doch noch grasen. Gib mir eine Nacht, wie du Alkmene eine schenktest;
du Morgenstern, was verlässt du so schnell die Schlafkammer deines Dieners? Wärest du ihm
ebenso gewogen wie Lucretia mir, so ließe er dich nicht so früh aufstehen. Nie war mir eine Nacht
so kurz wie diese, obwohl ich auch in England oder Dänemark war. So sprach Euriolus. So auch
Lucretia und zahlte mit gleicher Münze zurück. Sie hatten es gut zusammen, sowohl zu Beginn wie
auch später; so wie Antheus, der von der Erde stärker wieder erstand als zuvor, so war es auch für
sie. Als die Nacht um war und die Morgenröte ihr Haar aus dem Meer löste, da trennten sie sich.
Danach kamen sie für mehrere Tage nicht zusammen, denn die Wachen wurden verstärkt. Doch
die Liebe überwand alle Hindernisse und fand einen Weg, dass sie zusammenkommen konnten,
und diesen benutzten sie beide dann).

84 Mit Luhmann, der sich allerdings erst auf das 17. Jahrhundert bezieht, formuliert: „Schon im 17.

Jahrhundert weiß man: die Dame hat Romane gelesen und kennt den Code." Luhmann, Liebe als

Passion, S. 37. Das Spiel mit solchen literarischen Mustern und Referenzen lässt sich also durchaus
schon für die früheren Prosaromane in Anspruch nehmen. - Vgl. auch die fast wortgleiche
literarisch-stilisierte gegenseitige Namensgebung der Liebenden im frühneuhochdeutschen Prosa-



3.1 Liebe 169

kurzen Nacht; die Beschwörung Apollos mit der Bitte, die Nacht noch länger
hinauszuzögern, verorten die Historie in literarischen Traditionen der Antike und
des Mittelalters und bestätigen die Weiterverwendung und das Weiterschreiben
eines bestimmten Codes, mit dessen Hilfe Liebende in der Literatur kommunizieren.

Die körperliche Vereinigung selbst bleibt jedoch eine narrative Leerstelle.85

Liebe: Diskurslinien

Euriolus konstatiert am Ende seines ersten Monologs die Allmacht der Liebe mit
einer Anspielung aufVergils berühmtes Omnia vincit amor:86 Zwar bewahrheitet sich
die Macht der Liebe im Verlauf der Erzählung, doch wird sie durchaus ambivalent

dargestellt, und an den einzelnen Figuren werden unterschiedliche Positionen und

Aussagen über die Liebe durchgespielt. Dadurch ergibt sich ein breites Geflecht an

Diskursen, Sprechweisen über Liebe und Sexualität, die einander ergänzen,
manchmal aber auch widersprechen. Obwohl am Schluss der Historie das Scheitern
der Liebe steht und das Bestreben nach Sicherheit, Erhaltung der Ehre und damit
Verzicht auf die Liebe den männlichen Helden überleben lässt (und sogar eine
schöne junge Ehefrau finden), während die weibliche Protagonistin vor Kummer
stirbt, so scheint dieses Ende die vorausgeschickte Warnung der Autorstimme vor
der Liebe, „die mehr Galle als Honig bereithalte",87 vordergründig zu bestätigen.

roman Camillus und Emilie bei Bennewitz, ,Du bist mir Apolloin: Bachorski, Ordnung und Lust,
S. 196.

85 Der dänische Text ist hier gegenüber der deutschen Fassung von Wyle stark gekürzt und auch

„zensiert", in der deutschen Historie heißt es beispielsweise zu Beginn und am Ende der Beschreibung

der Liebesnacht (die auch nochmals ein Lob der körperlichen Schönheit der Frau inkludiert,
diesmal freilich der intimeren Körperteile) deutlich: „Vnd do sy also mitainander geredten/
giengent sy samentJn die schlaufkamer/ da sy ain sôlich nachte hatten/ als wir geloubent gewesen
sin zwuschent zwayen liebhabenden menschen. [...] Vnd lägen ouch nach volbrächter minne nit
müde noch stille Sunder glycher wyse als Antheus vsser dem ertrich stercker vferstünd also

wurden ouch die nach volbrächtem stryte frölicher vnd stercker." Vgl. Wyle/Morrall, Eurialus und

Lucretia, S. 164-166 (meine Hervorhebung).
86 Vergil: Eklogen. Mit lateinischem Originaltext. Deutsche Übertragung und Vorrede von Gottfried

Preczov Frankenstein. Basel: Schwabe, 1950 (Sammlung Klosterberg): „Omnia vincit Amor: et

nos cedamus Amori" (X, 69). Vgl. auch Euriolus oc Lucretia, Bl. B8r: „Kierlighed offvervinder

Alting/ derfor maa mand vige for Kierlighed." (Die Liebe besiegt alles, darum lasst uns der Liebe
Raum geben).

87 Dies lässt der Erzähler auch Euriolus ausrufen, als dieser, endlich in Lucretias Haus gelangt, die

ohnmächtig gewordene Geliebte in den Armen hält und sofort an ihren Tod und an die Möglichkeit

einer peinlichen Entdeckung denkt, Euriolus oc Lucretia, Bl. G3V: „Ah vee du ulycksalige
Kierlighed/ hvi hafver du meer äff Gallen end äff Hönningen. Nu er der intet beskere/ eller bittere end
du est? Hvad mangen Liffs Fare hafver du ford mig i? Dette skulle nu staa igien forhaande at du
skulle dode denne Qvinde i mine Arme. Hvi hafver du icke helder draebit mig? Hvi hafver du icke
kast mig for Loffverne? Vee/ vee/ hvor meget heller jeg haffde seet/ at jeg hafvde dod i hendis
Skiod/ end hun skulle saa bliffve borte i mine Arme." (O weh, du unglückselige Liebe, was hältst
du mehr Galle als Honig bereit. Es gibt nichts Bittereres als dich. In wie viele Gefahren für mein
Leben hast du mich nicht geführt! Und nun dieses, dass du diese Frau in meinen Armen tötest.
Warum hast du nicht mich stattdessen getötet? Mich den Löwen vorgeworfen? Ach, ach, wie viel



170 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Doch der Text präsentiert in seiner Vielfalt an Aussagen über die Liebe ein diffe-
renzierteres und wenig eindeutiges Bild, das gerade aus der Spannung heraus, in der
die Redeweisen zueinander stehen, reizvoll erscheint. Bei den im Folgenden
nachgezogenen und in Zusammenhang gebrachten Diskurslinien spielt insbesondere

der cupiditas-Diskurs eine wichtige Rolle im Sprechen der Historie über Liebe,
Ehe und Sexualität.

Cupiditas: das gefährliche Begehren

Die Auffassung von der Liebe als gefährliche, zerstörerische Kraft, wie Lucretias
Diener Sosias sie erläutert und der sich beide Protagonisten auch bewusst sind, geht
zurück auf die in der christlich-moraltheologischen Tradition stark negativ konnotierte

Bedeutung des sinnlich-leidenschaftlichen Begehrens, der cupiditas (,fleischliche

Liebe')- Sie erinnert an die Verhaftung des Menschen in der Erbsünde und
steht der ,wahren' Liebe in Form der Caritas (,geistige Liebe') gegenüber. Die
cupiditas oder concupiscentia wird auch mit der Todsünde der luxuria assoziiert.88 Während

die cupiditas durch das Erblicken (ex visione) einer schönen Frau oder eines
schönen Mannes ausgelöst wird, entsteht die Caritas in der mens oder ratio. Der
Liebesauslöser „Schönheit" (visuelle Wahrnehmung), der ja in Euriolus oc Lucretia

primär beschrieben wird, steht damit aus theologischer Sicht während des gesamten
Mittelalters unter dem Verdacht der sündigen Begehrlichkeit.89 Welche Implikatio-

lieber wäre ich in ihrem Schoß gestorben, als dass sie jetzt tot in meinen Armen liegt). Dabei kann
im letzten Satz mit dem Wortspiel bzw. der Doppelbödigkeit des Begriffs „sterben" eine sexuelle

Konnotation verstanden werden, zugleich wird aber auch das Bild einer umgekehrten Pietà
entworfen.

88 Wie komplex diese Thematik ist, die hier nicht ausführlicher behandelt, sondern im Folgenden
nur kurz umrissen werden kann, zeigt die Untersuchung Schnells, der ausführt, dass zahlreiche
mittelalterliche Autoren nicht immer strikt zwischen beiden Begriffen unterscheiden, d.h. unter
dem Wort amor, amour, minne usw. sowohl cupiditas wie auch Caritas verstehen können. Ähnliches

gilt etwa auch für die Beschreibung religiöser Liebe, die sich nicht selten auch des Vokabulars und
der Bildformeln weltlicher Liebesdichtung bedienen konnte, vgl. hierzu Schnell, Causa amoris,
S. 18-52 (zu cupiditas vs. Caritas) und S. 246-248 (mit zahlreichen Literaturverweisen). Sowie
Günter Jerouschek: ,„Diabolus habitat in eis'. Wo der Teufel zuhause ist: Geschlechtlichkeit im
rechtstheologischen Diskurs des ausgehenden Mittelalters und der frühen Neuzeit", in: Bachorski,
Ordnung und Lust, S. 281-305. - Bachorski, Diskursfeld Ehe, S. 511-545. - Philippe Ariès, André
Béjin, Michel Foucault et al. (Hg.): Die Masken des Begehrens und die Metamorphosen der Sinnlichkeit.

Zur Geschichte der Sexualität im Abendland. Frankfurt/Main: S. Fischer, 1984.
89 Vgl. Schnell, Causa amoris, S. 246-249, u.a. mit dem Verweis auf die seit der Bibel (Mt 5, 28) und

Augustinus im Mittelalter bekannte dreistufige Reihung der Sünde suggestio-delectatio-consensus,
die ebenfalls im Erblicken (Blick-Erotik) ihren Ausgang nimmt. - Dennoch ist es schwierig,
diesbezüglich eine eindeutige Wertung vorzunehmen: Andreas Capellanus etwa definiert ganz zu
Anfang des ersten Buches von De amore das Wesen der Liebe (amor) in einem letztlich, wie Rüdiger
Schnell überzeugend deutet, doch positiven Sinn, und es nimmt ebenfalls im Erblicken seinen

Ausgangspunkt: „Amor est passio quaedam innata procedens ex visione et immoderata

cogitatione formae alterius sexus, ob quam aliquis super omnia cupit alterius potiri amplexibus et
omnia de utriusque voluntate in ipsius amplexu amoris praecepta compleri." (Andreas Capellanus:
De amore libri très. Hg. von E. Trojel. München: Eidos, 1964, S. 3). - In Hartliebs Übersetzung



3.1 Liebe 171

nen hat daher der Blick der Liebe? - denn für Euriolus und Lucretia ist es buchstäblich

die „Liebe auf den ersten Blick" in der ovidischen Tradition.90 In der (moral-)
theologischen Tradition der Spätantike und des Mittelalters ist dieser Blick eher

negativ konnotiert, was mit der augustinischen Unterscheidung zwischen Körper
(corpus) und Fleisch (caro) und der Verschiebung der concupiscentia in den Bereich
des (schon bei Paulus sündhaften) Fleisches (und damit einer impliziten Konzentration

auf das sexuelle Begehren) zusammenhängt, so dass seit Paulus und besonders
seit Augustinus eine Opposition caro vs. Spiritus besteht und caro eine neue sexuelle

Dimension erhält.91 Hier kommt dem Auge besondere Bedeutung zu: In der

biblisch-jüdisch-christlichen Tradition und in der mittelalterlichen Theologie und

Philosophie geht es nämlich immer wieder um den Blick als Beginn des Begehrens
und um das Auge als Tor zur Seele, durch das sündhafte Einflüsse von außen in den
Menschen eindringen und Besitz von der Seele ergreifen können. Das Sehvermögen
erweitert also gewissermaßen die Möglichkeiten menschlichen Begehrens und birgt
damit ein Gefahrenpotential für das Seelenheil des Menschen.92 Vor diesem

doppelten Hintergrund - der poetischen antiken Tradition der „Liebe auf den

ersten Blick" und der theologischen Auffassung vom Auge als Einfallstor der Sünde

- ist die Liebe zwischen Euriolus und Lucretia zu sehen. Von ihrem Ursprung her ist
aber die Liebe (amor, dilectio) aus der Sicht der christlichen Morallehre, etwa bei

Augustinus, an sich neutral und gut (ein bonum). Erst durch ihre jeweilige
Aktualisierung als cupiditas oder Caritas, hinsichtlich ihrer intentio bzw. dem Objekt des

Begehrens, ist sie als Erscheinungsform menschlichen Verhaltens und Praktizierens
als „schlechte" oder „gute" Liebe zu bewerten.93 Da freilich die cupiditas und damit

wird passio mit „Leiden" und immoderata cogitatione mit „vngeordenten gedänngkhen" wiedergegeben,

was freilich einen eher negativen Klang evoziert. Vgl. Alfred Karnein: De Amore deutsch.

Der Tractatus des Andreas Capellanus in der Übersetzung Johann Hartliebs. München: C.H. Beck,
1970, S. 67. Vgl. dazu auch Schnell, Causa amoris, S. 49-52.

90 Vgl. Suzannah Biernoff: Sight and Embodiment in the Middle Ages. Palgrave: Macmillan, 2002,
S. 48.

91 Dies und das Folgende zum „begehrlichen Auge" nach Biernoff, Sight and Embodiment, S. 23-59.
Die theologische Argumentation zu Körper vs. Fleisch oder Fleisch vs. Geist sowie zur Bedeutung
des Auges kann hier nur andeutungsweise und längst nicht in ihrer eigentlichen Komplexität und
Differenziertheit wiedergegeben werden, da lediglich der diskursive Kontext für die Erotik des

Blicks in Euriolus oc Lucretia skizziert werden soll. - So sind auch Oppositionen wie caro vs. Spiritus
keinesfalls für die gesamte mittelalterliche Theologie gültig, die Positionen zum „klassischen"
christlichen Dualismus von Geist/Seele vs. Körper sind durchaus unterschiedlich. Vgl. dazu ebda.,
S. 25.

92 Vgl. die aufschlussreichen Ausführungen zum Sündenfall und zur Bedeutung des „fleshly eye" in
Biernoff, Sight and Embodiment, S. 41-53. „My argument here is that carnal vision extends the
appetite and attributes of the flesh beyond the boundaries of individual bodies. Sight lends the flesh
an intersubjective dimension; it literally carries carnality outside the viewer's corporeal envelope
and into the world: even into other bodies." (ebda., S. 41

93 Vgl. Schnell, Causa amoris, S. 66-68. - Dass sich mittelalterliche Liebeskonzeptionen freilich nicht
einfach im Dualismus von cupiditas und Caritas erschöpfen, sondern beispielsweise gerade in der
„höfischen Liebe" eine dritte Form neben der von der Kirche negativ bewerteten triebhaft-sexuellen

Liebe und der mit Nachsicht oder mit Wohlwollen betrachteten ehelichen Liebe existiert, hat

Rüdiger Schnell ausführlich gezeigt. Er macht deutlich, dass die „höfische Liebe" in den Kategori-



172 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

die Sexualität insgesamt bis weit in die frühe Neuzeit ein verdächtiges Moment
bleibt, auch in der Ehe, muss sie von der Institution Kirche als maßgeblicher
Vertreterin der gültigen Sexualmoral kontrolliert und reglementiert werden, was sich

in einem moral- und rechtstheologischen Diskurs niederschlägt: etwa in den

Beichtspiegeln und „Beichtvätersummen" (summae confessorum), die während des

gesamten Mittelalters und teilweise bis ins 17. Jahrhundert hinein verfasst und
verwendet wurden. Foucault beschreibt diesen Prozess des von Instanzen der Macht
kontrollierten Sprechens über Sexualität als „Diskursivierung des Sexes".94

Im gegenseitigen sinnlichen Verlangen der Liebenden, wie es im Verlauf der
Historia vom ersten Erblicken bis hin zur Vereinigung gesteigert wird, besitzt die
Liebe von Euriolus und Lucretia von Anfang an eindeutig „ordnungsgefährdendes
Potenzial",95 gefährdet sie doch die gesellschaftliche Ordnung, Stellung und Ansehen

der Betroffenen - allerdings nur für Lucretia als verheiratete Frau, denn Euriolus
als peregrinus ist diesen Bindungen enthoben,96 aber mit der Frau ist auch die ganze
Familie betroffen, die christliche Hausgemeinschaft. Vor allem aber ist natürlich die

christliche Moralordnung gefährdet, die sakramental verfestigte eheliche Treue.
„Hvad siger du arme Qvinde? Du vanaerer oc beskemmer dit Huus/ oc bliffver den
eniste Hoer-Qvinde i din Slect"97 wirft Sosias Lucretia vor. Einen gewissen Aufschub
der Erfüllung der cupiditas, womit eine zunächst noch aufrechterhaltene Ordnung
garantiert ist, sichern die Eigenschaften Lucretias als tugendhafte und auf ihre
Keuschheit bedachte Frau, wie sie Euriolus in seinem zweiten Brief an Lucretia
hervorhebt (vom Erzähler in indirekter Rede wiedergegeben):

sierungen der kirchlich-lateinischen Traktate so gut wie keine Erwähnung findet, sondern primär
in der volkssprachlich-„höfischen" Dichtung beheimatet ist (und darum nicht mit Argumenten
oder Maßstäben der kirchlichen Traktate interpretiert werden kann). „Höfische Liebe" bedient
sich, verkürzt gesagt, zwar oftmals derjenigen strukturellen Elemente, die in der geistlichen Literatur

für die Konzeption einer geistig-religiösen Liebe verwendet werden, konstruiert aber darauf
aufbauend ihre eigene, neue Liebeskonzeption einer erotischen (sexuellen) Beziehung, die
grundsätzlich einen ethisch positiven Wert repräsentiert und die vielfache poetische Darstellungsformen
ermöglicht. Mir ist bewusst, dass dies eine sehr verkürzte Darstellung ist, doch die vielfältigen poe-
tologischen und konzeptionellen Erscheinungsformen eines so komplexen Themas wie der
„höfischen Liebe" in der (deutschsprachigen) mittelalterlichen Literatur können hier nicht ausreichend

wiedergegeben werden. Vgl. hierzu Schnell, Causa amoris, S. 77-184, bes. S. 135-137.
94 Vgl. hierzu Jean-Louis Flandrin: „Das Geschlechtsleben der Eheleute in der alten Gesellschaft:

Von der kirchlichen Lehre zum realen Verhalten", in: Ariès et al. (Hg.), Masken des Begehrens,
S. 147-164. Sowie Jerouschek, Diabolus habitat in eis, in: Bachorski, Ordnung und Lust, S. 281-284
und insbesondere Foucault, Sexualität und Wahrheit I, S. 21, S. 28-32 und S. 75-79.

95 Von Bloh, Ausgerenkte Ordnung, S. 223.
96 Zur Position und literarischen Vorbildern des peregrinus (etwa Aeneas, Paris) vgl. Wyle/Morrall,

Eurialus und Lucretia, S. 17-19.
97 Euriolus oc Lucretia, Bl. B4v-B5r (Was sprichst du, unglückliche Frau? Du beschimpfst und entehrst

dein Haus und wirst zur einzigen Hure in deiner Familie). Auch Euriolus argumentiert später mit
der Gefahr der öffentlichen Schande für Lucretias Familie (interessanterweise allerdings weniger
mit der eigentlichen, moralischen „Schande" ihres Verhältnisses, der Sünde des Ehebruchs,
sondern aus Sorge um seine eigene gesellschaftliche Stellung).



3.1 Liebe 173

Thi naar en Qyinde forlorer engang Kyskheden/ siden er der intet i hinde loffligt/ oc
at Skabnings Deylighed er vel en behagelig lystig god Ting/ men er dog forgsengelig/
oc den som icke sammen holder Tuet oc Blysel/ hendis Skonhed actis for ingen Ting.
Ocfordi hun haffde tilhobefoyet Tuet/ JE re oc Fromhed til den skone Skabning/ oc hand
viste at hun var begaövet med dennem/ baade tilsammen foyet/ oc derfor skinnede hun

oc som en Gudinde/ oc at hand derfor elskte oc aerede hende [...].98

Die Kombination beider Eigenschaften erscheint zugleich als klassischer Liebesauslöser

mittelalterlicher Tradition:99 „oc at hand derfor elskte oc aerede hende".

In der Schilderung des ersten Beisammenseins der Liebenden (Euriolus oc Lu-
cretia, Bl. E2v-E4r) weicht die dänische Version von Wyles Fassung darin ab - und
das ist aus transmissionshistorischem Aspekt interessant -, dass die Erfüllung des

erotischen Begehrens noch aufgeschoben wird, das ordnungsgefährdende Potenzial
der Liebe somit noch länger narrativer Kontrolle unterliegt. In dieser Szene wird
zunächst eine weitere Beschreibung von Lucretias körperlicher Schönheit als puella
bella gegeben, die nun aber in einer erotischen Konstellation platziert ist, denn trat
Lucretia damals im öffentlichen Raum erstmals in Euriolus' Blickfeld, ist die Szene

nun das private Gemach, und es können nun, ähnlich wie in den mittelalterlichen
Tageliedern, auch intimere Körperteile beschrieben werden:

Lucretia var klaed med en tynd Serck/ det sat til Liffvet uden Ryncker igiennem
hvileken mand künde kiende i Vißhed hendes Bryst/ Skam/ oc alle Lemmer som de

vare i Sandhed. Der skinnede hendis Hals hvid som Snee. Hendis 0yens Klarhed som
Skin äff Solen. Hendis Ansict klart oc lystigt/ hendis Kinder som Lilier formengt med

Purpur Rosenfarffve. Hendis Ladder med hendis Mund sod/ liflig oc maadig. Hendis
Bryst haffde sine Brede/ oc de smaa Bryst heffvede sig til begge Side som tvende Eble/
hvileke oc opvacte dennem som dem rorde til Begierlighed.100

Nach einem kurzen Disput über die Sünde und die Gunst der Gelegenheit ist die
Szene zu Ende. Doch der Erzählerkommentar weiß bereits, dass die Statthaftigkeit
des von Lucretia vorgeschobenen Verweises auf Tugend und Ansehen nur eine

Frage der Zeit ist: „Denne Samkom formindskede icke Begierligheden/ [...] men
hun opvacte store Kierligheds Torst i dennem baade."101 Die Erfüllung des eroti-

98 Euriolus oc Lucretia, Bl. C3V (Denn wenn eine Frau ihre Keuschheit verliert, besitzt sie nichts
Löbliches mehr. Schönheit des Leibes ist sicherlich etwas Angenehmes, aber doch etwas Vergängliches,

und eine Frau, die nicht Züchtigkeit und Anstand bewahrt, deren Schönheit ist wertlos.
Und weil sie [Lucretia] Züchtigkeit, Ehre und Anstand in einem schönen Äußeren vereinte und er
darum wußte, darum strahlte sie wie eine Göttin, und er verehrte und liebte sie deswegen). Meine
Hervorhebung.

99 Vgl. Schnell, Causa amoris, S. 275-286.
100 Euriolus oc Lucretia, Bl. E3r (Lucretia war mit einem dünnen Unterkleid bekleidet, das glatt an

ihrem Körper anlag, durch das ihre Brüste, ihre Scham und alle Glieder, so wie sie waren,
hindurchschienen. Ihr Hals leuchtete weiß wie Schnee, ihre Augen waren so klar wie der Sonnenschein,

ihr Gesicht so fein und klar, ihre Wangen rosenfarben, wie Lilien vermischt mit Purpur. Ihr
Lachen aus ihrem Mund war süß, lebhaft und angemessen. Ihre wohlgeformten kleinen Brüste

glichen zwei Äpfeln und erweckten großes Begehren in dem, der sie berührte).
101 Euriolus oc Lucretia, Bl. E4r (Dieses Beisammensein verringerte nicht das Begehren, sondern

weckte den großen Hunger der Liebe in ihnen beiden).



174 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

sehen Begehrens ereignet sich erst in der späteren Szene der Liebesnacht.
Interessanterweise findet jedoch im lateinischen und im deutschen Text die (von der Frau
offensichtlich nicht verhinderte) Verführung bereits hier statt. Bei Niklas von Wyle
heißt es nämlich nach dem kurzen moraltheologischen Disput über die Sünde:

Auch sprach Lucrecia es ist sünde. es ist sünd sprach Euriolus sich des guten nit ge-
bruchen so man daz wol tun mag. Sôlt ich sôlich bequemlich zyt vnd statt die mir yetz
geben sint vnd die ich gesucht vnd dero so lang begert han/ verlieren vnd mich dero

nit gebrachen? Vnd hüb vf der fröwen klaider vnd tat die widerstritenden fföwen (die
doch nit wolt gesigen) äne arbait überwinden.102

Der dänische Übersetzer, der hier den entscheidenden letzten Satz auslässt, scheint
es also darauf angelegt zu haben, die Erfüllung des Wunsches der Protagonisten
nach körperlicher Vereinigung auf eine einzige Szene zu begrenzen und den Diskurs
der Sinnlichkeit und Sexualität, dem in der lateinischen und deutschen Vorlage
dagegen großzügiger (mitunter auch freizügiger) Platz eingeräumt wird,
einzuschränken.

Spuren des mittelalterlichen moraltheologischen und medizinischen Diskurses
über die unterschiedlich gewertete cupiditas von Mann und Frau werden zudem in
der Historie aufgenommen, indem die Figuren über die von beiden Geschlechtern
offensichtlich unterschiedlich wahrgenommene und beherrschbare Sehnsucht nach

Erfüllung ihrer Liebe reflektieren. Lucretia bittet Euriolus in ihrem dritten Brief, von
seiner Liebe zu ihr zu lassen, weil sie um den Totalitätsanspruch weiblicher Liebe
weiß, welche die unbedingte und dauerhafte Erfüllung der Sehnsucht fordere. Dies
sei einem Fremden wie ihm bzw. einem Mann grundsätzlich letztlich unmöglich, da

er früher oder später wieder in seine Heimat zurückkehren und die Frau verlassen

werde, also nicht gleichermaßen absolut wie sie zu lieben vermöge. „Derfor vil jeg
bede dig/ at du her effter icke begierer mig/ oc at du Dag fra Dag stiller din Attraa.
Thi det er eder Maend megit lettere/ end os Qvinder."103 Euriolus antwortet daraufhin,

dass dem nicht so sei, die cupiditas betreffe genauso die Männer, allerdings weil
der Ausgangspunkt bei den sie begehrenden Frauen liege, denn er gibt hier zu, dass

der Frau die größere Begehrlichkeit zugeschrieben wird.104 Welche misogynen Stimmen

melden sich damit in der Historie zu Wort?

102 Wyle/Morrall, Eurialus und Lucretia, S. 132. Vgl. dazu auch Braun, Ehe, Liehe, Freundschaft, S. 242-
243.

103 Euriolus oc Lucretia, Bl. C6V (Darum bitte ich dich, dass du nun nicht nach mir verlangst und von
Tag zu Tag dein Verlangen stillst. Denn dies fällt euch Männern leichter als uns Frauen).

104 Euriolus oc Lucretia, Bl. C7V: „Det er icke Masndene saa laet/ at laeske oc udslucke Kierligheds
Brynde/ som du meen Lucretia/ thi det du giffver vor Slect/ tillegger mand gemenlige eders Kon.
Men jeg vil nu icke indgaa denne Kamp oc Strid/ [...]." (Es ist uns Männern nicht so leicht, die
Flamme der Liebe auszulöschen, wie du meinst, Lucretia, denn was du uns zuschreibst, sagt man
im allgemeinen von eurem Geschlecht. Aber ich will nun nicht auf diesen Streit eingehen). -
Eigentlich schade, dass der Text in der Rede des Euriolus sich nicht weiter auf eine Geschlechterdebatte

einlassen will, aber er spielt immerhin explizit darauf an. Seit der Antike kursiert die
Annahme von der größeren sexuellen Lust bzw. der sexuellen Unersättlichkeit der Frau als

dominante Vorstellung in medizinischen und theologischen Schriften des Mittelalters. Vgl.
Georges Duby und Michelle Perrot (Hg.): Geschichte der Frauen. Bd. 2: Mittelalter. Hg. von Chris-



3.1 Liebe 175

Misogyne Stimmen

Zwar stehen wohl grundsätzlich, wie Eric John Morrall ausführt, die Sympathien des

Autors Aeneas Piccolomini auf Seiten seiner Heldin Lucretia, während Euriolus
kritischer gesehen wird, da seine Liebe, im Gegensatz zu ihrer, unbeständig ist und
er sich schließlich (zumindest legt das der Text nahe) mit einer anderen Braut trösten

kann, während sie selbst an gebrochenem Herzen stirbt.105 Doch scheinen mir
die verschiedenen Äußerungsformen und Stimmen, die in der Historie über Liebe
und Frauen zum Ausdruck kommen, noch etwas differenzierter und vielschichtiger
zu sein. Es gibt durchaus auch eine misogyne Stimme, mit der sich an mehreren
Stellen der Erzähler resp. der implizite Autor meldet, und manchmal finden sich

misogyne Stimmen auch in der Figurenrede. So schreibt beispielsweise der Erzähler
in einem das zuvor Erzählte kommentierenden Abschnitt, zwar ausgehend von der

Figur des Menelaus, aber dann in eine allgemeingültige Formulierung übergehend,
der Frau ein wankelmütiges Wesen, Neigung zur Untreue und leichte Ver-
führbarkeit zu:

Thi enddog hannem [Menelaus] vaar intet vitterligt om hende [Lucretia]/ saa viste
hand doc vel Qvindens Vilkor/ at hun vaar tit forsoct i Boleri/ oc der om tiltalet. Hand
viste oc vel/ Qvinders Sinds Ustadighed oc mangfoldige Villie. Thi Qvinders Natur
alle gierne ere begierligt til Nyt/ oc sielden elsker den Mand/ hun haffver altid vel paa/
derfor folgede hun [!] den meenlig Vey der Ectemaend folger/ som meener at mand
udelucker Lycken med god Forsiun oc Vaareteckt.106

Dementsprechend wird auch Menelaus - hier quasi als Sprachrohr des Erzählers -
als äußerst misstrauisch beschrieben; er traut seiner (freilich viel jüngeren) Frau im
Grunde ständige Bereitschaft zur Untreue zu und verdächtigt sie dieser.107 Der
Erzähler sieht allerdings das „männliche Misstrauen" in der grundsätzlich
„rebellischen" Eigenschaft „der Frau" im Allgemeinen begründet, die man nicht gegen
ihren Willen behandeln dürfe:

tiane Klapisch-Zuber. Paris u.a.: Campus, 1993, S. 76. Sowie Schnell, Sexualität und Emotionalität,
S. 317-331 (verecundia-Diskussion), S. 365-367.

105 „There can be no doubt that the author's sympathies were deeply engaged by his heroine. [... ]
There can be no doubt that Aeneas viewed his hero critically, since Eurialus's devotion to Lucretia
is shown to be unstable throughout." Wyle/Morrall, Eurialus und Lucretia, S. 25.

106 Euriolus oc Lucretia, Bl. F2r-F2v (Denn obwohl er nichts weiter davon wusste, so kannte er doch die
Natur der Frau, dass sie leicht zu verfuhren war, kannte die Wankelmütigkeit ihres Sinnes und
ihren sich rasch ändernden Willen. Denn die weibliche Natur ist immer auf etwas Neues aus und
liebt selten den Mann, dessen sie sich sicher ist. Darum folgte er dem üblichen Weg der Ehemänner,

die meinen, man könne mit Vorsichtsmaßnahmen das Glück fernhalten).
107 Vgl. z.B. Menelaus' Reaktion am Tag nach dem Schäferstündchen: Euriolus oc Lucretia, Bl. F2r:

„Den anden Dag (hvad heller det skede effter Kammerens skickelse/ eller äff en ond Mistanck) slo
Menelaus Vinduet til. Jeg troer (som vaare Borgere ere behendig at mercke saadan ting/ oc ere
fulde afMistanck) at Menelaus haffver merkt det Vindues Beqvemmelighed [...]." (Am folgenden
Tag - ob es nun mit dem Zimmer zu tun hatte oder aus Misstrauen geschah - verschloss Menelaus

das Fenster. Ich glaube, da unsere Bürger solches schnell bemerken und rasch Verdacht
schöpfen, dass Menelaus die Vorteile dieses Fensters bemerkt hatte).



176 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Nu er denne en menig Bryst i Italien/ at hver mand lucker sin Hustru inde som sit lig-
gende Fse/ (dog som mig siunis) forgeffvis. Thi Qvinder ere meenlig alle ved dette
Sind/ at de begierer allermeest/ det som dennem meest forbiudis. Thi naar du vilt da
ville de icke/ oc naar du vilt icke/ da ville de oc begiere selffvillige. Saa naar Qvinderne
haffve deris fri Villie/ saa giore de icke saa meget ont.
Det er derfor saa svart/ at vocte en Qvinde imod sin Villie/ som at holde en hob

Lopper tilsammen i hedeste Solskin. Thi uden en Qvinde vil äff sin egen Villie skicke

sig vel/ oc leffve kyskelig/ forgaeffvis beflitter Manden sig/ hende at vocte oc indlucke.
Kiere sig mig/ hvo vocter paa Vocterne/ at de icke selffve begynde forst med dennem?
En Qvinde er it utemmeligt Diur/ der kand med Bidzel eller nogen Heet icke igien
holdis.108

Die dänische Übersetzung folgt hier der deutschen und lateinischen Vorlage, die
sich auf antike Intertexte mit satirischer Färbung bezieht, etwa Terenz' Eunuchus

und Juvenals Satura.109 Auch an Andreas Capellanus' durchaus ironisch-überspitzt
gemeinten Katalog der weiblichen Laster im dritten Buch seines Traktats De amore
(1185-1187) mag man denken.110 Die abschließende Beschreibung der Frau als

unbezähmbares, störrisches und unverständiges Tier stellt eine Art Höhepunkt des

misogynen Diskurses des Textes insgesamt dar.

Während Lucretia schon vor der eigentlichen Begegnung mit Euriolus bereit ist,
alles für ihn aufzugeben und ihm in die Fremde zu folgen, bezweifelt ihr Liebhaber
immer wieder die Aufrichtigkeit Lucretias und erscheint weniger radikal in seiner

Hingabe. In einer Szene, als Euriolus unter dem Bett versteckt hofft, nicht entdeckt

zu werden und einer möglichen tödlichen Bestrafung zu entgehen, lässt ihn der
Erzähler der Liebe abschwören und über die Falschheit der Frau räsonnieren (vgl.
Euriolus oc Lucretia, Bl. Elr-Elv), nachdem er gerade noch Lucretia verführen wollte.
Seine Gefühle scheinen mit einem Mal um hundertachtzig Grad gewendet und ins

genaue Gegenteil umgeschlagen zu sein:

Lucretia haffver icke hafft mig kier/ men haffver villet fange mig som en Hiort i Garnet.
See min Dag er kommen/ ingen kand nu hielpe mig/ uden du Gud aliéné. Jeg haffver
tit hört äff Qvinders Snedithed oc Bedrageri oc künde dog icke tage mig vare derfor/
men kommer jeg nu her fra/ aldrig skal nogen Qvinde List bedrage mig.111

108 Euriolus oc Lucretia, Bl. D2r-D2v (Es ist in Italien üblich, dass jeder Mann seine Frau so einschließt
wie sein kostbares Vieh im Stall, doch vergeblich, wie mir scheint. Denn die Frauen sind alle so,
dass sie das am liebsten haben wollen, was ihnen verwehrt wird. Denn wenn du willst, da wollen
sie nicht und umgekehrt. Wenn also Frauen ihren freien Willen bekommen, so können sie nicht so
viel Übel anrichten. Darum ist es so schwer, eine Frau gegen ihren Willen zu behüten, etwa so
schwer, wie eine Schar Läuse in der Sonnenwärme beieinander zu halten. Solange nicht die Frau

von sich aus ein keusches Leben fuhren will, so müht sich der Ehemann vergeblich, sie zu bewachen

und einzusperren. Sag mir, mein Freund, wer aber bewacht die Wächter, dass sie nicht selbst
damit beginnen? Eine Frau ist ein ungezähmtes Tier, mit Zaumzeug nicht zu halten).

109 Vgl. die Hinweise bei Wyle/Morrall, Eurialus und Lucretia, S. 117, Anm. 85 und 86.
110 Vgl. Andreas Capellanus, De amore, S. 340-357 und Karnein, De amore deutsch, S. 245-256 (in

Hartliebs Übersetzung am Ende von Buch II). Zur Ironie vgl. Schnell, Causa amoris, S. 51.
111 Euriolus oc Lucretia, Bl. ET (Lucretia hat mich nicht gehebt, sondern wollte mich fangen wie einen

Hirsch in der Falle. Nun ist meine Stunde gekommen, niemand außer Gott allein kann mir helfen.



3.1 Liebe 177

Der Vorwurf der „Qvinde List" geht natürlich zurück auf die biblische Ur-Ikone der

Verführerin, Eva. Aeneas Piccolomini schöpft hier, in der Figurenrede des Euriolus,
aus einer reichen Tradition eines (primär) klerikalen misogynen Diskurses, wie er
im ausgehenden Mittelalter sowohl aus der christlich-moraltheologischen Überlieferung

als auch der lateinischen Klassik präsent ist.112

,Omnia vincit amor': die Macht der Liehe und die Bedrohung der Ordnung

Neben der skeptischen, moraltheologisch argumentierenden Rede über die gefährliche

cupiditas, der sich sowohl der Erzähler wie auch die Figuren bedienen, wird die
Macht der Liebe thematisiert, der sich die Protagonisten ausgeliefert sehen und die

im Text wiederum von verschiedenen Stimmen sowohl positiv wie negativ
beschrieben wird. Sie wird als Naturgewalt bezeichnet, als außerhalb des Menschen
wirkende Kraft, die ihn erfasst und ohnmächtig macht, und sie wird wiederholt auch

mit Lycken, d.h. der Macht der Fortuna, gekoppelt, der sich kein Sterblicher entziehen

kann, weil die Fortuna genau wie die Liebe auch eine conditio humana ist:

Jeg hafïver slagit mit Hierte til Lucretiam/ oc haffver hende kiaer/ hvilcket (kiere Pan-

dale) er icke sked for min skyld/ men Lycken haffver giort det/ i hvis Haand oc Macht
den gandske Verden staar/ den vi saa aere.113

Dieser Bezug auf ein den Liebenden quasi entschuldigendes „übernatürliches
Element" als Liebesauslöser erinnert an die (meist mythologisch besetzten) bekannten
Personifikationen der Liebe und Liebesauslöser der antiken und mittelalterlichen
Dichtung wie Cupido, Amor, Venus usw.114 Durch die Verbindung zur Fortuna und
durch die Personifikation der Liebe als schicksalhafte Macht ergeben sich jedoch
Fragen nach „Schuld und Entschuldigung, Willensfreiheit und Fremdbestimmung"
wird letztlich auch die Funktion einer ,„Entlastungsinstanz' für menschliches sexuel-

Oft habe ich von der Falschheit der Frauen gehört und konnte mich doch nicht davor schützen.
Aber entkomme ich hier, so soll niemals mehr weibliche List mich betrügen).

112 Vgl. Duby/Perrot, Geschichte der Frauen, Bd. 2, S. 36. Dass die Misogynie mit Eva als Repräsentati¬
onsfigur der Verführerin nur ein Aspekt eines sehr komplexen Feldes ist, dürfte selbstverständlich
sein, denn der geistliche mittelalterliche Diskurs über die Frau ist nur in Bezug auf Eva als

Identifikationsfigur negativ gefärbt, daneben stehen als Gegenpole vor allem Maria, aber auch Maria
Magdalena als die erlöste Sünderin. Es ergibt sich somit ein sehr facettenreiches Bild der Frau
allein schon innerhalb der klerikalen Vorstellungen. Vgl. ebda., S. 49-54.

113 Euriolus oc Lucretia, Bl. F4r (Mein Herz gehört Lucretia und ich liebe sie, was, lieber Pandalus,
nicht aus mein eigenem Willen heraus geschieht, vielmehr hat es das Glück so gefügt, in dessen

Händen die ganze Welt liegt Ähnlich auch die Formulierung ebda., Bl. F5r.
114 Rüdiger Schnell zeigt, dass gerade die Koppelung von Amor und Fortuna, in der einerseits das

Wirken einer „höheren Macht" zum Ausdruck kommt, gleichzeitig aber auch die Unbeständigkeit
und Unerklärbarkeit der Liebe mit dem Walten der unberechenbaren Fortuna verglichen wird, ein
in der Literatur des Mittelalters, zumindest seit dem 11. Jahrhundert, häufiges Phänomen ist. Vgl.
Schnell, Causa amoris, S. 411-413.



178 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

les Begehren" ausgesprochen.115 Damit sich das ordnungsgefährdende Potenzial der

Liebe, das diese in Gestalt der moraltheologisch negativ besetzten cupiditas oder

„fyrighed" besitzt, nicht in diese Richtung entfaltet, gilt es, die gefahrliche Begehrlichkeit

und Sinnlichkeit zu überwinden und in einen bzw. in den einzig möglichen
positiven Rahmen zu überfuhren, der die Restitution von Ordnung und Legitimität
garantiert: die christliche Ehe. Für Euriolus und Lucretia ist aber dieser Weg von
vornherein versperrt, weil Lucretia bereits verheiratet ist. Ihnen bleibt mit dieser

Ausgangsposition zur Abwendung der „fyrighed" nur die völlige Enthaltsamkeit, die

Abtötung ihrer Leidenschaft - oder die Erfüllung ihrer Sehnsucht außerhalb dieses

Rahmens und damit eine der Ordnung widersprechende Alternative. Dessen sind
sich beide Protagonisten bewusst. Euriolus erklärt seinem Verbündeten Pandalus
die Ausweglosigkeit der Lage:

Du veedst hvor Menniskens Natur er svar tilboyelig til Kierlighed. [...] Her for uden

er denne it saarit Hiertes i Kierligheds Nature oc Eenlighed/ at jo store Modstand der

gioris imod/ ja inderligere brender det. Saa at denne Kranckhed bliffver icke bedre

Legt/ end naar mand bekommer det Menniske mand elsker/ [...]. Oc tvert imod
haffve vi oc kient mange/ som efïter de haffve fremmet deris Villie/ med Samkom/
Fauffntag/ haffver de Dag efïter Dag ladet falde äff saadan uskickelig Kierligheds
Raseri. Oc saa er det intet raadeligere/ end naar Brynden henger nu hart ved Benene
end at vige for saadan Fyrighed. Thi den der strider imod Veyrit til Skibs/ hand maa oc
lide at vaere Skibbruden/ men den som viger for Bylgen oc Vinden/ den kommer
offver/ oc offvervinder den Fyrighed. [...] Saa er det skeed/ at I det jeg saa forfulde
det flittelig/ at beggis vore Villie ere bleffue lige imod hver andre. Hun er optend jeg
brender/ vi do baade/ oc vi see ingen Lasgedom/ at forlenge vort Liff med/ uden du
min Behielper oc Broder vil staa os bi. [... ] Jeg kiender LucretLe brendende fyrighed.
Enten skulle hun drage efïter mig/ eller oc naar hun bleffve tvingd at bliffve/ skulle hun
draebe sig selff/ hvilcke skulle vaere eders Huus oc Slect en evig Skam. [... ] Oc her er
ingen anden Vey/ end at du bliffver vor Kierligheds Driffvere/ oc see til at denne

forborgit Ild/ bliffver icke aabenbared. Fly det saa/ at vi kand en gang komme
sammen/ naar det er sked/ saa skal Brynden sacte sig/ oc Kierligheden bliffver mindre
oc rolligere. [...] det icke kand skade saa megit/ at unde mig hende en Nat/ saa at

ingen Mand det veed [...].116

115 Schnell, Causa amoris, S. 414; für die Verweise auf diesen Topos (Amor als handlungsbestimmen¬
des Element) bereits in der Antike vgl. ebda., S. 417 sowie den gesamten Teil III (S. 349-505).

116 Euriolus oc Lucretia, Bl. F3v-F6r (Du weißt, wie sehr die menschliche Natur der Liebe zugetan ist.
Darüber hinaus ist ein verwundetes Herz nach der Art der Liebe, dass das Feuer der Liebe umso
stärker brennt, je größer der Widerstand von außen dagegen ist. Diese Krankheit wird nicht
geheilt, bis man den geliebten Menschen bekommt. Und wir haben auch manche gekannt, bei

denen, nachdem sie ihren Willen bekommen haben mit Umarmungen und Beisammensein, das Rasen

der Liebe sich abgeschwächt hat. Und da das Verlangen nun so stark ist, ist es am besten, man
gibt ihm nach. Denn wer bei Sturm und starkem Gegenwind sein Schiff zu lenken versucht, der

mag wohl Schiffbruch erleiden; wer aber den Wellen und dem Wind weicht, der übersteht es gut
und besiegt die Flamme des Begehrens. So kam es, während ich beharrlich dabeiblieb, dass unsere
Neigung zueinander gleichermaßen stark wurde. Sie ist entflammt, ich brenne, und wir sterben
sonst beide und finden keine andere Arznei, uns am Leben zu erhalten, wenn du uns nicht als

Helfer beistehen willst. Ich kenne Lucretias brennendes Verlangen. Entweder würde sie mir nach-



3.1 Liebe 179

Euriolus argumentiert hier einerseits mit der Totalität der Liebe, der die Liebenden

- Mann und Frau gleichermaßen - unterworfen sind und von der es nur „Heilung"
durch die Erfüllung ihres Wunsches nach Vereinigung gibt. Andererseits argumentiert

er auch mit der gesellschaftlich-religiösen Ordnung, die nicht gestört werden
soll durch eine unerlaubte Affare, eventuell sogar die öffentliche Schande bei einem
eventuellen Selbstmord Lucretias aus Liebeskummer oder im Fall einer gemeinsamen

Flucht ins Ausland. Als einziger, allerdings „illegaler" Ausweg - aus dem
unkeuschen Begehren, aber auch zur gleichzeitigen Verheimlichung der Affäre -
erscheint eine gemeinsame Liebesnacht, wobei Pandalus als Helfer agieren soll.

In Euriolus' Rede überlagern sich also verschiedene Diskurslinien, die miteinander

verknüpft werden: erstens die (positiv argumentierende) antike und
renaissancezeitliche Auffassung von der Allmacht der Liebe und eine neuzeitliche
Liebestheorie, die die Sehnsucht nach einer erotischen Liebesbeziehung als natürliche
Befindlichkeit oder Eigenschaft des Menschen und damit als legitimiert verteidigte,
wie sie auch in der zeitgenössischen Literatur präsentiert wird.117 Zweitens die
christliche moraltheologische Argumentation über die Keuschheit und die christliche

Ehe, wie sie vor allem bei Paulus diskutiert wird.118 Hier jedoch wird anstelle
der „keuschen Ehe", die in diesem Fall nicht möglich ist, die Erfüllung des Begehrens
hic et nunc gesetzt - und damit die außereheliche Liebesbeziehung paradoxerweise
legitimiert. Drittens ein Ordnungsdiskurs, der um das Aufrechterhalten der nach
außen hin sichtbaren gesellschaftlichen Ordnung bemüht ist (Lucretia bleibt
Menelaus' Frau und provoziert keinen Skandal) und darum lieber die Heimlichkeit
der Liebesbeziehung unterstützt, auch wenn er damit die christlichen Vorschriften
zu Keuschheit und Ehe bewusst untergräbt. Auch Sosias hatte ein verheimlichtes
Verhältnis für die beste Alternative gehalten, ebenfalls Lucretia, in der - freilich
vergeblichen - Hoffnung, ihr und Euriolus' gegenseitiges Verlangen würde sich
durch eine endlich ermöglichte Begegnung vermindern.119 Mit dem Gebot der

ziehen, oder, wenn man sie zwänge, hier zu bleiben, würde sie sich das Leben nehmen, was für
eure Familie ewige Schande bedeutete. Es gibt also keinen anderen Ausweg, als dass du zum Helfer

unserer Liebe wirst und dafür sorgst, dass dieses heimlich lodernde Feuer nicht entdeckt wird.
Richte es so ein, dass wir zusammenkommen können; ist es einmal geschehen, so wird das Verlangen

nachlassen und die Liebe abnehmen. Es kann nicht so viel Schaden anrichten, sie mir für eine
Nacht zu gönnen, wenn niemand davon weiß).

117 So Wyle/Morrall, Eurialus und Lucretia, S. 26: „[... ] love in the sense of the sexual instinct was an

appetite implanted in all living creatures by Nature and thus rendered legitimate."
118 Vgl. lKor7.
119 Euriolus oc Lucretia, Bl. D6r: „Naar vi komme en gang sammen/ siden kand vi elske vaarligere/ oc

Kierligheden bliffver diß snarere skiult" (Kommen wir endlich zusammen, so werden wir
zurückhaltender lieben, und unsere Liebe wird umso besser verborgen bleiben). - Dass diese Rechnung
kaum aufgehen kann, sondern die Liebe erst recht aufflammen lässt, nachdem Euriolus als Kornträger

verkleidet ins Haus gelangen und zum ersten Mal mit Lucretia allein sein kann, wird sich
der Leser bereits gedacht haben und wird auch vom Text bestätigt. Doch trotzdem dringt der
pessimistische Kommentar des impliziten Autors immer wieder durch (vgl. etwa Bl. Flr): „See her
hvor kort Vellysten er/ oc hvor lang Ängsten er." (Sieh nur, wie kurz die Lust und wie lang die
Furcht ist).



180 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Geheimhaltung der Liebe wird wiederum ein literarischer Rekurs unternommen: auf
den berühmten Traktat De amore.120

Die Macht der Liebe wird noch an anderer Stelle explizit mit einem Ordnungsdiskurs

in Verbindung gebracht, doch nun im positiven Sinne. So ruft sich Euriolus
zu Beginn seiner Liebe zu Lucretia antike Helden und Dichter in Erinnerung, die
ebenfalls der Macht der Liebe nachgegeben hätten, sogar seinen eigenen
Vorgesetzten, den offenbar als Frauenheld bekannten Kaiser, und schließlich die gesamte
belebte Natur selbst, allerhand Tiere - so dass er sich am Schluss fragen kann:

Naar Kierlighed udstrecker sin Krafft/ maa de ufornufftige Diur oc umellende Creatur
optendis. Ingen ting er udeluct/ ingen ting er fri/ ingen ting fornectis Kierlighed. All
Had forsvinder naar Kierlighed det befalder/ hun opvicker den fyrige Brynde i
Ungdommen/ Hun optender i den Gamle den foflugne Hede. [... ] Derfor hvor effter
strider jeg imod Naturens Art oc Low? Kierlighed offvervinder Alting/ derfor maa
mand vige for Kierlighed.121

Die später in der Barockliteratur so beliebte Figur der sogenannten großen Liebeskette

oder kosmischen Hochzeit, das Begreifen der menschlichen (sinnlich-erotischen)

Liebe innerhalb einer kreatürlich-natürlichen, gottgegebenen Schöpfungsordnung,

scheint hier bereits anzuklingen.122 Symptomatisch für einen gelehrten
Text wie Euriolus und Lucretia ist die doppelte Referenz sowohl zur Ordnung der
Natur als auch zur antiken Literatur, wie sie Euriolus in seinem vierten und letzten
Brief an Lucretia verwendet:

Bed at alle Bierge oc Dale blifïve i en slet/ oc alle Becke oc Vand flyder tilbage til deris
Kilde oc Udspring. Jeg kand mindre forlade at elske dig/ end Solen at forlade sit Lob

paa Himmelen. Kand det Scytische Bierg miste sin Sne/ oc Haffvet sin Fisk/ oc
Marcken oc Skoffven sine Diur/ saa künde oc Euriolus icke forgiette dig.123

120 Vgl. Karnein, De Amore deutsch, S. 192 zur heimlichen Liebe (i. Buch). - Vgl. auch Wyle/Morrall,
Eurialus und Lucretia, S. 15.

121 Euriolus oc Lucretia, Bl. B7v-B8r (Wenn die Liebe ihre Macht ausübt, so werden selbst die unver¬
ständigen Tiere und Kreaturen von ihr ergriffen. Nichts wird ausgelassen, nichts ist davon
ausgeschlossen, nichts vermag die Macht der Liebe zu leugnen. Jeder Hass verschwindet, wenn die
Liebe es gebietet. Sie entfacht das schnelle Feuer im jungen und die versengende Hitze im alten
Menschen. Weshalb also soll ich mich gegen Art und Gesetz der Natur wehren? Die Liebe besiegt
alles, darum gebe man der Liebe Raum).

122 Vgl. für die skandinavische Literatur etwa Walter Baumgartner: ,„Der heiße Trieb der Wunderreichen

LIEBE'. Lust kontra Lehre: Anlässlich Petter Olufsson Warnmarcks und Gunno Eurelius
Dahlstiernas Gedichten zu einer Hochzeit in Stralsund 1696", in: skandinavistik 31 (2001), Heft 1,

S. 1-23, hierzu s. bes. S. 7 und S. 19-21.
123 Euriolus oc Lucretia, Bl. C7r-C7v (Bitte alle Berge und Täler, zu Ebenen zu werden, und alle Flüsse

und Bäche, zurück zu ihren Quellen zu fließen. Ich kann nicht davon lassen, dich zu lieben, so wenig

wie die Sonne ihre Himmelsbahn ändern kann. Schmilzt auch der Schnee auf den skythischen
Bergen, verlieren das Meer seine Fische und Flur und Wald ihre Tiere, so könnte Euriolus dich
doch niemals vergessen). - Der Naturvergleich spielt auf Ovids Heroïdes V, 29 an („Cum Paris
Oenone poterit spirare relicta,/ Ad fontem Xanthi versa recurret aqua."), und auf den in der Antike

und im Mittelalter beliebten literarischen Topos von der Verkehrten Welt. Vgl. Wyle/Morrall,
Eurialus und Lucretia, S. III, Anm. 78 und Ovid: Heroides. Vol. 1. Introduction and Latin Text,



3.1 Liebe 181

Das als Utopie, als literarisches Spiel entworfene Bild einer ins Gegenteil verkehrten
natürlichen Ordnung, das die Macht der Liebe und die Unmöglichkeit ihrer
Zurücknahme illustrieren soll, taucht auch an anderer Stelle auf, im Klagemonolog
des Erzählers, kurz bevor er davon berichtet, wie Euriolus als Kornsackträger
verkleidet in Lucretias Haus gelangt. Hier aber wird gerade die durch die Macht der
Liebe bedrohte gesellschaftliche und natürliche Ordnung, die Angst vor der
Verkehrten Welt, ins Gedächtnis des impliziten Lesers gerufen. Diese Textstelle gestaltet
sich damit als eine Art anklagende Pathologie der Liebe, eine Dystopie, ein
Schreckensbild: die Liebe als vor keinem Hindernis zurückschreckende, blinde
Naturgewalt, die den Menschen seines Verstandes beraubt und ihn seine soziale

Stellung vergessen lässt:

O det uforstandige oc uactsomme Bryst/ O du binde [sie] Fornufft/O du dristige Sind

oc uforferdit Hierte/ hvad er sag stört/ der dig ey siunis ringe at vaere? Hvad er saa

svart oc saa krum/ du ey acter for let oc slet? Hvad er saa besluted/ du ey aabenbarer?

Du foracter all Gienvordighed/ du acter ingen Ting svar. All Hoßbonders Vact for dig
er forgefïvis. Ingen Loff/ ingen skickelig Leffnis Regel kand tvinge dig,/ ingen Redsel
kand holde dig/ du lader dig icke binde äff Blusel/ all Arbeyd er dig en Skempt oc
Lyst/ dig staar ingen Ting imod: O Kierlighed/ O du Tucterinde oc alle tingis
Tvingerinde/ du giorde at den drabeligste Mand/ oc Keyseren kierist/ med Gods aller

rigest/ i Alder fuldkommen/ i Skrifften forstandig/ oc i Visdom den beromdeste/ du

bringer hannem der heden/ at hand henkaster sine Sidens Purpurklaeder/ oc legger en
S seek paa sig/ oc betecker oc forvandler sit Ansict mnd [sie] Grumfarffve/ oc gior sig
til en Svend äff en Herre. Oc hand som äff Barndom er opholden i all Vellyst/ nu
skecker oc foyer sine Skulder til store svare Byrder/ oc giore sig selff for Kierligheds
skyld/ til en aabenbar Saeckedragere. O hvileken underlig Ting/ oc saa meer utrolig/ at

en Mand i Raads Sager allerdrsebeligst/ skulle giffve sig under den hob Saeckedragere/
oc i Selskab med Dragerne. Hvo vil söge storre Forvendelse nogen sted? Oc dette er
det Ovidius vil i sin Metamorphosi/ der hand skrifïver/ at äff Mennisken ere vorden
uskellige Diur/ Steene oc Urter.
Det samme hafver oc den fornemste Poeta Virgilius Maro meenit/ der hand haffver
skreffvet/ at Circe haffver forvent mange äff sine Bolere til uskellige Diurs skickelse.
Oc det er ocsaa/ at Menniskens Sind blifver saa forvent äff den Kierligheds Brynde/
saa at der er liden Underskeed imellem Sindit oc uskellige Diur.124

with Greek Translation by Maximus Planudes. Edited by Arthur Palmer. New Introduction by
Duncan F. Kennedy. Bristol: Phoenix Press, 2005, S. 26.

124 Euriolus oc Lucretia, Bl. D6v-D7r (O du unverständige Brust, du blinde Vernunft, du frecher Geist
und du unerschrockenes Herz, was ist so groß, dass es dir nicht gering erschiene? Was so krumm
und schwer, dass es dir nicht gerade und leicht vorkäme? Was so verborgen, dass du es nicht
offenbaren würdest? Du verachtest alle Schwierigkeiten, dir ist nichts zu schwer. Jegliche Wachsamkeit

des Hausherrn ist vor dir vergebens. Kein Gesetz, keine schickliche Lebenshaltung kann dich
bezwingen, keine Furcht dich halten; du lässt dich nicht von Scham abhalten, jede Mühe ist dir
Vergnügen und Lust, dir widersteht nichts: o Liebe, o du Zähmerin und Bezwingerin aller Dinge,
du ließest es soweit kommen, dass dieser tüchtige Mann, der Freund des Kaisers, vermögend und
in den besten Jahren, gelehrt und für seine Weisheit berühmt, seine seidenen Purpurgewänder
fortwirft, einen Sack auf seinen Rücken nimmt, sein Gesicht mit täuschender Farbe bedeckt und
sich so für einen Knecht ausgibt. Und er, der seit der Kindheit in Wohlstand aufgewachsen ist,



182 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Wird der Edelmann aus Liebe zu einer Frau zum Knecht (sei es auch nur in Verkleidung)

und vergisst seine ihn als Mensch, als rationales Lebewesen auszeichnenden

Verstandesgaben, womit er (wie Odysseus und seine Gefährten, die von Circe in
Schweine verwandelt wurden) zu einem verstandeslosen Tier wird - dann ist hier

nur allzu deutlich ausgesprochen, welch extremes „ordnungsgefährdendes Potenzial"

die Liebe für die natürliche Schöpfungsordnung und für die ständische

Gesellschaftsordnung besitzt, die nun beide - im rhetorischen Spiel - durch die Macht der
Liebe bedroht werden: „Hvo vil söge storre Forvendelse nogen sted?"

Wenn aber trotz des unglücklichen Endes der Historie (das der Erzähler ja
bereits zu Beginn angekündigt hatte) und wider alle gesellschaftlichen und
moralischen Vorbehalte und Hindernisse das Liebesbegehren der Protagonisten tatsächlich

erfüllt wird - zwar nur für kurze Zeit und ohne eine glückliche gemeinsame
Zukunft -, so räumt also die Historie von Euriolus und Lucretia im Gegensatz zu
Apollonius von Tyrus oder zu den von Ute von Bloh untersuchten Prosaepen der
(erotischen) Liebe gerade in ihrer Darstellung als ordnungsgefährdende Macht eine

prioritäre Stellung ein.

3.2 Ehe

Nach der ausführlichen Beschäftigung mit der Geschichte eines Liebespaares soll

nun nach einer zweiten Form von Paarkonstellationen gefragt werden: Wie werden
in den hier ausgewählten dänischen und schwedischen Historienbüchern
Ehegeschichten erzählt? Wie werden Ehepaare narrativ dargestellt - gibt es

Gemeinsamkeiten mit Euriolus oc Lucretia, d.h. werden Ehepartner auch als Partner
einer Liebesbeziehung beschrieben, oder folgt ihre Darstellung einem anderen
Diskurs? Welche Rolle spielen Ehelehren und andere moraltheologische und
ökonomische Schriften für die literarische Gestaltung, d.h. welches Bild der Diskur-
sivierung125 der Ehe in der skandinavischen frühen Neuzeit lässt sich anhand der
literarischen Textbeispiele vor der Folie anderer, nichtliterarischer Textzeugnisse
zeichnen? Für die skandinavische, postreformatorische Tradierung der Historienbücher

erweist sich dabei die protestantische Eheauffassung, wie sie sich in der
lutherischen theologisch-ökonomischen Hausväterliteratur und der „hustavla" (Hausbeugt

nun die Schultern unter der schweren Bürde und macht sich um der Liebe willen zu einem
Kornträger. O was für ein wunderliches Ding und so unglaublich, dass ein Mann, der so bewandert
ist im Rat, sich nun unter die Kornträgerknechte mischt und in ihrer Gesellschaft ist. Wer mag
irgendwo größere Verkehrung finden? Und dies will Ovid uns in seinem Buch der Metamorphosen
zeigen, worin er erzählt, wie die Menschen zu unverständigen Tieren, Steinen und Pflanzen werden.

Dasselbe hat auch der hervorragende Dichter Virgilius Maro gemeint, der davon schreibt,
dass Circe viele ihrer Liebhaber in unverständige Tiere verwandelt habe. Es ist so, dass der Geist
des Menschen von der Liebe Feuer derart verdreht wird, dass kaum noch ein Unterschied
zwischen einem solchen verwirrten Geist und einem unverständigen Tier besteht).

125 Dieser Begriffnach Foucault, Sexualität und Wahrheit I, S. 23.



3.2 Ehe 183

tafel)126 niederschlägt, als zentraler diskursiver Hintergrund. Die hier analysierten
dänischen und schwedischen Historienbücher des 16. und 17. Jahrhunderts, in
denen Ehe, Liebe, Sexualität und Gewalt sowie Inzest thematisiert werden (Melu-
sina, Griseldis, Echtenskaps Kärleeks Ähre-Crona/Tvende Kwbmcend, Ett lustigt Samtaal

emellan tvenne vnga Hustrur/Ecteskabs Samtale/En Kortvillig Dialogus, Helena äff
Constantinopel und Hildegardis och Talandus), werden hier in Korrespondenz gesetzt
zu zeitgenössischer dänischer und schwedischer Hausväter- und Ökonomieliteratur.
Auf diese Weise soll ein diskursives Bild von Ehe, ehelicher Liebe und familiären

Ordnungen und Hierarchiestrukturen im frühneuzeitlichen Skandinavien skizziert
werden. Wie Ehe, Liebe, Inzest usw. als Ordnungsverhältnisse auf unterschiedliche -
aber durchaus auch auf ähnliche - Weise sowohl in den literarischen wie auch in den

theologischen und ökonomischen Texten verhandelt werden, wird anhand der
einzelnen Historien vorgeführt.

Das Sprechen über Ehe im Mittelalter und in der frühen Neuzeit ist sehr

vielschichtig und tritt in den verschiedensten Textsorten auf (etwa Kommentare, Traktate,

Bußsummen, Predigten); damit existieren auch unterschiedliche Redeweisen,
Diskurse über die Ehe, die in diese Textsorten jeweils in unterschiedlichem Maß
einfließen. So lassen sich grundsätzlich ein theologischer, ein juristischer resp.
kanonistischer, ein medizinischer und ein ökonomischer Diskurs ausmachen.127

Hier ist insbesondere auf den gemeinsamen theologisch-ökonomischen Diskurs der
Reformationszeit hinzuweisen, der auf Aristoteles und auf seine Rezeption in der
scholastischen Tradition rekurriert und in dem die Ehe bzw. die Familie und der
Haushalt als „ganzes Haus" erscheinen, als ein Mikrokosmos, der in seinem
(idealerweise) harmonischen Funktionieren ein Abbild des Makrokosmos der optimalen

staatlichen Gemeinschaft ist.128 Diese insbesondere bei Luther dominante Ver-

126 Die „Haustafel" stellt den Anhang zu Martin Luthers Kleinem Katechismus dar, die anhand von
Bibelzitaten die Pflichten der Menschen als Vertreter der unterschiedlichen Stände - also im
Rahmen eines häuslichen Mikro- sowie eines staatlichen Makrokosmos - einander gegenüber
erläutern. Vgl. hierzu auch Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung, S. 167, Anm. 240 und die für
die schwedische Mentalitäts- und Kulturgeschichte immer noch grundlegende Arbeit von Hilding
Pleijel: Hustavlans värld. Kyrkligt folkliv i äldre tiders Sverige. Stockholm: Verbum, 1970.

127 Ich beziehe mich im Folgenden vor allem auf die Arbeiten von Rüdiger Schnell. Natürlich kann in
diesem Kontext die Vielfalt an Texten, die sich über die Ehe und das Verhältnis von Liebe und Ehe
äußern, keinesfalls vollständig behandelt werden. Es geht mir auch eher um die Vermittlung einer
Vorstellung davon, in welchen Texten wie über Ehe gesprochen wird und inwiefern der
Zusammenhang mit einem Obrigkeits- und Ordnungsdiskurs geschaffen wird. - Vgl. Schnell, Frauendiskurs,

S. 22-38. Eine repräsentative Übersicht an geistlichen Eheschriffen (lateinische und
deutsche) des 13.-16. Jahrhundert liefert Rüdiger Schnell (Hg.): Geschlechterbeziehungen und

Textfunktionen. Studien zu Eheschriften der Frühen Neuzeit. Tübingen: Niemeyer, 1998 (Frühe
Neuzeit; 40), S. 20-21. - Ferner für den deutschen Sprachraum: Repertitorium deutschsprachiger
Ehelehren der Frühen Neuzeit. Hg. von Erika Kartschoke. Bd. 1/1. Handschriften und Drucke der
Staatsbibliothek zu Berlin/Preußischer Kulturbesitz (Haus 2). Berlin: Akademie Verlag, 1996.

128 Vgl. Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 133, der auf das antike Gesellschaftsmodell verweist, nach
dem die politica auf der oeconomia beruht, die ihrerseits in der Ehe ihre Grundvoraussetzung sieht.
Bei Aristoteles und in seiner Rezeption durch die Scholastik bildet der Haushalt (oeconomia) eine
Art Unterabteilung der Ethik, weshalb sich die „Lehre vom rechten Haushalt" bzw. die ökonomi-



184 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

bindung von Ehe- und Familiendiskurs mit dem Staatsdiskurs - vornehmlich in
seiner Formulierung der Dreiständelehre von Lehrstand (geistlicher Stand: Kirche),
Wehrstand (weltlicher Stand: Regierung) und Nährstand (privater Stand: Familie
und Haushalt), welche die aristotelische Trias ethica, politica und oeconomia

weiterentwickelt - sieht Hans-Jürgen Bachorski als produktive reformatorische

Erweiterung des diskursiven Feldes ,Ehe'.129 Ehe und Familie stellen - sozusagen als

kleinste Einheit organisierten menschlichen Zusammenlebens, als Haushalt - ein

Konzept von Ordnung und damit verbundenen Verhaltensweisen, Regeln und
Pflichten dar. Geregelt werden muss also, damit die angestrebte Ordnung funktioniert,

das Verhältnis zwischen den Ehegatten, zwischen Eltern und Kindern,
zwischen Hausherrschaft und Gesinde. Ehe bzw. Haushalt und Staat werden als

Denkmodelle begriffen, die ähnlich funktionieren, indem sie ihre Hierarchieverhältnisse
und Aufgabenfelder klar definieren; wie etwa im Staat die Obrigkeit die Untertanen
regiert, so ist auch die Frau dem Mann untergeordnet und das Hausgesinde dem
Hausherrn.130 Mit dieser homologen Setzung von Haus und Staat als einander

ergänzende und sich gegenseitig stabilisierende Denkmodelle und Realitäten ergibt
sich auch eine „ordnungspolitische Perspektive" auf die Ehe als Keimzelle und
Grundlage des „ganzen Hauses": Eine harmonische und konfliktfreie Ehe ist
erstrebenswert, denn sie entspricht den Vorgaben der öffentlichen Ordnung und

garantiert deren Stabilität; eine nicht funktionierende, gestörte Ehe (z.B. durch
Streit und Bedrohung der Hierarchie innerhalb der Ehe) gefährdet dagegen auch die

öffentliche Ordnung und muss daher durch reglementierendes Eingreifen wieder

sehe Hausväterliteratur vornehmlich als Tugend- oder Sittenlehre für die Angehörigen dieses

Haushalts versteht. Vgl. hierzu auch Schnell, Sexualität und Emotionalität, S. 105-115, und
insbesondere für den schwedischen Kontext der frühen Neuzeit die ausführliche Studie von Leif Runefeit:

Hushällningens dygder. Affektlära, hushällningslära och ekonomiskt tänkande under svensk stor-
maktstid. Stockholm: Almqvist och Wikseil International, 2001 (Acta Universitatis Stock-
holmiensis. Stockholm Studies in Economic History; 34), S. 91-118, zur aristotelischen Tradition
bes. S. 93-100. - Für den Kontext der Ehelehren vgl. Schnell, Frauendiskurs, S. 26-27, und Bachorski,

Diskursfeld Ehe, S. 511-545.
129 Bachorski, Diskursfeld Ehe, S. 525. - Schnell betont allerdings, dass die explizite Verknüpfung von

Ehe- bzw. Familien- und Staatsdiskurs nicht erst bei Luther geschieht, wenn auch dort wohl am
eindrücklichsten und einflussreichsten, sondern dass sich vielmehr schon in der Rezeption der
(aristotelischen) Ökonomik des 13. Jahrhunderts solche diskursiven Verbindungslinien aufzeigen
lassen, sie also im 16. Jahrhundert nicht völlig neu sind. Vgl. Schnell, Sexualität und Emotionalität,
S. 15, Anm. 89.

130 Vgl. Bachorski, Diskursfeld Ehe, S. 527.



3.2 Ehe 185

zurechtgerückt werden.131 „Die Institution Ehe wird also vor allem auf ihre ord-
nungsbedrohenden bzw. Ordnungsstabilisierenden Faktoren hin untersucht."132

Diese ordnungspolitische Perspektive schlägt sich gerade auch in der reformatorischen

Hausväterliteratur nieder, die den Ehestand als einen eigenen Stand neben
dem weltlichen (politischen) und dem geistlichen Stand positioniert und die

gegenseitigen Pflichten der Eheleute und der Angehörigen eines Haushalts mit den
Pflichten der Untertanen innerhalb des staatlichen Gefüges parallel setzt,
insbesondere also das Verhältnis zwischen Ehemann und Ehefrau, Eltern und Kindern
mit dem Gehorsams- und Hierarchieverhältnis zwischen Obrigkeit und Untertanen.133

Die meisten reformatorischen Schriften richten sich an den Mann als Hausvater

und -vorstand, da diesem Verständnis zufolge ihm die primäre Verantwortung
für die rechte Haushaltung und für eine gottgefällige Ehe zufällt, also die Verbindung

von ökonomischer, religiöser und ehelicher Verantwortung. Zu den maßgeblichen

Schriften, die diese Verbindung thematisieren, gehört die Abhandlung Oeco-

nomia Christiana (1529) des lutherischen Theologen Justus Menius, die 1581 von
Bischof Laurentius Petri, dem Bruder des schwedischen Reformators Olaus Petri,
ins Schwedische übersetzt wurde.134

Im lutherischen Skandinavien, insbesondere in Schweden, bildet sich im 17.

Jahrhundert das entsprechende Genre der „Haushaltsliteratur" (hushällningslära
bzw. -litteratur) heraus. Sie ruht, wie Leif Runefeit in seiner umfangreichen Studie

zeigt, auf drei Pfeilern: auf der antiken, vornehmlich aristotelischen Tradition, auf
den alttestamentlichen Weisheitsschriften, vor allem dem Buch der Sprüche und
dem Buch Sirach, sowie auf der hustavla, dem Anhang zu Luthers Kleinem Katechismus,

in welcher die gegenseitigen Verpflichtungen der verschiedenen Stände im
Haus und im Staat erläutert werden, abgestützt durch Textstellen aus dem Neuen
Testament, vornehmlich aus den paulinischen Briefen.135 In der hustavla wird die

131 Hieraus erklärt sich auch die Delegation von Maßnahmen der Sozialdisziplinierung an die Obrig¬
keit bzw. Öffentlichkeit, wie die frühneuzeitlichen Formen der Visitationen und der Aufgabenbereichen

der „Policey" zeigen. Vgl. für die germanistische Diskussion z.B. Bachorski, Diskursfeld
Ehe, S. 526 und Werner Röcke: „Von christlicher Haushaltung' und ,guter Policey'. Die
Reglementierung von Ehe, Familie und Gesellschaft in der lutherischen Sozialethik", in: Passagen.
Literatur-Theorie-Medien. Festschriftfür Uwe Hohendahl. Hg. von Manuel Koppen und Rüdiger Steinlein.

Berlin: Weidler, 2001, S. 17-37.
132 Schnell, Frauendiskurs, S. 28, vgl. zur „ordnungspolitischen Perspektive" insgesamt ebda., S. 27-28

und ders., Sexualität und Emotionalität, S. 105-115.
133 Die Ehe wird in der theologischen und ökonomischen Tradition des Mittelalters und der frühen

Neuzeit als Stand betrachtet (neben Jungfrauen- und Witwenstand und den verschiedenen
weltlichen und geistlichen Ständen). Vgl. Braun, Ehe, Liehe, Freundschaft, S. 133, und Schnell, Frauendiskurs,

S. 154-155, sowie Bachorski, Diskursfeld Ehe, S. 527. Der Hausvater wird daher bei Luther,
in der Nachfolge der antiken Tradition, als oeconomus bezeichnet (vgl. ebda.).

134 Vgl. dazu Rüdiger Schnell: „Geschlechterbeziehungen und Textfunktionen. Probleme und Pers¬

pektiven eines Forschungsansatzes", in: Ders., Geschlechterbeziehungen, S. 1-58, hier S. 42-47 und
Runefeit, Hushällningens dygder, S. 97-98.

135 Vgl. Runefeit, Hushällningens dygder, S. 92-95 (vgl. ebda., S. 93, Anm. 14 zu den relevanten
Bibelstellen: insbesondere Kol 3, 18 - 4, 1 und Eph 5, 22-6,9 sowie 1 Petr 2, 18-20 und 3,1-7). -
Zu den schwedischen Texten der Haushaltsliteratur, die besonders deutlich die ordnungspoliti-



186 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

lutherische Dreiständelehre zusammengefasst und ausgelegt. Durch die dominante
Präsenz, die Luthers Kleiner Katechismus und die Lehre der hustavla im
kirchlichoffiziellen Bereich durch Predigt und Liturgie wie auch im privaten Gebrauch,
insbesondere durch die Andachtsliteratur, fur sämtliche Bevölkerungsschichten Schwedens

vom 17. bis ins beginnende 19. Jahrhunderts hinein besaßen, kann von einem

durchgängig präsenten Wissen von der hustavla und ihrem Gedankengut ausgegangen

werden - bis hin zur volkstümlichen Illustration der Dreiständelehre in
schwedischen „dalmälningar" (volkstümliche Malereien aus der schwedischen Provinz

Dalarna) des 19. Jahrhunderts.136 Meine Analyse der Historienbücher zeigt,
inwiefern Bezüge zur hustavla bzw. anderer theologisch-ökonomischer Literatur in
den literarischen Texten produktiv reflektiert werden, wenn es um eheliche, familiäre

und herrschaftliche Autoritäts- und Hierarchieverhältnisse geht.
Die „hushällningslära", so der schwedische Historiker Leif Runefeit, besitzt

zugleich einen materiellen und einen ethischen Aspekt. Die wirtschaftliche Stabilität
und Produktionssicherung des (familiären wie staatlichen) Haushalts ist nicht ohne
eine Morallehre denkbar, die die Aufgaben und die Beziehungen der einzelnen

Mitglieder des Haushalts zueinander erläutert und so das Ordnungssystem und seine

Hierarchien sichert. Von diesem Ordnungsdenken her, das in der aristotelischen
Tradition letztlich als Teil einer Tugend- oder Morallehre verstanden wurde,
werden also sämtliche Beziehungen erläutert: zwischen Ehemann und Ehefrau,
Eltern und Kindern und zwischen Herrschaft und Gesinde. Die Eintracht zwischen

Mann und Frau und ein friedliches häusliches Zusammenleben, in dem jeder seinen
Pflichten nachkommt und seine Rolle im Ordnungssystem ausfüllt, werden als

oberste Ziele beschrieben. Sämtliche Aspekte der Beziehung zwischen den

Ehepartnern erscheinen damit als auf die Stabilität und das Wohlergehen des Haushalts

ausgerichtet und diesem Ziel untergeordnet.137 Von diesem Hausfrieden wird noch
in verschiedenen Historien die Rede sein. Die lutherische Analogsetzung von Staat

und Haus beweist sich gerade auch in ihrer Wechselbeziehung: Die positiven

sehe Perspektive vertreten und in der Regel - der deutschen reformierten Tradition, insbesondere

Menius, folgend - den Titel Oeconomia tragen, gehören etwa Per Brahes (d. Ä.) Oeconomia (ca.

1580), Schering Rosenhanes Oeconomia (l660erjahre) oderÂke Râlambs Oeconomia 1690). Sie

richten sich überwiegend an den adligen Gutsbesitzer, aber auch an den Hausvorsteher aus dem

bürgerlichen oder bäuerlichen Stand und unterrichten ihn in der rechten Verwaltung seines

Haushalts.
136 Zur hustavla vgl. Pleijel, Hustavlans värld, bes. S. 30-52. Der hustavla wurde in Schweden laut

Pleijel erstmals 1611 vom Bischof von Strängnäs primäre Bedeutung zugemessen. Die hustavla

war zudem in allen Katechesen und Gesangbüchern abgedruckt, was zu ihrer enormen Verbreitung

beitrug, dazu spiegelte sich die Dreiständelehre in der kirchlichen Liturgie wider und in der

Andachtsliteratur, aus der z.B. Gebete für die drei Stände erhalten sind. Auch in politischen Texten,

etwa Reichstagsdokumenten des 17. Jh.s, waren die hustavla und die Dreiständelehre präsent.
Lesen und das Auswendigkönnen einiger Gebete sowie des Kleinen Katechismus und der hustavla

gehörten noch Ende des 18. Jahrhunderts zur religiösen Bildung, die Eltern ihren Kindern bis zu
deren neunten Lebensjahr beibringen sollten. Vgl. Pleijel, Hustavlans värld, S. 32-44. - Zu den

„dalmälningar" vgl. ebda., S. 6 (Abb.) und S. 43.
137 Vgl. dazu Runefeit, Hushàllningens dygder, S. 99-107.



3.2 Ehe 187

Auswirkungen einer harmonischen Ehe äußern sich etwa in politischen
Stabilitätsfaktoren wie Frieden und in fortschreitender Kultivierung des Landes; der
Ehe wird also eindeutig eine ordnungsbewahrende und -fördernde Leistung
zugeschrieben.138 Das Ordnungskonzept ist dem frühneuzeitlichen Denken und

Sprechen über die Ehe dermaßen inhärent, dass der „Ehediskurs des 15. und 16.

Jahrhunderts [als] Teil des öffentlichen Ordnungsdiskurses" begriffen werden
kann.139

Als ein geeigneter Übergangstext von der Liebesgeschichte Euriolus oc Lucretia zu
den Historien, die von Ehe und Familie handeln, erscheint die Melusina, denn
erstens erzählt sie sowohl eine Ehe- wie eine Liebesgeschichte und nimmt damit
eine Art Zwischenposition ein. Es ist die Geschichte einer sogenannten „gestörten
Mahrtenehe", d.h. der Ehe eines Menschen mit einem feenhaften Wesen, die als

innige Liebesbeziehung beginnt, aufgrund eines Tabubruchs jedoch tragisch
endet.140 Zweitens ist insbesondere die frühneuzeitliche Überlieferung der dänischen
Melusina ein interessantes Beispiel für die Kontextualisierung eines Historien-
buchtextes in seinem diskursiven Umfeld von (protestantischem) Ordnungs- und
Eheverständnis. Die Melusina-Erzählung, die ich somit als Beispiel für eine Ehe- und

Liebesgeschichte und auch für eine Synthese aus Liebes- und Ehediskurs verstehen

möchte, verweist auf einen komplexen Zusammenhang, nämlich auf die von
Literaturwissenschaftlern, Mentalitäts- und Alltagshistorikern geführte Diskussion, ob und
inwieweit Liebe (verstanden als erotisch-sinnliche Liebe) und Emotionalität in der
Rede über die Ehe in Mittelalter und früher Neuzeit aus zeitgenössischen
Textzeugnissen - literarischen, moraltheologischen, medizinischen, ökonomischen und

juristischen Dokumenten - auszumachen ist.141 Eine solche Diskussion über
eheliche Emotionalität und mittelalterliche und frühneuzeitliche Diskurse über eheliche
Liebe und Sexualität kann, wie Rüdiger Schnell betont, nur als Untersuchung der
diese Gefühle bezeichnenden sprachlichen Zeichen (mit Luhmann: Kommunikationscodes)

verstanden werden, wie sie in unterschiedlichen Texten mit
unterschiedlichen Intentionen geäußert werden.142 Schnell verwehrt sich gegen eine

voreilige, zum Teil immer noch vertretene Meinung in der kultur-, sozial-, mentalitäts-

und geschlechtergeschichtlichen Forschung, dass es Liebe in der Ehe aufgrund
der generellen Körper- und Sexualfeindlichkeit des Mittelalters erst seit dem

138 Vgl. das Zitat aus einer anonymen frühneuzeitlichen Eheschrift Von dem ehelichen Stand (Augs¬

burg o.J.): „Die Ee ist ain nutz hailsams ding/ durch die werden die lannd/ stôtt vnd heüser ge-
bawt/ gemert vnd in frid gehalten/ manig streyt/ schwär Krieg vnd feintschafft nidergelegt vnd

gestillet/ gut freüntschafft vnd sipp vnder frembden personen gemacht." Zitiert nach Braun, Ehe,

Liebe, Freundschaft, S. 133 (m. Anm. 52).
139 Schnell, Liebesdiskurs, S. 99. Vgl. auch Braun, Ehe, Liebe, Frendschaft, S. 157-158 zum Verhältnis

von Ehe und Ordnung.
140 Lutz Röhrich: „(Die gestörte) Mahrtenehe", in: Enzyklopädie des Märchens, Bd. 9 (1999), Sp. 44-

53.
141 In diesem Rahmen kann nur auf übergreifende Forschungspositionen, insbesondere die Arbeiten

Rüdiger Schnells, eingegangen werden, vgl. zuletzt und umfassend Schnell, Sexualität und Emotionalität.

142 Vgl. Schnell, Sexualität und Emotionalität, S. 16-18.



188 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

17./18. Jahrhundert gegeben habe. Er spricht sich dagegen fur eine differenziertere
Sicht aus, für ein komplexes (und noch längst nicht vollends erforschtes) Diskursgeflecht

von Liebe und Ehe, das bereits in den verschiedenen Textgattungen des

Mittelalters und erst recht in denjenigen der frühen Neuzeit auftritt.143

3.2.1 Gefährdetes Glück, gefährdeter Staat. Melusina

Der älteste bewahrte dänische Druck der Melusina ist in einem Überlieferungsverbund

enthalten, die Historie steht nämlich am Ende von Claus Pors' umfangreichem
Kompilationswerk Leffnetz Compaß von 1613. Aus dem 17. Jahrhundert sind zwei

weitere, nun separate Drucke der Historie bekannt (1667 und 1697, letzterer verloren),

dann kulminiert die Zahl der Drucke im 18. Jahrhundert, und der Text
erscheint weiterhin bis 1877.144 Die schwedische Überlieferung setzt erst viel später
ein (Erstdruck 1736), geht in der Übersetzung von der dänischen Vorlage aus und
weist die größte Dichte an Drucken im 19. Jahrhundert auf.145

Leffnetz Compaß ist eine umfangreiche Sammlung moralischer, erbaulicher und
unterhaltender Texte, wurde 1613 bei Heinrich Waldkirch in Kopenhagen gedruckt
und trägt den barocken Titel:

En nyttig Hussbog: Kaldis retteligen/ Leffnetz Compaß/ som indeholder mange
skone/ victige Laerdomme/ Atvarsler oc Paamindelser/ som en huer Christen Ven
kand rette sit Lifif oc Leffnet effter: Er tilsammen skreffuen äff mange atskillige Boger
met smucke Historier formenget/ lystig at lasse/ baade til Laerdom oc Tids fordriffue:
Saa at en huer skal vel finde en rette Snor at vandre effter/ som haffuer lyst til at leffue

retsindelig/ dog huer oc en behager sin Vjß vel: Met stor flijd transfereret oc vdsat äff
Tydsken oc paa vort Danske Tungemaal: Äff Claus Porß/ til 011ingxoe. Prentet i Kio-
benhaffn/ Hoss Henrich Waldkirch/ Aar 1613.'46

143 Vgl. Schnell, Sexualität und Emotionalität, S. 21-31.
144 Zur genauen Drucküberlieferung der Melusina in Dänemark vgl. DF VII, S. 253-267 und Glauser,

Ausgrenzung und Disziplinierung, S. 146 und S. 165-166.
145 Von der dänischen Vorlage ist anzunehmen, dass sie vor dem Zeitpunkt der schwedischen

Übersetzung schon im dänischen Original in Schweden rezipiert wurde, der Text also durchaus
bekannt war, wie auch das früher angeführte Zitat aus Stiernhielms Hercules zeigt. Vgl. Bäckström,
Svenskafolkböcker I, S. 323-357 und Glauser, Verzeichnis schwedischer „Volksbücher", S. 85-86.

146 Pors, Leffnetz Compaß, Bl. Alr (Ein nützliches Hausbuch, zu Recht Lebens-Kompass genannt, das

viele schöne und wichtige Lehren, Warnungen und Mahnungen enthält, nach denen jeder
Christenmensch sein Leben ausrichten kann. Zusammengeschrieben aus vielerlei schönen Büchern, mit
hübschen Historien durchsetzt, angenehm zu lesen, um etwas daraus zu lernen und um sich die

Zeit zu vertreiben; auf dass jeder darin eine Richtschnur für sein Leben finde, der rechtschaffen
leben möchte, doch jeder nach seiner Weise. Sorgfältig aus dem Deutschen transferiert und in
unsere dänische Sprache übertragen von Claus Porß zu Ollingso. Gedruckt in Kopenhagen bei Heinrich

Waldkirch im Jahre 1613). KB Kopenhagen, Signatur 4,-9, 8° (Exemplar A der im Besitz der
KB Kopenhagen vorhandenen zwei Exemplare A und B). Aus dieser Augabe zitiere ich auch im
Folgenden die dänische Melusina. - Zu Pors' bedeutendem Kompilationswerk, vgl. auch Glauser,

Jahrhundert des Schwanks, S. 41-61, bes. S. 46-48 und S. 54-59. Eine ausführliche Beschreibung des



3.2 Ehe 189

Nach einer Vorrede und einem ersten Hauptteil, der belehrend-illustrativ neun
thematisch gruppierte Kapitel über unterschiedliche menschliche Existenzbedingungen

und Aspekte menschlichen Zusammenlebens behandelt (Ehe, Stände,
Besitz, Reden über andere Menschen, Träume, Hofdienst, Diebstahl und Wucher,
Völlerei und Trunksucht, Alter und Tod) und einem durch eine zweite Vorrede
eingeleiteten zweiten Hauptteil mit 253 Historien und einem Register am Ende

kündigt der Text im Anschluss an eine Erstübersetzung von Lukians Der goldene Esel

noch eine weitere Historie an, die bisher ebenfalls noch nicht auf Dänisch zu lesen

war: „Nu effterfolger en anden offuermaadige smuck oc lystig Historie/ om
Melusina, dog saare ynckeligt oc bedroffueligt paa det sidste at laese."147 Die
anschließende dänische Historie von Melusina (auf Bl. Yy5r-Aaa3r) ist eine Übersetzung

und stark verkürzte Version der deutschen „Volksbuch"-Vorlage, nämlich des

Prosaromans Melusine des Berner Ratsherrn Thüring von Ringoltingen (verfasst
1456, Erstdruck 1473/74), welcher seinerseits eine Prosabearbeitung des

Versromans Le Roman de Parthenay des französischen Klerikers und Autors Coudrette
(entstanden um 1401/vor 1405) ist.148

Der Roman wurde in der französischen Tradierung - sowohl Coudrettes
Versroman als auch die frühere Prosafassung des Jean d'Arras (1393), auf der Coudrettes
Roman basiert - als Auftragstext verfasst, um die Genealogie und den Herrschaftsanspruch

der durch Heirat verbundenen mächtigen Adelsfamilien Parthenay-
Larchevêque und Lusignan (mit dem dazugehörigen Schloss Lusignan) im
westfranzösischen Poitou abzusichern. Es handelt sich also um eine bewusst als genealogische

Ursprungssage verfasste Erzählung.149 Den Romanversionen zugrunde liegen

Drucks liefert DF VII, S. 253-254 und vor allem Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung, S. 161,
Anm. 230 und S. 162-163.

147 Melusina, Bl. Yy5r (Nun folgt eine weitere, überaus schöne und angenehme Geschichte von Melu¬

sina, doch zuletzt sehr jämmerlich und betrüblich zu lesen). Zum Inhalt von Leffnetz Compaß vgl.
Glauser, Jahrhundert des Schwanks, S. 46-47 (Wortlaut der deutschen Übersetzung des Titels der
dänischen Melusina: ebda., S. 47).

148 Zu Coudrettes Text vgl. die jüngste kritische Ausgabe A Critical Edition of Couldrette's Mélusine or
Le Roman de Parthenay. Edited, with Foreword and Introduction by Matthew W. Morris. Lampeter:

The Edwin Mellen Press, 2003. - Angaben zu Thüring und Coudrette nach Jan-Dirk Müller
(Hg.): Romane des IS. und 16. Jahrhunderts. Nach den Erstdrucken mit sämtlichen Holzschnitten.
Frankfurt/Main: Deutscher Klassiker Verlag, 1990 (Bibliothek der frühen Neuzeit; l), S. 1020. Zu
Thüring vgl. ebda., S. 1020-1022. - Zur dänischen Überlieferung vgl. DF VII, S. XXVI-LV. - Zu den
französischen und deutschen Bearbeitungen der Melusine und zu ihrer breiten
Rezeptionsgeschichte, die besonders in der deutschen Romantik im Zusammenhang mit dem Un-
dine-Stoff große Bedeutung für die zeitgenössische Kunst, Malerei, Musik und Literatur erhält,
existiert eine umfangreiche Sekundärliteratur, auf die hier nur stellenweise eingegangen werden
kann. Vgl. an neueren Arbeiten etwa Martina Backes: Fremde FListorien. Untersuchungen zur Überlief

erungs- und Rezeptionsgeschichte französischer Erzählstoffe im deutschen Spätmittelalter. Tübingen:

Niemeyer, 2004 (Hermaea Germanistische Forschungen. Neue Folge; 103) und Mühlherr,
,Melusine' und ,Fortunatus' und Kellner, Melusinengeschichten. Darüber hinaus ist die Melusine in
zahlreichen Bearbeitungen im englischen, romanischen und slavischen Sprachraum bekannt.

149
Jean d'Arras hatte erstmals Ende des 14. Jahrhunderts von Herzog Jean de Berry den Auftrag
erhalten, die Geschichte des Schlosses Lusignan zu verfassen; in seiner Hystoire de Lusignan wird
auch Melusine erwähnt. Wenig später gab Guillaume de Parthenay seinem Hofkaplan Coudrette



190 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

verschiedene hochmittelalterliche Überlieferungen einer wohl auf mythische
Vorformen zurückgehenden, zum Typus der Feensage gehörenden Melusinensage;
diese mittelalterlichen Texte wurden in einem gelehrten naturwissenschaftlichen
oder theologischen Kontext von geistlichen Autoren tradiert.150 Der Name der Fee,

Melusina, taucht jedoch erst im 14. Jahrhundert auf.151

Die dänische Melusina ist nun wie erwähnt eine gegenüber der deutschen und
den französischen Versionen stark verkürzte Erzählung:

Melusina erzählt die Geschichte vom Ritter Reymunt, der als Sohn des verarmten Grafen

van Forst in die Obhut des Grafen Emmerick gelangt, diesen versehentlich auf der

Jagd umbringt und in seiner Trauer an einem verwunschenen Brunnen im Wald drei
schönen Schwestern begegnet. Melusina, die jüngste von ihnen, weissagt Reymunt
Ruhm und Glück, wenn er ihre Anweisungen befolge und sie zur Frau nehme.

Reymunt hält sich an Melusinas Rat, heiratet sie und gelangt tatsächlich zu Reichtum,
Ansehen und zu einem Schloss, in dem er glücklich mit seiner Frau lebt und zehn
Söhne mit ihr bekommt. Auch ihr Gebot, sie niemals am Samstagabend aufzusuchen
oder ihr nachzuspionieren - ansonsten würde er sie verlieren und sie beide ins

Unglück stürzen, hatte Melusina vorausgesagt -, befolgt er gehorsam, bis er an einem
Samstagabend, von den Verdächtigungen seines Bruders aufgestachelt, Melusinas
geheime Kammer aufsucht, durchs Schlüsselloch späht und sie in ihrer wahren Natur
im Bad entdeckt: bis zur Taille eine schöne Frau, unterhalb davon jedoch eine
Schlange. Reymunt ist entsetzt und bereut sogleich sein Vergehen, doch Melusina, die
seinen Verrat bemerkt hat, lässt sich zunächst nichts anmerken. Erst als Reymunt sie

den Auftrag, die Geschichte der Familie de Parthenay zu schreiben, die sich ebenfalls auf Melusine
als „Urmutter" berief. Coudrettes Versroman ist Guillaumes Nachfolger, Jean de Parthenay
gewidmet, er nennt sein Werk auch,Roman', Romant de Parthenay bzw. Romant de Lusignan. ZuJean
d'Arras, Coudrette und der Verarbeitung historischer Verhältnisse sowie den Hintergründen der
Abfassung vgl. Müller, Romane des IS. und 16. Jahrhunderts, S. 1025-1028 und Backes, Fremde

Historien, S. 12-15. Zum Geschichtsbild und zur Roman- und Geschichtstheorie in der Melusine bei
Coudrette und Thüring schreibt ausführlich Mühlherr,,Melusine' und ,Fortunatus', S. 14-34 und
S. 51-57.

150 So Walter Maps Erzählsammlung De nugis curialium distinctiones quinque (l 180er Jahre), Gervasi¬

us von Tilburys Otia Imperialia, primo decisio XV (De oculis apertis post peccatum) von 1211/14,
schließlich die Historie des französischen Autors Helinandus (ca. 1200 verfasst, nur in der
Wiedergabe von Vincent von Beauvais überliefert). Noch weiter zurück führt das Kernmotiv der

Melusinensage, die Verbindung eines sterblichen Menschen mit einem überirdischen Wesen (in
der Erzählforschung als Mahrtenehe bezeichnet), die an ein Tabu geknüpft ist, sowie die
mythischen Vorstellungen von einer Gottheit in Tiergestalt. Vgl. DF VII, S. XXXIX-XLII, sowie Müller,
Romane des IS. und 16. Jahrhunderts, S. 1022-1025 („Schriftlich werden Varianten der Sage seit
dem späten 12. Jahrhundert in der lateinischen Literatur der clerici faßbar." Ebda., S. 1023) und
Mühlherr,,Melusine' und ,Fortunatus', S. 15-19.

151 Vermutlich ist der Name Melusina deutbar als mére de Lusignans bzw. bei Jean d'Arras und Cou¬
drette als merveille qui ja ne fault („Wunder, das nie versagt"), vgl. dazu André Schnyder:
„Stellenkommentar", in: Thüring von Ringoltingen: Melusine (1456). Nach dem Erstdruck Basel:

Richel um 1473/74 herausgegeben von André Schnyder in Verbindung mit Ursula Rautenberg.
Wiesbaden: Reichert, 2006. 2 Bände, hier Bd. II: Kommentare und Aufsätze, S. 4. - Die im Folgenden

angeführten Zitate aus Thürings Melusine folgen der Edition dieser Ausgabe (Bd. I: Edition,
Übersetzung und Faksimile der Bildseiten), im Folgenden zitiert als Thüring, Melusine (1456), Bd. I,
mit Blatt- bzw. Seitenangabe.



3.2 Ehe 191

vor dem versammelten Hofstaat entlarvt und bloßstellt, spricht sie die Verfluchung
aus. Ihre Hoffnung, durch die Ehe mit einem (das Tabu haltenden) Menschen von
ihrer Doppelnatur erlöst zu werden, ist zerstört. Beide Eheleute nehmen trauernd und
liebevoll Abschied voneinander, und Melusina verlässt das Schloss als fliegende
Schlange. Sie kehrt jedoch jeweils des Nachts zurück, um ihre beiden jüngsten Söhne

zu stillen, die als einzige von den zehn Kindern nicht äußerlich missgestaltet sind.

Reymunt aber bleibt allein zurück.152

Die Fee und ihr Seelenheil: Veränderungen in den skandinavischen Fassungen

Ergiebig ist zunächst ein Blick auf die textuellen Veränderungen und Eingriffe in den
skandinavischen Fassungen der Historie, welche die Bandbreite ihrer Kontex-
tualisierungen und Wege ihrer Transmission deutlich machen. Besonders gut lässt

sich dies an zwei Aspekten aufzeigen, die für die französischen Versionen, zum Teil
auch noch für Thürings Roman entscheidend waren, im skandinavischen Kontext
des 17. Jahrhunderts jedoch verändert werden, nämlich die Intention des Textes als

Genealogiegeschichte sowie die theologische Frage nach der Fee, nach Melusines
Seele und ihrem heilsgeschichtlichen Status als Geschöpf Gottes.

Für beide Aspekte liefert bereits die Vorrede des dänischen Textes im Vergleich
zu derjenigen im deutschen Prosaroman einigen Aufschluss:

Den vise Mester Aristoteles skriffuer i begyndelsen i sin Bog/ som kaldis Metaphysica,
at huer Menniske äffNaturens metgiffuenhed begerer at vide megit. Derfor haffuer ieg
oc taget mig fore at skriffue denne Historie/ om Melusina, som vaar vanskafft huer
Loffuerdags Afftenen/ huilcken Historie en ved naffn Thuringus Ringoltingen äff
Bern/ haffuer vdsat äffFransoiske/ oc paa Welsk/ affWelsk siden oc paa Tydske.
Oc vil ieg samme Historie saa korteligen vdssette paa vort Danske Tungemaal/ dog
hasteligen igennem lobe/ det lystigste oc vnderligste äff samme Historie/ saa megit
Melusina vedkommer/ oc gaa det andet forbi/ som indfalder der iblant om Krig oc an-
det/ som tor icke indforis for Tidsens kortheds skyld/ oc haffuer ieg icke heller seet
fleer äff disse samme Historier/ vden denne ene/ som ieg haffuer fundet i en gammel
Bog/ som skal vel vere en met de forste der ere prentede efffer den Konst er
paafunden.
Oc skriffuer Historiens Scribente, at det skal vere en sandrue Historie/ oc äffMelusinae
affkomme haffuer verit tuctige Riddere/ oc Konger i Franckerige/ Ciperen/
Armenien/ Behemen/ Engellandt/ Norge/ Holland oc andre flere omliggendis Lande

oc Orter i Tydskland.153

152 Diese Zusammenfassung beruht auf der dänischen Version, deren Orthographie der Eigennamen
sie auch im Folgenden beibehält (Melusina, Reymunt usw.).

153 Melusina 1613, Bl. Yy5r-Yy5v (Der weise Meister Aristoteles schreibt zu Beginn seines Buches

Metaphysica, dass ein jeder Mensch von der Natur eine große Wissbegierde mitbekommen habe.
Darum habe ich diese Historie von Melusina geschrieben, die jeden Samstagabend missgestaltet
war; ihre Historie hat Thüring von Ringoltingen zu Bern aus dem Französischen ins Welsche
übersetzt, und dann aus dem Welschen ins Deutsche. Und so will ich ebendiese Historie rasch in
unsere dänische Sprache übertragen, doch nur kurz erzählen, was sie Schönes und Angenehmes
von Melusina berichtet, aber das auslassen, wo es um Krieg und anderes geht und was aus Zeit-



192 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Die spezifische genealogische Legitimation der Familie Parthenay-Lusignan und
damit die ursprüngliche Motivation für die Genese des Textes, wie sie im
spätmittelalterlichen französischen Kontext entscheidend waren, sind in der Vorrede der
dänischen Bearbeitung weggelassen. Doch auch schon bei Thüring wurde dieser
Verweis abgewandelt, da der deutschsprachige Rezeptionsraum andere Voraussetzungen

als der französische bot.154 Für den Berner Patrizier zeigt der Melusinenro-

man, so wde er ihn in seiner Vorrede präsentiert, im Wesentlichen drei Aspekte:
Wahrheitsgehalt durch Wirklichkeitsbezug, die Demonstration der Allmacht Gottes,
wie sie sich in der wunderbar gestalteten Fee Melusine zeigt, und schließlich der

Eigenwert der literarischen Fiktion: Leselust, Lust an der Zueignung fiktionaler
Welten. Zu Beginn von Thürings Vorrede wird, wie schon bei Coudrette, auf
Aristoteles und seine Metayphysica als Autorität verwiesen, auf den naturgegebenen
Wissensdrang des Menschen, der die Abfassung bzw. Übersetzung und das Zugäng-
lichkeitsmachen des Textes für Thüring zusätzlich rechtfertigt.155 Die Geschichte

„von einer frouwen genant Melufina die ein merfeye vnd dar 3Ü ein geborne
kü/nigin [gewesen] "156 besitzt Wahrheitsgehalt, weil von Melusine zum Zeitpunkt
der Abfassung noch existente europäische Herrschergeschlechter abstammten,157
die Geschichte ist damit für den Leser einer gewissen experience, „d.h. empirischer
Überprüfung zugänglich".158 Diesen Aspekt der Nachprüfbarkeit (durch die direkte
genealogische Zurückfuhrung diverser europäischer Herrscherhäuser auf Melusine
als Stammmutter sowie insbesondere auch durch einen dem Autor bekannten

Augenzeugen, der die von Melusine erbauten Schlösser und Kirchen selbst gesehen
haben will), betont Thüring nochmals ausdrücklich am Ende der Historie.159 Zum
zweiten zeigt sich der Wahrheitsgehalt auch in einer Verbindung dieser politisch-

mangel hier weggelassen werden muss. Und ich habe keine anderen solchen Historien gesehen
außer dieser einen, die ich in einem alten Buch gefunden habe, welches eines der ersten nach

Erfindung dieser Kunst sein soll. Und der Schreiber der Historie sagt, dass dies eine wahre
Geschichte sei und dass von Melusina tapfere Ritter und Könige in Frankreich, Zypern, Armenien,
Böhmen und England, Norwegen, Holland und in anderen benachbarten Ländern und Orten in
Deutschland abstammen).

154 Dennoch bleibt die Genealogie und die Selbstthematisierung eine zentrale Motivation für Thü¬

rings Melusinenroman, vor der (biographie-)historischen Folie des Aufstiegs seiner eigenen
Familie zum Berner Stadtadel im 15. Jahrhundert betrachtet. Vgl. Hildegard Elisabeth Keller: „Die
Melusine und ihre Vertikale. Deszendenz und Subjektivität im genealogischen Roman", in: Martin
Baisch, Jutta Eming et al.: Inszenierungen von Subjektivität in der Literatur des Mittelalters.
Königstein/Taunus: Ulrike Helmer Verlag, 2005, S. 200-212, hier S. 200-201 und S. 210-211.

155 Vgl. A Critical Edition of Coludrette's Melusine, W. 1-12. Daraus folgert Coudrette indirekt auch
eine Legitimation der Erzählung: „Les choses de long temps passées/ Plaisent quant ilz sont re-
cordees/'Ebda., W. 13-14. Sowie Thüring, Melusine (1456), Bd. I, Bl. T/S. 7, Z. 12-21.

156 Thüring, Melusine (1456), Bd. I, Bl. T/S. 7, Z. 2-3.
157 Vgl. Thüring, Melusine (1456), Bd. I, Bl. T/S. 7, Z. 6-11: „Es fint ouch von ir groffe mechtige

gellechte körnen von künigen furften groffen fryen rittern vn knechten der noch kommen noch
hüt by difem tage ernampt lütte künige fürften groffen ritter vnd knechten fint/ Do by mä briffen
mag/ das dife materye durch ir experienc3 bewifet Das die hyftorie wor vnd an ir felber alio ift."

158 Müller, Romane des IS. und 16. Jahrhunderts, S. 1029.
159 Vgl. Thüring, Melusine (1456), Bd. I, Bl. 98r/S. 201, Z. 3314 - Bl. 99r/S. 203, Z. 3370.



3.2 Ehe 193

realgeschichtlichen mit einer theologischen Perspektive: Melusine tritt auf als „eines
jener Wunder der Schöpfung, in denen sich Gottes Allmacht zeigt";160 Gottes

Schöpfermacht offenbart sich an der Romanheldin, wodurch die Wahrheit der
historia einen kaum angreifbaren Status erhält. Schließlich - und das ist für den

frühneuzeitlichen Kontext des sich entwickelnden Eigenwerts literarischer Fiktion
aufschlussreich, die bereits im Kontext des Apollonius angesprochene Autoritätsdiskussion

- bietet die Historie als narrativer Text einen eigenen Unterhaltungswert,
denn sie macht den Leser neugierig auf fremde Welten, die sich mit seinem
Erfahrungshorizont vereinen können, stellt also eine Mischung aus dem faszinierendem
Fremden der Fiktion und Vertrautem dar.161

Die Vorrede des dänischen Textes ist wesentlich kürzer als diejenige Thürings
und greift nur noch einige wenige Versatzstücke daraus auf. Auch Pors begründet -
in der Tradition des französischen Romans und Thürings Text - die Motivation für
seine Übersetzung im Verweis auf Aristoteles' Metaphysica mit dem natürlichen
Wissensdrang des Menschen: „at huer Menniske äff Naturens metgiffuenhed bege-

rer at vide megit."162 Das scheint als Grund für die Übersetzung zunächst auszureichen.

Denn die dreifache Argumentation Thürings für den Wahrheitsgehalt und den
Wert der Historie ist praktisch ausgelassen, nur ganz am Ende der Vorrede kommt
Pors auf den genealogischen Aspekt zu sprechen (die auf Melusina zurückgehenden,
noch bestehenden Fürstenhäuser), wobei der Wahrheitsanspruch nur indirekt, quasi
als Zitat oder Behauptung der Vorlage vermeldet wird.163 Ebenfalls verschwunden

160 Müller, Romane des 15. und 16. Jahrhunderts, S. 1029 (Zitat). Ausführlich heißt es hierzu in der
Vorrede: „Das ir wandel fich ettwas einem vaft groffen got3 wunder oder gefpenfte glichete/ So

hat fy doch natürliche vnd eliche kinde ge/loffen/ wol üben lune die do grolle mechtige künige
fürsten herren vnd türe ritter gewelen vnd ir nochkommen noch (int vff difen hütigen tag/ Es fy in
Franckrich in Cyprë in armenie in behem in engellant in norwegen in hollant in tütfchen landen
vnd anderfwo vn harumb menglich es defter billicher halte vnd glouben fol vn mag den ouch/
dauid in dem p/alter fpricht/ Mirabilis deus in operibus fuis Gott ift wunderbar in (inen wercken
das bewifet lieh eigent/lich an difer fremden figuren vnd hyftorië." Thüring, Melusine (1456), Bd.

I, Bl. 1V/S. 8, Z. 31-40. Mit dieser Auflistung zahlreicher europäischer Länder erhält nicht nur der

Herrschaftsanspruch der Parthenays gleichsam universalen Charakter, sondern es wird auch der

Wahrheitsgehalt der Historie verstärkt.
161 „Denn ouch föliche Ichöne vnd fremde hyftorie lieplich/ Vnd lüftlich 3Û lefen vnd 3Ü hören lint

vnd den lütten 3Ü fagen 3Ü prifen lint/ denn als die roße vnder alle blümen geprilet würt alfo ift
ouch kunft vnd abentüre vber alle ander 3ytliche dinge lieb 3Ü habende." Thüring, Melusine

(1456), Bd. I, Bl. 1V/S. 8, Z. 44-48. Vgl. auch Müller, Romane des 15. und 16. Jahrhunderts, S. 1029.
162 Melusina 1613, Bl. Yy5r (dass jeder Mensch von Natur aus wissbegierig ist). Vgl. auch die For¬

mulierung bei Thüring, Melusine (1456), Bd. I, Bl. T/S. 7, Z. 12-17: „SJtt das [...] Ariftotiles
fprichet an dem anefag vnd vorrede lines erften buchs/ Methauilice/ ein ieglich menfehe begert
von nature vil C3Ü wiffen [... ]."

163 „Oc skriffuer Historiens Scribente, at det skal vere en sandrue Historie/ oc äff Melusina: affkomme
haffuer verit tuetige Riddere/ oc Konger i Franckerige/ Ciperen/ Armenien/ Behemen/ Engel-
landt/ Norge/ Holland oc andre flere omliggendis Lande oc Orter i Tydskland." Melusina 1613,
Bl. Yy5r (Und der Schreiber der Historie sagt, dass dies eine wahre Geschichte sei und dass von
Melusina tapfere Ritter und Könige in Frankreich, Zypern, Armenien, Böhmen und England,
Norwegen, Holland und anderen benachbarten Ländern und Orten in Deutschland abstammen.
Meine Hervorhebung). Die genealogische Argumentation mit Bezug auf die Ursprungsgeschichte



194 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

sind die anderen beiden Argumente für die Abfassung des Romans, die theologische
Begründung (Melusina als Wunder der Schöpfung) und die Betonung des

Eigenwerts eines fiktionalen Textes (die Liebe zu „kunft vnd abentüre"). Lediglich
„technische" Angaben zur Vorlage, Thüring, zur sprachlichen Überlieferungslinie
des Textes und zum Vorgehen der Übersetzung und Bearbeitung finden Erwähnung
sowie der Hinweis, er, Pors, habe die Historie „i en gammel Bog" (in einem alten

Buch) gefunden, „som skal vel vere en met de forste der ere prentede effter den

Konst er paafunden."164 Auffallend an der Vorrede ist freilich vor allem, wie
beharrlich Pors immer wieder seinen (nicht weiter begründeten) Zeitmangel betont,
welcher der Grund dafür sei, dass er nur die wesentlichen Bestandteile der Historie
wiedergebe und anderes weggelassen habe:

Oc vil ieg samme Historie saa korteligen vdsaette paa vort Danske Tungemaal/ dog
hasteligen igennem lobe/ det lystigste oc vnderligste af samme Historie/ saa megit
Melusina vedkommer/ oc gaa det andet forbi/ som indfalder der iblant om Krig oc
andet/ som tor icke indforis for Tidsens kortheds skyld/ [...].165

Einer solchen Kürzung fällt etwa die Geschichte von Melusinas und Reymunts Söhnen

und deren Kriegszügen zum Opfer, die hier gegenüber den Vorlagen äußerst

verkürzt, nur quasi zusammenfassend ganz am Schluss der Historie erzählt wird:
„Saa vil ieg oc kortelig [!] skrififue/ huad Historien siger/ om Reymunts oc
Melusine Born som vaare 10. "166 Unmittelbar davor, am Ende der eigentlichen
Melusina-Handlung und vor der Auflistung der Geschichte der Söhne fügt Pors
noch die Geschichte der Herkunft Melusinas ein (Melusina 1613, Bl. Zz8v-Aaa2r),
auch eine Sage, die erklärt, wie das Samstagabend-Tabu zustandegekommen ist
(eine Strafe der Mutter Melusinas, die zusammen mit ihren beiden Schwestern die

Mutter rächen wollten, indem sie ihren Vater - der seinerzeit gegenüber der Mutter
ebenfalls ein Tabu gebrochen hatte - auf seinem Schloss einsperrten).167 Die lange
Passage über das Schicksal der Söhne Melusinas nimmt in den französischen Versionen,

aber auch bei Thüring aus politischen und herrschaftslegitimatorischen, vor
allem aber auch aus poetologisch-ästhetischen Gründen - es ist ein Ritterroman! -
einen wesentlich breiteren Raum ein. Sie steht bei Jean d'Arras und Coudrette und

und den Herrschaftsanspruch der Familie Parthenay-Lusignan ist für den dänischen Kontext ja
nicht relevant, auch ergibt sich keine biographische Parallele wie im Fall von Thürings Familie.
Pors folgt bei der Auflistung der Herrscherhäuser recht wortgetreu Thürings Formulierung.

164 Melusina 1613, Bl. YyS" (welches eines der ersten nach der Erfindung dieser Kunst sein soll).
Jacobsen/ Paulli vermuten als Vorlage für Pors Angabe („ein altes Buch") einen der undatierten
Drucke von Thürings Melusine aus dem 15. Jahrhundert. Vgl. hierzu DFVII, S. LH.

165 Melusina 1613, Bl. Yy5r (So will ich rasch ebendiese Historie in unsere dänische Sprache überset¬

zen, doch nur kurz erzählen, was sie Schönes und Angenehmes von Melusina berichtet, aber das

auslassen, wo es um Krieg und anderes geht und was aus Zeitmangel hier weggelassen werden
muss).

166 Melusina 1613, Bl. Aaa2r-Aaa3r (So will ich rasch schreiben, was die Historie von Reymunts und
Melusinas zehn Kindern berichtet).

167 Zu dieser Vorgeschichte, die in den französischen Romanen und bei Thüring in die Geschichte

von Gofrio (Geffroy), Melusines und Reymunts Sohn, eingebettet ist, vgl. Müller, Romane des 15.

und 16. Jahrhunderts, S. 1031-1033 und Mühlherr,,Melusine' und,Fortunatus', S. 21-25.



3.2 Ehe 195

auch bei Thüring mitten in der „Reymunt-Melusina-Kernhandlung",168 bei Pors aber

nur als wenige Zeilen einnehmende Aufzählung ganz am Ende, wie ein Anhängsel,
das eigentlich nur der Vollständigkeit halber erwähnt werden sollte. Durch die im
dänischen Text so vorgenommene Umstellung und extreme Verkürzung zweier
zentraler Erzählpassagen verändert sich die gesamte spezifische, auf das Aufspüren
der Vorgeschichte Melusinas angelegte ursprüngliche Erzählchronologie des

gesamten Romans, wie sie bei Coudrette und Thüring konzipiert war.169

An derartigen Eingriffen in den Erzähltext sowie an den solche Kürzungen
begründenden Kommentaren des Kompilators werden aber auch Rezeptions- und

Bearbeitungsverfahren der frühen Neuzeit deutlich - besonders am Beispiel eines

„multiplen" Historienbuchtextes wie der Melusine mit seiner mehrsprachigen,
verschiedene kulturelle Räume durchlaufenden und zeittiefen Tradierung. Glauser
hält für die narrativen Strategien frühneuzeitlicher Kompilatoren und Übersetzer
fest:

Sie [Übersetzerkommentare wie die von Pors zu seinen Kürzungen] belegen unter
anderem, wie unbefangen sich neue Rezipienten die alten Erzählthemen aneigneten und
nach ihren Bedürfnissen - [... ] je nach Situation, unter der die Bearbeitung [entstand]
bzw. für die sie produziert wurden - adaptierten.170

Weniger um eine Herabsetzung der mittelalterlichen Gattung ,Ritterroman' durch
die dänische Bearbeitung geht es also hier, vielmehr um eine Kompilationspraxis
und Anpassung an neue Bedingungen der Textproduktion (und deren Motivierung),

die auch eine neue, durch Vorreden und Kommentare des Übersetzers bzw.

Kompilators die Leseintentionen steuernde Lektüre des narrativen Textes mit sich
ziehen - je nach Kontextualisierung. Bei der Inkludierung der Historie von Melusina
in das Sammelwerk des Leffnetz Compaß handelt es sich um eine Kontextualisierung
der (für einen dänischen Leser sicherlich exotisch anmutenden) ursprünglichen
Liebes-, Ehe- und Genealogiegeschichte der Parthenays-Lusignans in ein Werk, das

mit seinen unterhaltenden Historien einen klaren moralisch-didaktischen Zweck
verfolgt.171

So wird in der dänischen Übersetzung die Melusina-Erzählung ganz dem Prinzip der
im Lejfnetz-Compas vorherrschenden Kurzhistorien untergeordnet. Aus dem
umfangreichen Text wird ein erbauliches Kurzexempel.172

Deutlich spricht diese Intention aus einem Kommentar Pors' zur eigenmächtigen
Streichung der Passage mit den Abenteuern der Söhne Melusinas, kurz vor dem

Wendepunkt der Erzählung:

168
Vgl. A Critical Edition of Couldrette's Mélusine, W. 1403-3678 sowie Thüring, Melusine (1456),
Bd. I, Bl. 21V/S. 48, Z. 683, bis Bl. 58r/S. 121, Z. 1941.

169 Für diesen interessanten Aspekt vgl. Hildegard Keller, Die Melusine und ihre Vertikale, S. 204.
170 Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung, S. 166.
171 Zur Intention von Pors' Werk vgl. Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung, S. 166, zu seiner

Übersetzungs- und Kompilationspraxis vgl. ebda., S. 164-167.
172 Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung, S. 165.



196 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Nu lader ieg denne lystige tid vere skeed/ oc hues som diß imellem er tildraget/ som
icke kand giore andet/ end forlenge tiden oc Historien/ oc icke forlyste hende/ thi det
taler ickun om Krig oc Dystrenden met andet sligt/ oc vil sige huorledis denne begynte

glcedefick en ond ende/ som det gemeenligt skeer/ atKierlighed oc Glcede/ er begyndelsen til
Sorrig oc Bedroffuelse.m

Die Exempelfiunktion der Melusinengeschichte wird hier - die Formulierung erinnert

ein wenig an die Moral in der Vorrede zu Euriolus oc Lucretia - deutlich
hervorgehoben. Die dahinterstehende moralisch-didaktische Intention der Historie
erklärt somit auch die erwähnte Verkürzung der Vorrede und andere Eingriffe in den
Roman: Der Text kann in seiner Erzählchronologie, mitunter auch in seiner
narrativen Logik, und in seinem Umfang verändert werden (und sogar auf eine

Rechtfertigung seiner Fiktionalität, wie noch für Thüring relevant, verzichten). Die
Melusina-Erzählung wird durch die Einbettung in den Leffnetz Compaß zu einem
„erbaulichen Kurzexempel" neben anderen von Pors zusammengestellten Texten
transformiert und erhält so eine neue Kontextualisierung und Intention.

Interessant ist aber auch ein Blick auf die religiösen Aspekte der Melusina-

Transmission, wird hier doch ein Erzähltext aus einem katholischen spätmittelalterlichen

Milieu in das lutherische Skandinavien des beginnenden 17. Jahrhunderts
transferiert. Was geschieht daher mit solchen Textstellen, die Melusinas Feencharakter

und damit die Diskussion um die Seele thematisieren, oder mit anderen

theologischen, spezifisch katholischen Elementen? Dass Melusina eine Fee ist und damit
einen aus theologischer Sicht zumindest komplizierten, wenn nicht sogar
zweifelhaften existenziellen oder heilsgeschichtlichen Status besitzt, scheint in der
skandinavischen Tradition keine Rolle mehr zu spielen. In der Vorrede wird sie nur
noch als „vanskafft" (missgestaltet) präsentiert,174 nicht mehr als Fee, wie dies

Thüring noch ausdrücklich tut. Damit reduziert sich das Interesse an Melusina auf
das an einer phantastischen Gestalt und ganz allgemein auf den Aristoteles zufolge
dem Menschen angeborenen Wissensdurst und die curiositas; auch nicht mehr
relevant ist somit Melusinas Repräsentationsfunktion als Wunder der göttlichen
Schöpfung. Ähnlich verhält es sich auch im schwedischen Erstdruck von 1736,175 der

173 Melusina 1613, Bl. Zz3v; meine Hervorhebung (Nun übergehe ich diese vergnügliche Zeit beiseite
und das, was sich inzwischen zugetragen hat, denn das verlängert sonst nur die Zeit und die
Historie und trägt nicht zu ihren Gunsten bei, denn es geht nur um Krieg und ähnliche traurige
Ereignisse; vielmehr will ich davon erzählen, wie diese anfängliche Freude ein böses Ende nahm, wie es im

Allgemeinen geschieht, dass Liebe und Freude der Beginn von Trauer und Kummer sind).
174 „Derfor haffuer ieg oc taget mig fore at skriffue denne Historie/ om Melusina, som vaar vanskafft

huer Loffuerdags Afftenen." Melusina 1613, Bl. YySr (Darum habe ich diese Historie von Melusina
geschrieben, die jeden Samstagabend missgestaltet war).

175 Vgl. das Titelblatt des schwedischen Drucks von 1736: En wacker och behagelig/ doch ther hos

mycket ynckelig/ Historia,/ Om Princessan Melusina/ Och/ Gref Reimundt,/ Huruledes thepä ett un-

derligit sätt kommit tilsamman och af särdeles tillfälle ätskilde blifwit/ ganska ynckeligt at läsa/ af
Danska spräket in uppä wärt Moders mahl öfwersatt och tryckt/ Ahr 1736. (Eine schöne und
angenehme, aber doch traurige Historie von Prinzessin Melusina und Graf Reimundt. Wie sie sich auf
wundersame Weise kennen lernten und durch besondere Umstände getrennt wurden; recht traurig

zu lesen. Aus dem Dänischen in unsere Muttersprache übersetzt und gedruckt im Jahre 1736).



3.2 Ehe 197

im Großen und Ganzen noch der barocken dänischen Vorlage folgt. Seine Vorrede
enthält noch zwei kleine Bestandteile der Pors'schen Vorrede, nämlich den Verweis
auf Aristoteles und auf die verschiedenen Bearbeitungsstufen der Historie (weggefallen

ist dagegen Pors' frreWfas-Argumentation).176 Das Interesse an Melusina wird
hier, wie schon bei Pors, allein durch den Aspekt des Wunderbaren oder Seltsamen

geweckt, der der angeborenen curiositas des Menschen bzw. des Lesers Rechnung
trägt; Melusina ist hier jedoch längst losgelöst vom spätmittelalterlichen theologischen

Kontext. Dafür wird der die Übersetzung motivierende Aspekt der Unterhaltung

des Lesers stärker betont als bei Pors („til nöje och välbehag").
Mehrere Textstellen, die im katholischen Kontext der französischen und

deutschen Historie verankert sind, werden in der dänischen nachreformatorischen

Fassung gekürzt, etwa zu Beginn der Erzählung, wo Reymunt nach dem Jagdunfall
sein Schicksal beklagt: „O det ieg vaar nu dod [...]. Forbandet vere den Stund ieg
bleffvndfangen paa/ oc den time ieg foddis til Verden: thi ieg kan aldrig forbede den

Mißgierning for Gud."177 Bei Thüring wurde Gott explizit angerufen, hier ist nur
indirekt oder gar nicht von Gott die Rede.178 An anderer, wichtiger Stelle wird
jedoch die theologische Dimension größtenteils beibehalten, etwa bei Melusinas
erster Begegnung mit Reymunt, wo nämlich ihr expliziter Bezug auf Gott das

ausschlaggebende Moment für sein Vertrauen und auch für seine Liebe zu ihr
darstellt.179 Reymunt soll auch bei Gott schwören, dass er das Samstagsverbot einhält

SF VI, S. 11 (Historie ebda., S. 15-54). Vgl. auch SF VI, S. 5-6, Bäckström, Svenska folkböcker I,
S. 323-324 und DF VII, S. XXVI-XXVII.

176 Die schwedische Vorrede im Druck von 1736 lautet nach der Ausgabe in SF VI, S. 15-16: „Den
vise Aristoteles skriver i begynnelsen av sin bok, som kailas Metafysica, att var och en människa av
natursens tilldelte gâvor begär mycket att veta. Därföre har jag tagit mig före att skriva denne
historia om Melusina, vilken för straff pâlagt var att tili sin kropps nedra del var lögerdags afton
vara lytt och vanskapad. Denne historia haver första gângen Thüringus Ringoltingen av Bern ifrân
fransöskan avsatt pâ välska, sedan av välska pâ tyska och nu helt nyligen av tyska pâ danska samt
äntelig ifrân danska pâ svenska, allom historiae älskarom tili nöje och välbehag transfererat." (Der
weise Aristoteles schreibt zu Beginn seines Buches, das Metaphysica genannt wird, dass ein jeder
Mensch von Natur aus neugierig ist. Darum habe ich mir vorgenommen, diese Historie über
Melusina zu schreiben, welcher zur Strafe auferlegt war, dass der untere Teil ihres Körpers jeden
Samstagabend missgestaltet war. Diese Historie hat als erster Thüringus Ringoltingen von Bern
aus dem Französischen ins welsche Idiom abgefasst/ übertragen, dann [wurde sie] aus dem
Welschen ins Deutsche [übersetzt], und nun kürzlich aus dem Deutschen ins Dänische sowie
endlich aus dem Dänischen ins Schwedische, allen Liebhabern schöner Historien zum Vergnügen
und Wohlgefallen).

177 Melusina 1613, Bl. Yy7'-Yy7v (Ach wäre ich doch jetzt tot [...]. Verflucht sei der Augenblick, in
dem ich empfangen und die Stunde, in der ich geboren wurde, denn niemals kann ich diese

Missetat vor Gott wiedergutmachen).
178 Vgl. Thüring, Melusine (1456), Bd. I, Bl. 7r/S. 19, Z. 201-202 und Z. 208-210: „ach wolt gott das

ich ouch yec3 fterben folte [... ] vn erbarme got von himel das ich ye geborn ward/ vnd verflucht

fy die ftunde dor in ich enpfangen wart oder an die weit ye kam den ich dife getat gegen got
niemer kan noch mag gebüffen."

179 Vgl. Melusina 1613, Bl. Yy8r: ,,[D]et skulle alt saa skee/ thi Gud Allmectigste haffde det saa forseet.
Der hand horde hende tale om Gud/ da fick hand besynderlige Trost/ oc bleff da visse paa at
denne Jomfru vaar ingen spogelse/ eller Wchristen" (,Alles sollte so geschehen, denn Gott der

Allmächtige hat es so vorherbestimmt.' Als er sie von Gott sprechen hörte, empfand er be-



198 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

(vgl. Melusina 1613, Bl. Yy5v). Allerdings ist hier mitten in Melusinas Rede ein
interessantes Element im dänischen Text völlig weggelassen, nämlich ein kurzge-
fasstes katholisches Glaubensbekenntnis, eine Kurzversion des Credo.180 Dies zeigt
eine deutliche Veränderung des Textes in seiner Transmissionsgeschichte
hinsichtlich seiner religiösen, in diesem Fall katholischen Elemente, die im lutherischen
dänischen Kontext gänzlich verschwinden (so auch der Hinweis auf die liturgischen
Gebete, die der Bischof über dem Bett des frischgetrauten Ehepaares spricht181).

Eine andere entscheidende Stelle ist die Abschiedsszene zwischen Melusina und

Reymunt, in der Melusina ihr Los beklagt und die Unerlöstheit ihrer Seele bis zum
Jüngsten Tag anspricht, die ihr nun wegen Reymunts Verrat auferlegt ist. Bei

Thüring wird in Melusines Rede dreimal der Hinweis auf diese Unerlöstheit und
damit die theologische Implikation des Feencharakters der Heldin gegeben, bei Pors

zwar ebenfalls,182 (wobei die ersten beiden ziemlich wortgetreu dem deutschen Text
folgen); an der letzten Stelle unterliegt Pors jedoch offensichtlich einem im Grunde

sonderen Trost und war sich gewiss, dass diese Jungfrau kein Gespenst oder unchristliches Wesen
war).

180 Vgl. Thüring, Melusine (1456), Bd. I, Bl. 8v-9r/S. 22-23, Z. 282-288: „noch got fo bin ich die durch
die du das alles erholen mageft doch fo 3wiffel ouch nit das ich noch gottes verlihen ein gut criften
menfch fige/ Denn ich gloube alles das/ d3 ein gut criften menfche glouben vnd halten fol Das

got von eyner küfchen magt geborn lige vnd für vns arme fünder gelitten habe gott vnd menfch vff
erftandë 3Ü himel gefarë Vnd alle artickel criftenlichen gloubens künde fy gar ordenlichen
er3elen." Die Aufforderung zum Schwur folgt dann einige Zeilen später. Dagegen kürzt der im
lutherischen Dänemark entstandene Text diese Stelle folgendermaßen: „Jeg er it Christet Men-
niske/ oc ieg er den som du skalt faa Lycke oc fremgang met/ Oc du skalt suerge mig ved Gud
[...]."Melusina 1613, Bl. Yy8r (Ich bin ein Christenmensch, und ich bin diejenige, durch die du
Glück und Erfolg haben wirst. Und du sollst mir bei Gott schwören [...]).

181 Vgl. Thüring, Melusine (1456), Bd. I, Bl. 19r/S. 43, Z. 599-601: „Zu lefte kam einbischoff der fy vff
dem bette fegente/ vnd Ichône antiphona verlickel vnd collecten laß." Bei Pors ist nur vom Segen
des Bischofs die Rede (vgl. Melusina 1613, Bl. Zz3r).

182 Vgl. Thüring, Melusine (1456), Bd. I, Bl. 61V/S. 128, Z. 2071-2074: „din valfche 3&nge din 3ornlich

grymme rede vh verwifen die hand mich fo in ein lang werende arbeit vnd nott gefet3et dar inne
ich bliben vnd fin müs bis an das ende des Jungften tages vnd biß gott vber die lebendigen vnd
dottë würt richten"; ebda., Z. 2086-2090: „[wenn Reymunt seinen Eid gehalten hätte] fo wer ich
natürlichen by dir gewe/fen vnd bliben Vnd als ein ander natürlich wip geftorben vnd der erde
beuolhen wordë vnd wer myn feie von mynë libe gewißlich 3Û der ewigen froyde kômë Nu muß

myn lib vnd feie difer ftünde hin in liden arbeit vnd in pin fin vnd bliben bit3 vff den Jungstë tag";
und Bl. 63V/S. 132, Z. 2146-2148: „denn durch das [Reymunts Treuebruch] fo lide ich pin bit3 an
den iungften tag des were ich durch dich erlôfet worden Ach gott/ nü muß ich wider in liden vnd
in kummer dannan ich kommen bin". - Vgl. dazu die entsprechenden Stellen bei Pors, Melusina
1613, Bl. Zz6r: „din falske tunge/ din wbesindige wforskylde hastige vrede/ haffuer sat mig i
languarende Arbed oc mode/ der ieg skal bliffiie til den yderste Dag" (deine falsche Zunge, dein
unbesonnener, von mir unverschuldeter und plötzlicher Zorn hat mir langwährende Arbeit und
Mühsal beschert, worin ich verbleiben muss bis zum Jüngsten Tag); ebda., Bl. Zz6r-Zz6v: „da
haffde ieg bleffue hoss dig/ som en naturlig Quinde/ oc dod som it Menniske/ oc befalet Jorden
mit Legomme/ oc min Siel til den euige Gkede." (dann wäre ich bei dir geblieben wie eine
Menschenfrau und wäre wie ein Mensch gestorben, ich hätte meinen Leib der Erde anbefohlen
und meine Seele der ewigen Freude); Melusina 1613, Bl. Zz7r: „fordi derfor skal ieg lide Pine/
indtil den yderste dag: men dog for din skyld bliffuer ieg forlost." (darum muss ich Qual erleiden
bis zum Jüngsten Tag: doch um deinetwillen werde ich erlöst werden).



3.2 Ehe 199

fatalen Übersetzungsfehler, der in seiner Unbekümmertheit zeigt, dass diese

theologische Diskussion um die Erlösung der Feenseele für den barocken dänischen
Text nicht mehr relevant ist: „men dog for din skyld bliffuer ieg forlost" (doch um
deinetwillen werde ich erlöst) sagt Melusina hier zu Reymunt, was eine - auch in der
weiteren Schilderung bei Pors selbst - narrativ völlig unbegründete und auch

nirgends eingelöste Hoffnung auf Rettung ihrer Seele verspricht. Im deutschen Text
ist dies eben gerade im Konjunktiv- bzw. Irrealis formuliert („des were ich durch
dich erlôfet worden"). Reymunts Eidbruch verunmöglicht ja gerade Melusinas

Hoffnung, durch die Liebe und Treue eines Mannes vom mütterlichen Fluch erlöst

zu werden; auch bei Pors bleibt sie am Schluss das unerlöste Wesen, halb Frau, halb

Schlange, und muss Reymunt verlassen; auch wenn sie als Romanfigur bereits bei

Thüring eine christliche Seele besitzt und positiv dargestellt wird, nicht mehr als rein
dämonische Fee.183

Wirft man einen Blick auf einen dänischen Druck des 19. Jahrhunderts, so lassen

sich in dieser späteren Bearbeitungsstufe noch wesentlich drastischere Kürzungen
und Änderungen sowohl hinsichtlich der narrativen Struktur als auch der zuvor
ausgeführten spezifisch katholischen Elemente erkennen. Die nur sechzehn Seiten
zählende und in drei Kapitel eingeteilte Historien om Ridder Reymund og Prindsesse

Melusine, en Kongedatter afAlbanien, tilligemed en kort Beskrivelse over deres 10 Sonner,

hvoraf de Fleste vare Vanskabninger (1858)184 setzt bereits im Titel andere Akzente,
scheint dem Text eine exotische, wenn nicht sogar schon skurrile Note zu verleihen,
die mit dem ursprünglichen Ritterroman und mit den theologischen Aspekten der
mittelalterlichen Erzählung nicht mehr viel zu tun hat. Hier - im Gegensatz zu Pors
und erst recht zur Erzählchronlogie der mittelalterlichen Fassungen - steht
Melusines Herkunftsgeschichte gleich zu Anfang des Textes: „Melusines Herkomst

og Fodsel" (Melusines Herkunft und Geburt, S. 3-4), gefolgt von der

Haupthandlung, überschrieben mit „Reymund og Melusines Historie" (Die
Geschichte von Reymund und Melusine, S. 4-15), am Schluss folgt „En kort Efterret-

ning om Reymunds og Melusines 10 Born" (Ein kurzer Bericht über Reymunds und
Melusines zehn Kinder, S. 16). Zu dieser narrativen Anordnung bemerkt Claude
Lecouteux: „Les instants principaux de la légende sont évoqués et le texte se

présente comme une sorte de canevas à mi-chemin entre le livre de colportage et le

183 Vgl. hierzu Thüring, Melusine (1456), Bd. II, S. 31-33 (Stellenkommentar), zur Seele bes. S. 32;
auch S. 31 : „Zweck ihres Liebes- und Ehebundes mit Reymond war ihre Erlösung vom Fluch, bis

ans Ende der Zeit jeden Samstag als monströses Wesen, halb Schlange, halb Frau, verbringen zu
müssen; sie hätte sterben können."

184 Historien om Ridder Reymund og Prindsesse Melusine, en Kongedatter af Albanien, tilligemed en kort
Beskrivelse over deres 10 Sonner, hvoraf de Fleste vare Vanskabninger. Kjobenhavn, 18S8. Faaes hos

H.P. Moller, Gammelmont 151. Trykt hos H. E. Nissen. (Die Historie von Ritter Reymund und
Prinzessin Melusine, einer Königstochter aus Albanien, dazu eine kurze Beschreibung ihrer zehn

Söhne, von denen die meisten missgestaltet waren. Kopenhagen 1858. Erhältlich bei H. P. Moller,
Gammelmont 151. Gedruckt bei H. E. Nissen).



200 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

livret d'opéra."185 Mit dem kompletten Auslassen der Vorrede und dem direkten

Einstieg in die Melusinengeschichte wird hier insbesondere die gesamte
Überlieferungsgeschichte der Historie abgeschnitten. Die oben untersuchten Textstellen,
die die Frage nach Melusinas Seele thematisieren, sind dazu in ihrer religiösen
Ausdrucksweise nochmals abgeschwächt; so wird „bis zum Jüngsten Tag" durch das

einer Märchensprache angepasste, profane „viele tausend Jahre" ersetzt;186 hieraus

geht nichts über die Unerlöstheit von Melusinas Seele hervor. Auch ist der
grammatisch-logische Fehler, der Melusinas angebliche Erlösung durch Reymund verkündet,

beibehalten.187 Durch die zusätzliche Umstrukturierung der narrativen Reihenfolge

hat die Historie in der Ausgabe von 1858 die Form einer sagenhaften, exotisch
anmutenden Familiengeschichte mit Vorgeschichte, Haupthandlung und Schluss

(dieser ist eine bloße summarische Auflistung über das Aussehen und Schicksal der
Söhne) erhalten. Sie dient nur noch der Unterhaltung des Lesers, hat sich aber von
der Erzählchronologie und -logik und erst recht von der theologischen Dimension
der spätmittelalterlichen Historie freilich schon sehr weit entfernt.

Melusina als Liebes- und Ehegeschichte: eine ordnungspolitische Lektüre

Im Folgenden soll der Fokus auf der barocken dänischen Melusina (1613) liegen
und dabei primär auf der Darstellung der Liebesbeziehung zwischen Reymunt und
Melusina sowie auf einer ordnungspolitischen Lektüre des Textes. Die Beziehung
zwischen Reymunt und Melusina wird von Anfang an als Liebesbeziehung geschildert,

die zwar unter etwas märchenhaften Umständen mit der unvermittelten ersten

Begegnung im Wald nach dem Jagdunfall beginnt, dennoch unter Vorzeichen
höfischer Kultur steht und damit einem gesellschaftlich geregelten und bekannten
Verhaltenskodex folgt: Reymunt, der aus Trauer über den Tod seines Ziehvaters
den Kopf gesenkt hält, muss sich von Melusina vorwerfen lassen, sie und ihre
Schwestern nicht standesgemäß gegrüßt zu haben. Höfisches Verhalten ist damit an
einem Ort präsent bzw. wird dort eingefordert, wo sich die Protagonisten eigentlich
außerhalb der dazugehörigen Urbanen oder feudalen Zivilisation befinden, in einer
Art Ausnahmezustand oder, mit Foucault gesprochen, einem Heterotopos.188 Dies

185 Claude Lecouteux: „Mélusine. Bilan et perspectives", in: Mélusines continentales et insulaires. Actes
du colloque international tenu les 27 et 29 mars 1887 à l'Université Paris XII et au Collège des

Irlandais. Réunis parJeanne-Marie Boivin et Proinsias MacCana. Paris: Honoré Champion, 1999,
S. 11-27, hier S. 12. Lecouteux bezieht sich auf den Kopenhagener Vorgängerdruck von 1842, dem
die hier genannte Ausgabe von 1858 folgt.

186 Vgl. Melusine 1858, S. 13: ,,[D]in falske Tunge, din ubesindige uforskyldne Vrede haver nu sat mig
i Here tusinde Aars Arbeid og Moie." (Deine falsche Zunge, dein unbesonnener, unberechtigter
Zorn hat mir nun viele tausendJahre Arbeit und Mühsal beschert).

187 Vgl. Melusine 1858, S. 14: ,,[D]og for din Skyldbliver jeg engang forlost." (Um deinetwillen werde
ich jedoch einmal erlöst werden).

188 Vgl. Michel Foucault: „Andere Räume", in: Aisthesis. Wahrnehmung heute oder Perspektiven einer
anderen Ästhetik. Hg. von Karlheinz Barck et al. Leipzig: Reclam, 1990, S. 34-46. Der Wald ist in
der mittelalterlichen Literatur und auch in den Prosaromanen der frühen Neuzeit (etwa im
Fortunatas) ein beliebter Heterotopos, ein (gefährlicher, abgelegener) Ort, wo die Normen der feu-



3.2 Ehe 201

ist wichtig, denn auch die Eheschließung findet just an diesem Ort ihrer ersten

Begegnung statt, beim Brunnen mitten im Wald (vgl. Melusina 1613, Bl. Zzlr), und
Melusina wird dort „aus dem Nichts" eine Kapelle entstehen lassen. So wird nochmals

das Märchenhafte, sich der gesellschaftlichen Norm Entziehende durch die
offizielle Norm legitimiert: Die Hochzeit ist standesgemäß und hat Öffentlichkeitscharakter,

sind doch weltliche und kirchliche Autoritäten sowie Festgäste anwesend.

Reymunt zeigt sich in der ersten Begegnung mit Melusina beeindruckt von ihrer
Schönheit und ihrem Wissen um seine Situation und fasst Vertrauen zu ihr.189 Als
sich dann noch zeigt, dass sie Christin und keine Zauberin oder ein „Gespenst" ist
und sie ihm Ruhm und Wohlergehen prophezeit, wenn er ihre Bedingungen erfüllt,
folgt er bedingungslos ihren Worten und schwört den Eid, sie zur Frau zu nehmen
und ihre Gebote zu befolgen. Daraufhin wird Melusina vom Erzähler bereits als

Reymunts „Allerkieriste" (Allerliebste) bezeichnet (Melusina 1613, Bl. Zzlr). Als es

um die Eheschließung geht, machen sich Bedenken einer die gesellschaftliche Norm
einfordernden Außenwelt bemerkbar: Graf Bertram äußert Reymunt gegenüber
berechtigte Zweifel angesichts einer Hochzeit mit einer völlig unbekannten Frau -
eine nicht den herkömmlichen Regeln entsprechende Verbindung -, denn Melusina
kommt als „alleinstehende" Frau ohne Namen und ohne Verwandte daher, ist also

nicht recht einzuordnen in einen vertrauten gesellschaftlichen Kontext, und hält -
als Frau! - dann sogar selbst um Reymunts Hand an. Ihre Eheanbahnung und
Eheschließung verläuft somit ganz gegensätzlich zu bestehenden sozialen, feudalen

Ordnungsvorstellungen.

Im Zentrum [der Melusine] steht die Regeldurchbrechung, denn die Ehe von Reimund
und Melusine verdankt sich der Aktivität der Frau, während die Verwandten nicht
mitzureden haben. Diese Verbindung gewinnt den Charakter des exzeptionellen gerade
vor dem Normalmodell der feudalen Ehe, das in der Generation der Söhne mehrfach
variiert wird, um wieder an die bekannte Lebenswelt heranzufuhren, die ja auch die der

Lusignans ist [...].190

Aber Reymunt verteidigt seine Ehe mit der ebenso einfachen wie schlagkräftigen
Begründung der großen Anziehung, die Melusina auf ihn ausübt, und ihrer
gegenseitigen Affektbindung, die, so legt es der Text nahe, offensichtlich als ausreichend

logisch erscheint: „Hun er it besynderligt smuckt Menniske/ hun motte vere en

dalen Gesellschaft nicht gelten oder gefährdet sind, wo sich Räuber aufhalten, wilde Tiere und
andere Gefahren lauern.

189 Reymunt spricht (Melusina 1613, Bl. Yy8r): „Edle Jomfru/ huor kiender i mig/ ieg veed aldrig at
haffue verit i eders omgengelse/ dog behager mig eders skone ansict/ saa vel/ at ieg effter som mit
Sind det tilkiende giffuer/ at ieg formoder mig trost äff eder." (Edle Jungfrau, wie erkennt Ihr
mich, da ich doch noch nie in Eurer Gesellschaft war; doch gefällt mir Euer schönes Antlitz so gut,
dass ich mir - wie mein Sinn/Herz mich erkennen lässt - darum von Euch Trost erhoffe).

190 Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 125-126. - Ähnlich auch Müller, Romane des 15. und 16.

Jahrhunderts, S. 1037: „seine [Reymunds] Leidenschaft für die unbekannte Frau sprengt die

Ordnungen feudaler Eheschließungen".



202 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Konge Daatter/ hun behager mig megit vel: Jeg vil haftue hende/ oc hun mig."191

Wie in Euriolus oc Lucretia erscheint also auch hier in klassisch mittelalterlicher
Tradition Schönheit als primärer und entscheidender Liebesauslöser, gepaart mit
einer Mischung aus Attraktivität durch Vertrautes (christlicher Glaube) und Frem-
des-Faszinierendes (Melusinas Vorwissen, Prophétie, unbekannte Herkunft),
zudem bestärkt durch den geheimnisvollen „Ehevertrag", das Gelübde, ein Tabu zu

respektieren.
Auch der Erzähler betont Melusinas wahrhaft „überirdische" Schönheit: Bei der

Hochzeit, die Melusina ausrichtet und im wahrsten Sinne des Wortes als prächtiges
Fest mit Kapelle und Hochzeitsgästen mitten im Wald „hervorzaubert",192 erscheint
Melusina „ligere en Engel/ end it dodeligt Menniske/ der til megit smycket met Edle

191 Melusina 1613, Bl. Zz2v (Sie ist wunderschön, muss eine Prinzessin sein, sie gefällt mir sehr: ich
will sie haben und sie mich).

192 Die Hochzeit selbst verläuft dann im vertrauten Rahmen eines spätmittelalterlichen Zeremoniells
und in höfischem Ambiente, die beiden werden in der Kirche getraut, anschließend gibt es ein
Fest mit üppiger Bewirtung und ritterlichen Vergnügungen wie Turnierreiten, am Abend werden
sie von den Gästen in die Brautkammer geleitet, vom weltlichen Herrn, dem Grafen beglückwünscht

und von der geistlichen Autorität, dem Bischof, gesegnet. Vgl. Thüring, Melusine (1456),
Bd. I, Bl. 15v- Bl. 2 T/S. 35-47 (wichtig für den Kontext der Frühdrucke ist auch das Bildmaterial,
die begleitenden Holzschnitte mit ihren Überschriften). - Zur Eheschließungspraxis und zum
öffentlichen Charakter der Hochzeitsnacht im 13./14. Jahrhundert, bei der das Geleit bis zum
Brautbett durch die Hochzeitsgesellschaft (teilweise auch deren Wachen vor der Tür der
Brautkammer die Nacht über) wichtiger Bestandteil der Zeremonie war, weil eine Hochzeit als öffentliche

Rechtshandlung galt, die eine gesellschaftliche Kontrolle inkludierte, und deren erst allmählicher

Intimisierung und Privatisierung im 15./16. Jahrhundert vgl. Michael Schröter: „Zur Intimi-
sierung der Hochzeitsnacht im 16. Jahrhundert. Eine zivilisationstheoretische Studie", in:
Bachorski, Ordnung und Lust, S. 359-414, bes. S. 360-367. - Manuel Braun betont, dass es

wiederum Melusine als Initiantin dieser Ehe ist, die die eigentliche Trauformel spricht, nachdem ihr
Brautbett vom Bischof gesegnet wurde: „do hüb fy an vnd fprach zu reymont/ reymont aller
liebfter gemahel vnd frünt glück hatt vns zu famen gefüget in moffe d% wir nun eliche gemahel flnt
vnd follet fin vnd blibë byß vns der dot fcheydet." Thüring, Melusine (1456), Bd. I, Bl. 20r/S. 45

(darauf folgt wie als Bestätigung der Eheschließung bzw. als deren Grundbedingung die Erinnerung

an das Tabu und das erneute Einfordern des Treuegelübde, was Reymunt ihr dann „in ire
hant" schwört). - Im dänischen Text dagegen ist die Hochzeit wesentlich kürzer geschildert, das

Eheversprechen (und das Gelübde, das Tabu zu wahren) sind weggefallen, nur die äußerlichen
Feierlichkeiten werden beschrieben (Melusina 1613, Bl. Zz3r): „De kom i Kircken/ bleffue viede/
giorde siden Maaltid met stor lystighed oc Tids fordiff/ met Renden/ Tornering oc andere Rid-

derspil effter Maaltid/ huer giorde sit beste at vilde vere roest/ oc beholde Prisen/ men Reymunt
bleff roest for den beste Sticker/ der varede saa til Äfften maaltid/ Brud oc Brudgom bleff herligen
fuit i Seng. Greffuen ynskete dem Lycke/ oc Bispen velsignede dem. Denne Hoytid vaarede 15.

Dage/ der met toge alle Giesterne forloff/ drog hiem huer til sit." (Sie kamen in die Kirche und
wurden getraut. Danach hielten sie ein sehr vergnügliches Festmahl, mit Turnierreiten und anderen

ritterlichen Spielen. Ein jeder bemühte sich, der Beste zu sein und den Preis zu gewinnen,
doch Reymunt wurde als bester Kämpfer gepriesen. So ging es bis zum Abendessen. Braut und

Bräutigam wurden feierlich ins Brautgemach geleitet. Der Graf wünschte ihnen Glück und der
Bischof segnete sie. Dieses Fest dauerte fünfzehn Tage, dann zogen alle Gäste wieder nach

Hause).



3.2 Ehe 203

oc dyrebare Clenodier."193 Schönheit als Liebesauslöser gilt dabei fur beide Partner.

Melusina, die am Ende der Historie nach dem Tabubruch auf die Beschimpfung
ihres Mannes vor der Hofgesellschaft mit Zorn, aber auch mit Trauer reagiert, wird
dann auf Reymunts schönes Äußeres als einstigen Liebesauslöser verweisen:

O Gud/ O Gud Reymunt/ Vee mig at ieg nogen tid saae dig met mine 0yne/ vee

mig/ at ieg nogen tid skulle faa behagelighed til din skonhed/ vee mig/ at ieg fant dig
hos Branden. Vee mig at ieg nogen tid skulle omfangne dit skone Liff. Vee mig den

elendige tid at ieg skulde faa dit kundskaff/ oc kierlighed.194

Für Prosahistorien nicht ungewöhnlich und wie bereits für den Apollonius konstatiert,

geht hier jedoch die Initiative in der Liebe und Anbahnung der Ehe von der
Frau aus.195 Damit, so ließe sich etwas zugespitzt formulieren, wird in den literarischen

Texten die Auffassung der kirchlichen Morallehre von der größeren Begehrlichkeit

der Frau zwar unterschwellig bestätigt, gleichzeitig aber in eine Art „narra-
tiven Katalysator" verwandelt und als ein die Handlung vorantreibendes Element

produktiv gemacht.
Dass es sich um eine liebevolle Ehebeziehung handelt, in der auch Erotik und

Sexualität ihren Platz haben, wird besonders deutlich in der Szene, als Reymunt
nach dem Tabubruch seinen Verrat bereut und befürchtet, nun seine „Allerkieriste"
zu verlieren. Melusina kommt zu ihm, schon um sein Vergehen wissend, tut aber so,
als wisse sie noch nichts:

[Hun] kledde sig äff alle sine Klaeder/ oc lagde sig hoss Reymunt/ kyste ham tog ham i
Arm/ thi hun fornam/ at hand vaar siug äff Hiertens sorg/ oc sagde: Min Allerkieriste
Reymunt/ siger mig eders skrabelighed oc siugdom/ i huad i skader/ skulle i snart faa

bedre/ met Guds hielp.196

Die erotische Qualität der Beziehung wird hier deutlich. Nicht nur, dass Melusina
als vorbildliche Ehefrau sich um den Gatten sorgt und seinen Kummer mit ihm
teilen, ihn trösten will, sie verbindet diese Sorge auch mit einer Geste der
Zärtlichkeit und körperlichen Nähe. Das Ehepaar ist ein seine Sexualität bejahendes

193 Melusina 1613, Bl. Zz2v-Zz3r (mehr wie ein Engel denn ein sterblicher Mensch, dazu mit edlem
und kostbarem Schmuck angetan).

194 Melusina 1613, Bl. Zz6r (O Gott, o Gott, Reymunt, weh mir, dass ich dich einmal erblickte, dass

ich einmal an deiner Schönheit Gefallen finden sollte, weh mir, dass ich dir einst am Brunnen
begegnete. Weh mir, dass ich einmal deinen wohlgestalteten Leib umarmen sollte. Ach, elende Zeit,
als ich dich kennen und lieben lernte).

195 Dazu von Bloh, Ausgerenkte Ordnung, S. 203: „Dabei ist den Frauen ein entschieden aktiver Part

eingeräumt: Das Liebesbegehren geht auffallend häufig von den weiblichen Akteuren aus, was sich

in den Verhaltensmustern begründet, die ihnen ins Repertoire geschrieben sind: allen voran ihre
unablässige und regellose Begehrlichkeit." Vgl. zu den Textbeispielen auch ebda., S. 203-211.

196 Melusina 1613, Bl. Zz5r (Sie zog ihre Kleider aus und legte sich zu Reymunt, küsste ihn und nahm
ihn in die Arme, denn sie merkte, dass er sehr bekümmert war, und sagte: Mein liebster Reymunt,
sag mir doch deinen Kummer, sag, was dir fehlt, mit Gottes Hilfe mag es dir bald besser gehen).



204 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

und verwirklichendes Liebespaar, Ehe und Liebe erscheinen in der Melusina nicht
als getrennte Diskurse.197

Noch deutlicher wird die auf einer starken Affektbindung und auf einer
gegenseitigen erotischen Faszination beruhende Ehe zwischen Reymunt und Melusina in
der ausfuhrlich geschilderten Abschiedsszene des Paares (Melusina 1613, Bl. Zz5v-

Zz8r). Melusina, die Reymunt zwar wie vorhergesagt bestraft und ihm sein Vergehen
deutlich vorhält - schließlich geht es um ihr Seelenheil und ihre Erlösung, deren

Realisierung Reymunt durch sein Verhalten unmöglich gemacht hat -, zeigt sich
letztlich doch versöhnlich und bittet Gott um Vergebung seiner Sünden. Reymunt
küsst sie „met stor Bedroffuelse oc hiertesorg/ som de baade haffde for denne
skilsmisse",198 und die gesamte Hofgesellschaft ist angesichts dessen gerührt. Zum
Abschied spricht Melusina zu Reymunt:

Nu velsigne dig Gud mit Hierte/ min Kieriste/ min sande Glsede/ velsigne dig Gud
min Velbehagelighed/ velsigne dig Gud min Allerkieriste Brudgom/ velsigne dig Gud
min kostelige Clenodie/ velsigne dig Gud mit sode Creature/ velsigne dig min
Kierlighed/ min Lyst oc huad ieg i denne tid haffde kier: Velsigne dig Gud min
Vduolde/ min skonniste/ hulde oc kieriste Ven/ velsigne dig Gud min venlige Herre.
Velsigne dig Gud mit opholt/ min Tids fordriffue/ min skempt. Velsigne dig Gud/
min allerkieriste Trost/ min Hiertis eniste Grund.199

Reymunt erwidert ihren Abschied, der eine Akkumulation von zärtlichen Zuschrei-

bungen bzw. Metaphern darstellt und als Reihung von Segenssprüchen formuliert
ist, mit ähnlichen Worten:

Nu velsigne dig Gud min skoniste Brud: Min Ven oc min saligheds Krone/ velsigne
dig Gud/ min Lycke oc Sundhed. Velsigne dig Gud/ min Gkede oc Rigdom/ velsigne
dig Gud min skempt oc Tidt fordriffue. Nu ere alle mine gode Dage oc Lycke til ende/
at ieg icke maa see dig mere. O vee/ at ieg nogen tid vaar fodt.200

197 Vgl. zum sich bereits in der mittelalterlichen Literatur allmählich herausbildenden Konzept der
Liebesehe Rüdiger Schnell: „Liebesdiskurs und Ehediskurs im 15. und 16. Jahrhundert", in: The

Graph ofSex and the German Text. Gendered Culture in Early Modern Germany 1500-1700. Hg. von
Lynne Tatlock. Amsterdam: Rodopi, 1994 (Chloe Beihefte zum Daphnis; 19), S. 77-120, hier
S. 90-92.

198 Melusina 1613, Bl. Zz7r (unter großem Kummer und Herzensnot, die beide bei dieser Trennung
fühlten).

199 Melusina 1613, Bl. Zz7v-Zz8r (Nun segne dich Gott, mein Herz, mein Liebster, meine wahre
Freude. Gott segne dich, mein Wohlgefallen, mein allerliebster Bräutigam, Gott segne dich, mein
kostbares Kleinod, mein herrliches Geschöpf, segne dich Gott, meine Liebe, meine Lust und was
ich in diesem Leben liebte. Es segne dich Gott, mein Auserwählter, mein schönster, freundlicher
und liebster Freund, mein guter Herr. Gott segne dich, meine Zuflucht, mein Zeitvertreib, meine
Freude, mein liebster Trost und einziger Herzensgrund).

200 Melusina 1613, Bl. Zz8r (Nun segne dich Gott, meine schönste Braut, meine Freundin und Krone
meiner Seligkeit, es segne dich Gott, mein Glück und Wohlergehen, meine Freude und mein
Reichtum, segne dich Gott, mein Vergnügen und Zeitvertreib. Nun sind alle meine guten Tage
und mein Glück dahin, da ich dich nicht mehr sehen soll. Weh mir, dass ich jemals geboren
wurde).



3.2 Ehe 205

Reymunt wird nach Melusines Fortgang zeit seines Lebens nie mehr froh, „vilde icke
lade sig tröste äff nogen som vaar hoss ham/ oc ingen saae harn lystig indtil sin
dod."201 - zeigt also ähnliche Symptome der Melancholie wie ein sehnsüchtiger oder
verlassener Liebender, etwa Lucretia oder Euriolus nach ihrer Trennung. Beide,

Reymunt und Melusina, bedauern ernsthaft das Ende ihres Glücks. Auffallend in
den Abschiedsworten des Paares ist die von beiden formulierte Anrede des Partners
als Braut bzw. Bräutigam und als Freundin bzw. Freund („aller liebfter gemahel vnd
frünt"), daneben die zahlreichen Metaphern, die die herausragende Bedeutung des

Partners für die eigene Existenz unterstreichen (einzige Freude, Glück, Reichtum,
„Zeitvertreib" usw.). Deutlich spricht hier ein verheiratetes Liebespaar. Melusinas
und Reymunts gegenseitiges Ansprechen als Braut/Bräutigam und als

Freundin/Freund zeigen sich als in der Tradition der volkssprachlichen höfischen
Romane des 12. und 13. Jahrhunderts verwurzelt, wo sich Ehegatten vielfach als

Freund/in und Gemahl bezeichnen, etwa die berühmte Antwort Enides in
Chrétiens Erec et Enide, der auf dem Boden liegende ohnmächtige Ritter sei sowohl
ihr Gemahl als auch ihr Geliebter.202 So ist also durchaus für die Literatur des 14./15.
Jahrhunderts eine Annäherung und Harmonisierung von Liebes- und Ehediskurs
festzustellen:203 Diskursverläufe mit Spuren, die bis in die dänische Übersetzung der
Melusina des frühen 17. Jahrhunderts hinein sichtbar und kontextualisierbar bleiben.

Eine direkte Lehre aus der Historie von Melusina verkündet der dänische Erzähler

zwar nicht, abgesehen von in den Figurenreden wiederholt eingestreuten
topischen Verweisen auf die Unbeständigkeit des Glücks, die jeweils die Frage nach der
Schuld tangieren.204 Auch der Titel bringt im Grunde keine expliziten Hinweise auf

201 Melusina 1613, Bl. Zz8r-Zz8v (ließ sich nicht mehr trösten, und niemand sah ihn je wieder froh bis

zu seinem Tod).
202 Vgl. Schnell, Sexualität und Emotionalität, S. 423-427, zu Erec et Enide S. 425, ähnlich auch die

Wortwahl und die Rede von der Ehefrau als douce amie oder dame in Chrétiens Cligès (vgl. ebda.,
S. 424). Die Begriffe ami(e) und fame, so Schnell, werden bei Chrétien immer wieder in einer

Figur verbunden. - Die dänische Melusina-Übersetzung folgt der deutschen Vorlage, wo meist von
„gemahel vnd frünt" die Rede ist. Vgl. Thüring, Melusine (1456), Bd. I, Bl. 20r/S. 45. - Damit
ergibt sich ein Bild mannigfacher Überschneidungen zwischen Minne- und Ehediskurs bereits in der

(spät-)mittelalterlichen Literatur, die schließlich die so häufig erst für das 18. Jahrhundert oder gar
erst für die Epoche der Romantik beanspruchte Vorstellung von der Liebesehe hervorbringen.
Vgl. Schnell, Sexualität und Emotionalität, S. 427.

203 Vgl. Schnell, Liebesdiskurs, S. 102-114.
204 Vgl. Melusina 1613, Bl. Yy7r, als Reymunt nach dem „Jagdunfall", bei dem er seinen Ziehvater

getötet hat, das unbeständige Glück anklagt: „O Lycke/ hui haffuer du saa belad mig met sorrig/
banghed oc mißtrost: Du kand giore en Fattig äff en Rig/ du hielper den ene op/ oc den anden
neder. Den ene beuiser du naade/ oc den anden wnaade. Du est en suur: den anden sod. O Lycke/
huem kand forlade sig paa dig/ huad haffuer du giort mod mig arme Daare. Du haffuer forderffuit
mig paa Liff/ Siael/ Gods oc TEre. Du haffuer fordt mig i stor Elendighed/ O det ieg vaar nu dod/
oc künde bliffue begraffuen met min allerkieriste Herre oc Fetter/ det vaare mig en stor
opholding." (O Glück, was hast du mir soviel Not, Angst und Misstrauen aufgeladen: du kannst
einen Reichen arm machen, du hilfst dem einen auf und bringst den anderen zu Fall. Dem einen
erweist du Gnade, dem anderen Ungnade. Dem einen bist du nicht gewogen, dem anderen gewogen.

O Glück, wer kann sich auf dich verlassen, was hast du mit mir armem Narren gemacht. Du
hast mir Leben, Seele, Besitz und Ehre genommen. Du hast mich in großes Elend gestürzt; ach,



206 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

einen belehrenden Impetus des Textes. Dennoch lässt sich die Melusina als eine,

wenn auch „märchenhafte" Ehegeschichte mit didaktischem Anspruch lesen. Der
Text funktioniert sowohl im Hinblick auf das Zusammenspiel von Liebes- und
Ehediskurs wie auch als Beispiel für eine typisch frühneuzeitliche Kombination von
Ehe- und Ordnungsdiskurs. Für diese Lektüre ist nicht zuletzt die Stellung der
Historie im Kontext von Claus Pors' Leffnetz Compaß, als „erbauliches Kurzexempel"205

in dieser speziellen Kontextualisierung und in diesem Überlieferungsverbund,
aufschlussreich für eine weitergehende Deutung der Historie, und ihre spezifische
Transmission entspricht damit einem bereits in der Historie angelegten
Sinnpotential.206 Pors selbst versteht ja sein Werk - dessen erstes Kapitel den Ehestand
behandelt - explizit als didaktische Unterweisung, die bewusst mit ausgesuchten, die
Didaxe illustrierenden „smucke hofflige Historier" ausgeschmückt ist,207 zu denen als

letzter Text auch die Melusinenhistorie gehört. Vor dem Hintergrund dieser

transmissionsgeschichtlichen Gegebenheiten lässt sich die dänische Melusina als

ordnungspolitische Ehegeschichte lesen, was ihr durchaus für die frühneuzeitliche
skandinavische Rezeption ein reizvolles Potential geliefert haben mag.

Solange nämlich Melusinas und Reymunts Ehe gut funktioniert, d.h. solange er
die „Regeln" befolgt und Melusinas Geheimnis respektiert, leben sie in Wohlstand
und Frieden - innerem wie äußerem.208 Ihre Liebe erscheint, soweit der Text davon

wäre ich doch tot und könnte mit meinem liebsten Herrn und Onkel begraben werden, das wäre
mir ein großer Trost). Und Melusina in ihrer Rede an Reymunt nach seiner Anklage vor der
Hofgesellschaft (Melusina 1613, Bl. Zz7r): „Nu er [...] vor Gkede omuent til sorrig/ vor Styrcke til
Vanmectighed/ voris Velbehagelighed/ til Mißbehagelighed/ voris Lycke/ til Wlycke/ vor
Salighed er omuent til Elendighed/ oc vor Trost til Bedroffüelse/ vor Frihed/ til Traeldom. Sligt
kommer affLyckens wstadighed/ oc sligt haffuer du fortient met din falske wtro Mund/ at du skal

miste din Allerkierist" (Nun ist unsere Freude zu Trauer geworden, unsere Kraft zu Ohnmacht,
unser Wohlergehen zu Not, unser Glück zu Unglück, unsere Seligkeit zu Elend und unser Trost zu
Betrübtheit, unsere Freiheit zu Knechtschaft. Solches kommt von der Unbeständigkeit des

Glücks, und solches hast du verdient mit deinem falschen, untreuen Mund, dass du nun deine
Liebste verlierst). - In beiden Fällen wird durch die topische Herbeizitierung des unbeständigen
Glückes die pikante Schuldfrage verschoben bzw. unbeantwortet gelassen.

205 Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung, S. 165.
206 Schnell verweist, was in diesem Kontext interessant ist, auf eine Kombination von Thüring von

Ringoltingens Melusine mit dem Ehetraktat Albrecht von Eybs in einer Berliner Handschrift. Vgl.
Schnell, Liebesdiskurs, S. 119, Anm. 104.

207 Pors, Leffnetz Compaß, Bl. (b)2v (schönen artigen Historien). Zu Pors' Motivation und zur Aus¬

schmückung mit Historien vgl. Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung, S. 167, der die (stereotyp
formulierten, aber doch aussagekräftigen) vier Hauptgründe des Autors aufzeigt: 1. das Erzählen

von guten Historien aus der Erinnerung werde gefördert (anstelle von „slem Snack", üblem
Gerede), 2. bisher seien alle von ihm gelesenen dänischen Sammlungen mit „wtuctige Historier"
(unzüchtigen Geschichten) versetzt gewesen, 3. wolle er zeigen, dass man auch ohne
Lateinkenntnisse zu etwas kommen könne, schließlich sei 4. das Schreiben eine Art therapeutischer
Selbstzweck für ihn als Autor bzw. Kompilator.

208 Mühlherr,,Melusine' und ,Fortunatus', S. 35, verweist hier auf die rein erzähltechnische Motivation,
die „Retardierung der Erzählhandlung", die aber durch die bedeutungsbildende Funktion der
Liebesehe überhöht werde: „Das Eheglück bleibt auch nach Reymonds Übertreten des Sichtverbots
so lange bestehen, wie er Melusines Geheimnis für sich behält. Die Liebesgemeinschaft in der Ehe
ist stärker als die Mechanik des Märchenmotivs."



3.2 Ehe 207

spricht (insbesondere in den zärtlichen Abschiedsworten), nicht zuletzt aufgrund
ihrer „Abmachung" als partnerschaftliche Beziehung mit einer fast modern
anmutenden Gleichstellung. Das entspricht zwar eigentlich nicht der zuvor erwähnten

Forderung nach der Unterordnung der Frau, birgt aber trotzdem noch nicht die
Gefahr eines umgekehrten Hierarchieverhältnisses, denn sie lieben einander
offensichtlich gleichermaßen.209 Liebe und Ehe erscheinen hier als vereinbare
Diskurse. Ihre Ehe verläuft harmonisch und ist mit Nachkommenschaft reich gesegnet,
sie bekommen zehn Söhne. Melusina - nicht etwa Reymunt - entfaltet gleichzeitig
mit der familiären „Erweiterung" eine rege Bautätigkeit, die zur Kultivierung des

Landes führt; eine Art dynastische bzw. materielle „Zukunftssicherung": Sie lässt das

Schloss Lusignan erbauen, den Erbsitz der gleichnamigen Familie (deren Ahnherrin
sie bei Jean d'Arras und Coudrette wird), sowie zahlreiche weitere Schlösser, Städte
und das Kloster Malliers. Melusina ist somit nicht nur ungewöhnlicherweise bzw.

entgegen dem gesellschaftlichen Kodex die Initiantin der Eheschließung, sie ist auch
als Landesherrin der aktive Part, sie ist es, die das Land kultiviert und urbanisiert -
und nimmt damit eine traditionell männlich besetze Rolle wahr.210 In der
französischen und in der deutschen Version detailliert geschildert,211 sind Melusinas

Bautätigkeit (ebenso die Kriegszüge der Söhne) in der dänischen Fassung
vollständig weggefallen.212

209 Als die häusliche Ordnung gefährdend wurde etwa die übermäßige sinnlich-erotische Liebe des

Mannes zu seiner Frau aufgefasst, weil er sich so zum „Untertanen" seiner Frau machen und sich
das eigentlich vorgesehene Hierarchieverhältnis umkehren könnte. Vgl. Schnell, Liebesdiskurs,
S. 99-100.

210 Jacques le Golf hat sie als „Mutter und Urbarmacherin" bezeichnet, vgl. Jacques Le Goff: „Melu¬
sine - Mutter und Urbarmacherin", in: Ders.: Für ein anderes Mittelalter. Zeit, Arbeit und Kultur im

Europa des 5.-15. Jahrhunderts. Ausgewählt von Dieter Groh, eingeleitet von Juliane Kümmell.
Weingarten: Drumlin, 1984, S. 147-174.

211 Vgl. Thüring, Melusine (1456), Bd. I, Bl. 21r-21v/S. 47-48 (Bau des ersten Schlosses Lusignan)
sowie Bl. 21v, Z. 704 - Bl. 22v, Z. 714/S. 48-49: „Dar nach buwete fy fauët [Vouvant] dor noch
meruët [Mervent] vnd dë turn 3Û mauët [Turm in Saint-Maixent] [...] das fchöne clofter das

genempt iftt Malliers [Kloster Maillezais] 3U letfte buwetë fy das flof vn ftat 3Û portenach
[Schloss und Stadt Parthenay]", „des Felben iares büweten fy ein floß genant alarotfchelle
[Schloss La Rochelle] vnd dor noch 3Û Sonites [Saintes] machte fy gar ein fchöne brücke".

212 Pors hält es anscheinend nicht für nötig, diese Passage mitaufzunehmen, er listet lediglich die zehn
Söhne mit ihren körperlichen Verunstaltungen auf (vgl. Melusina 1613, Bl. Zz3r-Zz3v) und
begründet dann die Verkürzung mit dem wiederholten Argument des Zeitmangels (Melusina 1613,
Bl. Zz3v): „Nu lader ieg denne lystige tid vere skeed/ oc hues som diß imellem er tildraget/ som
icke kand giore andet/ end forlenge tiden oc Historien [...] oc vil sige huorledis denne begynte
glaede fick en ond ende/ som det gemeenligt skeer/ at Kierlighed oc Glaede/ er begyndelsen til
Sorrig oc Bedroffuelse." (Nun übergehe ich diese vergnügliche Zeit und was sich dazwischen alles

zugetragen hat, aber nur die Zeit und die Historie verlängert. Ich will davon berichten, wie diese
Freude nun ein schlimmes Ende nahm, wie es so häufig geschieht, dass Liebe und Freude der
Anfang von Trauer und Betrübnis sind). Betrachtungsperspektive ist hier also vielmehr die äußerst

allgemein gehaltene „Moral der Geschichte", dass die Liebe häufig Anlass für Unglück und Sorgen
sei - ähnlich wie die pessimistische Sicht des impliziten Autors in der Vorrede zu Euriolus oc Lucre-
tia (vgl. Euriolus oc Lucretia, Bl. A4v-A5r) - einmal mehr auch ein topischer Verweis auf das

Fortunamotiv.



208 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Dass Melusina im Sinne Rüdiger Schnells als ein ordnungspolitischer Ehe-Text
gelesen werden kann, zeigt (mit dem Hintergrundwissen um die ausfuhrliche

Passage in der deutschen Vorlage) eben diese deutliche Korrespondenz zwischen
Melusinas Aktivität als Städtegründerin und Kultivatorin des Landes und ihrer bis
anhin unbeschwert-glücklichen Ehe. Das harmonische Zusammenleben im „inneren
Haus" der Ehe strahlt auch nach außen und symbolisiert sich im reichen Kindersegen

und in der parallel dazu fortschreitenden Kultivierung des Landes, es stabilisiert

so das „äußere Haus" des Staates. Eheliche Fruchtbarkeit spiegelt sich in der
kulturellen Erschließung und Urbarmachung des Herrschaftsgebietes. Eine
Entsprechung dieser Kombination von ehelicher Harmonie und äußerem (politischen)
Frieden bzw. Ordnung findet sich in der Hausväterliteratur, wo Landesfrieden,
Kirchenfrieden und Hausfrieden eine untrennbare Einheit bilden, die politische,
religiöse und ökonomische Stabilität und Wohlergehen garantiert.213

Die unglücklichen Ereignisse in der Handlung der Historie, die nicht nur das

Ende von Reymunts und Melusinas Ehe einläuten, sondern auch den gesellschaftlichen

Frieden bedrohen, treten nach Reymunts Tabubruch ein. Er erfährt dann,
dass sein Sohn Gofrio das Kloster Malliers überfallen und brandschatzen ließ, wobei
der jüngere Sohn Froymunt umgekommen ist. Daraufhin beklagt Reymunt, von
Trauer und Wut erfasst, sein Schicksal und beschimpft seine Frau vor der Hofgesellschaft:

213 Christoffer Fischers Haustafel-Schrift von 1618: Huus Tafla/ Thet är/ Een Christeligh Vthlegning
och förklarning om thessa try stand: Kyrkio Regemente/ Werldzligh Öfwerheetz- och Huus Regemente/

Sampt alias theras/ som medh thesse tree Ordningar hafwa nâgon gemenskap och bestälning/ huru alla

som härvthinnan äro beslutna/ skole sigh i sijn kallelse effter Gudz befalning Christeligen förhälla./
Stält igenom Christoffer Fischer then Eldre./ Vthsatt affTyskon in pä wärt Swenska Tungomäl och nu
äff Trycket vthgängin äffAndrea Lavrentii Vpsaliensi Pastore Calmarensi./ Tryckt i Stockholm/ hoos

Ignatium Meurer/ Anno M.DC.XVIII. (Haus-Tafel, das ist eine christliche Auslegung und Erklärung

dieser drei Stände: Kirchenführung, weltliche Obrigkeitsführung und Hausführung sowie
aller derjenigen, die mit diesen drei Ordnungen zu tun haben: wie alle hierin eingeschlossenen
Personen sich in ihrer Berufung nach Gottes Willen christlich verhalten sollen. Verfasst von Christoffer

Fischer d. Ä., übersetzt aus dem Deutschen in unsere schwedische Sprache und nun
gedruckt von Andreas Laurentii Upsaliensis, Pastor zu Kalmar. Gedruckt in Stockholm bei Ignatius
Meurer Anno 1618). KB Stockholm, Sign. F1700/734 bzw. Mf Collijn, R. 358, vgl. hier S. 209:

„Landzfridh/ Kyrkiofridh och Huußfridh är een besynnerligh och ädla Gudz gâfwa/ hwilken
GUdh (för then endesta Fridzförsten Christi skuld/ som är wâr Fridzförste/ och medh then helga
anda/ som och är fridzens ande) vthi wärt hierta implanterar och stadhfester/ sâsom Gudh sägher
Ezech. 11." (Landesffieden, Kirchenfrieden und Hausfrieden sind eine kostbare und edle Gottesgabe,

die Gott - um des einzigen Friedensfürsten willen, Christus, der unser Friedensfürst ist und
mit dem Heiligen Geist, der der Geist des Friedens ist - in unsere Herzen einpflanzt und befestigt,
so wie der Herr spricht in Ezechiel, Kapitel ll).



3.2 Ehe 209

Gack fra mig du skendige oc slemme Orm/ dine Sleet gior aldrig noget got/ see huad

got haffuer Gofrio met Tenderne vdrae/ hand haffuer opbrent det skone Closter Mal-
lierss, oc min Allerkieriste Son Froymunt/ som ieg elskede äffalt mit Hierte.214

Der Erzähler markiert die Entfremdung, die mit einem Mal zwischen das Elternpaar
getreten ist, deutlich in der Rede über die Söhne, die mit unterschiedlichen
Possessivpronomen versehen und damit in Distanz zueinander gestellt werden: Reymunt
spricht von der Nachkommenschaft Melusinas („dine Slect"), zu der Gofrio zählt
und die nur Böses auszurichten vermag, und seinen Söhnen („min Allerkieriste Son

Froymunt"), als ob es sich um zwei verschiedene Familien handele; er tut dies im
verzweifelten Bemühen, die Schuld am Unglück Melusina und ihrer polymorphen
Natur zuzuschieben.215 Zwar gehen auch die anderen Söhne auf Kriegszüge, doch
der Überfall Gofrios stellt einen direkten Angriff auf den Frieden des familiären
„Hauses" dar, der auch den Makrokosmos, das gesellschaftliche „Haus" bedroht.
Melusina prophezeit nun, wie früher angekündigt, Reymunt den Untergang seines
Glückssterns - und auch den politischen und wirtschaftlichen Niedergang des

Landes:

Men nu du det saa forraedelig haffuer obenbaret: da skal det mißgaa dig paa Liff/
Gods/ Lycke/ JEre oc Salighed/ oc det kommer dig paa for din falske menedige
Mißgierninger/ [... ] Oc i denne samme stund/ skal din wlycke vogne/ som du haffuer for-
tient dig selff/ det skal gaa dig ilde/ dine Land skal skillies vit adt/ oc aldrig komme
sammen igien vnder en Regimente/ nogen äff dine Slect bliffuer ffedloß/ oc aldrig faar
fred igien. [... ] Horibel voris yngste Son skalt du icke lade lefifue/ men strax efifter min
Henfaerd omkomme hannem/ hand er fod met 3. 0yne/ motte hand lefifue: da skulde
hand fore saa megen Krig/ at der skulde icke voxe Korn i disse Land/ eller anden

Fruct/ oc hand skulde fore alle sine Brodre i stört Armod: disligeste oc alle dem som
vaar i hans Slect.216

Das Ende der Ehe ist gleichzeitig auch das Ende eines zusammenhaltenden
staatlichen „Hauses": Das eigene Herrschaftsgebiet gerät in einen Auflösungszustand
und wird von innenpolitischer Zersplitterung, Kriegen und Hungersnöten bedroht.

214 Melusina 1613, Bl. Zz5v (Weiche von mir, du elende, schlimme Schlange, deinesgleichen fuhrt nie
etwas Gutes im Schilde, sieh doch, was Gofrio mit dem Zahn Gutes getan hat, er hat das herrliche
Kloster Malliers verbrennen lassen, und mit ihm meinen geliebten Sohn Froymunt, den ich von
Herzen liebte).

215 Vgl. dazu Mühlherr, ,Melusine' und ,Fortunatus', S. 42. Noch deutlicher ist die Unterscheidung
zwischen „dein Sohn" und „mein Sohn"bei Thüring und bei Coudrette (vgl. ebda.).

216 Melusina 1613, Bl. Zz6r-Zz6v (Doch nun, da du es so verräterisch offenbart hast, soll es dir schlecht

ergehen, an Leib, Besitz, Glück, Ehre und Seligkeit, wegen deiner falschen, meineidigen Missetaten.

In eben dieser Stunde erwacht dein Unglück, das du dir selbst verdient hast; schlecht soll es

dir ergehen, deine Ländereien splittern sich auf und kommen niemals wieder unter eine
Herrschaft, manche in deiner Familie werden friedlos und werden nie wieder Frieden haben. Horibel,
unseren jüngsten Sohn, sollst du nicht am Leben lassen, sondern gleich nach meinem Fortgang
umbringen lassen, er ist mit dem dritten [d.h. bösen] Auge geboren. Bleibt er am Leben, so würde

er so viele Kriege führen, dass kein Getreide oder andere Früchte mehr in diesem Land wachsen

würden, und er würde alle seine Brüder und jeden aus seiner Familie in große Armut stürzen).



210 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Die facettenreiche Geschichte von Melusina bietet grundsätzlich natürlich mehrere

unterschiedliche Interpretationsansätze; sie enthält Aspekte zum Diskurs der

Geschlechterbeziehungen, zu literarischen Mustern von Weiblichkeit und Sexualität
oder zur Rolle der Magie und zum bereits erläuterten naturwissenschaftlich-philosophisch-theologischen

Diskurs der Feennatur.217 Für den hier primär
interessierenden Kontext frühneuzeitlicher Darstellungen von Ehe ist festzuhalten,
dass der Text einerseits eine Erzählung von „Ausnahme und Regelbruch" darstellt,
einen Text, der in der märchenhaften Gestaltung der Eheanbahnung und
Eheschließung seiner Protagonisten, indem diese nicht den gesellschaftlichen Normen
ihrer Zeit entsprechen, von „Verstößen [erzählt] und auf andere Art Sinnüberschüsse

[produziert]".218 Traditionelle Geschlechterkonstellationen und
Weiblichkeitsmuster werden umgekehrt: Melusina als Initiantin der Ehe, als Zivilisatorin des

Landes (ihre Aktivität entfaltet sich also, anders als in den mittelalterlichen und
frühneuzeitlichen Ehelehren der Frau zugeschrieben, auch auch außerhalb des

„Wirkungsraums Haus"). Diese Umkehrung ist freilich auch bedingt durch ihre Natur,
denn als Feenfrau (die sie ist, auch wenn dies im dänischen Text von 1613 nicht
mehr so explizitgemacht wird) besitzt sie eine andersgeartete Macht über den
Mann: „Die hierarchische Struktur der patriarchalischen Ehe wird im Text modifiziert.

In der Feenehe ist die Herrschaftsgewalt des Mannes gemäß göttlichem Willen
[... ] durch die Eigenmacht der Feenfrau beschränkt."219 Zugleich werden aber auch
verschiedene traditionelle Imaginationen von Weiblichkeit innerhalb der Erzählung
durchgespielt und bestätigt.220 Solche Konstruktionen von Geschlechterbeziehungen

und weiblichem und männlichem Rollenverhalten kreuzen die Diskursfelder
Liebe und Ehe.

217 Vgl. Kellner, Melusinengeschichten.
218 Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 132.
219 Ursula Liebertz-Grün: „Das Spiel der Signifikanten in der,Melusine' des Thüring von Ringoltin-

gen", in: Bachorski, Ordnung und Lust, S. 211-229, hier S. 222 (auch zum Aspekt der eheherrlichen
Macht).

220 Melusina erfüllt solche Imaginationen, indem sie etwa als liebende Ehefrau und Mutter zahlrei¬
cher Kinder erscheint und ihrem Mann sogar seinen Tabu- und Vertrauensbruch zunächst nachsieht.

Sie verhilft zwar Reymunt zu Glück und Besitz, ist aber auch von ihm als Erlöser abhängig.
Und Reymunt? Er hält es schließlich nicht aus, den seiner Frau gewährten freien Samstagabend
weiterhin zu respektieren, er wird, beeinflusst durch seinen Bruder, misstrauisch und stellt seine
eheherrliche Macht und Kontrolle über Tun und Lassen der Ehefrau über das ursprünglich einander

versprochene Vertrauen und den Respekt vor Melusinas Freiraum. Vor allem aber bietet der
Text laut Liebertz-Grün ein Deutungsschema, das mit der biblischen Erzählung vom Sündenfall
und der damit verbundenen abendländisch-theologischen Dämonisierung des Weiblichen (und
des weiblichen Körpers) korrespondiert (die Schlangenfrau Melusina als Tochter Evas, die sich

einst von der Schlange verführen ließ; Melusina wird auch noch verantwortlich gemacht für die

Katastrophe, die Untaten des Sohnes). Anstelle von partnerschaftlichem Respekt, Vertrauen,
Freiheit und einem positiven Verhältnis zu Erotik und Sexualität stehen nun die Verteufelung des

(weiblichen) Körpers, Angst, Misstrauen und der (männliche) Wunsch nach Kontrolle, das Prinzip

der Unterordnung. - Vgl. zum Sündenfallschema Liebertz-Grün, Spiel der Signifikanten, S. 221-
222.



3.2 Ehe 211

Dass das dänische Historienbuch im Rahmen eines der wichtigsten Werke der
dänischen (didaktischen) Unterhaltungsliteratur des 17. Jahrhunderts publiziert
wurde, liefert für die ehe-ordnungspolitische Lektüre der Historie noch weitere
Stichworte. Claus Pors verarbeitet, zitiert und paraphrasiert in der kurzgefassten
Ehelehre, die das erste Kapitel des Leffnetz Compaß ausmacht, hauptsächlich Bibelzitate

und deutsche Texte aus der Reformationszeit: Luthers Tischreden, Johannes
Agricolas Sprichwörtersammlung und vor allem die Teufelbücher, insbesondere den

Eheteufel von Andreas Musculus (1556).221 In der Ausführung der wesentlichen
Punkte einer christlichen Ehe folgt Pors primär der Tradition der deutschsprachigen
geistlichen Ehelehren mit ihrer moraldidaktischen Ausrichtung:222 Die Ehe ist ein

von Gott selbst im Paradies eingesetzter Stand (der erste Stand überhaupt). Da Eva

aus der Rippe Adams geschaffen wurde, ist sie seine ihm zur Seite gestellte Partnerin
(Leffnetz Compaß, Bl. B6r). Der Mann soll seine Frau lieben und ehren und, als das

von Natur aus vernunftbegabtere Wesen von beiden, ihr ihren unbeständigen Sinn
(sie ist eine Tochter Evas!) nachsehen (Leffnetz Compaß, Bl. A3r-A3v, C2v-C3r)-
Doch auch der Frau wird Klugheit und Verständigkeit zugesprochen, mit deren
Hilfe sie etwa einen leicht zornigen Mann besänftigen könne (Leffnetz Compaß, Bl.
B8r-B8v). Sie ist zu ehren und zu achten, weil sie als Mutter das Leben schenkt

(Leffnetz Compaß, Bl. C3r-C3v). Das Muster einer Ehefrau ist die kluge Hausfrau im
alttestamentlichen Buch der Sprüche (Spr 31, 10-31). Ihr Aktivitätsbereich ist das

Haus, während der Mann nach außen hin orientiert ist und öffentliche Ämter
wahrnimmt (Leffnetz Compaß, Bl. B8V). Als primäre Tugend der Frau wird neben

Züchtigkeit und häuslicher Tüchtigkeit das im vielzitierten Pauluswort empfohlene
Schweigen herausgestellt (l Kor 14, 34-35). Vor allem mittels Textstellen aus den

paulinischen Briefen, aber auch aus der Erzählung vom Sündenfall werden der
eheliche Gehorsam und die Unterordnung der Frau unter den Mann und damit eine
klare Geschlechterhierarchie in der Ehe und im Hausstand manifestiert. „Her imod
er Quinderne/ Mendene aere/ horsomhed/ vnderdanighed/ venlighed oc lydighed
plictig/ oc kalde dem Herre."223

Asmodeus, der „Eheteufel", versuche jedoch, die anzustrebende häusliche
Eintracht zu stören, indem er Streit und Zwietracht zwischen den Eheleuten sät, ihnen
das Zusammenleben zur Qual macht und sie wünschen lässt, besser gar nicht erst

geheiratet zu haben (vgl. Leffnetz Compaß, Bl. A8r-C4r)- Eine Ursache für ein
Auseinanderleben kann aber auch eine falsche Grundeinstellung zur Ehe sein, wenn
man etwa aus sinnlichem Begehren heraus die Ehe eingehe:

221 Zu Pors' Quellen vgl. ausführlich Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung, S. 168-169. Glauser
bemerkt, dass Pors interessanterweise nicht die bereits im 16. Jahrhundert entstandenen
dänischen Übersetzungen der Teufelbuchliteratur heranzieht, sondern sich der deutschen Vorlagen
bedient und diese wohl selbst übersetzt (vgl. ebda., S. 168, Anm. 246).

222 Ich beschränke mich im Folgenden auf die Darstellung bei Pors. Da auf die deutschen Vorlagen
nicht näher eingegangen werden kann, verweise ich auf die Untersuchungsergebnisse in Schnell,
Frauendiskurs und Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft.

223 Pors, Leffnetz Compaß, Bl. A2r (Dagegen sind die Frauen den Männern Gehorsam, Untertänigkeit,
Freundlichkeit und Folgsamkeit schuldig und sollen den Mann ihren Herrn nennen).



212 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Oc det skal vel vaere en orsage/ at vnge Folck icke betencker denne hellige Ecteskabs
stads indstifftelse met Guds villie/ ordning oc indskickelse/ men meget mere giffuer
sig der i äff ond lyst/ oc losactigheds attraa/ oc naar samme onde lyst oc brynde paa en
kort tid blifffier end/ Saa begyndis forst at betencke hussholdingen/ huad der skal til:
Der fattis mad oc oil/ gods oc bierring/ oc mand gidder icke arbeidet: Saa folger der

wsamdrectighed [...].224

Darum wird jungen Männern auch nicht geraten, eine gleichermaßen hübsche,
fromme und tugendhafte Ehefrau zu erstreben, denn „det er alt formegit paa en tid:
Men begere en gudfryctig Quinde äff Gud: Saa giffuer hand dig det andet altsammen
met."225 Frömmigkeit ist die vornehmste Tugend und das Auswahlkriterium für eine

zukünftige Ehefrau, Schönheit dagegen vergänglich und, weil mit der
sinnlicherotischen Liebe der cupiditas verknüpft, unbedingt verdächtig und keine Basis für
eine gute christliche Ehe: Bei „ond lyst/ oc losactigheds attraa" ist bereits der
Eheteufel im Spiel, solche Liebe führt ins Verderben. Gerade die Sinnlichkeit aber, die,
wie bereits im Euriolus gesehen, als „vnordentliche liebe"226 immer unter dem
Verdacht der Todsünde steht, erscheint in der Historie von Melusina als etwas
vollkommen Natürliches und Positives zwischen den Ehepartnern. Und es war nicht die
Sinnlichkeit an sich, die das Paar ins Verderben stürzt, sondern eher die Angst vor
dem Unbekannten, die Kontrollsucht, die gefährdete Hierarchie. Sinnlichkeit und
körperliche Schönheit, die der Abschnitt über die Ehe bei Pors also gerade „verteufelt",

werden in der Melusina in den Mittelpunkt der ehelichen Beziehung gerückt
und waren auch schon, wie gesehen, entscheidende Kriterien für die Partnerwahl.

Die von Pors anschließend an den Didaxe-Teil kompilierten, vornehmlich
deutschen Schwanksammlungen entnommenen Historien sollen das Ehekapitel gemäß
der expliziten Ankündigung illustrieren: „Disse effterskreffne Historier anrorer oc
henforis til Bogens forste hoffüid Punct om Ecteskaff/ oc om Ecteskabs Diefifuel."227

Diese Anreicherung eines didaktischen Werks mit unterhaltenden Geschichten, die
der beabsichtigten Didaxe, wie sie etwa der Abschnitt über die Ehe formuliert,

224 Pors, Leffnetz Compaß, Bl. B2r-B2v (Und dies ist wohl ein Grund, dass die Jugend die Einsetzung
dieses heiligen Ehestands durch Gottes Willen, Ordnung und Fügung nicht recht bedenkt,
sondern ihn mehr aus böser Lust und Begehren heraus anstrebt. Und wenn diese böse Lust und das

Begehren nach kurzer Zeit erloschen sind, so wird erst dann die Haushaltung bedacht, was es dazu
braucht: Es fehlt an Speisen und Bier, an Besitz, und man hat keine Lust zu arbeiten. Daraus folgt
die Uneinigkeit).

225 Pors, Leffnetz Compaß, Bl. B5V (dies ist zuviel auf einmal: Aber verlangst du eine gottesfürchtige
Frau von Gott, so gibt er dir alles andere dazu).

226 So die Bezeichnung im deutschen Kontext spätmittelalterlicher Ehetraktate, etwa Marcus von
Weidas Spigell des ehlichen Ordens (1487). Aus der Handschrift herausgegeben von Anthony van
der Lee. Assen: Van Gorcum, 1972 (Quellen und Forschungen zur Erbauungsliteratur des späten
Mittelalters und der frühen Neuzeit; l). Vgl. von Bloh, Ausgerenkte Ordnung, S. 259-281, hier
S. 269.

227 Pors, Leffnetz Compaß, Bl. R8V (Diese nachstehenden Historien beziehen sich auf den ersten

Hauptabschnitt des Buches, der von der Ehe und dem Eheteufel handelt). Zu Pors' Quellen und
Vorlagen gehören u.a. vor allem Johannes Paulis Schimpf und Ernst, Hans Wilhelm Kirchhofs
Wendunmuth, die Teufelbücher des 16. Jahrhunderts, vgl. Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung,

S. 167-170.



3.2 Ehe 213

entsprechen können, ihr aber auch massiv widersprechen und sie unterlaufen (was
die Schwanktexte in noch viel extremerem Maße tun als die Melusina, die ursprünglich

ein Ritterroman ist), ist keineswegs selten in der mittelalterlichen und
frühneuzeitlichen Literatur.228 Der Reiz liegt gerade in dieser Spannung zwischen
autoritärem Wort und fiktionaler Diskursivierung, darin, dass narrative Texte einen
Diskurs sowohl konstituieren wie auch gleichzeitig modifizieren und „mit
nichtstabilen Diskurselementen spielen" können.229 Die Melusina präsentiert ein solches

Spiel mit Diskurselementen, indem sie einerseits - wie andere spätmittelalterliche
und frühneuzeitliche Texte auch - Liebe und Ehe als vereinbare Diskurse vorführt.
Sie bestätigt auch auf ihre Weise den Zusammenhang von Mikro- und
Makrokosmos, von Haus und Staat; und sie erzählt eine Ehegeschichte, die sie in ein
frühneuzeitliches Konzept der ordnungspolitischen Perspektive auf die Ehe einfügt.
Aber sie unterläuft gleichzeitig auch das didaktische Konzept ihres „Prätextes", das

Kapitel über die Ehe, indem etwa der Sinnlichkeit ein wichtiger Stellenwert eingeräumt

wird oder indem die Ehe weniger auf einem traditionell geforderten
hierarchischen Verhältnis als auf einer partnerschaftlichen Basis (und auch auf einem
ungewöhnlichen oder märchenhaften Tabu) beruht.230

Ein solches Spiel mit Diskurselementen verwirklichen narrative Texte der frühen
Neuzeit also sowohl innerhalb der eigenen textuellen Grenzen, indem sie sich als

mehrschichtige Erzählungen präsentieren (die nicht konsequent einem einzigen
Diskurs zuzuordnen sind, sondern sich stets auf mehrere hin öffnen lassen), als auch
als Bestandteile eines Überlieferungsverbundes, was wiederum neue Formen der

Auseinandersetzung zwischen literarischer Fiktion und außerliterarischer Norm und
damit eine eigene Dynamik generiert, wie in der dänischen Transmission der
Melusina.

228 Vgl. etwa die Überlieferungsgeschichte der deutschen Übersetzung des Ritter vom Turm (Mar-
quard vom Stein, 1493), vgl. dazu Bachorski, Diskursfeld Ehe, S. 540-541.

229 Bachorski, Diskursfeld Ehe, S. 538, vgl. auch S. 540-541.
230 Zum Konzept eines partnerschaftlichen Verhältnisses zwischen den Eheleuten arbeitet Rüdiger

Schnell heraus, dass es sich bereits in der spätmittelalterlichen Ehediskussion ausmachen lässt.
Bereits hier, in Ehepredigten des 13.-15. Jahrhunderts, lassen sich Ermahnungen an die Ehemänner
zu liebevollem Verhalten und Rücksichtnahme gegenüber ihren Frauen finden, ebenso Ermunterungen

an die Frauen, ihre Männer zu kritisieren usw. Durchaus nicht erst die Reformation bringe
die (vermeintliche) positive Aufwertung von Frau und Partnerschaft in der Ehe. Vgl. Schnell,
Geschlechterbeziehungen, S. 13-16.



214 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

3.2.2 „Huru the sigh tolemodeligen hâlla skola": Tugend, Ordnung und
Gehorsam in Griseldis/Grisilla

Hatten die Melusina und auch der Apollonius Modelle einer eher partnerschaftlichen
Liebesehe illustriert, erzählt dagegen die Historie von Griseldis (in der schwedischen

Tradierung Grisilla) vom weiblichen Gehorsam in der Ehe und ihrer Unterordnung
unter den Willen des Ehemannes. Hier wird ein anderes Modell von Ordnung im
„Diskursfeld Ehe" präsentiert, das sehr viel stärker einem didaktischen und
patriarchal-hierarchischen Diskurs entspricht, diesen zu bestätigen und weniger mit
ihm zu spielen scheint, als dies für die Melusina konstatiert wurde. Die dänischen
und schwedischen Versionen der Griseldis verstehen sich vor allem auch als

didaktische Erzählungen über die Tugend der Geduld und werden insbesondere
einem weiblichen Lesepublikum anbefohlen.

Die Geschichte von Griseldis ist in ihrer ersten fassbaren literarischen Form die
zehnte Novelle des zehnten Tages, also die allerletzte Geschichte in Giovanni
Boccaccios Decamerone. Dort besitzt sie noch keine explizit didaktische Aussage; die

Voraussetzungen für ihre bis ins 17. Jahrhundert hinein dominante Rezeption als

exemplarischer und insbesondere ehedidaktischer Text erfährt sie erst in der
lateinischen Bearbeitung durch Francesco Petrarca, der die Erzählung unter den Titel de

insigni oboedientia etfide uxoris stellte.231 Petrarca las die Erzählung von Valterius und
Griseldis als exemplarischen Text: als Illustration des Verhältnisses zwischen Gott
und Mensch und als Beispiel für die anzustrebende Standhaffigkeit des Menschen

angesichts der Wechselfälle des Glücks und der Willkür der Fortuna, die aber in der
christlichen Interpretation der Providentia Dei aufgehoben ist. Griseldis wird bei
Petrarca zur Verkörperung der Tugend (virtus), Valterius zu derjenigen Fortunas.
Griseldis unterwirft sich Gott, dessen Pläne sie nicht kennt, in Demut und Gehorsam.

Insbesondere die von Griseldis praktizierte Tugend der patientia (die der

Kardinaltugend fortitudo entspricht) und der modestia (entspricht der temperantia)
sind die bewährten remedia gegen die Macht der Fortuna. Petrarca konzipierte die

Griseldisfigur allerdings weniger als Ideal für Ehefrauen, sondern wollte sie vielmehr

- im sinnbildlichen Verständnis der Ehe - als Verkörperung der christlichen

patientia oder constantia männlichen wie weiblichen Lesern als Vorbild
empfehlen.232 Die spezifische Rezeption als Ehelehre im deutschsprachigen Raum zeigt
sich in der Überlieferungs- und Transmissionsgeschichte der Griseldis seit ihrer
deutschen Übersetzung von Heinrich Steinhöwel, die 1471 erstmals gedruckt wurde
und die im Verlauf der frühen Neuzeit in einem vielschichtigen Interessen- und

231 Zu Petrarcas Bearbeitung und Rezeption der Boccaccio-Novelle vgl. Kyra Heidemann: ,„Zu
leyden in dem stand der eh...'. Die Griseldis-Novelle als Ehelehre", in: Maria E. Müller (Hg.):
Eheglück und Liebesjoch. Bilder von Liebe, Ehe und Familie in der Literatur des IS. und 16. Jahrhunderts.

Weinheim und Basel: Beltz, 1988 (Ergebnisse der Frauenforschung; 14), S. 47-77, zu
Petrarca und der Rezeption seiner Griseldis-Version in Deutschland vgl. ebda., S. 54-58.

232 Vgl. hierzu Joachim Knape: De oboedientia et fide uxoris. Petrarcas humanistisch-moralisches Exem-

pel,Griseldis' und seine frühe deutsche Rezeption. Göttingen: Gratia, 1978 (Gratia; 5), S. 1-19 und
S. 25 sowie Heidemann, Griseldis-Novelle, S. 54.



3.2 Ehe 215

Diskursfeld zum Thema Ehe, Normen und Rollenverteilung zwischen Mann und
Frau stand.233

In Skandinavien erscheint die Historie von Griseldis zunächst in Dänemark, das

früheste (nicht erhaltene) dänische Exemplar ist ein Hamburger Druck von 1528,
die älteste vollständig bewahrte Ausgabe stammt von 1592 und wurde in Lübeck

gedruckt. Als Vorlage für die dänische Griseldis ist eine niederdeutsche Version von
Steinhöwels Historie aus den 1480er Jahren anzunehmen.234 Es existiert auch eine
dänische „folkevise" (Ballade) mit dem Titel Den taalmodige Kvinde in einer adligen
Sammelhandschrift aus der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts.235 Das dänische

Historienbuch wiederum war die Vorlage für die schwedische Übersetzung Grisilla,
die 1622 erstmals erschien und sich inhaltlich und syntaktisch eng an den dänischen
Text hält. Weitere schwedische Auflagen folgen 1636, 1644 (Abb. 8) und 1654.236

233 „Doch die mit der Ehe verbundenen Probleme waren damit [mit der Aufwertung der Ehe durch
Luther] offenbar nicht beseitigt, [...]; didaktische ebenso unterhaltende Literatur beschäftigt sich

weiterhin bevorzugt mit Eheproblemen, mit dem richtigen Verhalten beider Ehepartner und
insbesondere mit der entsprechenden Zurichtung der Ehefrau. In diesem Zusammenhang fügt sich
die Figur der Griseldis als Ideal der gefügigen, vorbildlichen Ehefrau ein, ihre willige Rollenannahme,

ihre - auch hausfraulichen - Tugenden und die Liebe zu ihrem Gemahl sind die zentralen
Momente." Heidemann, Griseldis-Novelle, S. 57-58. - Eine spezifische Intention des Textes als

(geistliche) Ehedidaxe zeigt sich aber bereits früher, in der (nicht auf Boccaccio und Petrarca,
sondern auf mündliche Vorlagen zurückgehende) Grisardis des Karthäusermönchs Erhart Grosz
(1432). Vgl. hierzu Heidemann, Griseldis-Novelle, S. 58-60 und Knape, De oboedientia, S. 23-28. -
Zu Details und allgemein zur Überlieferungs- und Rezeptionsgeschichte von Steinhöwels Griseldis
bzw. der Historie im deutschsprachigen Raum verweise ich auf die gründlichen Arbeiten von
Ursula Hess: Heinrich Steinhöwels, Griseldis'. Studien zur Text- und Überlieferungsgeschichte einer
frühhumanistischen Prosanovelle. München: C.H. Beck, 1975 (Münchener Texte und Untersuchungen
zur deutschen Literatur des Mittelalters; 43) und Christa Bertelsmeier-Kierst: ,Griseldis' in

Deutschland. Studien zu Steinhöwel undArigo. Heidelberg: Winter, 1988 (Germanisch-Romanische
Monatsschrift, Beihefte; 8).

234 Zur Überlieferungsgeschichte der dänischen Griseldis vgl. DF VIII, S. XXI-LIX und S. 233-250
(Bibliographie und Übersicht über die dänischen Drucke) und (für die frühen Drucke 1528,

1557/59, 1592 und 1597) Lauritz Nielsen: Registre til Dansk Bibliografi 1482-1550 & 1551-1600.
Kobenhavn: Gyldendal, 1935, S. 126.

235 Vgl. DF VIII, S. XLII-XLIII und Danmarks garnie Folkeviser. Bd. V: Ridderviser med kvindelig hoved-

person og fortrinsvis ulykkelig udgang. Udgivet 1877-90 af Svend Grundtvig og Axel Olrik. Kobenhavn

1966, S. 9-12 DgF 257 A). Hier wird die Griseldisgeschichte in einen dänischen Kontext
verlegt; allerdings ist hier die Griseldis-Figur Liden Kirstin am Anfang der Geschichte noch nicht
mit Herrn Peder verheiratet, was ihr eine andere soziale Stellung zuschreibt. Die Heirat und damit
Anerkennung als legitime Ehefrau steht erst am Ende als „Belohnung" für ihr geduldiges Verhalten
„Den taalmodige Kvinde" ist eine von 95 „viser" (v.a. Liebeslyrik, aber auch geistliche Lieder u.a.)
in der Sammelhandschrift der jütischen Adligen Vibeke Bild (1597-1650); die Eintragungen im
Quarto-Manuskript wurden zwischen ca. 1631 und 1645 gemacht. Vgl. hierzu Vibeke A.
Pedersen: „Vibeke Bild og hendes kvart", in: Svobt i mär. Dansk Folkevisekultur 1550-1700. Bd. 4:
Leerdom og overtro. Red. af Flemming Lundgreen-Nielsen og Hanne Ruus. Kobenhavn: Reitzel,
2002, S. 485-574 (zu DgF 257 A vgl. ebda., S. 499 und S. 561-562).

236 Zur schwedischen Gnsi/ü-Überlieferung vgl. Collijn, Sveriges bibliografi 1600-talet, Sp. 330 und
Bäckström, Svenska Folkböcker I, S. 275-301 sowie Lars Burman: „Om folkbokens vackra Grisilla.
Bokhistoria, dygdemoral och erotik", in: Tidskriftför litteraturvetenskap 35 (2006), Nr. 1, S. 45-61,
hier S. 45, S. 49-50 und S. 59, Anm. 9.



216 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Der Text erfreute sich in Dänemark wie in Schweden enormer Beliebtheit, wie die
zahlreichen Auflagen bis ins späte 19. Jahrhundert hinein belegen, und wird in beiden

Ländern meist zusammen mit einer anderen Boccaccio-Erzählung überliefert,
der neunten Geschichte des dritten Tages aus dem Decamerone, nämlich Giletta de

Narbonne, im Dänischen und Schwedischen die Historie En Docters Daatter off Bo-

nonia bzw. En Medicinae Doctoris Dotter.237

Wie die folgende Analyse zeigen wird, unterscheiden sich der dänische und der
schwedische frühneuzeitliche Text in der Deutlichkeit ihrer didaktischen Intention.
So gibt die dänische Historie noch keine spezifische Rezeption als Ehedidaxe vor, sie

versteht sich dem Titel gemäß als Lobpreis der Geduld:

Tuende deylige oc Nyttelige Historier at lasse. Den Forste om Griseldis. Den Anden
om en Docters Daatter äff Bononia/ Äff huilcke Historier alle aerlige Quinder maa

begribe gode laerdom/ oc besynderlige at haffue gaat taalmodighed.238

Freilich ist hierbei das anvisierte Zielpublikum ein weibliches, was durchaus
konkrete kultur- und sozialhistorische Realität ist - das Lesepublikum von Andachts-
wie von Historienbuchliteratur im frühneuzeitlichen Skandinavien war zu einem
großen Teil ein weibliches.239

237 Vgl. zur gemeinsamen Überlieferung von Griseldis und En Docters Daatter (dän.) DF VIII, S. LX-

LXXXIV und S. 233-250 sowie Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung, S. 132-133, S. 149 und
S. 192. Zur entsprechenden schwedischen Tradierung von Grisilla und En Medicinae Doctoris Dotter

vgl. Bäckström, Svenska Folkböcker I, S. 275-301 und Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung,
S. 149 sowie ders., Verzeichnis schwedischer „Volksbücher", S. 42-43. - In Dänemark wird Griseldis

zusammen mit En Doctors Datier erstmals 1557/59 gedruckt (Fragment); bis auf das Titelblatt
vollständig erhalten ist der Druck von 1592 (die Ausgabe von 1597 enthält nur die Griseldis), ab

1665 erscheinen beide Texte wieder gemeinsam. In Schweden werden beide Historien seit dem
Erstdruck von 1622 stets gemeinsam überliefert. Vgl. z.B. die entsprechende Ankündigung auf den
Titelblättern der Grisilla-Ausgaben 1636 (KB Stockholm, Sign. F1700/2298), Bl. AT: En skön och

merckeligh Historia Om Grisilla/ hwilken war enfattigh Torpare Dotter/ Och bleff vnderligen för sina

Dygder och skickeliga Leffuerne/ äff Gudhi vphögdh til sâdan ähra/ at hon wardt en mächtigh Frw och

Furstinna/ och bleffäffsin Herra i mânga handa mättofrestad ochförsökt/ och bleff lijkwäl i tolamodh

bestàndigh. Ther hoos ock en annan nyttigh Historia/ som innehàller en sâdan Materiam som then

förra/ om een Doctoris Dotter/ somgenom vnderliga Omständigheter bleff een Greffuinna/ etc. Lustiga
och nyttiga til at läsa/ synnerlighaför Quinfolck/ som här lära/ huru the sigh tolemodeligen hàlla skola.

Tryckt i Stockholm/ Anno 1636 (Eine schöne und bemerkenswerte Historie von Grisilla, die eine

arme Bauerntochter war und von Gott auf wundersame Weise ihrer Tugnden und ihres anständigen

Lebens wegen zu solcher Ehre erhoben wurde, dass sie eine mächtige Dame und Fürstin
wurde und die von ihrem Gebieter auf vielerlei Weise versucht wurde, jedoch in ihrer Geduld
beständig blieb. Dazu eine weitre nützliche Historie, die dieselbe Materie wie die vorige enthält, von
der Tochter eines Doktors, die unter wundersamen Umständen eine Gräfin wurde etc. Beide sind

lustig und nützlich zu lesen, insbesondere für Frauen, die hier lernen, wie sie sich geduldig verhalten

sollen); entsprechend auch im Druck von 1644 (KB Stockholm, Sign. F1700/2299), Bl. AT.
238 Griseldis (Lübeck 1592), Bl. A2r (Zwei schöne und nützliche Historien, die erste handelt von

Griseldis, die zweite von der Tochter eines Medicus aus Bologna. Aus diesen Historien mögen alle

ehrlichen Frauen eine gute Lehre ziehen, insbesondere, dass sie sich in der Geduld zu üben
haben). KB Kopenhagen, Sign. LN 680. Im Folgenden zitiere ich die dänische Griseldis aus diesem
Druck.

239 Vgl. Hansson, Privatlivets litteratur, S. 204-205 und Burman, Omfolkbokens vackra Grisilla, S. 46.



3.2 Ehe 217

WÇ

Igii ocfe ntrrcf^li
*

H t S 1 O IU A

m «gîtiftlf«/'(nt>rt-
letttoarcrt famgfi Cwpare
Sc((tr/ OcJ) W<ff»nhvl<ga»|Sr
?d? fftefeliga föftttt

*ar?»t en mnieÄt?ra/ at bon tratet vi* midni^iftasp 0%
na/ od? bleff atf fin t/mänga^tttb*

matto fve|iuci' od? od? bffff ' À

IrjfapÂI* toiawo&bbe^an* i

***)> r
1

(>er f)006 o<§ ftt dftjtafj
tpfti$ Effortil/fem iimefjtlflrf M

brrUm (Oft! Iben fOrrH/O n en
ttaitt vnberltga ä>miUn&i#b«ttble(foen

lyfttaa til *'|<
fvnmrligba f<5t tfimnfoltf forn^e

«nnna / k. Inf ;iga od;

l4r*/ bwrii tbc ftgb toiemo* - *-j&
Seligen bail* *

??oM,
>i

<cn* <ii i
j CtytfciÖwrfMm/ Anna i 6^

J »'
J$X *'*. ç„

Afrb. 8:

Titelblatt des schwedischen ,Grisilla -Drucks (1644). Kungliga Biblioteket Stockholm



218 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

In der kurzen Vorrede erwähnt der anonyme dänische Übersetzer seine deutsche

Vorlage und die Herkunft des Textes, knüpft aber auch an die antike und
renaissancezeitliche Tradition des literarischen Frauenlobes an, an Boccaccios De claris
mulieribus:240

Her begyndis en meget subtilig oc lystelig Historie äff en aerlig Quinde/ som hed

Griseldis/ Äff huess tolmodighed/ ingen kand fuldkommeligen sige eller scriffue/ Äff
huilcken Historia alle gode Quinder maa tage god laerdom.

Efterdi at mange Historier om Quindfolck ere bescreffne/ I huilcke mand oc finder

mange merckelige ting/ som Quindfolck met stor snildhed oc vissdom haffue

begaaed/ Saa tyckis mig oc nytteligt vere/ at mand icke forglemmer den tolmodige
Griseldis/ Äff hues Historie mange gode Quinder maa tage stor oc nytteligt laerdom.

Hennes Historie screff Franciscus Patrarcha [!]/ dog icke äff forste/ Men drog henne
ud äff Bocatii Valske Boger/ oc sette henne paa Latine. Siden er hun vddragen äff
Latinen oc saet paa Tydske. Men ieg wbeneffnde fick i sindet/ at drage henne vd äff
Tydsken oc sette henne paa Danske/ sagen er/ Fordi at mueligt er/ at sodanne stycker
som samme Historier inde holder/ Det künde end nu skee/ At gode Quinder de

künde haffue henne til gode trost/ oc til ith gaat exempel oc en nyttelig lerdom.241

Der Text soll offensichtlich in dieser Tradition des Lobes der vorbildlichen,
tugendhaften Frau („mange Historier om Quindfolck ere bescreffne...met stor
snildhed oc vissdom haffue begaaed") verankert verstanden werden, was gleichzeitig
ein Verweis auf seine Aktualität und sein intertextuelles Bewusstsein ist: Er schließt

an einen literarischen Diskurs an, der auch heute noch Nutzen für den Alltag hat

(„det künde end nu skee"). Die didaktische Absicht des Übersetzers, der seinen Text
hier halb anpreist, halb verteidigt, fasst auch in der Vorrede ein weibliches Publikum
ins Auge: „At gode Quinder de künde haffue henne til gode trost/ oc til ith gaat

exempel oc en nyttelig lerdom." Griseldis erscheint als vorbildliches Beispiel für die

Tugend der Geduld. Zwar appelliert der Text ausdrücklich an die Belehrung bzw.

ethisch-geistige Bildung seiner weiblichen Leserschaft, doch ist die Formulierung
und damit die Intention des dänischen Textes nicht so explizit im Sinne einer
ausdrücklich geistlich-moralischen Auslegung wie bei Petrarca oder einer spezifischen
Ehedidaxe, wie sie sich im deutschsprachigen Raum ausbildet, zu verstehen. Geduld

240 Vgl. beispielsweise Ricarda Müller: Ein Frauenbuch des frühen Humanismus. Untersuchungen zu
Boccaccios,De mulieribus claris'. Stuttgart: Franz Steiner, 1992 (Palingenesia; 40).

241 Griseldis, Bl. A2r-A2v (Hier beginnt eine sehr feine und angenehme Historie über eine ehrliche
Frau namens Griseldis, von deren Geduld niemand je vollkommen berichten oder schreiben kann.

Aus dieser Historie mögen alle guten Frauen gute Lehre ziehen. Nachdem es viele Historien über
die Frauen gibt, in denen man bemerkenswerte Dinge findet, die die Frauen mit großer Klugheit
und Weisheit ausgeführt haben, so erscheint es mir darum nützlich, die geduldige Griseldis nicht
zu vergessen, von deren Geschichte viele gute Frauen großen Nutzen und Lehre ziehen können.
Ihre Historie schrieb Franciscus Petrarcha, jedoch nicht als erster. Er entnahm sie aus den italienischen

Büchern des Boccaccio und übertrug sie ins Lateinische. Aus dem Lateinischen ist sie dann
ins Deutsche übersetzt worden. Ich Ungenannt jedoch hatte den Gedanken, sie aus dem Deutschen

ins Dänische zu übertragen. Es ist nämlich möglich, dass solches, wovon diese Historie
berichtet, heute noch immer geschieht. Die Historie möge darum guten Frauen zu gutem Trost,
guten Exempel und nützlicher Lehre gereichen).



3.2 Ehe 219

anzustreben angesichts einer von den Wechselfällen des Schicksals bedrohten Existenz

in der Welt wird auch in anderen Historienbüchern als intendiertes Ziel der

Lektüre formuliert.242

Zunächst sollen einige Punkte aus der Historie herausgegriffen werden, die den

Gehorsam und das (hierarchische) Verhältnis zwischen den Eheleuten beleuchten
sowie das Verhältnis zwischen Landesfürst und Untergebenen, also die beiden in der
lutherischen Tradition parallel gesetzten Modelle „Ehe" bzw. „Haus" und „Staat".
Hier wird sich zeigen, dass das Verhalten von Griseldis' Ehemann Volter zwar auf
einen ersten Blick diese Hierarchien und damit eine ordnungspolitische Perspektive
auf die Ehe bestätigt, auf einen zweiten Blick aber kaum den in frühneuzeitlichen
Ehelehren geforderten Normen für den Ehemann entspricht und den Ehe-Staat-

Diskurs damit letztlich unterläuft. Insgesamt kann der Text trotzdem als narrative

Bestätigung der normativen Vorstellungen des lutherischen Ordnungskonzepts von
Ehe und Haushalt gelesen werden. Anschließend wird der Blick auf die schwedische

Historie und ihr spezifisch (ehe-)didaktisches Nachwort die Verankerung der
skandinavischen Griseldis/ Grisilla im zeitgenössischen Tugend- und Ehediskurs
erläutern.

Fürst Volter, so der Beginn der Erzählung, lässt sich von seinen Untertanen, die

um die Sicherung der Thronfolge besorgt sind, zur Heirat überreden - aus freien
Stücken hätte er sich nicht für die Ehe entschieden, da sie für ihn Einschränkung
seiner Freiheit bedeutet: „Kaere Venner/ i tuinge mig til det som aldrig kom vdi min
tancke/ Heist fordi at ieg haffde vduold mig en wbehindrit Frihed/ huilcken der
sielden findes vdi Ecteskaff."243 Die Ablehnung der Ehe mit dem Argument einer

angeblich beschnittenen persönlichen Freiheit wird in den reformatorischen
Eheschriften jedoch ausdrücklich bekämpft, wie es ein schwedisches Beispiel erläu-

242 Etwa im Titel der dänischen Helena von Konstantinopel: „En Underlig oc dog meget Skion Histo¬

rie/ Om den Tolmodige Helena af Constantinopel/ en Kongis Datter/ som i langsommelig tid
lidde stor Armod/ Sorg oc Bedroffuelse: Thi der hun var ved 16 Aar/ motte hun romme sin Fa-

ders Gaard/ fordi hendis egen Fader vilde tage hende til Ecte: Meget Lystig/ dog en part steds

Bedroffvelig nock at Laese. Hvor udi mand kand rsettelig see Lyckens Ustadige Lob/ etc." Zitiert
nach der Ausgabe in DF VIII (Kopenhagen 1677), Bl. Alr (S. 3). (Eine wundersame und doch
sehr schöne Historie von der geduldigen Helena von Konstantinopel; einer Königstochter, die

lange Zeit große Armut, Not und Betrübnis erduldete: Denn als sie sechzehn Jahre alt war, musste
sie das Haus ihres Vaters verlassen, weil ihr eigener Vater sie zur Frau nehmen wollte. Sehr
angenehm, doch stellenweise auch betrüblich zu lesen, woraus man wahrlich die Unbeständigkeit des

Glücks ersehen kann, etc.). - Die Kombination aus einer allgemein gehaltenen didaktischen, vom
Autor bzw. Übersetzer nahe gelegten Rezeptionshaltung, die die Tugend der Geduld in den

Mittelpunkt stellt (in ihrer philosophisch-theologischen Tradition als geschlechterübergreifende
Kardinaltugend patientia bzw. constantia), sowie der insbesondere in der frühen Neuzeit ausgeprägten
Vergänglichkeits- und Fortunametaphorik erscheint als zentraler ideengeschichtlicher und
literarischer Hintergrund vieler skandinavischer Historienbücher.

243 Griseldis, Bl. A4V (Liebe Freunde, ihr zwingt mich zu etwas, was mir nie in den Sinn gekommen
war, vor allem, weil ich mir eine ungehinderte Freiheit gewählt habe, die es selten in der Ehe gibt).



220 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

tert:244 Christoffer Fischers Huus Tafla, die sich im Abschnitt „Then Ottonde Predi-
kan. Om Echtenskapet i gemeen" (Achte Predigt. Über die Ehe im Allgemeinen) der
Ehe und dem Verhältnis der Eheleute zueinander widmet, betont die Würde der Ehe
und deren Status als von Gott selbst im Paradies eingesetzten und darum heiligen
Stand und heilige, göttliche Ordnung: „Och althenstund Echtenskapet är och en

Guddomligh ordning/ och hafwer sitt första vrsprung äff Gudz Nâdes och wijßheetz
källa/ ja/ Gudh hafwer thet sielff i Paradijs instichtat och insatt [...]".24S Fischer
führt eine deutliche Polemik gegen Gegner und Kritiker der Ehe und gibt deren

Argumente wieder, die er selbst, als Verteidiger der Ehe, sogleich als Einfluss des

Teufels, des Ehefeindes, verurteilt:

Ja/ Echtenskaps stând är itt mödhosampt och oroligit kall/ hwilket är beladt och
beswärat medh myckin ângest och nödh/ [... ] lijkwäl moste then ena blifwa hoos then
andra heia sin lijffs tidh/ therföre är thet icke rädheligit/ at man för mângahandra
beswärningar begifwer sigh til Echtenskapet/ och sâledes mister sijna ffijheet/ ther
man löös är/ läter sigh fängzla och binda/ Altsâ hafwer och en oförständigh Grobian
sagdt: En Echtaman hafwer icke mera än twâ gladha dagar/ sin Bröllops dagh/ och
then dagh när han fölier sin hustru til grafwa. Sâdana ordsprâk hafwer then ledha
Diefwulen Echtenskapzens fiende vptänckt/ ther medh at skemma Echtenskapet.246

An mehreren Stellen in der Griseldis-Historie werden Hierarchieverhältnisse
thematisiert, die den Forderungen der ordnungspolitischen Eheauffassung in der
lutherischen Tradition entsprechen. So wird etwa Griseldis als vorbildliche Tochter
des armen Bauern Janiculus beschrieben, schön, tugendhaft, tüchtig und ihre Rolle

perfekt ausfüllend: „AI den deel som ith gaat Baarn til horde/ det fuldkommede hun
altsammen hoss sin fattige gamble Fader."247 Den Respekt und Gehorsam, den sie

244 Im Folgenden verwende ich bei den herangezogenen Eheschriften und der Hausväterliteratur
sowohl dänisches wie schwedisches Quellenmaterial. Beabsichtigt ist nicht so sehr eine spezifische
Kontextualisierung der dänischen oder der schwedischen Griseldis/Grisilla in einen rein dänischen
oder schwedischen mentalitäts- und frömmigkeitsgeschichtlichen Kontext des 16. bzw. 17.
Jahrhunderts - dazu müsste viel weiter ausgeholt und vollständigkeitshalber wesentlich mehr Ehelehren

bzw. Texte der Hausväterliteratur herangezogen werden und auch die Uberlieferungsgeschichte

beider sprachlicher Varianten genauer untersucht werden. Es geht mir hier eher um ein

Aufzeigen der Spielarten, die frühneuzeitliche Historienbücher innerhalb des Diskursfeldes „Ehe"
praktizieren, im synchronen Blick auf zeitgenössische ehedidaktische Texte im lutherischen
Skandinavien.

245 Fischer, Huus Tafla, S. 165 (Damm ist die Ehe auch eine göttliche Ordnung, sie hat ihren Ur¬

sprung in Gottes Gnade und Weisheit und ist von Gott selbst im Paradies eingesetzt und begründet

worden).
246 Fischer, Huus Tafla, S. 166 (Ja, der Ehestand ist eine beschwerliche und unruhige Berufung, die

mit viel Angst und Sorgen beladen ist. So muss auch der eine Partner sein Leben lang beim anderen

bleiben, darum ist es nicht ratsam, dass man aus vielerlei Schwierigkeiten in die Ehe tritt und
so seine Freiheit verliert, sich binden und fesseln lässt. Darum hat auch ein unverständiger Grobian

gesagt: für einen Ehemann gibt es nur zwei frohe Tage: seinen Hochzeitstag und den Tag, an
dem er seine Frau zu Grabe trägt. Solche Sprüche hat sich der hässliche Teufel, der Feind der Ehe,
ausgedacht, um damit die Ehe zu schmähen).

247 Griseldis, Bl. B2r (Alles, was sich für ein gutes Kind ziemt, das erwies sie in vollem Maß ihrem

armen, alten Vater).



3.2 Ehe 221

ihrem Vater gegenüber zeigt, überträgt sie bei der Eheschließung auf den Ehemann.
Sie geht aus dem Vaterhaus und dem patriarchalen Einflussbereich hinüber in das

neue Zuhause, in dem der Ehemann regiert. Gehorsam und Respekt gegenüber dem
Vater bzw. den Eltern zählt gemäß den Normen der „hushällningslitteratur" zu den

wichtigsten Verpflichtungen der Kinder, nach der Gottesliebe und dem Lernen des

Katechismus.248 Die Autorität des Vaters setzt sich in der eheherrlichen Autorität
fort, die, wie ich zeigen werde, eine weitere, transzendente Perspektive besitzt:
Gehorsam und Ehrfurcht Gott gegenüber. „Vördnaden für fadern ersattes efter bröl-
loppet av vördnaden för maken. Rollen som dotter och rollen som hustru hade stora
likheter."249 In der Historie stellt auch Volter, ganz dieser Ordnungsvorstellung
entsprechend, die Hierarchien klar und erwartet von seiner Frau vor allem Gehorsam

als „Eheversprechen", worin Griseldis auch einwilligt:

Om saa skede/ som snarligen vel skeer/ vilt du oc met fri vilie giffue mig din smatycke

[!]/ oc gore din vilie lige met min vilie/ saa at du icke nogen tid vilt sige ney til det ieg
vil haffiie frem/ Oc huad som ieg vil haffue at skaffe met dig eller andre at du icke vilt
knurre der imod/ eller giffue mig nogre hofferdige ord/ men lade mig sielff betemme
[!] som det sig bor/ Til sadanne vnderlige oc fremmede tale/ suarede hun bluelig oc
sagde. Min alder kaeriste Herre ieg ved mig wuerdig til saadan aere/ men er det din vilie

248 Vgl. Fischer, Huus Tafla, S. 284-313, insb. S. 308-313; ebda., S. 308: „The [Barnen] skola theras
kära och fromma Gudh fruchta/ elska och för ögonen hafwa/ theras Catechismum medh Lutheri
vthlegning flitigt lära [...]/ läta sigh gerna vptuchta och vpfostra i Herrans Gudz fruchtan och i all

redeligheet/ bewisa sina föräldrar barnsligen hörsamheet/ hälla them i ähra/ icke genstorffteligen
eller förträßligh them bedröfwa." (Sie sollen ihren lieben und guten Gott furchten, lieben und vor
Augen haben, ihren Katechismus mit Luthers Auslegung fleißig lernen, sich gerne erziehen lassen

in Gottesfurcht und jeglicher Redlichkeit und ihren Eltern kindlichen Gehorsam erweisen, diese
ehren und sie nicht betrüben). - Vgl. außerdem Speculum Domesticum; Thet är/ Dageligh Spegel/
Ther äff en som Hws och Heem/ Hustru/ Barn ec. atförestä/ kan sigh Forst/ pâminna/ hwad som

felas; Thet andra/ lära hwad han skal giöra. Thet tridie/ och ther til medh Tijdhen Lust och Behagh
hajfua. Korteligen och eenfaldelighen sammanhemptat äff then Lijknelsen/ ther GUdh Gen 37 v. 10

lijknar Hwsbonden widh Solan Hustrun widh Mänan/ Barn etc. widh Stiernor./ äff Olao Nicolai
Insulceo H./ Matth. 5 v. 16. Täten edhartLiws lysa för Menniskiomen/ sä see edhra goda Gerningar?/
Stockholm/ tryckt hoos Chr. Reusner. Anno MDCXXXIII. KB Stockholm, Sign. F1700/284, var. B.

(Speculum domesticum, das ist ein täglicher Spiegel, worin ein jeder, der Haus und Heim, Frau
und Kindern etc. vorsteht, sich erstens in Erinnerung rufen kann, was mangelt, zweitens lernen
kann, was er tun soll, drittens sich damit unterhalten soll. Kurz und einfältig zusammengefasst
nach dem Gleichnis in Gen 37,10, worin der Hausherr mit der Sonne, die Ehefrau mit dem Mond,
die Kinder etc. mit Sternen verglichen werden. Von Olaus Nicolai Insulseus. Mt 5,16: ,So soll euer
Licht vor den Menschen leuchten, damit sie eure guten Werke sehen.' Stockholm gedruckt bei
Chr. Reusner, Anno 1633). Zum Verhältnis Eltern-Kinder vgl. hier Bl. B4V-C2V. - Vgl. dazu außerdem

Runefeit, Hushâllningens dygder. S. 107-110.
249 Barbro Bergner: „Dygden som levnadskonst. Kvinnliga dygdeideal under stormaktstiden", in: Eva

Österberg (Hg.): Jämmerdal och fröjdesal. Kvinnor i stormaktstidens Sverige. Stockholm: Atlantis,
1997, S. 71-124, hier S. 99 (Der Respekt für den Vater wurde nach der Hochzeit durch den
Respekt für den Ehemann ersetzt. Die Rollen als Tochter und als Ehefrau glichen einander sehr.) -
Die väterliche bzw. männliche Autorität hat natürlich ihre sozialhistorische Begründung in der

Regelung der Vormundschaft für weibliche Familienmitglieder. Vgl. hierzu Kenneth Johansson:
„Mannen och kvinnan, lusten och äktenskapet. Nâgra tidstypiska tankegângar kring gâtfulla ting",
in: Österberg, Jämmerdal och fröjdesal, S. 27-70, hier S. 54-55.



222 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

oc locken vil forsorge mig: Da vil ieg icke aleniste aldrig tale/ men aldrig nogen tiid
tencke det dig skal vere imod. Aldrig skalt du oc nogen ting begere äff mig (vilde du
end bede mig gaa i doden) som mig skal künde vere for suart. Her Volter sagde. Det er
nock sagt.250

Die vollständige Aufgabe eines eigenen Willens und die Unterwerfung unter den
Willen des Ehemannes bewahrt und bestätigt Griseldis auch in den Prüfungen, die

ihr Volter auferlegt, die Wegnahme ihrer beiden Kinder.

Den tiid ieg gick fra mine gamble kleder äff min Faders Huss/ oc kom i dit Huss/ da

gick ieg saa vel fra min egen vilie som ffa mine gamble kleder/ oc haffuer anammit igen
din vilie oc dine kleder. Oc der fore i alle maade/ huad som helst du vilt det vil oc ieg.
Vaare det mueligt at ieg altid äff mig selff viste din vilie oc begere: Langt for end du
skulde begere äff mig nogen vilie/ da vilde ieg i alle maade gantske gerne fuldkomme
din vilie. [... ] Vor vilie skal aldrig nogen atskillie/ huercken doden eller nogen anden

ting eller Creature som i Verden er til.251

Von Liebe ist hier nirgends die Rede. Griseldis fugt sich aus Gehorsam in den Willen
Volters, nicht, weil sie ihn liebt oder gar einverstanden wäre mit seinen

Entscheidungen und Forderungen. Wie ihre wirklichen Gefühle hinter der Maske des

stoischen Ertragens und Gehorchens aussehen, bleibt auch dem kommentierenden
Erzähler verschlossen: „Hun tog det deylige Barn til sig met et wforuandelt ansict/
men huad i hendes hierte vaar/ det ved icke ieg."252 Überhaupt gibt der Erzähler nur
sehr selten einen Einblick in Griseldis' Inneres (und dann eher mit Beobachtungen
und Vergleichen physisch-somatischer Art als psychologisierend), etwa beim
Wendepunkt am Schluss der Erzählung, als Volter die Prüfungen beendet, das
Geschehen aufklärt und Griseldis wieder mit ihren Kindern zusammenführt.253

250 Griseldis, Bl. B3V (Wenn es so kommt, wie es wohl bald geschieht, willst du mir dann mit freiem
Willen dein Einverständnis geben und meinen Willen zu deinem machen, so dass du niemals Nein
zu etwas sagst, was ich durchsetzen möchte? Und was ich mit dir oder anderen tue, dagegen wirst
du nicht protestieren oder mir hochmütige Worte sagen, sondern mich bestimmen lassen, wie es

sich gehört. - Auf solche wunderliche Rede antwortete sie schüchtern: Mein liebster Herr, ich
weiß mich solcher Ehre würdig, aber ist es dein Wille und das Glück will mich versuchen, dann will
ich niemals etwas sagen oder denken, was dir zuwider wäre. Niemals sollst du etwas von mir
verlangen, und sollte es mein Tod sein, das zu befolgen mir zu schwer wäre. Herr Volter sprach: Das
ist recht gesagt).

251 Griseldis, Bl. C4V (Als ich in meinen alten Kleidern aus meinem Vaterhaus fortging und in dein
Haus kam, da gab ich mit meinen alten Kleidern auch meinen eigenen Willen aufund habe deinen
Willen und deine Kleider angenommen. Und darum: Was auch immer du willst, das will auch ich.
Wäre es möglich, dass ich deinen Willen im Voraus selbst wüsste - lange bevor du von mir etwas

verlangen würdest, würde ich ganz deinen Willen erfüllen. Dein und mein Wille sollen immer ein-
und derselbe sein, weder der Tod noch irgendeine Kreatur in dieser Welt soll sie voneinander
trennen).

252 Griseldis, Bl. DT (Sie zog das hübsche Kind zu sich mit unveränderter Miene, doch was in ihrem
Herzen vorging, das weiß ich nicht).

253 Griseldis, Bl. E3v-E4r: „äff hues Griseldis forskrack och forfaerede sig/ ligeruis som hun haffde vaerit

opuecht äff en suar oc vnderlig drom" (worüber Griseldis erschrak und sich fürchtete, so als wäre
sie aus einem schweren und merkwürdigen Traum erwacht) sowie ebda., Bl. E4r: „Den tid den

gode tolmodige Griseldis oc hendes Born saadant horde, da bleffue de paa alle sider äff raet hier-



3.2 Ehe 223

Auch Fischers Huus Taßa betont mit Bezug auf Paulus (insbesondere Eph 5) die
Liebe der Ehemänner zu ihren Frauen als oberstes Gebot. Davon lässt sich freilich in
Volters Verhalten nichts finden. Der Ehemann, der in Anspielung auf den biblischen

Schöpfungsbericht auch gern mit der kraftvollen Sonne verglichen wird, die Frau

dagegen mit dem milden Licht des Mondes,254 soll jedoch für seine Frau sorgen,
achtsam mit ihr umgehen und sich nicht vom Zorn hinreißen lassen. Harter Umgang
wird verurteilt.255 Die Frau als der „schwächere Teil" in der Ehe soll rücksichtsvoll
und nachsichtig von ihrem Mann behandelt werden. Freilich wird die Herrschaft des

Mannes über die Frau niemals in Frage gestellt - der Mann ist mit den Worten des

Epheserbriefes das „Haupt der Frau", womit ihre untergeordnete Position im
ehelichen Hierarchieverhältnis biblisch legitimiert wird:256

tens glaede saa foruandlede/ at de i lang tid icke künde komme til ordz." (Als die gute geduldige
Griseldis und ihre Kinder solches hörten, da waren sie aus rechter Herzensfreude dermaßen
verändert, dass sie lange Zeit gar nicht sprechen konnten).

254 Vgl. Insulaeus, Speculum domesticum, Titelkupfer: „Korteligen och eenfaldelighen sammanhemptat
äff then Lijknelsen/ ther GUdh Gen 37 v. 10 lijknar Hwsbonden widh Solan Hustrun widh
Mânan/ Barn etc. widh Stiernor" (Kurz und einfaltig zusammengetragen aus dem Gleichnis in
Gen 37, 10, wo der Hausherr mit der Sonne, die Frau mit dem Mond und die Kinder etc. mit den
Sternen verglichen werden). - Vgl. zu Insulaeus auch Runefeit, Hushâllningens dygder, S. 103, Anm.
51.

255 Fischer, Huus Taßa, S. 231: „Wij skole honom [gemeint ist der Ehepartner, Mann wie Frau] äff
hiertat elska/ gott mena/ sköta och wachta honom/ icke lata honom liggia i sin siukdom sâsom en
hund [...]." (Wir sollen ihn von Herzen lieben, es gut mit ihm meinen, ihn pflegen und schützen
und in Krankheit nicht wie einen Hund liegen lassen). - Fischer, Huus Taßa, S. 232: „En man skal
icke altidh medh sijn Hustru buldra och trätta/ vthan gladeligh och wänligh medh henne vmgâ/
Mânger Man hafwer intet lärdt annat tala eller ord framföra/ vtan bannor/ eeder och trugh/ för-
menandes thet wara sigh lofligit/ althenstund han är qwinnones hufwud/ mißbrukar förthenskuld
sin macht til allahanda tyrannij/ men thet heter/ alt för skarpt är alt för högdt/ gör och ingen godh
lagh/ tu hâller tina lemmar myckit til godo/ när the icke i alla mâtto göra thet tu befaler/ sä gör
och tu emot tin hustru thet samma." (Ein Mann soll nicht ständig mit seiner Frau streiten, sondern
froh und freundlich mit ihr umgehen. Viele Männer haben nichts anderes gelernt als Flüche und
Beschimpfungen von sich zu geben; im Glauben, dies sei in Ordnung; weil er das Haupt der Frau
ist, missbraucht der Mann seine Macht zu allerlei Tyrannei, doch wie man sagt, zu viel Schärfe ist
nicht gut, und so wie es auch deinen eigenen Gliedern gut bekommt, wenn sie nicht immer das tun
müssen, was du befiehlst, so verhalte dich ebenso zu deiner Frau). Vgl. auch ebda., S. 237: „Och
om tu än wille medh tilbörligh alfwar see til/ at tu künde skarpeligen medh beskedeligheet och itt
rätt sätt straffa henne/ sä är thet dochlikwäl thet bästa/ när tu tijger stilla/ om tu än slâr henne

[...]. Therföre lät icke wredhen öfwerwinna tigh/ ty mantzens wredhe gör intet thet got är för
Gudhi [...]." (Und wenn du auch mit angemessenem Ernst vorhast, sie in gebührlichem Maße zu
strafen, so ist es doch das Beste, dass du still schweigst, auch wenn du sie züchtigst. Darum lasse

dich nicht vom Zorn übermannen, denn der Zorn des Mannes tut nichts, was vor Gott gut wäre).
256 Eph 5 ist neben Gen 2, 21-25 (Erschaffung Evas aus Adams Rippe) und den Bibelstellen der

„hustavla" (l Petr 3, 1-7 und Kol 3, 18-25) die meistzitierte Textstelle, die als biblisch-theologischer

und damit autoritativer Beleg für die Unterordnung der Frau gegenüber dem Mann, der von
Gott als Erster erschaffen wurde, herangezogen wird. Als zweites Argument für die untergeordnete
Position der Frau tritt der Verweis auf, dass sie es war, die sich im Paradies durch die Schlange
verführen ließ. Vgl. Fischer, Huus Taßa, S. 239-243 u. S. 246. Zugleich dient Eph 5 (neben anderen

paulinischen Zitaten) aber auch als biblisch begründete Forderung der Liebe des Ehemanns

zu seiner Frau, denn als ihr „Haupt" trägt er auch die liebevolle Verantwortung für sie (vgl.



224 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Men nu satter S. Paulus orsaken ther til och talar altsâ: Ty Mannen är qwinnones huf-
wud/ i lika mâtto som Christus är Församblingennes hufwud/ och han är hans krops
heisa/ och sâsom Församblingen är Christo vnderdânigh/ altsä och qwinnorna theras

män vti all ting. Och sâsom nu alla lemmar pâ menniskiones krop regera sigh effter huf-
wudet/ gââ/ stââ/ göra och lâta/ och hâlla hufwudet til godo/ sâsom en Herre öfwer
the andra lemmar/ altsâ skal een ächtahustru sigh effter Mansens sinne/ wilia/ ord och

gerningar ställa och fogha/ elliest blifwer icke länge nâgon fridh och enigheet i huset/
the skola förthenskuld wäl lära Mansens sinne.257

Die herausgehobene Position des Mannes in der Ehe bzw. im gesamten Haushalt,
die durch das Gehorsamsgebot besonders deutlich wird, inkludiert auch eine geistliche

Verantwortung fiür seine Ehefrau und die Hausgemeinschaft. In der dänischen
Schrift En Christelig Huus-Fader/ Eller velmeent Formaning (1675) von Hans Hanson
Vindekilde ist die Autorität des Hausvaters stark biblisch begründet. Der Hausvater
wird mit alttestamentlichen Figuren wie David und Josua als Vorbildern verglichen,
er trägt die weltlich-materielle wie auch die geistlich-seelsorgerliche Verantwortung
für sein Haus:

En hver maa give Act paa sit eget Huus/ det er hans Embede. Hans Huus-Folck ere
hans Hiord/ hvilcken hand maa tage i act [...]. Jeg tor ffiligen sige/ at en hver Fader

og Hussbunde maa giore ligesaa stoert Regenskab for sine Borns og Tiundis Siaele/

som en Prest for sine Tilhoreres Siaele.258

Fischer, Huus Tafla, S. 198, S. 221-223 u. S. 228-229). - Vgl. auch Runefeit, Hushällningens dygder,
S. 105-107.

257 Fischer, Huus Tafla, S. 241-242 (Nun begründet der heilige Paulus dies so: Der Mann ist das

Haupt der Frau, so wie Christus das Haupt der Gemeinde ist und ihr Wohl; und so wie die
Gemeinde Christus untergeordnet ist, so sind auch die Frauen ihren Männern in allem untergeordnet.

Und so wie alle Glieder des menschlichen Körpers sich nach dem Haupt richten, gehen,
stehen, tun und bleiben lassen, und das Haupt als den Herrn über die anderen Glieder anerkennen,
so soll auch die Ehefrau sich nach dem Willen, dem Sinn, den Worten und Taten ihres Mannes
richten, denn sonst gibt es bald keinen Frieden und keine Eintracht mehr im Haus. Darum soll
sich die Frau den Sinn ihres Mannes zu Eigen machen).

258 Hans Hanson Vindekilde: En Christelig Huus-Fader/ Eller velmeent Formaning til alle gudfryctige
Huus-Fxdre, hvorledis de med deris Huus skulle tiene Gud./ AfEngelsk udsatpaa Tydsk afAnt. Brunsen/

og nu paa Danske ved Hans Huuses Velstand. [i.e. Hans Hanson Vindekilde]. Kobenhavn 1675,
Bl. B5v-B6r. KB Kopenhagen, Sign. Hielmst. 1028-8°. (Ein christlicher Haus-Vater oder
wohlmeinende Ermahnung an alle gottesfürchtigen Hausväter, wie sie mit ihrem Haus Gott
dienen sollen. Aus dem Englischen ins Deutsche übersetzt von Ant. Brunsen und nun ins Dänische

übertragen von ,dem Wohlstand seines Hauses')- Letzteres ist ein Wortspiel mit den Initialen des

dänischen Übersetzers. Das oben angeführte Zitat lautet übersetzt: Ein jeder gebe Acht auf sein

Haus, das ist sein Amt. Sein Hausvolk ist seine Herde, auf die er achten soll. Ich wage offen zu
sagen, dass ein jeder Vater und Hausherr ebensoviel Rechenschaft für die Seelen seiner Kinder und
Diener ablegen muss wie ein Pfarrer für die Seelen seiner Gemeindemitglieder.



3.2 Ehe 225

Als Leitmotiv für das gesamte Werk dient dabei ein Vers aus dem Buch Josua:

En Christelig Huus-Fader/ Eller hvorledis en from Huus-Fader og Fluusbunde/ skal

tiene GUD i sit Huus med sit gandske Huus-Folk/ fremvist afJosuae cap. xxiv. v. 15.

med disse Ord: Jeg og mit Huus vi ville tiene HERREN.259

Nicht nur ein ordnungspolitischer Mikrokosmos-Makrokosmos-Bezug zwischen

Haus und Staat wird also in der Hausväterliteratur festgeschrieben, sondern auch ein

theologischer. Der Hausvater entspricht in seiner geistlichen Verantwortlichkeit
dem (lutherischen) Pfarrer, der für das Seelenheil der ihm anvertrauten Gemeinde
verantwortlich ist. Dies wird in En Christelig Huus-Fader ganz deutlich gemacht:
„Formedelst en bestandig og ret Hiertens oprictig og hellig Gudfryctigheds 0velse
skal hans Huus vaere en liden Kircke."260 Diese Doppelrolle als „Herrscher" und
„Pfarrer" wird dann noch einmal zusammengefasst in der Beschreibung des Hausvaters,

der - gemäß der lutherischen Tradition - das Morgen- und Abendgebet mit der
versammelten Hausgemeinschaft spricht, die Hausandacht hält: „Ligerviis hand er

som en Konge at regere sin Familie, saa er hand og en Praest/ til at opofre Gud
Bonnens og Taksigelses Morgen- og Aften-Offer med sit gandske Huus."261 Der
Hausvater wird in Vindekildes Schrift entsprechend ermahnt, seine Vorbildfunktion
zu schätzen und wahrzunehmen (vgl. Huus-Fader, Bl. F7r-Fllv). Die hier kurz

aufgezeigte religiöse Verantwortung des Hausvaters stellt darum eine wichtige
Erweiterung seiner Position im Haushalt dar, sie ergänzt die politische Haus-Staat-

Beziehung um einen zentralen theologischen Aspekt und kann in dieser Erweiterung
als diskursiver Hintergrund für das (skandinavische) Lesepublikum der frühen
Neuzeit gesehen werden. Lösen sich nämlich die Konflikte in der Historie am Ende

- wie dies für Griseldis, Apollonius und Helena äff Constantinopel konstatiert werden
kann - in Ordnung und geordneten Verhältnissen auf, ist dies auch der Pflichterfüllung

des Herrschers und Hausvaters zu verdanken.
Neben dem theologischen wird auch ein naturwissenschaftlicher Diskurs für die

Begründung der Hierarchie im Haus herangezogen: In Olaus Insulxus' Speculum
domesticum wird mit der Rangfolge im Planetensystem argumentiert, was auf die
Hierarchie im Haushalt übertragen wird. Steht die Sonne im Zentrum des Systems,
nimmt also auch der Mann im Haus den ersten Platz ein und ist der Frau (symboli-

259 Vindekilde, Huus-Fader, zweites Titelblatt vor S. 1 (Ein christlicher Hausvater, oder: Wie ein
frommer Hausvater und Hausherr Gott in seinem Haus mit seinem gesamten Hausvolk dienen
soll, vorgeführt anhand von Josua, Kapitel 24, Vers 15 mit diesen Worten: Ich aber und mein
Haus, wir wollen dem Herrn dienen).

260 Vindekilde, Huus-Fader, Bl. C4r (Durch eine stetige und recht von Herzen kommende aufrichtige
und heilige Übung in Gottesfurcht soll sein Haus wie eine kleine Kirche sein). Vgl. auch ebda., Bl.
C4V: „da bliver en hvers Huus en Heiligdom og GUds Huus" (da wird sein Haus zu einem Heiligtum

und zu Gottes Haus).
261 Vindekilde, Huus-Fader, Bl. CS'-CS" (Ebenso wie er als ein König seine Familie regiert, so ist er

auch ein Priester, um Gott das Morgen- und Abendopfer von Gebet und Dank darzubringen, mit
seinem ganzen Haus). Zur Hausandacht im lutherischen Skandinavien vgl. auch (für Schweden)
Pleijel, Hustavlans värld, S. 53-65.



226 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

siert durch den Mond) übergeordnet - erst am Schluss folgt dann auch eine Bibelstelle:

Solen är then förnemste Planeten pâ Himmelen/ ty hon sitter mitt ibland the siu
Planeter. Ty sâsom Astronomi eller Stiernekijkare vthwijsa/ sitter Saturnus i öffuersta
Himmelens Kretz/ näst vnder Firmamentet/ ther hoos Jupiter, ther näst Mars, sedan

Sol, näst henne nedan före Mercurius, ther vnder Venus, aldra nederst Mânan: Altsâ
haffiier Gudh giffuit Mannenom i Hwset Herrawäldet/ icke at han skal eller mâ ilia

regera sâ som han will/ vthan at han medh Förnufft/ thet regera och förestä skal/ 1.

Petr. 3. v. 7 Therföre haffuer Gudh vntt honom högsätet i Hwset.262

Zwar wird gerade auch bei Insulaeus eine gewisse Abschwächung der hierarchischen

Ordnung formuliert, indem die Partnerschaftlichkeit in der Ehe betont wird (mit
dem Verweis auf die Erschaffung Evas aus der Rippe Adams als ihm buchstäblich zur
Seite gestellte Gefährtin)263 - was auch Pors in seinem „Hoffuid Punct" erwähnt und
was an Melusina und Reymunt als ein Ehe-, Liebes- und Freundschaftsdiskurs
vereinendes Paar denken lässt. Gehorsam und Untertänigkeit der Frau haben zwar

262 Insulaeus, Speculum domesticum, Bl. A2V (Die Sonne ist der vornehmste Planet am Himmel, denn
sie hat ihren Platz mitten zwischen den sieben Planten. Denn so wie die Astronomen oder
Sterndeuter zeigen, steht Saturn im obersten Himmelskreis, dem Firmament am nächsten, gefolgt von
Jupiter, Mars, dann der Sonne, danach Merkur, Venus, zuunterst der Mond. So hat Gott dem
Mann die Herrschaft im Haus gegeben, nicht auf dass er schlecht und nach seinem Gutdünken
regiere, sondern damit er das Haus mit Vernunft regiere und ihm vorstehe. 1 Petr 3, 7. Darum hat
Gott ihm den Vorsitz im Haus überlassen).

263 Insulaeus, Speculum domesticum, Bl. A4r-A4v:,Altsâ kan en ährligh och beskedeligh Man wäl lijdha
sin Hustro jempte sigh/ och bör icke für hennes skull/ ther hon ährligh är/ och sigh wäl ställer/ intet

blyes/ eller slâdh nästan nedh före: Ty Hustrun är taghen och bygd/ icke äff Mansens
Huffuud/ at hon skal râdha öffuer honom/ Syrach 9. v. 2 icke heller äff Fötterna/ at hon skal wara
hans Footeträdh och Footapall/ vthan äff Sidoreffuet bygde Gudh Evam/ medhan Adam soff (och
nu i thenna dagh genom sin vnderligha Försyn beskärar han hwariom sin Maka/ honom vthan
skadha) pâ thet han skal lijdha henne hoos sigh/ wenlighen och kiärlighen med henne vmgâ/ och
lâta henne wara sins Öghons Lusta i alla Lijffzdaghar/ icke sälänge Deeligheten/ Rijkedomar/
Helsa och Sundheet Dignitet och Ähra etc. warar/ men sâ länge hon leffuer/ skal Mannen haffua
henne för sin käresta/ deyeligesta och bästa Wen i Werldenne (Ezech. 24 v. 16)." (Also kann auch
ein ehrlicher und anständiger Mann seine Frau neben sich gut ertragen und braucht sich nicht zu
schämen, wenn sie ehrlich ist und sich gut anstellt: Denn die Frau ist nicht aus dem Haupt des

Mannes geschaffen, um über ihn zu herschen (Sir 9, 2), auch nicht aus seinen Füßen, dass sie sein
Fußschemel sei; vielmehr schuf Gott Eva aus der Rippe Adams, als dieser schlief (und auch

heutzutage beschert Gott in seiner wunderbaren Vorsehung einem jeden seine Ehefrau, ohne ihm
dabei Schaden zuzufügen), auf dass Adam sie an seiner Seite haben möge, freundlich und liebevoll
mit ihr umgehe und sie sein ganzes Leben lang sein Augenstern sei, nicht nur solange Schönheit,
Reichtum, Gesundheit, Ehre usw. anhalten, sondern das ganze Leben lang soll die Ehefrau ihrem
Mann die liebste, schönste und beste Freundin sein, die er auf der Welt finden kann, siehe Ez 24,
16). - Vgl. auch Pors, Leffnetz Compaß, Bl. BT und v.a. Bl. B6r: „En Medhielperinde/ En
Medherrerinde/ oc en Regierinde/ intet storre eller mindre end Adam/ men lige i aere oc
Regieringen met hannem." (Eine Gehilfin, eine Mitherrscherin und eine Regierende, nicht größer
oder geringer als Adam, sondern ihm gleich an Ehre und im Regieren).



3.2 Ehe 111

ihre Grenzen im (moral-)theologischen Bereich/64 ansonsten ist jedoch „hörsamhe-
ten" gegenüber dem Ehemann die Zierde der Frau und ihre vornehmste Tugend.
Der Gehorsam folgt im Tugendkatalog der vorbildlichen Ehefrau gleich nach der
Gottesfurcht:

[... ] at huar och een Christeligh Huushâllerska skal thetta dagligh bära pâ sitt hufwudt
för en ähra Crono/ och ther i lâter finnas wara insatta thessa efifterföliandes ädla stenar
och kosteliga pärlor. 1. At the Gudh elska och fruchta. 2. At the äff hiertat hafwa theras
Huusherra kär/ äre honom hörsamma/ trogna/ sachtmodiga/ nöchter/ höfweska/
ödmiuka/ warandes godha huushâlderskor/ the som barn wäl vpfödha.265

Das neutestamentliche Doppelgebot der Gottes- und Nächstenliebe wird hier auf
die Ehe übertragen und definiert als Liebe zu Gott und Ehemann, womit die
eheliche Hierarchie einmal mehr theologisch fundiert wird. Wenn also Griseldis in der
Historie den Willen ihres Mannes befolgt, ohne zu murren oder sich zur Wehr zu

setzen, entspricht sie gänzlich dem in den Ehelehren geforderten Bild der gehorsamen

und damit tugendhaften Ehefrau.266 Sogar einem „tyrannischen Ehemann" ist
nämlich der gebührende Gehorsam zu schulden (sofern er nicht gegen Gottes
Gebote verstößt).267

264 So ist die Ehefrau keinesfalls verpflichtet, dem Ehemann in Dingen zu gehorchen, die wider Gottes
Gebot sind. Vgl. Fischer, Huus Tafla, S. 242.

265 Fischer, Huus Tafla, S. 247-248 (Eine jede christliche Hausfrau möge dieses täglich als eine Ehren¬
krone auf ihrem Haupt tragen, bestückt mit diesen nachfolgenden Edelsteinen und kostbaren
Perlen: 1. Sie soll Gott lieben und fürchten, 2. Sie soll aus ganzem Herzen ihren Hausherrn heben
und ihm eine gehorsame, treue, sanftmütige, nüchterne, artige, demütige und gute Hausfrau sein,
die auch die Kinder gut erzieht).

166 Vgl. Fischer, Huus Tafla, S. 253-254: „Hörsamheten är och sä een Echta hustrus herligha be-

prydelse/ at hon gör hwad hennes man behagar/ och lâter wara hwadh honom mißhagar/ och förr
bijta sigh sielff i fingret/ än at wara mootwilligh och honom förtörna/ thet hon medh ögonen seer
honom wara kärt/ skal hon äff sitt ganska Ii)ff medh itt gladt hierta wälwilieligen och gerna göra."
(Gehorsam ist ein herrlicher Schmuck für die Ehefrau, dass sie tut, was ihrem Mann gefällt und
lässt, was ihm missfällt, und dass sie sich lieber in den Finger beißen würde, als widerborstig ihm
gegenüber zu sein; was ihm lieb ist, soll sie stets mit einem frohen Herzen und bereitwillig gerne
tun). Als illustrierende „historische" Beispiele und Exempel dienen Fischer dafür biblische
Frauenfiguren und solche aus der antiken Geschichtsschreibung, vgl. ebda., S. 249-257, sowie
auch praktische Beispiele aus dem täglichen Leben bzw. „Volksweisheiten", vgl. ebda., S. 258.

267 Fischer, Huus Tafla, S. 260-261: „Altsä säger och Ephicarmus/ at thet är een qwinnos höghsta
smycke och beprydhelse/ Ja/ then aldra ädlaste dygd/ at hon tijger stilla och icke förtörnar sin
man/ säsom then ther wore en träbock/ ther ginge intet gott ord äff Munnen emot hennes man/
vthan mulrade och knorrade vthan âterwendo/ sâsom en osmord wagn/ Ja/ tâ skulle man heller
wilia boo ibland Leijon och Drakar/ som Syrach. 26. cap. säger. the äre icke Christna vthan ogud-
achtiga Qwinnor/ som wilia regera öfwer theras Män/ Christna Echtahustrur skola och sä wara
Tyranniska och onda Män gerna vnderdänigha och hörsamma." (meine Hervorhebung). (So sagt
auch Epicharmos, dass es die schönste Zierde einer Frau sei, ja, die edelste Tugend, dass sie

schweige und nicht ihren Mann verärgere, als ob er ein Holzbock wäre; da richtete sich kein gutes
Wort gegen ihren Mann, sondern es käme nur ein Knarren und Quietschen wie von einem ungeölten

Wagen. Ja, lieber würde man bei Löwen und Drachen wohnen, wie Sirach im 26. Kapitel sagt.
Das sind keine christlichen, sondern gottlose Frauen, die über ihre Männer herrschen wollen.
Christliche Ehefrauen sollen sich auch tyrannischen und bösen Ehemännern gerne unterordnen und
ihnen gehorchen).



228 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

In der Historie äußert der Erzähler aber trotzdem Skepsis am Verhalten Volters
und kann sich dessen grausames Handeln nicht erklären, verurteilt es aber auch
nicht eindeutig. Obwohl seine Untertanen wie Volter selbst sich über die Geburt des

ersten Kindes freuen,

kom hannem ith vnderligt stycke i sindet. Om det vaar loff verd eller ey/ ved ieg icke/
Men ieg lader de viise der om sige/ heist fordi/ at endog han saa sin Hustru haffue sig
kiaere oc vere dygdelig/ aerefuld/ oc trofast i alle maade. Alligeuel vaar hans ydderste
begere at forsoge oc friste hende io hogere oc mere.268

Seine vorgeschobene Argumentation ist politischen Charakters (angeblich wären
die Untertanen unzufrieden und würden sich nicht von den Kindern eines ehemaligen

Bauernmädchens regieren lassen wollen) und zielt auf die einzuhaltende

Ordnung und Harmonie zwischen Herrscher und Untertanen:

Jeg haffuer altid hafft fired oc god samdraect met mine vndersaatte oc end nu haffuer.
Saa vil det mig icke staedis at leffue effter min vilie met dit Barn. Men gore effter mit
Folckis vilie/ oc gore den ting som mig gantske suar vil bliffue [...].269

Ohne Murren, wie einstmals versprochen (vgl. Griseldis, Bl. C2r), soll Griseldis ihm
darum gehorchen. Die Historie lässt Volters Verhalten freilich unlogisch erscheinen,
denn gerade die Akzeptanz eines Bauernmädchens als Fürstin hatte er einst selbst

bei der Eheschließung von seinen Untertanen gefordert (vgl. Griseldis, Bl. Blr und
Bl. B4r)> eine Außerachtlassung sozialer Standesschranken also. Dazu hatte ihre

Tüchtigkeit und Tugendhaftigkeit Griseldis Sympathien eingebracht und Volters
Ansehen im Volk bestätigt (vgl. Griseldis, Bl. B4v-Clr)- Tugend geht damit vor
sozialer Herkunft. Interessant ist nun die Auswirkung seines inkonsequenten
Handelns: Volters Härte und Willkür evozieren Vertrauensverlust und Hassgefühle im
Volk, womit seine angebliche Rücksicht auf die Stimmung der Untertanen sich ins

Gegenteil verkehrt und sich gegen Volter selbst richtet:

Iblant Landsens Edlinge voxte saa hemmelige it ond rycte paa Her Volter/ samledis
iblant det mene folck dag fra dag io meer oc meer: Huorledis han skulde haffue ladit
myred [!] sine Born/ som en Tyranne oc wchristelig Mand for sin Hostrues skyld/
fordi/ at hun vaar en Bonde Dotter/ oc fattig/ Heltz fordi/ at mand icke fick bornene
at see/ ingen viste helder huor de vaare i verden. Saa giorde den gode Herre Her Volter
sig en wgunst äff sine vndersate/ at de som altid tilforn haffde holdit hannem i stor aere

oc verdighed met alsomstorst kierlighed/ de motte da mellem sig selff huercken höre

268 Griseldis, Bl. Clv; meine Hervorhebung (kam ihm ein wunderlicher Gedanke in den Sinn. Ob es

lobenswert war oder nicht, das weiß ich nicht. Aber ich lasse die Weisen darüber urteilen, besonders,
weil er doch seine Frau liebte und sie tugendhaft, ehrsam und treu in jeder Hinsicht war. Dennoch
war es sein Wunsch, sie stets noch mehr auf die Probe zu stellen).

269 Griseldis, Bl. Clv-C2r (Ich habe stets Frieden und gute Eintracht mit meinen Untertanen gehalten.
Daher passt es für mich nicht mehr, nach meinem Willen mit deinem Kind zu leben, sondern ich
will den Willen meiner Untertanen befolgen und tun, was mir sehr schwer fallen wird).



3.2 Ehe 229

eller see hannem/ Dette viste vel Her Volter/ dog vilde han icke alligeuel ofïuer gifïue
at friste sin Hostru.270

Es tritt also genau die Zwietracht und Missstimmung zwischen Fürst und Untertanen

ein, die Volter Griseldis glauben machen wollte. Sein Verhalten wird von den

Untertanen als das eines „Tyrannen und unchristlichen Mannes" bezeichnet, womit
seine Rolle als Ehemann wie als Landesvater extrem kritisiert und in Frage gestellt
wird. Hier gibt es keine Entsprechung mehr zwischen Mikro- und Makrokosmos,
denn ein solches Verhalten im „inneren Haus" spiegelt keine vorbildliche Ordnung
im „äußeren Haus" wider. Politische Unzufriedenheit erscheint als natürliche

Konsequenz. Die angebliche Rücksicht auf die zu bewahrende Ordnung im
Staatshaushalt hat in der Reaktion der Untertanen auf Volters Grausamkeit den

Effekt, dass sie eben diese Ordnung selbst untergräbt.
Dieses Zuwiderlaufen der Ordnung wird jedoch in der Episode der dritten und

letzten Geduldprobe für Griseldis erzählerisch abgewendet: Volter will sich nach
zwölfJahren Ehe von Griseldis trennen und sich erneut verheiraten, nun mit einer

standesgemäßen Ehefrau. Er täuscht hierfür mit Hilfe eines gefälschten Briefes sogar
die angebliche Zustimmung des Papstes, also der höchsten kirchlichen Instanz, zur
Ehescheidung vor: Dem Wortlaut dieses Briefes nach sei es Volter erlaubt worden,
„at faa sig en anden [Ehefrau] som hannem vert ere/ äff Slect oc Byrd oc Edelhed/

paa det at dess bedre fred oc samdregt skulde bliffue/ mellem hannem oc hans gode
Mend/ oc mene almue."271 Wiederum werden also politische Gründe und die

(diesmal nun offenbar tatsächlich) gefährdete Harmonie im Staat vorgeschoben.
Der Erzähler kommentiert oder kritisiert Volters Handlungen nur sehr verhalten,
aber die Fälschung des Briefes wird für den Leser aufgedeckt (Volters Boten wurde
bei der Rückkehr aus Rom aufgetragen, ,,[at] lade som de haffde breff äff Pauen saa

liudendis").272 Und das Mitleid der Untertanen mit der verstoßenen Griseldis wird
in der Schlussszene erwähnt: Als Volter die vermeintliche neue Braut als seine und
Griseldis' gemeinsame Tochter präsentiert, die er bei seiner Schwester hatte erziehen

lassen, und Griseldis nunmehr rehabilitiert wird, ist von Rührung bei den
Anwesenden die Rede. Volter zeigt sich am Ende der Historie als vorbildlicher,
tugendhafter Fürst:

270 Griseldis, Bl. D2r (Unter den Vornehmen des Landes kursierte heimlich ein böses Gerücht über
Herrn Volter, das auch im gemeinen Volk täglich Zuwachs bekam: auf welche Weise er seine
Kinder hat umbringen lassen wie ein Tyrann und unchristlicher Mann, weil seine Frau eine arme
Bauerntochter war. Dies Gerücht kam vor allem deshalb zustande, weil man die Kinder nie sah

und nicht wußte, wo sie waren. So zog sich der gute Herr Volter die Missgunst seiner Untertanen
zu, welche ihn zuvor stets verehrt und geliebt hatten. Sie wollten untereinander nichts mehr von
ihm hören oder sehen. Davon wußte Herr Volter wohl, doch wollte er trotzdem nicht davon
lassen, seine Frau zu versuchen).

271 Griseldis, Bl. D2v-D3r (eine andere Frau zu nehmen, die ihm von der Herkunft her würdig sei,
damit zwischen ihm, seinen Leuten und dem gemeinen Volk wieder Frieden und Eintracht
herrsche).

272 Griseldis, Bl. D2V (vorzugeben, dass sie einen Brief vom Papst bei sich hätten, der folgendermaßen
lautete).



230 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Her Volter lefifuede met sin Hostru/ oc met sine Born der effter i mange aar/ i alsom-

storst kierlighed/ oc met stor Gudfryctighed. [... ] Sin Daatter gaffhan Marggreffuen/
men Sonnen han bleff arffuing til Landit effter Faderens dod. Leffuede i mange aar/ oc
regerede Landit gantske vel/ met stor viissdom oc snildhed.273

Zeigte also Volters Verhalten dem Leser kurzfristig ordnungsgefährdende
Konsequenzen, findet letzterer am Ende der Historie in der Versicherung des Erzählers
eine wieder „eingerenkte" Ordnung vor. In der Herrschaft des Sohnes scheint die
harmonische Ordnung im „Staatshaus" und ihre Kontinuität nun aufs Neue für eine
(freilich fiktionale) Zukunft gesichert. In der so wiederhergestellten genealogischpolitischen

und auch emotionalen Ordnung am Ende der Erzählung erscheint Volter

als letztlich doch guter Herrscher, Vater und Ehemann - obwohl sein gesamtes
Verhalten im Verlauf der Geschichte diesem eigentlich deutlich widerspricht. Weder
erweist er Griseldis die einer Ehefrau zustehende Liebe oder nimmt er seine
väterlichen Pflichten in der Erziehung der gemeinsamen Kinder wahr, und er gibt
sich auch nicht als gütiger, auf seine Untertanen hörender Landesvater. Das den
Leser bzw. die Leserin mit einem etwas bitteren Nachgeschmack zurücklassende

gute Ende der Historie ist im Grunde nur deshalb möglich, weil es der Erzählung
weniger um eine schlüssige psychologische Darstellung von Volters Charakter als

Ehemann, Vater und Herrscher geht, sondern um eine Bestätigung bestimmter
Ordnungsvorstellungen in der Demonstration von Griseldis' Tugendhaftigkeit, die
sich in allen Versuchungen und Widrigkeiten als siegreich erweist.

„Virtue Rewarded"-die Griseldis-Historie im frühneuzeitlichen Tugend- und
Ehediskurs

Dass die Griseldis-Histoxie neben ihrer Lektüre als Parabel christlicher Tugend und

Standhaftigkeit und neben ihrem nicht zu vernachlässigenden Unterhaltungswert
auch explizit als Beitrag zur zeitgenössischen Tugend- und Ehedebatte zu verstehen

ist, zeigt sich besonders deutlich an der schwedischen Grisilla, die im 17. Jahrhundert

interessanterweise - im Gegensatz zu dänischen oder deutschen Drucken - am
Ende der Erzählung noch ein moralisierendes, didaktisches Nachwort an den Leser
enthält und damit einen Rekurs auf den zeitgenössischen Tugenddiskurs und auf
skandinavische frühneuzeitliche Ehelehren eröffnet:

Sâledes är nu thenna Historia til enda fördt/ äff hwilka/ Gunstige Läsare/ tu thetta
korteligen achta och merckia kant.
I. At Gudh vphöyer hwem han will/ och weet râdh/ medel och sett/ huru thet tilgâ

skal/ och at han intet förgäter then som om Dygder och Christeligit Lefwerne sigh
beflijtar.

273 Griseldis, Bl. E4V (Herr Volter lebte mit seiner Frau und seinen Kindern noch viele Jahre in größter
Liebe und großer Gottesfurcht. Seine Tochter gab er dem Markgrafen zur Frau, der Sohn aber
erbte die Herschaft nach dem Tod des Vaters. Er lebte viele Jahre und regierte das Land sehr gut
mit großer Klugheit und Umsicht). Möglicherweise noch besser als der Vater?



3.2 Ehe 231

II. At tolamodh är en kosteligh/ berömeligh och fruchtbärande dygd/ then allom
Menniskiom wäl anstâr/ och pâ sistonne wäl belöner.

III. At then som sigh i ächtenskap gifwa wil/ skal meer achta dygd/ Ähra/ Gudfruchtig-
heet och skickeligit lefwerne/ än högh Slächt/ Rijkedomar och vthwertes an-
seende.274

Die Tugendlehre, die der Übersetzer hier formuliert, besagt zunächst, dass soziale

Ranghöhe des Menschen in Gottes Hand liegt, Gott aber ein vorbildliches und

tugendhaftes Leben unabhängig von der gesellschaftlichen Stellung belohnt. Dies
verkündet auch der schwedische Titel: „Och [Grisilla] bleff vnderligen för sina

Dygder oc skickeliga Lefwerne/ äff Gudhi vphögdh til sâdan ähra/ at hon wardt en

mächtig Frw och Furstinna."275 Zweitens ist Geduld an sich bereits eine Tugend, die
sich für jeden Menschen auszahlt. Drittens wird die Historie in die Rezeption als

Ehedidaxe miteinbezogen, indem Eheleuten empfohlen wird, Tugend, Ehre und
Gottesfurcht als höchste Güter gegenüber weltlichen „Werten" wie ranghohe
Geburt, Reichtum und Schönheit vorzuziehen.276 Lars Burman zufolge präsentiert die

Grisilla-Historie eine Tugendlehre in fiktionaler Form für ein weibliches Publikum
und stellt ein Pendant zur schwedischen Petrarca-Übersetzung von De remediis

utriusque fortunae dar, dem sich an männliche Leser, nämlich die Schüler der
Domschule in Linköping wendenden Speculum morale (1641) des Arvidus Olai
Scheningensis.277 Wie Burman überzeugend darlegt, lässt sich Grisilla aber auch als

„soziales Manifest" lesen, in einer Zeit des Aufstiegs wohlhabender Patrizierbürger
und Angehöriger des niederen Adels in Schweden, indem in der Erzählung am

Beispiel der Grisilla-Figur selbst - die von einem armen Bauernmädchen zur Fürstin
aufsteigt - und anhand des zitierten Nachworts dem „Seelenadel" deutlich der

Vorzug gegenüber dem Geburtsadel gegeben wird.278 Wie bereits erwähnt, lieben
Volters Untertanen Grisilla gerade wegen ihrer Tugend und verurteilen Volters
Härte.

Bei einer anzustrebenden Ehe Tugend, Ehre und Gottesfurcht den Ausschlag
geben zu lassen anstelle von Reichtum, Schönheit und sozialer Stellung (obwohl

274 Grisilla 1644, Bl. B7v-B8r (So ist nun diese Historie zu Ende, aus der du, geneigter Leser, folgendes
beachten und lernen kannst: 1. Dass Gott erhöht, wen er will und Rat, Mittel und Wege weiß, wie
dies geschehen kann, und dass er denjenigen nicht vergisst, der sich um Tugenden und um ein
christliches Leben bemüht; 2. Dass die Geduld eine kostbare, rühmenswerte und fruchtbringende
Tugend ist, die allen Menschen gut ansteht und letztendlich reich belohnt; 3. Dass derjenige, der
sich in die Ehe geben will, Tugend, Ehre, Gottesfurcht und ein anständiges Leben höher schätzen
soll als ranghohe Geburt, Reichtümer und Äußeres [Schönheit]). Die Einzigartigkeit dieses

Nachworts in der schwedischen Version - in deutschen und dänischen Drucken nicht vorhanden

- bemerkt zuerst Burman, Om folkbokens vackra Grisilla, Erläuterungen dazu ebda., S. 54-55 und
S. 59, Anm. 9.

275 Grisilla 1644, Bl. AT (Und Grisilla wurde wegen ihrer Tugenden und wegen ihres untadeligen
Lebenswandels von Gott wunderbar zu solcher Ehre erhöht, dass sie zu einer mächtigen Fürstin
wurde).

276 Vgl. hierzu Burman, Omfolkbokens vackra Grisilla, S. 54-55.
277 Vgl. Burman, Omfolkbokens vackra Grisilla, S. 45.
278 Vgl. Burman, Omfolkbokens vackra Grisilla, S. 54.



232 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Grisilla ja gerade wegen ihrer Tugend in einen sozial höherstehenden Rang aufsteigt
und am Schluss eben doch mit „högh Slächt/ Rijkedomar" belohnt wird) - diese

Empfehlung des schwedischen Grisilla-Nachworts spiegelt sich auch in zeitge-
nösssischen skandinavischen Ehelehren. Damit wird deutlich, dass die Griseldis-

/Grisilla-Historie, deren Titelheldin sämtliche der dort erläuterten ehefraulichen

Tugenden in sich vereint, als literarischer Beitrag zur frühneuzeitlichen Ehedebatte
in Skandinavien interpretiert werden kann. So widmet etwa Christoffer Fischer die
zwölfte Predigt seiner Huus Tafla „then förestälta Dygd och ährakrona som een
Gudfruchtigh hwshâlderska skal wara medh begâfwat."279 Er listet hier eine Reihe

von Tugenden auf, die die vorbildliche Haus- und Ehefrau auszeichnen bzw. von ihr
anzustreben sind. Allen voran steht die Gottesliebe und Gottesfurcht, die schon im
Alten Testament als Ursprung der Weisheit bezeichnet wird, welche ihrerseits „die
Meisterin aller Dinge" ist (Weish 7, 21 Gottesfurcht gilt allerdings für sämtliche

Mitglieder des Haushalts, also auch die männlichen, als oberste Tugend.280 Das

„zweite Gebot" für die Ehefrau gleich im Anschluss daran ist, wie bereits erwähnt,
die Liebe und Unterordnung gegenüber dem Mann, der damit zur irdischen
Verlängerung der göttlichen Autorität wird.281 Als folgende wichtige Tugend wird bei
Fischer die Treue erläutert, und zwar sowohl die eheliche Treue wie auch die Treue
im Haushalt, d.h. ein ehrlicher Umgang mit dem materiellen Besitz und insbesondere

mit den ehelichen Finanzen.282 Die Frau hat ihrem Mann in allen Lebenslagen,
gerade auch in (wirtschaftlicher) Not und Krankheit, treu beizustehen, sie zeichnet
sich durch Sanftmütigkeit, Nachgiebigkeit und ein „stilles Wesen" aus.283 Zentrales
literarisches und moralisch-autoritatives Vorbild ist dabei stets das alttestamentliche
„Lob der tüchtigen Frau" im Buch der Sprichwörter, das mehrmals anzitiert wird.

279 Fischer, Huus Tafla, S. 262 (die Tugend und Ehrenkrone, mit der sich eine gottesfürchtige Haus¬
frau schmücken soll).

280 Vgl. Runefeit, Hushâllningens dygder, S. 103-105. Für den „Hausvater" sind weiterhin die Kar¬

dinaltugenden Klugheit und Vorsicht/Umsichtigkeit (prudentia) und Gerechtigkeit (iustitia) am
wichtigsten. Zur Position der Weisheit und der Gottesfurcht vgl. vor allem Weish 6-8 und Spr 1-9,
insb. Spr 9,10: „Anfang der Weisheit ist die Gottesfurcht."

281 Fischer, Huus Tafla, S. 262: „Nämligh/ at hon för all ting skal sin trofasta Gudh (alt sâsom thet
högsta/ ädlaste goda) elska/ fruchta och för ögonen hafwa/ icke honom förträßligh och mootwil-
ligt bedröfwa och förtörna. Thil det andra/ at hon och äff hiertat elskar sin man/ bewijsar honom
skyldigh hörsamheet/ göra hwadh honom behagar och lâta thet honom mißhagar." (Sie soll nämlich

zuerst ihren treuen Gott als das höchste und vornehmste Gut lieben, fürchten und vor Augen
haben, ihn nicht verärgern und absichtlich betrübt machen. Zum zweiten soll sie ihren Mann von
Herzen lieben, ihm den schuldigen Gehorsam erweisen, tun, was ihm gefällt und sein lassen, was
ihm missfällt).

282 Vgl. Fischer, Huus Tafla, S. 263.
283 Vgl. Fischer, Huus Tafla, S. 263-269 (mit zahlreichen biblischen und „historischen" Beispielen

tugendhafter Frauen, die als Exempel dienen) und Insulaeus, Speculum domesticum, Bl. B3V-B4'

(auch er stützt seine Argumentation vor allem auf Exempel biblischer Frauenfiguren: Sara, Rahel,
Rebekka, Abigail, Elisabeth u.a.).



3.2 Ehe 233

Zusammen mit der Tradition der vier Kardinaltugenden und dem christlich-paulini-
schen Tugendverständnis entsteht somit ein weiblicher Tugendkatalog.284

Barbro Bergner, die schwedische Leichenpredigten über adlige und bürgerliche
Frauen im 17. Jahrhundert auf den darin zur Sprache kommenden zeitgenössischen
Tugenddiskurs untersucht hat, stellt heraus, dass in diesen, bestimmte Ideale und
normative Ansprüche spiegelnden Texten ein Bild der tugendhaften Frau gezeichnet
wird, das oftmals gerade in seinem Lob eine misogyne Grundeinstellung erkennen
lässt. Diese wird gewissermaßen als negative Folie hinter dem Tugendlob sichtbar.

Beispielsweise gelten just Sanftmütigkeit und „en stilla anda" als weibliche Tugend,
weil eine misogyne paulinisch-aristotelische Traditionslinie die Oberflächlichkeit
und Schwatzhaftigkeit der Frau betont.285 Als besonders verurteilenswerte Laster
werden bei Fischer ausführlich Trunksucht und Unkeuschheit sowie Müßiggang
abgehandelt.286

Weitere Tugenden sind Freundlichkeit, Bescheidenheit, Demut (als Gegenteil
zur Hochmut, die im Mittelalter zu den Todsünden gezählt wurde), die sich auch

äußerlich an der Kleidung und in bescheidenen materiellen Ansprüchen zeigen soll,
doch dabei ist durchaus ein gepflegtes Äußeres erwünscht, dazu auch Mildtätigkeit
und Freigebigkeit gegenüber den Armen. Ferner natürlich spezifisch
hauswirtschaftliche Tugenden wie Reinlichkeit, Sparsamkeit, Zuverlässigkeit und Tüchtigkeit

und schließlich die verantwortungsvolle Kindererziehung. Sämtliche Tugenden
der Frau sind, im Rekurs auf das „Lob der tüchtigen Frau", mehr oder weniger auf
das Verhältnis zum Mann bzw. auf den Tätigkeitsbereich des Hauses abgestimmt;
sie besitzen keinen „Selbstzweck".287 Alle diese Tugenden machen zusammen die

„ährakrona" der guten Haus- und Ehefrau aus, die sie in Ehren zu halten hat; und der

284 „Das Lob der tüchtigen Frau" steht bei Spr 31, 10-31. Das Verhältnis von Männern und Frauen,
die Warnung vor schlechten, zänkischen Frauen und die Qualitäten der guten Frau erläutert Sir
25-26. Aussagen über „die gute" bzw. „die schlechte" Frau finden sich ansonsten auch verstreut an
mehreren Stellen im Alten Testament, insbesondere in den Weisheitsbüchern (Buch der Sprüche,
Buch der Weisheit und Jesus Sirach). Vgl. auch Fischer, Huus Tafla, S. 247 u. S. 264. - Zum
neutestamentlichen Tugendbegriff vgl. Gal 5, 19-23, wo Paulus zwischen den „Früchten des

Geistes" und den „Werken des Fleisches" unterscheidet, die Eingang in den christlichen
Begriffskatalog von (Tod) sünden und Tugenden gefunden haben.

285 Vgl. Bergner, Dygden som levnadskonst, hier bes. S. 79.
286 Vgl. Fischer, Huus Tafla, S. 269-271 (Trunksucht), S. 272-275 (Unkeuschheit; wiederum mit

zahlreichen biblischen und historischen, besonders antiken Exempeln), S. 281 (Müßiggang).
287 Vgl. Fischer, Huus Tafla, S. 275-283 (auch hier wird die Argumentation mit zahlreichen Exempeln

unterstützt). Ähnlich Insulasus, Speculum domesticum, Bl. B3r-B3v, der aus den verschiedenen

Eigenschaften und Erscheinungsformen des Mondes die Qualitäten der guten Hausfrau ableitet,
etwa BL B3r: „Mänen medh sitt Skeen om Natten är mângom til nytto och gang/ som trängia til at

wara vthe omsin ährliga Födho och Kalls fullbordande/ eller Reesors fullfölielse./ Altsâ är en

idogh Boquinnas sysslor i sitt Hws mângom til nytto och gang. Ty äff hennes Flijt och ijdogheet
haffüa hennes Man/ Barn/ Hwßfolck och fremmande gang och fördeel." (Der Mond mit seinem
Schein in der Nacht ist vielen von Nutzen, die ihrer Arbeit nachgehen oder reisen müssen. So sind
auch die Tätigkeiten einer tüchtigen Hausfrau vielen von Nutzen. Denn ihr Fleiß kommt ihrem
Mann, ihren Kindern und dem Gesinde und auch Fremden zugute). Sowie Bergner, Dygden som

levnadskonst, S. 80, mit Anm. 38.



234 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Autor schließt seine Predigt mit dem frommen Wunsch, dass Gott seinen Beistand
und seinen Segen dazu geben möge:

[... ] at alla Christna Echtahustrur ena sâdana ährakrona mâga hafwa aldeles wäl polerat/

och ingen ädlesteen ther äff förlora/ sä wore the bâdhe för Gudh och werlden wäl

beprydda/ och om the i troon vthi endan framherda/ sâ warda the och effter thetta lif-
wet ewinnerliga saliga/ thet förläne them och oß allom Gudh fadher [...].288

Die hier aufgezählten Tugenden und ehefraulichen Pflichten der Frau wurden auch

in der zeitgenössischen Andachtsliteratur reflektiert, etwa im Gebetbuch En Gud-

achtig Siäls Nyckel til Himmelriket/ och Thes dageliga brukande... (Einer gottes-
fiirchtigen Seele Schlüssel zum Himmelreich und zum täglichen Gebrauch) des

schwedischen Geistlichen Johannes Avenarius, worin im Kapitel „En ächta hustros
bön" (Gebet einer wahrhaften Ehefrau) ebenfalls der gängige weibliche Tugendkatalog

aufgelistet wird. Dieses Gebetbuch wurde zusammen mit Then Swenska Psalm-

boken gedruckt und gelangte so zu großer Verbreitung in weiten Bevölkerungsteilen.289

Interessant ist ebenfalls der Aspekt, dass Keuschheit und Ökonomie in der
Haushaltsliteratur des 17. Jahrhunderts - mit Bezug auf das Alte Testament,
insbesondere die Sprüche Salomos - in Kombination betrachtet werden, d.h. die (weibliche

wie männliche) eheliche Keuschheit und Treue mit den wirtschaftlichen
Ressourcen des Hauses parallel gesetzt werden. Untreue und außereheliche Beziehungen

sind daher nicht nur aus moralischen Gründen abzulehnen, sie werden auch als

„slöserij " (Verschwendung) verurteilt. Die moralische und wirtschaftliche Stabilität
des Hauses muss gewahrt bleiben.290 Hier überschneiden sich Tugend-, Sexualitätsund

Ökonomie-Diskurs.
Schließlich sind die unterschiedlichen Sprechweisen im Diskursfeld Ehe

aufschlussreich, wie also in den verschiedenen Texten über die Ehe und die Ordnung
im Haushalt gesprochen wird. Sowohl Fischers Huus Taßa von 1618 als auch In-
sulaeus' Speculum domesticum (1633) entstammen einem theologischen Kontext und
bedienen sich daher einer theologisch argumentierenden Sprache, die vor allem

Bibelstellen, aber auch Beispiele aus der (vorwiegend antiken) Geschichtsschreibung,

seltener Anekdoten oder Alltagsweisheiten und Sprichwörter als Belege

288 Fischer, Huus Taßa, S. 283 (Alle christlichen Ehefrauen mögen eine solche Ehrenkrone gut poliert
erhalten und keinen der Edelsteine darin verlieren. So wären sie vor Gott und der Welt schön
geschmückt, und wenn sie im Glauben beständig bleiben, so werden sie auch nach diesem Leben die

ewige Seligkeit erlangen, das gewähre ihnen und uns allen Gott, unser Vater).
289 Vgl. Bergner, Dygden som levnadskonst, S. 122 und S. 375 (Anm. 154).
290 Vgl. zur „Luxus"-Diskussion Runefeit, Hushâllningens dygder, S. 116. Argumentiert wird in den

entsprechenden Texten mit Bezug auf Spr 5 (insbesondere 5, 8-10) und Sir 9, 1-9 (vgl. ebda.,

Anm. 137). - Die Stabilität des Hauses (des privaten Haushaltes wie des Staates) ist ein entscheidender

Aspekt: Die Tugenden insgesamt erfüllen, Bergner zufolge, gerade in der „stormaktstid"
des 17. Jahrhunderts mit ihren zahlreichen Kriegen und wirtschaftlichen Krisen eine Schutz- und
Stabilitätsfunktion, sie stellen ein normatives, moraltheologisches „Bollwerk" gegen eine oftmals
als unsicher und chaotisch empfundene Gegenwart dar. Vgl. Bergner, Dygden som levnadskonst,
S. 85.



3.2 Ehe 235

heranzieht. Pors hatte in seinem Hoffuid. Punct die aus der deutschen Eheteufellite-

ratur übernommene Argumentation durch Beispiele (eigener?) „forfarenhed"
(Erfahrung), also einer Art „Alltagswissen" ergänzt, zusätzlich zum Verweis auf
unterschiedliche „Historien".291 Fischer schließlich bringt an einer Stelle auch ein literarisches

Beispiel, was für den Kontext der Historienbuchüberlieferung besonders

interessant ist: Er erwähnt in der neunten Predigt „Huru Christet Echtafolck skola

Christeligen och fridhsamligen blifwa tilhopa" (Wie christliche Eheleute christlich
und friedlich beisammen bleiben sollen) nach einigen historischen Beispielen,
insbesondere Plutarch, auch ein Gleichnis aus der Historie des Ritter vom Turm, das

von der Wichtigkeit des guten Zusammenhalts von Ehemann und -frau erzählt.292

Fischer bedient sich dieses Beispiels, um auf die Bedeutung einer stabilen Ehe für die

Stabilität im Staat zu sprechen zu kommen, also die lutherische Argumentation von
Haushalt und Staat als einander entsprechendem Mikro- und Makrokosmos. Nicht
zufällig biete es sich für diese Analogsetzung an, ist doch der Ritter vom Turm als

didaktischer Text von einem Adligen für seine Töchter verfasst worden. Es erinnert
darin zudem an die oben vorgeführte ordnungspolitische Lektüre der Melusina als

Ehegeschichte.
Weniger ernst und theologisch argumentierend tritt dagegen Petrus Johannes

Bjuggs gereimter Huus-Speegel von 1689 auf, obwohl auch Bjugg Pfarrer war; der

Text kündigt sich auch auf dem Titelblatt als „nyttigh och lustig" und als „Tijdzför-
drijff" an, bedient sich also derselben genretypischen Formulierungen wie zahlreiche
Historienbücher und betont damit - im Gegensatz etwa zu den vorher genannten
theologischen Werken - die bewährte Kombination von Didaxe und Unterhal-

291 Vgl. Pors, Leffnetz Compaß, Bl. A3V-A4V, Bl. A6V, Bl. BSV, Bl. Clv.
292 Fischer, Huus Taßa, S. 204: „En Riddare ifrân Thurm brukade thenna liknelse: en Fader hade tree

Sönner/ han badh them göra en eld/ ther til skulle hwar bära sitt wedhaträä/ när thet begynte wäl
brinna/ befalte han/ at hwar skulle tagha sitt trää äff elden/ sä snart the thet giorde sä vthsläcknade
elden/ ther äff talade han til sina Sönner: Elskelige Sönner annammer ther äff itt Exempel/ när i
eendrechteligh tilhopa hallen/ sä gär idher wäl i hand/ men lâten i idher söndra och âthskilia/ sä

warder idhart godz ganska ringa och blifwer alt för idher til intet. Ja/ Herren Christus sägher sielff
(then oß är giord alf Gudh Fadher til wijsheet) at hwart och itt rijke som söndrar sigh sielfft/ thet
mäste falla/ fridh och enigheet är en stödh och stälpe (näst Gudh) ther vppä lyckan och helsan är

grundat och bygd/ och säsom itt huus mäste falla alt vthi sender nidh/ när man slär stödhen eller

stälpanar vndan/ sä mäste och all regemente och all huushällning falla i grund/ ther fridh och

enigheet blifwer fördrifwin/ fridh kärleken och enigheet äre fulkomlighetennes band/ säsom then
helga skrifft bewijsar." (Ein Ritter vom Turm verwendete folgendes Gleichnis: Ein Vater hatte drei
Söhne; er bat sie, ein Feuer zu machen, wofür jeder von ihnen Holz herantragen sollte. Als es zu
brennen begann, befahl der Vater, dass jeder Sohn sein Holz wieder aus dem Feuer ziehen solle,
und als sie das taten, erlosch das Feuer. Daraufhin sprach er zu ihnen: Liebe Söhne, nehmt dies als

Exempel. Wenn ihr einträchtig zusammenhaltet, so geht alles gut, trennt ihr euch aber voneinander,

so wird euer Besitz zunichte. Ja, unser Herr Jesus Christus sagt selbst, von Gottvater als Rat

gegeben, dass jedes Reich, das sich selbst zerstört, fallen muss. Frieden und Eintracht sind neben
Gott diejenigen Stützen, die Glück und Wohlergehen begründen; und so wie ein Haus in sich

zusammenfällt, wenn man seine Stützen entfernt, so müssen auch das Hausregiment und der Haushalt

zusammenbrechen, wenn Friede und Eintracht verloren gehen. Friede, Liebe und Eintracht
sind das Band der Vollkommenheit, wie es die Heilige Schrift beweist).



236 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

tung.293 Bjugg stellt hier einen allgemeingültigen, geschlechter- und standesübergreifenden

Tugendkatalog an den Anfang. Als erste und wichtigste Tugend für alle

Menschen gilt hier die Gottesfurcht. Danach werden zahlreiche erstrebenswerte

Eigenschaften und Tugenden aufgezählt: Ehrlichkeit, Fleiß, Umsichtigkeit, Tüchtigkeit,

Liebenswürdigkeit, Bescheidenheit, Mäßigkeit, Friedfertigkeit. Vor Lastern und
schlechten Sitten wie Trunksucht, Falschheit und unsittlichem Benehmen wird
gewarnt.294 Im Abschnitt über „Huusmödrars Syslor" (Tätigkeiten der Hausfrauen)
werden vor allem praktische Tätigkeiten der Frau im Haushalt aufgezählt wie

Spinnen, Kochen usw. und ihre nie endende Sorge und Umsicht für das Haus
beschrieben. Im Gegensatz zu Fischer und Insulaeus (wo sie so gut wie völlig
ausgeklammert bzw. nur indirekt im Zusammenhang mit Keuschheit und Treue erwähnt

wird, als natürlicher Bestandteil des ehelichen Zusammenlebens wird sie

stillschweigend vorausgesetzt) bezieht Bjugg auch die eheliche Sexualität auf eine
lockere und humorvolle Art in seinen „Tugendkatalog'' mit ein: am Abend,

När [... ] alt är ompußlat/ Och sâledes wäl syslat/
Gär hon til Mannen/ Som ligger sä ensammen.
Hälser honom godh qwäll/ frâger sâfwer tu wäl/
Dâ swarar han strax jaa/ Jag är och rätt glaa/
At syslan nu stannar/ Sâ at tu nu kommer/
At hwijla dina fötter/ Som är nu sa trötter.
Du stackere lilla/ Som aldrig är stilla/
Sin Gud hon dâ beder/ Och lägger sä sig neder/
Och är helt frommer/ Ehuru sendt hon kommer/
Lägger sä mannen pâ armen/ sticker handen uti barmen
Taler och smeker/ Krammer och trycker/
är mannen frijsk och qwecker/ Dâ begynnes en leker
Som slätt intet swijker/ Vthan huuset föröker.295

Bjugg führt dem Leser aber auch das Schreckbild eines verwahrlosten Haushaltes

vor, etwa wenn der Ehemann trinkt und seine Pflichten vernachlässigt - was übrigens

wesentlich ausführlicher dargestellt wird als das Bild der faulen Frau, das als

293 Een Huus-Speegel,/ Nyttigh sä och lustig för gamble och Vnga/ Hwar äff sees först hwadt allom i ge¬

rneen/ sedan hwart stând i synnerheet wäl anstär och pryder/ För Tijdzfördriff Componerat och sam-
mansatt/ AffPetro Biugg/Past: i Linderähs. Jönkiöpingh/ Tryckt âhr 1689. (Ein Haus-Spiegel, nützlich

und unterhaltsam für Alt und Jung, aus dem man zunächst ersehen kann, was sich für alle

Stände ghört, dann für jeden einzelnen. Zum Zeitvertreib zusammengestellt von Petrus Biugg,
Pastor in Linderâs. Jönköping, gedruckt im Jahre 1689). UUB Uppsala (Mikrofilm in der KB
Stockholm, Sign. Mf. Collijn R. 174).

294 Vgl. Bjugg, Huus-Speegel, S. 187-189 (wohl spätere Paginierung).
295 Bjugg, Huus-Speegel, S. 193 (Wenn alles versorgt und wohl gerichtet ist, geht sie zum Mann, der da

so einsam hegt, wünscht ihm einen guten Abend und fragt, ob er gut schlafe, da antwortet er

gleich: Ja, ich bin auch recht froh, dass alle Tätigkeiten nun erledigt sind und du herkommst, deine
Füße auszuruhen, die jetzt so müde sind. Du arme Kleine, die du nie zur Ruhe kommst. Sie spricht
ihr Gebet und legt sich nieder, sie ist guter Dinge, wie spät es auch sein mag, nimmt ihren Mann in
die Arme, plaudert und liebkost, umarmt und herzt ihn, und wenn der Mann munter ist, beginnt
nun ein Spielchen, das nicht vergebens ist, sondern zur Vergrößerung des Hausstandes führt).



3.2 Ehe 237

abschreckendes und warnendes Beispiel ebenfalls in den alttestamentlichen
Weisheitsbüchern, vor allem im Buch Sirach und in den Sprüchen Salomos, sein
biblisches „Urbild" hat.296

Zusammenfassend und nochmals zurück zur Griseldis: „Taalmodighed", die
Geduld, die sie so auszeichnet und als nachahmenswert für die Leserinnen erscheinen
lässt, wird in den hier untersuchten Ökonomieschriften im Grunde eigentlich
nirgends spezifisch hervorgehoben, sie fließt eher mit ein in die allgemeinen
Tugenden von Mann und Frau, denn Langmut und Nachsichtigkeit mit dem Ehepartner

wird wie gesehen von beiden gefordert. Als Äquivalent zur Kardinaltugend
fortitudo ist sie geschlechterübergreifend anzustreben. Doch Geduld ist - mit dem
Vorbild Hiobs, einer zentralen religiösen und kulturell-literarischen Identifikationsfigur

im 17. Jahrhundert - die entscheidende Tugend, die den Menschen Leiden,
Prüfungen und Schicksalsschläge im Glauben und in Frömmigkeit ertragen lässt.

Auch das Gottesbild zeigt sich stark von Hiob geprägt: Gott als der den Menschen
züchtigende Vater, der ihm aber letzten Endes Gutes will und ihn für die geduldig
ausgehaltenen Leiden im Himmel belohnt.297 In dieses Bild fügt sich die Griseldis-

Figur sehr gut ein. Sie ist bereits bei Petrarca eine Personifikation der virtus, doch
stellt sie gerade auch für die skandinavische Rezeption im 16. und 17. Jahrhundert
ein großes Identifikationspotential bereit: Sie verkörpert neben der Geduld
zahlreiche der weiblichen, ehefraulichen Tugenden, die zeitgenössische Ehelehren
und Texte der „hushällningslära" als normativ beschreiben. Wie an Griseldis'
Verhältnis zu ihrem Vater und zu Volter, aber auch an der schlussendlichen
Kontinuität der Herrschaft gezeigt wurde, nimmt der ordnungspolitische Aspekt
einen großen Stellenwert in der Historie ein. Aufgrund solcher Korrespondenzen
lässt sich die Griseldis-Historie besonders gut in einem ffühneuzeitlichen,
lutherischen Kontext wie dem skandinavischen verorten und macht sie hier zu einem
attraktiven Text, der auf unterhaltsame, „romanhafte" Weise die normativen
Vorgaben im Großen und Ganzen bestätigt. So stellt sich die Historie von Griseldis,
die schließlich für ihr tugendhaftes Verhalten, ihre Treue und ihre Geduld belohnt
wird, auch hier in einen Rezeptionszusammenhang von Ehedidaxe und Ökonomie-

296 Vgl. Bjugg, Huus-Speegel, S. 194-195. Bei Insulaeus werden schlechte Haushaltsführung des Man¬

nes und der Frau etwa gleichmäßig abgehandelt, bei Fischer überwiegen dagegen die Beispiele
weiblicher Verfehlungen bzw. Nachlässigkeiten.

297 Vgl. Bergner, Dygden som levnadskonst, S. 99-100 und neben den von Bergner untersuchten Per¬

sonalia der Leichenpredigten auch literarische Zeugnisse wie etwa die Autobiographie (1657) der
schwedischen Adligen Agneta Horn. Vgl. Agneta Horn: Beskrivning över min vandringstid. Utgiven
med inledning och kommentar av Gösta Holm. Stockholm: Almqvist & Wiksell, 1959. Vgl. hierzu
auch Eva Haettner Aurelius: Inför lagen. Kvinnliga svenska självbiografier frän Agneta Horn tili
Fredrika Bremer. Lund: Lund University Press, 1996 (Litteratur teater film. Nya Serien; 13) und
Stephen A. Mitchell: Job infernale garb: Studies on the autobiography of Agneta Horn. Göteborg:
Litteraturvetenskapliga Institutionen, 1985 (Skrifter utgivna av Litteraturvetenskapliga Institutionen

vid Göteborgs Universitet; 14).



238 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

bzw. „hushällningslitteratur"298 zugleich demonstriert sie damit auch die Erfolgsgeschichte

des Phänomens Historienbuchs.299

3.2.3 Ehedidaxe und Unterhaltung. Ecteskabs Samtale, En Kortvillig
Dialogus und Ett lustigt Samtaal emellan twenne vnga Hustrur

Eine Brücke zwischen der Griseldis und denjenigen Historien, die mit dem
zeitgenössischen Ehe- und Tugenddiskurs sehr viel spielerischer umgehen als die Griseldis,

schlägt ein kleiner Text, der 1619 in Kopenhagen unter dem Titel Ecteskabs Samtale,
eller Dialogus, imellem Tuende Quinder, lystig oc nyttelig alle dem som ere indgangne

[...] Ecteskab erschien. Als dänischer Übersetzer wird auf dem Titelblatt H. V.
[Hans Vindekilde] angegeben.300 Unmittelbare Vorlage für diesen dänischen Text
ist ein weit verbreitetes Werk des deutschen Humanisten und lutheranischen

Theologen Erasmus Alberus: das 1539 gedruckte Das Ehbuchlin. Ein gesprech zweyer
weiber,301 welches wiederum auf einem berühmten lateinischen Dialog des Erasmus

von Rotterdam basiert. Dieser trägt den Titel Uxor jue/iy/iyanoç sive coniugium
(Coniugium, „Die Ehe") und ging 1523 in Basel in Druck im Rahmen der lateinischen

Familiarum Colloquiorum formulae des Erasmus; 1524 wurde der Text ins

298 Vgl. nochmals Burman, Om folkbokens vackra Grisilla, S. 57, der auch eine Erotisierung der Tu¬

gend in der Historie feststellt: „En förklaring tili Grisillas popularitet är att dygden (och den krop-
pens skönhet som speglar dygden) är vapnet i den äktenskapliga konflikten. Dygdediskussionen
fürs därmed inte bara i ett erotisk sammanhang utan även i ett socialt. Äktenskapetsom religiös
och social inrättning var ett under renässansen omdebatterat tema, och griseldisberättelsen skall,

som redan framhàllits, ses som ett inlägg i diskussionen." (Eine Erklärung für Grisillas Beliebtheit
ist, dass die Tugend (und die körperliche Schönheit, die die Tugend spiegelt) die Waffe im
ehelichen Konflikt darstellt. Die Tugenddebatte wird damit nicht nur in einem erotischen Kontext
geführt, sondern auch in einem sozialen. Die Ehe als religiöse und soziale Institution war ein in der
Renaissance vieldiskutiertes Thema, und die Griseldis-Erzählung soll, wie bereits erläutert, als

Beitrag zu dieser Debatte verstanden werden).
299 Vgl. Burman, Om folkbokens vackra Grisilla, S. 58: „Genom at boken spreds i,folkbokens' nya form

nâdde den läsare i nya samhällsskikt, och detta betyder att tidigare sekundära betydelsemönster -
maktanspräk, erotiska konflikter - blev av större vikt och tili och med tycks kunna förklara verkets

popularitet. Grisilla blev en utpräglad marknadsföreteelse och därigenom modern." (indem das

Buch in der neuen Form des Volksbuches' verbreitet wurde, erreichte es Leser einer neuen
gesellschaftlichen Schicht, wodurch zuvor sekundäre Bedeutungsmuster wie Machtanspruch und erotische

Konflikte wichtiger wurden und sogar die Beliebtheit des Textes erklären lassen. Grisilla
wurde zu einem ausgeprägten Marktphänomen und dadurch modern).

300 Ecteskabs Samtale, eller Dialogus, imellem Tuende Quinder/ lystig oc nyttelig/ alle dem som ere ind¬

gangne/ eller indgaa ville/ det hellige Ecteskab/ etc. Giort affErasmo Albero/ Oc fordansket/ AffH.V.
[Hans Vindekilde]. Prentet i Kiobenhaffn/ Aar 1619. (Ehegespräch oder Dialog zwischen zwei jungen

Frauen, lustig und nützlich für alle, die verheiratet sind oder in den heiligen Stand der Ehe

treten wollen, etc. Von Erasmus Alberus geschrieben und von H.V. ins Dänische übersetzt.
Gedruckt in Kopenhagen im Jahre 1619). KB Kopenhagen, Sign. 4,-76 8°.

301 Erasmus Alberus: Das Ehbuchlin. Ein gesprech zweyer weiber/ mit namen Agatha vnd Barbara/ vnd
sunst mancherley vom Ehestand/ Eheleuten/ vnnd jederman nützlich zulesen/ An die Durchleuchtige
Hochgeborne Fürstin/ Fraw Catharina geborne Hertzogin von Braunschweig/ Marggräfin zu Brandenburg

etc. Durch Erasmum Alberum. o.0.1539. Zentralbibliothek Zürich, Sign. Z 18.291.



3.2 Ehe 239

Deutsche übersetzt und entwickelte sich zu einem der beliebtesten unter den meist

Fragen der Moral umkreisenden Colloquia-Dialogen.302 Die Transmission verläuft
also von einem katholischen lateinischen Ausgangstext über eine deutsche reformatorische

Übersetzung und Bearbeitung zu einer dänischen Adaption. 1680, sechzig
Jahre nach der ersten dänischen Übersetzung Vindekildes, wird eine weitere,
diesmal anonyme Fassung des Dialogs auf Dänisch gedruckt: En Kortvillig Dialogus
eller Samtale/ Meilern Tvende Qvinders Personer/ Angaaende den H. Ectestand.303

Wenig später erscheinen zwei schwedische Auflagen: 1687 und 1690 wird der

Dialog von einem anonymen Übersetzer ins Schwedische übertragen und mit dem
ausführlichen Titel versehen:

Ett Lustigt Samtaal/ Emellan Twenne vnga Hustrur/ Hwarvthinnan den ena sigh be-

swärar öfwer sin Mans sälsamma Lefwerne/ At hon derföre intet kan komma öfwerens
och förlijkas med honom./ Och den Andras / Swar och Lärdom/ huru hon skal sigh
förehälla och bära sig âth pâ det hon mâ fâ honom godh och from moot sigh igen./
Nyttigt at Läsa och weta för vnga Hustrur/ och andra som sâdant kunna behöfwa när
dhe tyckia sigh at haa otämma Män./ TrycktÂhr 1687.304

302 Erasmus von Rotterdam: Coniugium, in: Opera omnia Desiderii Erasmi Roterdami. Recognita et

adnotatione critica instructa notisque illustrata. Ordinis primi tomus tertius. Colloquia. Hg. von L.-E.
Halkin, F. Bierlaire und R. Hoven. Amsterdam: North-Holland Publishing Company, 1972,
S. 301-313 (im Folgenden als Erasmus, Coniugium zitiert). - Vgl. auch Erasmus von Rotterdam:
Vertrauliche Gespräche. Aus dem Lateinischen übersetzt, herausgegeben und mit einem Vorwort
versehen von Kurt Steinmann. Zürich: Diogenes, 2000 („Die Gattin, die über die Ehe lästert oder
Die Ehe", S. 47-71), S. 24-30 und S. 320-322, S. 351. Als Zielpublikum der Colloquia Familiaria
oder Colloquia, wie sie meist genannt werden, sind nicht nur die (männlichen) Lateinschüler im
Rahmen des Schulunterrichts oder ein engerer Gelehrtenkreis anvisiert, sondern ein breiteres
häusliches Publikum, die gesamten familiäres, Angehörige der Gelehrtenfamilie, damit also durchaus

auch (Ehe-)Frauen: ein Familien- und Bildungsideal, das Erasmus von Thomas Morus
übernommen hatte (der auch im Text selbst indirekt von Eulalia erwähnt wird, s.u.). Vgl. hierzu Katrin
Graf: ,„Ut suam quisque vult esse, ita est.' Die Gelehrtenehe als Frauenerziehung", in: Schnell,
Geschlechterbeziehungen, S. 233-257, hier S. 238-250. Sowie dies.: „Der Dialog ,Conjugium' des

Erasmus von Rotterdam in den deutschen Übersetzungen des 16. Jahrhunderts", in: Schnell,
Geschlechterbeziehungen, S. 259-273. - Zur Bearbeitung des Erasmus Alberus vgl. Graf, Dialog, S. 266-
268 sowie Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 136.

303 Der vollständige Titel lautet: En Kortvillig Dialogus eller Samtale/ Meilern Tvende Qvinders Perso¬

ner/ Angaaende den H. Ectestand. Den ene ved Naffn Agatha/ som lojfver og berommer sin Ecte-Mand:
Den andens Naffn Barbara/ som derimod laster ocforacter sin Mand: Alle Unge Ectefolck saare Nytte-
lig/ oc der hos megit lystigt at Leese. Nu nyligen paa Danske offversat. [Kopenhagen, 1680?] KB
Kopenhagen, Sign. 14,-455, 8°. Ex. 3. (Ein kurzweiliger Dialogus oder Gespräch zwischen zwei
Frauen über den heiligen Ehestand. Die eine davon mit Namen Agatha, die ihren Ehemann lobt,
die andere heißt Barbara, die ihren Mann jedoch tadelt und verachtet. Allen jungen Eheleuten sehr

von Nutzen, und dazu unterhaltsam zu lesen. Kürzlich ins Dänische übersetzt). - Der kleine Text
zählt nur zehn Blatt und ist nicht vollständig erhalten (erhalten sind Bl. Alr-A8v, dann fehlt Bl; Bl.
B2-B3 sind vorhanden, der Text endet auf Bl. B3V).

304 (Ein vergnügliches Gespräch zwischen zwei jungen Ehefrauen, worin sich die eine über die
Lebensweise ihres Mannes beschwert, dass sie darob niemals mit ihm einig werden könne. Und
die Antwort und der Rat der anderen, wie sie sich verhalten solle, um sich wieder mit ihm zu
vertragen und ihn sich selbst gegenüber gut zu stimmen. Nützlich zu lesen und zu wissen für junge
Hausfrauen und andere, die solches gebrauchen können, wenn sie widerspenstige Männer zu ha-



240 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Als Beispiel für die skandinavische Rezeption deutschsprachiger, humanistischer
didaktischer Literatur und damit in seiner Transmissionsgeschichte ist dieser Text
äußerst interessant; um diese und um eine Verortung des Dialogs als „nützliche und
schöne Historie" im Kontext der skandinavischen Ehe- und Ökonomieliteratur soll
es hier gehen. Aufschlussreich hierfür ist zunächst die ausdrückliche Widmung des

schwedischen Textes an junge Ehefrauen, denen er eine Art „Ehe-Ratgeber" sein

will, wenn sie sich von ihren widerspenstigen Ehemännern geplagt fühlen. Erasmus
Alberus hatte sich noch an ein allgemeineres Publikum beiderlei Geschlechts

gewandt, insbesondere an Ehepaare: „Eheleuten/ vnnd jederman nützlich zule-
sen".305 Ähnlich die dänische Version von Ecteskabs Samtale oder im Titel des Kort-
villigDialogus: „Alle Unge Ectefolck saare Nyttelig/ oc der hos megit lystigt at Lasse."

(Allen jungen Eheleuten nützlich, dazu auch sehr unterhaltsam zu lesen).
Die Historie, die in Kortvillig Dialogus und in den schwedischen Fassungen so

wie das ursprüngliche Coniugium ein Prosatext, in Vindekildes Ecteskabs Samtale
aber in Versen gehalten ist, besteht aus einem Dialog zwischen zwei jungen,
miteinander befreundeten Frauen, die sich über ihre Ehen unterhalten. Bei Erasmus von
Rotterdam und in der schwedischen Historie heißen sie Eulalia und Xanthippe, im
dänischen Text Kortvillig Dialogus dagegen Agatha und Barbara wie bei Erasmus

Alberus, in Vindekildes Version von 1619 aber Dorothe und Karine.306 Hier zeigt
sich schon ein interessanter Unterschied in den beiden skandinavischen Traditionen,

der sich dann vor allem im Inhalt bemerkbar macht: Während die beiden
Versionen der dänischen Tradition (Vindekilde und Kortvillig Dialogus) im Großen und
Ganzen wortgetreu Erasmus Alberus folgen, ist der schwedische Text viel näher am
Coniugium des Erasmus von Rotterdam, wobei gewisse Textstellen ausgelassen sind.
Dazu im Folgenden mehr. Auffallend und bezeichnend ist in diesem Zusamenhang
daher auch, dass (nur) En Kortvillig Dialogus seine Titelblattillustration an diejenige
in Erasmus Alberus' Ehbüchlin anlehnt (vgl. Abb. 9 und 10) und sich damit auch

ben glauben. Gedruckt im Jahre 1687). KB Stockholm, Sign. F1700/2315 a, Bl. AI'. - Im Folgenden

zitiere ich die schwedische Version mit Samtaal aus diesem Druck von 1687. Ein weiterer, mit
diesem identischer Druck erschien bereits drei Jahre später, 1690 (KB Stockholm, Sign.
F1700/2315 b). - Die SF-Edition gibt keinerlei literaturhistorische Angaben zu diesem Text:
„Författaren tili Ett lustigt samtal emellan tvenne unga Hustrur är okänd." (Der Autor von Ein
vergnügliches Gespräch zwischen zwei jungen Ehefrauen ist unbekannt) ist der einzige Kommentar (SF
V, S. 12). In DF ist die Historie nicht aufgenommen, wohl deshalb, weil es sich hierbei um keinen
Prosaroman bzw. Historienbuch im eigentlichen Sinne handelt, sondern um einen moralisierenden

Dialog.
305 Erasmus Alberus, Ehbuchlin, Bl. AT. - Nach Graf überwiegt in den deutschen Übersetzungen des

16. Jahrhunderts insgesamt die Anrede an die Frauen, weshalb das Coniugium in der deutschsprachigen

Rezeption wohl mehrheitlich als „Frauenerziehungsschrift" (Graf) interpretiert worden sei,

entgegen der ursprünglichen Intention des Erasmus von Rotterdam. Vgl. Graf, Dialog, S. 260 und
S. 266.

306 Die Namen bei Erasmus von Rotterdam und in der schwedischen Fassung sind programmatisch:
Die mit ihrer Ehe zufriedene Eulalia ist „die schön Sprechende", Xantippe dagegen tritt als

Namensvetterin der als äußerst zänkisch bekannten Frau des Sokrates auf. Vgl. auch Erasmus,
Coniugium, S. 301, Anm. 1. - Wenn ich mich auf den schwedischen Text beziehe, verwende ich die
dort benutzte Schreibweise „Xantippe", mit einfachem „t".



3.2 Ehe 241

ikonographisch in die Tradierungslinie der deutschen Vorlage stellt; während die
schwedischen Drucke (Abb. 11: Ett Lustigt Samtaal, 1687) ebenso wie Vindekildes
Ecteskabs Samtale keine Illustrationen aufweisen.

in gefiwc§stucpcv totibetmü litt
mcn9tgatf)a fmî> 25arf><tra/fmt>

fünft mamfkrlc» fom f>cfîanî> /
ieutcn/pttnb j<hcmrt»n«^(tc^ jolcfcM/2tnbtc $>ur<b*

Icucbtigc t^odigcbomc w Cacbarin«
- gcbowewcrijogm t?on 25utunjcbwcig/

borgte»

©ttrtfj ?afmumS((f>mtw.

s

Abb. 9:

Erasmus Alberus, Das Ehbûchlin (1539). Titelblatt. Zentralbibliothek Zürich



242 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

1

i
Dialogus*^

v (ütt

&mmUl
SJîdlfrti^ncrûoiii^rs fyrfcttetj I
Qfotya-Itm* new ft. *$>:$ $
STlaffnTCgarbft/fcm loffrrr oc ber«miner fin £ccc. l$0?4n& : $)e* àittaie Dîaffit 95arbara/ fem

' '1
errlmoD UfUr oc foraatr 0» xJbabf ^

3Uc lln«< faau îîpudig / oc t(| i
bc< tnflia or * *ic. ]

Sftum)li|enpaa5)Äi.pr.>flfberf4t. *

ï'-. „ _i£ii

?7

Abb. iO:
Titelblatt des dänischen Drucks ,En Kortvillig Dialogus' (1680?).

Det Kongelige Bibliotek Kobenhavn



3.2 Ehe 243

M&mêkcoy&mmé
îj®ft §u(ttç$c SdmtaaÊ
^ (Smcllatt £ft><nne öiiga

ï'®ïïÂ««i/'X

Mue

bcftOiSrar äfrwr fin SRane|"
2f4lfamma gtfnwni«/ 2lt |nti fcm|n

2 fördtitctfartfotnina öftreren^ g*
»ffev cd)fdrltjfasftii«&fjotioitn P
..*S./• £>$ fcen Sfoba» g";
3- Swtir.oïÇ Êârbom/ /gr
«gÇuru fïalfigf) fôrc§4lla ocb54<§i&

3g§ ta fia 4*6 p4 >»4 (4 fco» £L
'£»' nom gofcf) oef) froiiimoot

2 'tfâ&f#* g*
W0fyttfôt at £4fa od) twta ffo tmga Ait'gafr
^5 fhuc/ od) anbra fom fabant Funnafw^ jjâfroa nfc bïje trjefta ft'öb at p&

*c_ ftqq otfomttq $Jtàn. g*
«Sjj ?rt)rft $f)r iö87- g»
- 3BT ^ ^ ^ ^ ^ ^ ^ 5]^

Afe£>. 11 :

Titelblatt des schwedischen Drucks ,Ett lustigt Samtaal emellan twenne

vnga Hustrur' (l 687). Kungliga Biblioteket Stockholm



244 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Zwei gegensätzliche Positionen und Einstellungen zur Ehe werden an den beiden
Frauen vorgeführt:307 Xantippe (Barbara bzw. Karine) ist unglücklich und beklagt
sich bei der Freundin über ihren Mann, der sie vernachlässigt und, anstatt zuhause

zu sein, lieber sein Geld in Bordellen und Wirtshäusern, beim Trinken und
Würfelspiel ausgibt, der außerdem noch leicht in Jähzorn gerät und sich handgreiflich
mit ihr streitet, wenn er heimkommt - verschiedene Laster, die den mittelalterlichen
Todsünden gula, luxuria, libido und ira (Müßiggang, Verschwendung, Wollust,
Zorn) entsprechen.308 Diese lassen sich in einem breiteren Verständnis dem
übergeordneten Aspekt der „slöserij" (Verschwendung) zuordnen: also auch hier ein
Beispiel der in der schwedischen Ökonomieliteratur typischen Verknüpfung von
finanzieller Veruntreuung und Ressourcenverschwendung mit Unkeuschheit, einer
Verbindung des wirtschaftlichen Diskurses mit dem Sprechen über Sexualität.
Eulalia (Agatha bzw. Dorothe) dagegen ist glücklich verheiratet und strahlt auch
äußerlich Wohlstand und Zufriedenheit aus. Sie gibt Xantippe Ratschläge - daraus
besteht der größte Teil des Textes -, wie sie ihre verlorene eheliche Harmonie
wiederherstellen kann. Denn Xantippe und ihr Mann verstoßen, wie Eulalia
feststellt, gegen das Ideal der ehelichen Eintracht, des Hausfriedens, des ersten
„Ehegebots": „en ädla/ kosteligh och märkeligh ting huusfriden/ then som icke kan betalas

eller köpas medh guld eller silfwer".309

Der Hausfrieden steht gewissermaßen im Mittelpunkt der Beziehung zwischen
Ehemann und -frau, und zwar sowohl in diesem Dialog wie auch in Schriften der
skandinavischen Hausväterliteratur. Er ist das titelgebende Thema einer moraltheologischen

Schrift des deutschen Autors und Geistlichen Paul Rebhun (1505-1546),
die 1575 von Rasmus Hansen Reravius (der auch andere geistliche Schriften und
auch Jörg Wickrams Knabenspiegel 1571 ins Dänische übertragen hatte) ins Dänische

übersetzt wurde unter dem Titel Husfred. Det er Aarsager äff den hellige Scrifft/
som skulle beuege alle Christelige Ectefolck/ til at holde Fred oc Endrectighed i deris

Husholdningf10 In insgesamt zehn „Aarsager" (Gründen bzw. Kapiteln) behandelt

307 Ich beziehe mich für inhaltliche Referenzen der Einfachheit halber bei Zitaten größtenteils auf den
schwedischen Text, da Kortvillig Dialogus nur unvollständig erhalten und Ecteskabs Samtale

aufgrund der anderen Namen und der Reimform leicht verändert ist. Es wird in der Analyse aber auf
alle drei Versionen eingegangen.

308 Vgl. Graf, Gelehrtenehe, S. 243.
309 Fischer, Huus Tafla, S. 207 (ein edles, kostbares und besonderes Gut ist der Hausfrieden, nicht

mit Gold oder Silber zu erkaufen).
310 Rasmus Hansen Reravius: Husfred. Det er Aarsager äff den hellige Scrifft/ som skulle beuege alle

Christelige Ectefolck/ til at holde Fred oc Endrectighed i deris Husholdning/ Vdscetpaa Danske äffRasmus

Hansson Reravius. Du Mand/haffdin Hustru kier/ oc du Quinde ver din Husbonde lydig. Detgior
Husfred. Prentet i Kiobenhaffn/ äffAndrea Gutterwitz oc Hans Stockelmands arffuinge. [Druckjahr im
Kolophon] 1575. KB Kopenhagen, Sign. Hielmst. 767-768 8° (Hausfrieden. Das sind Gründe aus
der Heiligen Schrift, die alle christlichen Eheleute dazu bewegen sollen, Frieden und Eintracht in
ihrem Haus zu halten. Ins Dänische übersetzt von Rasmus Hansen Reravius. Du Mann, liebe
deine Ehefrau, und du Frau, sei deinem Ehemann gehorsam. Das macht den Hausfrieden.
Gedruckt in Kopenhagen von Andreas Gutterwitz und Hans Stockelmands Erben. 1575). Vgl. auch
Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung, S. 116, Anm. 83. - In einem dem Text vorangestellten
Gedicht spricht der häusliche Frieden, quasi personifiziert, selbst zum Leser („Husfred taler til



3.2 Ehe 245

der Autor das Verhältnis zwischen den Eheleuten, etwa den ehelichen Gehorsam der

Frau, das Verbot außerehelicher Beziehungen bzw. der Unzucht, die äußerliche
Bescheidenheit der Frau und die Vorrangstellung des Mannes im Haushalt und in der

Ehe, wobei er sich stets auf die in der Hausväterliteratur einschlägigen Bibelstellen
beruft (Gen 3, 1; Eph 5,1; 1 Petr 3; 1 Kor 11). Als eine der schlimmsten Feindinnen
der christlichen Ehe wird die Unzucht dargestellt; sie kann aus der Uneinigkeit der
Eheleute untereinander entstehen, weshalb sich ihr der Text besonders ausführlich
im dritten Kapitel widmet.311

Thi naar den ene Person vdi Ectescaff gior icke andet/ end seer surt vd/ knurrer oc

murrer i huer vraa/ er stum oc stuß baade nat oc dag/ da kand den vere en stor Aarsage
til/ at den anden opeggis til Horeri oc skorleffnet.312

Gerade gegen das Ideal der ehelichen Liebe und Eintracht - nach Rebhun/Reravius
sind beide Ehepartner für die Vermeidung der Unzucht gleichermaßen verantwortlich

- verstößt besonders Xantippe mit ihrem mürrischen Verhalten, das den
unrühmlichen Lebenswandel ihres Mannes fördert, über den sie dann wiederum klagt
und den sie ihm vorwirft. Darum belehrt Eulalia sie mit ähnlichen Worten wie die
Ökonomieschriffen:

Sâsom iagh för en stund sedan tigh sade/ laga sä at det stâr wäl til hemma i Huset/ och
at alt seer reent och skijnande vth/ och at icke nâgot är i wägen/ hwar äffhan fâr orsaak
och nödgas at gâ vth; Sedan stall tig och emot honom altid wänlig och from/ och

förgät icke heller i medier tijdh at gâ honom med all respect och wyrdnad tilhanda/
hwilket en Hustru är skyldigh sin Man at bewijsa. Inte skal du see Trumpen och mulen
vth/ icke heller skal du wara moot honom dierff och Näßwijs [... ].313

Und auch Husfred lehrt seine Leser(innen), dass die Ehefrau ihrem Mann nicht
„predigen" solle (mit Berufung auf 1 Petr 3) - allerdings ist der Mann in dem Sinn
das „Haupt" der Frau, dass er ihr gegenüber Autorität und liebevolle Verantwortung
wahrzunehmen habe.314 Friedfertigkeit ist eine wichtige Eigenschaft der Ehefrau und
wird auch in der 1653 erschienenen Eheschrift Fromme Qvinders Speyel, einer
dänischen Übersetzung des Werks des norddeutschen Pfarrers Johann Holtzmann,

Laeseren", Bl. AI") und ermahnt diesen, sich an den Frieden zu halten „sig sielff til gaffn/ Til aere

oc prijs Guds hellige naffn" (sich selbst zum Nutzen, und zu Ehre und Preis von Gottes heiligem
Namen).

311 Reravius, Husfred, Bl. GT-K3r - bezeichnenderweise weitaus der längste Abschnitt im gesamten
Text.

312 Reravius, Husfred, Bl. HT-H2r (Wenn nämlich einer der Ehepartner nur sauertöpfisch drein¬

schaut, ständig mault und mürrisch ist, nichts sagt, tagein, tagaus, da kann dies eine entscheidende
Ursache dafür sein, dass der andere zu Unzucht aufgestachelt wird).

313 Samtaal, Bl. B5r-B5v (Wie ich dir schon zuvor sagte, richte es so ein, dass alles ordentlich im Hause
ist und reinlich aussieht und nichts im Weg steht, so dass er nicht gezwungen ist, das Haus zu
verlassen. Dann sei auch stets freundlich gegen ihn und vergiss nicht, ihm mit all dem Respekt und
der Ehrerbietung zu begegnen, die eine Ehefrau ihrem Mann schuldig ist. Du sollst nicht verdrießlich

und mürrisch dreinschauen, und auch nicht frech und naseweis zu ihm sein).
314 Vgl. Reravius, Husfred, Bl. N7V-05V (die Frau soll dem Mann nicht „predigen") und Bl. Oör-P2r

(der Mann als Haupt der Frau).



246 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

ausführlich behandelt.315 Die vorbildliche Ehefrau, die in diesem didaktischen Text
mit einem Reh und mit einer Perle verglichen wird, murrt nicht und ist nicht trotzig,
sie erzürnt ihren Mann nicht, denn in der Herrschsucht und im trotzigen
Aufbegehren der Frau droht stets die Gefahr des Hochmuts, der einst zum Sündenfall
führte. Eva dient darum als warnendes Beispiel, denn mit dem Verweis auf die alttes-
tamentlichen Weisheitsbücher (besonders Sir 25, 24) wird der Eintritt der Sünde in
die Welt durch den Übermut der Frau erklärt:

Men saadant [Herrschsucht und Übermut] skulle Christelige Ecteqvinder icke giore/
ey heller understaa sig at giore/ paa det/ at de icke skulle straebe oc stride imod Guds

Befalning/ oc dermed falde i Guds svare Straff: De skulle icke vsere Mandens Skam/
men hans Krune oc 2Ere/ som Sanct Povel siger. [... ] Ligesom mand skal demme for
Vand/ saa skal mand icke lade en Qvinde haffve sin Villie: Eva hun vilde oc ophoye
sig/ oc flye hoyre/ end hendis Vinger vaare voxne/ vilde vaere GUd lige/ lod sig
forfore äff Fanden/ oc der hun vaar forfordt/ offvertalde hun oc Adam sin Mand/ med

svigactige Ord/ at hand folgede hende efiter/ oc oed äff det forbodne Trae/
hvorudoffver de begge fulde icke allen udi saadan Jammer oc Nod/ men de forde oc
det gantske Menniskelieg Kion der udi./ Huilcket Exempel med rette/ alle dyderige
Qvinder skal giore klog oc viise/ oc formane dem/ at de icke skulle staa efffer

Regimentet/ oc betencke/ at det er saare ilde gaaen äff for Eva: Thi derfor acte det en
hver Qvinde/ naar hun opsetter sig imod Gud/ oc vil tage fat paa Mandens Regiment
oc Grimen/ saa opsetter sig oc GUd visselig imod hende/ oc styrter saadan Hoffmod/
saasom hand altid hafver straffet Hoffmodighed/ som mange den H. Skriffts Exempler
det stadfester.316

315 Johann Holtzmann: Fromme Qvinders Speyel/ Eller/ Alle gudfryctige Matroners Plict oc Skyld imod

Gud/ deris Ecte-Mcend/ Saa oc alle Mennisker/ oc dem selff/ Hvorudi formeldis oc gifvis tilkiende/
hvorledis de skulle forholde sig/ at deforst kand befalde Gud/ dernest deris Ectemcend/ saa oc alle
Mennisker/ oc det dennem self maa vœre berommeligt/ Item/ at de künde oc skulle sig her udi speyle/ see oc

beskue/ hvad deris Embede/ Plict oc Rettighed er/ Paa Tydsk sammenskrefven afHcederlig oc Vellcerd

Mand/ HerJohann Holtzmann/ Prcest til Vandsbeck udi Holsten/ Nu afTydske Sprockfordansket ved

J. [Joachim] M. [Moltke] B. [Boghandler]/ Er der hos/ for Materien Ligheds skyld/ foyet D. Niels

Hemmingssons S. Christelig Undervijßning om Ecteskab/ at I. Betcencke/ II. Begynde/ III. Fuldkomme/
IV. leffve udi 1. Vijßlige/ 2. JErlige/ 3. Gudfryctige/ 4. Rolige./ Item Morgen- oc Afteriboner til hver Dag
udi Vgen./ Prentet i Kiobenhavn af Georg Lamprecht/ Paa Joachim Moltkens Bekostning. 16S3. KB
Kopenhagen, Sign. 4,-80 8° (Spiegel für fromme Ehefrauen, oder: Aller gottesfürchtigen
Hausfrauen Pflicht und Schudigkeit gegenüber Gott, ihren Ehemännern und allen Menschen, und
ihnen selbst gegenüber. Woraus bekannt gegeben wird, wie sie sich verhalten sollen, auf dass sie

sich Gott, danach ihren Ehemännern, allen Menschen und auch sich selbst anbefehlen und es

ihnen zur Ehre gereichen möge. Auch auf dass sie sich hierin spiegeln und erkennen mögen, was
ihre Aufgaben, Pflichten und Rechte sind. Auf Deutsch zusammengeschrieben vom ehrenwerten
und gelehrten Herrn Johann Holtzmann, Pfarrer in Wandsbek in Holstein. Nun aus der deutschen

Sprache ins Dänische übersetzt von J.M.B. Wegen der Ähnlichkeit der Materie D. Niels Hem-
mingsens Christliche Unterweisung über die Ehe angefügt: 1. Zu bedenken, 2. Zu beginnen, 3. Zu
vervollkommnen, 4. Zu leben l) weise, 2) ehrlich, 3) gottesfürchtig, 4) in (Gewissens)ruhe. Dazu

Morgen- und Abendgebete für jeden Wochentag. Gedruckt in Kopenhagen von Georg
Lamprecht, aufJoachim Moltkes Kosten. 1653). - Zum Aspekt der Friedfertigkeit vgl. insgesamt
ebda., Bl. C4r-Dlv.

316 Holtzmann, Qvinders Speyel, Bl. C5r-C6v (Doch solches sollen christliche Ehefrauen nicht tun, auf
dass sie nicht gegen Gottes Gebote verstoßen und Gottes schwere Strafe auf sich ziehen: Denn sie



3.2 Ehe 247

In der didaktisch (und humorvoll) angelegten Historie von Eulalia und Xantippe
sind natürlich sowohl der lasterhafte Ehemann als auch Xantippe überzeichnet. Sie

entspricht nicht nur in keiner Weise der „guten Ehefrau", sie negiert sogar völlig ihre
Rolle, indem sie außer Schimpfen und Murren, was einer christlichen Ehefrau nicht
ziemt,317 sogar noch handgreiflich wird: „Han skulle haa fâtt förnimma det han mera
en Karl än en Kona haa hafft den gingen at giöra med",318 berichtet Xantippe stolz.

Doch hiermit beweist sie nicht etwa Mut, vielmehr macht sie sich lächerlich, weil sie

die vorgeschriebenen männlichen und weiblichen Rollen nicht respektiert. Auf
Eulalias Beklagen dieser unglücklichen Situation antwortet sie: „Stär det intet ann/
Om intet han häller mig för Hustru/ sä skal och intet heller iagh hälla honom för
Man."319 Zwar verweist sie damit im Grunde auf die paulinische Ermahnung, dass

die Männer ihre Frauen lieben sollen und damit auf einen Grundstein der

Hausväterliteratur;320 doch ihre Logik und die daraus resultierende Rollennegierung
bedeuten das Ende der Ehe und die Auflösung der häuslichen Ordnung, ja, sogar ein
(an den Sündenfall erinnerndes) Aufbegehren gegen Gott als Stifter dieser

Ordnung. Als Urheber solcher Entzweiung wird darum in den geistlichen
Eheschriffen der frühen Neuzeit, insbesondere in der „Eheteufelliteratur", Asmo-
deus, der „Eheteufel" betrachtet,321 mit dem sich auch Claus Pors im Lejjnetz
Compaß auseinandersetzt:

sollen nicht die Schande des Mannes sein, sondern seine Zierde und Ehre, wie der heilige Paulus

sagt. So wie man das Wasser eindämmen muss, so darf man einer Frau nicht ihren Willen lassen:

Eva wollte sich erheben und höher fliegen als ihre Flügel reichten, wollte Gott gleich sein; sie ließ
sich vom Teufel verführen und überredete danach Adam, ihren Mann, mit betrügerischen Worten,

so dass er ihr folgte und vom verbotenen Baum aß, wodurch sie nicht nur selbst in Jammer
und Not gerieten, sondern auch noch das ganze Menschengeschlecht mitzogen. Solches Beispiel
soll mit Recht alle tugendreichen Frauen klug und verständig machen und sie ermahnen, nicht
nach der Herrschaft zu streben und zu bedenken, dass es für Eva übel ausging. Darum beachte

jede Frau, dass, wenn sie sich gegen Gott widersetzt und die dem Mann zugeteilte Herrschaft an
sich reißen will, dass auch Gott sich ihr widersetzt und solchen Hochmut bestraft, so wie er schon
immer den Hochmut bestraft hat, wie es uns die Heilige Schrift in vielen Beispielen bestätigt).

317 Vgl. Holtzmann, Qvinders Speyel, Bl. C7r-C7v, C8V-D1V: „Saare smuckt er det oc/ at Qvinden er
icke traatzig/ spottsk oc gienstridig mod sin Mand/ [...] hun skal icke altid haftve eller beholde
det sidste Ord/ om hun end skion haffver raet at staa paa/ men lade Manden TEren". (Besonders
schön ist es, wenn eine Frau nicht trotzig, spöttisch und widerspenstig gegen ihren Mann ist. Sie

soll nicht immer das letzte Wort behalten, auch wenn sie Recht hat, sondern dem Mann die Ehre
lassen).

318 Samtaal, Bl. A3r (Er sollte merken, dass er es eher mit einem Mann als mit einer Frau zu tun
hatte).

319 Samtaal, Bl. A3' (Wieso nicht? Wenn er mich nicht als seine Ehefrau behandelt, so will auch ich
ihn nicht als meinen Ehemann behandeln).

320 Vgl. Eph 5, 25-33 und Holtzmann, Qvinders Speyel, Bl. F5r-F5v sowie Fischer, Huus Tafla, S. 222-
233.

321 Asmodeus (auch: Asmodaeus), ursprünglich ein Dämon im Alten Testament (Tob 3, 8), gehört
in der spätmittelalterlichen Lasterliteratur als Teufel der Wollust, Unkeuschheit (luxuria). Vgl.
Isabel Gräbel: Die Hierarchie der Teufel. Studien zum christlichen Teufelsbild und zur Allegorisierung
des Bösen in Theologie, Literatur und Kunst zwischen Frühmittelalter und Gegenreformation.
München: tuduv, 1991 (Kulturgeschichtliche Forschungen; 13), S. 205-212.



248 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Naar Mand oc Kone forligis ilde/ sendis/ slaes oc dragis/ oc ragen driffuer Manden vd
äff huset/ Quinden lader sig tycke at haffue prisen/ [...]. Manden er huset
fornefïuert/ gaar vd oc dricker oc suermer/ Konen sider hiemme oc seer suurt vd/
tencker ont/ der voxer had oc affuind: Det er Dieffuelsens loeg/ naar Konen snurrer oc
sîendis: Mannen slaar oc bader/ der er io vist ingen Guds fryct eller velsignelse iblant/
eller inden dore/ men Asmodeus er deris Feltforere.322

Und in Fischers Huus Tafla wird Ehezwist als Provokation Gottes gesehen, der
Urheber allen Friedens ist und die Ehe einst im paradiesischen Urzustand eingesetzt
hatte:

Fridh och enigheet är lijk en selsam wilbrâdh och steek vti ächtenskapet/ ty Asmodeus

ächtenskapsens fiende och firijdzens förstörare/ som och är en Wärkmästare til all
oenigheet/ han blaser med sina helwetis bläßbälior owänskap/ haat och

mootwilligheet i Echtafolcks hierta/ at the sä wäl kunna förlijka sigh medh hwar
annan/ sâsom hundar och kattor/ thetta förtryter Gudh/ som en förtärande eld är/
och hafwer ther til itt stört mißhagh/ effter han är sielff then som elskar frijden.323

Das Vorbild der guten christlichen Ehe ist die mystische Ehe zwischen Christus und
seiner Kirche, die in der theologischen Tradition als Braut gesehen ward.324 In der

Schilderung von Xantippes Ehe wird somit ein Anti-Bild der guten Ehe und des

vorbildlichen Ehepaares, wde sie in den Ehe- und Ökonomieschriften geschildert werden,

entworfen, bzw. es wird ex negativo deren Ideal bestätigt.325 Eine solche, den
lutherischen Eheschriften entsprechende Ausrichtung, welche insbesondere den
Schluss des Dialogtextes in den dänischen wie schwedischen Versionen dominiert,
ist jedoch der deutschen Bearbeitung durch Erasmus Alberus zuzuschreiben, die
sich dann in den skandinavischen Versionen fortgesetzt hat; sie ist mithin ein

Ergebnis der Transmissionsgeschichte des Textes. Für das Verständnis des Dialogs
ist es daher wichtig zu wissen, dass er ursprünglich bei Erasmus von Rotterdam ein

322 Pors, Leffnetz Compaß, Bl. B3v-B4r (Wenn Mann und Frau sich nicht vertragen, sich streiten und
schlagen und der Rauch den Mann aus dem Haus treibt, glaubt die Frau, gewonnen zu haben.
Dem Mann ist das Haus verweigert, er treibt sich herum, trinkt und spielt, die Frau sitzt zu Hause
und sieht mürrisch drein, denkt Böses, und Hass und Neid wachsen. Das ist das Gesetz des Teufels,

wenn die Frau murrt und zankt, der Mann handgreiflich wird: Da ist keine Gottesfurcht und
kein Segen mehr dabei, sondern da regiert Asmodeus im Haus).

323 Fischer, Huus Tafla, S. 200 (Friede und Eintracht in der Ehe sind wie seltenes Wild, denn Asmo¬
deus, der Ehefeind und Friedenszerstörer, der ein Urheber aller Uneinigkeit ist, bläst mit seinen
höllischen Blasbalgen Feindschaft, Hass und Widerwillen in die Herzen der Eheleute, so dass sie

sich miteinander so gut wie Hunde und Katzen vertragen. Das betrübt Gott, der ein verzehrendes
Feuer ist und dem dies äußerst missfallt, weil er selbst den Frieden liebt).

324 Vgl. auch Reravius, Husfred, Bl. Q5v-VSr.
325 Vgl. z.B. Insulaeus, Speculum domesticum, Bl. A2V: „Solen är een Prydningh pâ Herrans högha Himmel/

när hon vpgär: Altsâ är ther een Prydningh i Hwset/ som en echta Man är. Ty sâsom Kröppen

prydeligh är/ när han sitt Huffud haffuer/ sä är ock medh Hwsholdit/ när han sijn wördighe
Förman haffuer. Ty thet är gott i Hwse/ ther en är kuse/ plägar man säya." (Die Sonne ist eine
Zierde an Gottes großem Himmel, wenn sie aufgeht, und so ist auch der Ehemann eine Zierde des

Hauses. Denn so wie der Körper mit seinem Haupt geschmückt ist, so ist auch der Haushalt mit
einem würdigen Vorsteher geziert. Denn wo ein Hausherr ist, da geht es dem Haus gut, wie man
zusagen pflegt).



3.2 Ehe 249

gelehrtes und durchaus auch humoristisches bis satirisches Spiel mit zwei
verschiedenen philosophischen Traditionen und Positionen zum Thema „Ehe" und
„Eheerziehung" ist.326 Im Coniugium belehrt Eulalia Xanthippe, indem sie ihr einige
Exempel von geglückten Ehen und klugen Ehefrauen erzählt327 und ihr erklärt, wie
die Frau den Ehemann durch Bildung und als umsichtige Hausfrau und Partnerin,
aber auch - und das ist interessant - durch eine erotisch unterstützte persuasio
wieder auf den rechten Weg bringen kann und wie dadurch eine harmonische Ehe

ermöglicht wird.
Gerade dieser, bei Erasmus von Rotterdam in Eulalias Rede ausgeführte Aspekt

der erotischen Ausstrahlung der Ehefrau und damit die Bedeutung, die ehelicher
Erotik und Sexualität grundsätzlich dort zugesprochen wird, ist jedoch in den
skandinavischen Versionen des Dialogs und auch bereits in Erasmus Alberus' Ehbüchlin

vollständig gestrichen worden; diese Kürzungen betreffen die Sage vom Venusgürtel,

Eulalias Belehrungen über die Bedeutung des ehelichen Friedens im
Schlafzimmer und die Geschichte von Xantippes vorehelicher Beziehung zu ihrem Mann,
der ihr erstes Kind entstammt. Das Sprechen über Sexualität (und damit auch ein

guter Teil des Humors im Coniugium) hat bei Erasmus Alberus sowie in den
skandinavischen Historien keinen Raum. Bemerkenswert ist hierbei allerdings, dass sich
der schwedische Dialog insgesamt doch ziemlich eng an den Wortlaut des

Coniugium hält; zwar werden die erwähnten „anstößigen" Textstellen im letzten Drittel
des Dialogs hier ausgelassen, doch folgt Samtaal dann wieder dem Coniugium bis

zum Schluss.328 Die beiden dänischen Versionen Ecteskabs Samtale bzw. Kortvillig

326 So interpretiert es Graf: Xanthippe stehe für die ehefeindliche philosophische Tradition und für
ein stoisches Lebens- und Tugendideal, Eulalia dagegen trete als Vertreterin des humanistischen
Frauenideals der gebildeten Ehefrau auf und präsentiere ein epikureisches Lebens- und Tugendideal,

das schließlich siegreich aus dem Dialog hervorgeht. Vgl. Graf, Gelehrtenehe, S. 242-250.
327 Wobei freilich nur in einem einzigen ein wirklich vorbildlicher Ehemann vorkommt; eine Anspie¬

lung auf den mit Erasmus von Rotterdam befreundeten Thomas Morus, die zwar auch im
dänischen und schwedischen Text beibehalten, aber von den skandinavischen Lesern des 17. Jahrhunderts

kaum mehr erkannt worden sein dürfte, dort ist diese von Eulalia erzählte Anekdote einfach

exemplarischen Charakters. In Samtaal (1687) steht sie auf Bl. A7r-Blr („Jag var bekant med en
Adelsman... "), im dänischen Druck von 1680 fehlt hier das entsprechende Bl. Bl (vgl. das Ende
des Exempels auf Bl. B2r); in Ecteskabs Samtale findet sich die Ankedote auf Bl. B8v-C2r. Vgl. auch

Graf, Gelehrtenehe, S. 240-241, S. 245, S. 247.
328 Vgl. Erasmus, Coniugium S.309, Z.294-305 („Illud ante omnia [...] et iucundam"), wo es um

Einvernehmlichkeit im ehelichen Schlafzimmer geht. Der entsprechende Text müsste in Samtaal

am Ende von Bl. B3r stehen, vor Xantippes Antwort, es geht dort (Bl. B3V oben) aber gleich weiter
wie bei Erasmus, Coniugium, S. 310, Z. 306. Ferner ausgelassen ist die Sage vom Liebesgürtel der
Venus (vgl. Erasmus, Coniugium, S. 310, Z. 308-320; Eulalias Lehre daraus lautet: „vxorem
omnem curam adhibere oportere, vt in congressu connubiali iucunda sit marito, quo recalescat ac

redintegretur amor ille maritalis, et discutiatur ex animo, si quid erat offensionis aut taedii." (ebda.,
Z. 315-317). In Samtaal, Bl. B3V spricht Eulalia von „altidh wara dem lydiga/ och moot dem
fromma och liufliga" (ihnen [den Ehemännern] gegenüber stets gehorsam und freundlich zu
sein). Von Gehorsam ist bei Erasmus an dieser Stelle nicht die Rede. Die Geschichte vom vorehelich

gezeugten Kind und der neuen Schwangerschaft (vgl. Erasmus, Coniugium, S. 311 Z. 341-368:
„Ad earn rem conducet [... ] si tu vel paulum temet accomodes"), müsste in Samtaal unten auf Bl.



250 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Dialogus dagegen halten sich wortgetreu - im gesamten Text, insbesondere aber in
dem (nur in Ecteskabs Samtale vollständig erhaltenen) stark abgeänderten Schluss -
an die deutsche Vorlage des Erasmus Alberus. Im Ehbüchlin verlässt nämlich der
Autor schon vor der Geschichte vom Venusgürtel auf einmal den Text des Con-

iugium und setzt einen eigenen, kürzeren Schluss, der Agathas (Dorothes bzw. Eulalias)

Ratschläge an Barbara (Karine bzw. Xantippe) für eine glückliche Ehe in einem

Katalog von Anstands- und Verhaltensregeln der klugen Ehefrau zusammenfasst.
Barbara verspricht Agatha, diese zu halten; betont wird dabei auch das beharrliche
Gebet um die eheliche Eintracht.329 Von Erotik ist nirgends die Rede, und das Ende
des Dialogs legt somit das Gewicht auf die Haushaltsregeln. Entsprechend verkürzt
und verändert gegenüber dem Coniugium endet auch Ecteskabs Samtale, wo am Ende
des „Pflichtenkatalogs", den Dorothe Karine ans Herz legt, noch ein Verweis auf
Christi Erlösungstat eingefügt ist und der Text mit Karines Gebet um Gottes Schutz
für ihre Ehe endet.330 Der schwedische Text dagegen übernimmt den gesamten
Schlussteil und Eulalias Rede ziemlich wortgetreu aus Erasmus' Coniugium.331 In
beiden dänischen Versionen wird der Dialog zwischen den beiden Frauen außerdem
durch kleine, aus Erasmus Alberus' Ehbüchlin übernommene - im Coniugium nicht
vorhandene - Einschübe ergänzt, etwa über die Richtigkeit dessen, was man in der
Kirche über die Ehe höre oder über die falsche Auffassung, sich als Ehefrau dem
Wort des Mannes widersetzen zu wollen. Damit werden die häuslichen und ehe-

B4r stehen, dort ist der Text jedoch zusammengestrichen und setzt erst mit „Men hwadh säija
andra... " (was sagen denn andere) wieder ein (vgl. Erasmus, Coniugium, S. 311, Z. 369).

329 Der Verhaltenskatalog findet sich zwar auch schon im Schluss des Coniugium, ist jedoch bei Al¬

berus bearbeitet und wesentlich ausfuhrlicher. Die Textstelle, wo Alberus vom Coniugium
abweicht und den Dialog direkt in Agathas Schlussrede übergehen lässt (vgl. Erasmus, Coniugium,
S. 309, Z. 293; die Schlussrede folgt hier erst auf S. 312, Z. 402 bis S. 313, Z. 413) lautet in Erasmus

Alberus, Ehbüchlin, Bl. C4r-C4v: „[Agatha:] Du hast nun mein lieb Barb/ genugsam vonn mir
gehört/ wie du dich halten solt/ Gedenck/ vnnd hab acht druff/ das es fein reynlich im hauß
stehe/ damit der man vnlusts halbenn nit vrsach hab auß dem hauß zugehn/ Las nit eyns hie

ligen/ das ander da ligen/ sonder stell ieglichs an sein ort/ vnd mach das bett zu rechter zeit/ nit
wart/ biß ihr ietz zu schlaffen gehn solt/ vnd gedenck/ wo er herkumpt/ das er von dir freundtlich
entpfangen werde/ vnnd das er des abents ein warm fuß wasser habe/ flux sei bereyt/ vnd ziehe im
die schuh vnd hosen auß/ vnnd laß nit die schuhe vngewischt stehn/ sonder weil sie noch feucht
sind/ so wisch sie/ vnd halt in für deinen Herrn/ erbiet im alle ehr/ vnd die er im hauß leiden

mag/ die laß dir auch angenem sein/ vnd empfang sie mit züchtigen geberden/ vnd sei guter ding
mit inen/ vnd wann er vff seiner lauten schlegt/ so sing im drein vnd laß dir sein weiß wolgefalln/
Also wirstu machen/ das er gern daheim bleiben vnd desto weniger verthun wirt/ Auch hoff ich/
Gott wird euch mitteler zeit ein kind beschern/dadurch wird die lieb zwischen euch auch

zunemen. [... ] Barbara: Ich wil allen fleiß fürwenden/ vnd Gott vmb gnad anrüffen/ dem sei du
auch befolhen. Agatha: Amen/ amen." (Das Kind als Unterpfand der Liebe fand sich ja schon im
Coniugium, hier bei Erasmus Alberus jedoch (nur) als Wunsch in der bereits geschlossenen Ehe,
nicht etwa schon zuvor in einer vorehelichen Schwangerschaft).

330 Vgl. Ecteskabs Samtale, Bl. C6r-C7v. Das Gebet steht am Ende auf Bl. C7r-C7v.
331 Vgl. Erasmus, Coniugium, S. 311, Z. 369 - S. 313, Z. 424 und Samtaal, Bl. B4r-B6r.



3.2 Ehe 251

liehen Ordnungsvorstellungen stellenweise noch deutlicher unterstrichen als im
schwedischen Text.332

Erasmus Alberus begründet freilich die von ihm aus Anstandsgründen
vorgenommenen Kürzungen und Veränderungen seiner Quelle bzw. Vorlage in seiner

eigenen Vorrede:

[... ] derhalben nach dem mir diser Dialogus/ oder gesprech zweyer weiber/ welchs
den Ehestand betrifft/ fürkummen ist/ hab ich es den Eheleuten zu ehrn/ gern
verteutscht. Es hats ein Hochgelerter man mit namen Erasmus vonn Roterdam zu
latein geschriben/ welchs ich verteutscht hab/ aber nit aller dingen wie es vonn ihm
geschriben ist/ sonder den Eheleuten zu gut/ Vnterweiln etwas außgelassen/
vnterweilen etwas darzu gesetzt/ dan das Ehleut vnsern Herrn Gott sollen anrffen etc.
das steht nicht im lateinischen Dialogo/ Widemmb hab ich etwas außgelassen/ das für
züchtige ohrn vnd sonderlich für Jungfrawen nicht all zu wol klingen wolt/ Auch hab
ich etwas weiters vom Ehestand zu diesem Dialogo gesetzt/ nach dem ich dann dem
selben sonderlich hold bin [... ].333

Entscheidend ist hier auch die Kontextualisierung des Dialogs insgesamt; er ist nämlich

bei Erasmus Alberus dem eigentlichen Werk, dem Ehbüchlin, als eine Art
Einleitung vorangestellt. Im Haupttext werden dann in insgesamt sechs Kapiteln
verschiedene Aspekte der Ehe und des Familienlebens ausgeführt; vom bonum der Ehe

aus theologischer Sicht, ihrer Einsetzung durch Gott als heiligen Stand im Paradies,
über den Aufwand von Hochzeitsfeierlichkeiten bis hin zur Kindererziehung. Das
Ehbuchlin ist also als pastoral- und moraltheologische Abhandlung über die christliche

Ehe zu verstehen: „Darumb hab ich der heyligen Ehe zu ehrn diß büchlin
lassen außgehn", schreibt Alberus am Ende seiner von zahlreichen biblischen
Textstellen über die Ehe begleiteten Vorrede; gewidmet ist die Schrift der Markgräfin
Catharina von Brandenburg.334

Zur Transmissionsgeschichte dieses Textes lässt sich also festhalten: Hatte der

ursprüngliche Dialog zwischen den beiden Frauen bei Erasmus von Rotterdam
einen von vielen, unterschiedliche Themen behandelnden Dialogtexten in der

332 Vgl. etwa Kortvillig Dialogus, Bl. A3v-A4r und insbesondere Bl. A6r-A6v: „Barbara: En gammel
Kierling laerde mig/ som ieg nu icke il neffne/ at ieg for ingen deel skulde lade mig af min Mand i
der forste sige/ raade/ eller lade hannem Tonen forlang/ hand skulde (ellers) aldrig blifve mig
god. - Agatha: Den Kierling var visselig udsendt af Dieffvelen/ at forfore dig/ [...] haffver dog
Gud sagt til Qvinden/ du skalt bücke dig for din Mand oc hand skal vaere din Herre [...]." (B.:
Eine alte Frau, die ich nicht nennen mag, lehrte mich, mir keinesfalls von meinem Mann etwas

sagen zu lassen oder mich von ihm bestimmen zu lassen, sonst würde er mir nie gut sein. - A.: Diese
Frau war gewißlich vom Teufel geschickt worden, um Dich zum Bösen zu verführen. [...] Hat
nicht Gott zur Frau gesagt: Du sollst deinem Mann gehorchen und er soll dein Herr sein). Die
entsprechende Stelle findet sich bei Erasmus Alberus, Ehbüchlin, Bl. B3v-B4r.

333 Erasmus Alberus, Ehbüchlin, Bl. A3r.
334 Erasmus Alberus, Ehbüchlin, Bl. A3V. Die Kapitelüberschriften des Haupttextes lauten: „Von der

Ehe./ Das Erst Capittel/ was die Ehe sey/ vnnd was sie güts mit sich bring./ Das Ander Capitel/
Wie ein weib geschickt sein sol/ die einer zur Ehe nemen wil. Wie alt/ vnd was sie dem mann
zubringen sol./ Das Dritte/ Von dem kosten vnd gebrenge auff der Hochzeit./ Das Vierdte. Das
ein weib ire Kinder selbst seugen soll./ Das Fünffte. Von dreien tugenten deß weibs./ Das Sechst.

Von der Kinderzucht." Erasmus Alberus, Ehbüchlin, Bl. Alv.



252 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Sammlung der Colloquia gebildet, wird er bei Erasmus Alberus in einen ganz neuen,
spezifisch moraltheologischen Kontext eines Werkes zur Ehedidaxe gestellt. In der
dänischen und der schwedischen Überlieferung rund achtzig und bis zu
hundertsechzig Jahre später aber werden Ecteskabs Samtale, Kortvillig Dialogus und
Samtaal nurmehr als Einzeltexte tradiert, ohne eine Überlieferungssymbiose mit
einem (ehe)didaktischen Werk. Nur der Titel und die darin anvisierte Leserschaft

„Alle Unge Ectefolck saare Nyttelig" wie in Kortvillig Dialogus verweisen hier auf den
Kontext der Ehedidaxe in der reformatorischen Bearbeitung. Und Vindekildes
Übersetzung, die früheste Version des Dialogs in Skandinavien, gibt noch auf dem
Titelblatt Erasmus Alberus als Vorlage bzw. ursprünglichen Autor an und bewahrt
damit als einzige der drei skandinavischen Bearbeitungen zumindest einen Teil der

Tradierungsgeschichte des Textes. Vindekildes Vorrede (Bl. Alv-A2r) ist im
Wesentlichen aus dem Ehbüchlin übernommen. Hier führt der dänische Übersetzer aus,
wie der von Gott im Paradies eingesetzte heilige Ehestand durch den beständig
Zwietracht säenden Teufel bedroht wird, und betont am Schluss nochmals den
Zweck der Abfassung des Werks, die geistliche Unterstützung für den Rat suchenden

Leser und den Schutz der heiligen Ehe.335 Dass freilich Textstellen in der
Historie ausgelassen und abgeändert wurden („aus Anstandsgründen", wie Erasmus
Alberus erläutert hatte), wird hier nicht mehr kommentiert; und in Kortvillig Dialogus

und Samtaal fehlen dann neben der Angabe der Textvorlage mit der Vorrede
auch der Ort für einen Verweis auf solche textuellen Eingriffe.

In den Auslassungen und Kürzungen wird sowohl bei Erasmus Alberus als auch

in den skandinavischen Dialogversionen deutlich, dass die im Coniugium ausgeführte

Bedeutung erotischer Liebe in der Ehe nun keine Rolle mehr spielt, vielmehr
ein Idealbild der Ehefrau gezeichnet wird, das sich vor allem über die Befolgung der
erwähnten „Haushalts- und Verhaltensregeln" definiert. Hierzu gehören etwa die

Sorge der Frau um die Sauberkeit und Ordentlichkeit des Hauses und das Bemühen,
dem Mann ein gutes Essen zuzubereiten, ihn von Sorgen abzulenken und
aufzumuntern, so werde dem Mann kein Grund zur Klage gegeben. Weiterhin das

stets freundliche Benehmen der Ehefrau, die Rücksicht auf die Launen und
Wünsche des Mannes zeigen und ihm mit dem nötigen Respekt entgegenkommen
solle; auch dürfe sie ihren Mann nicht unnötig reizen, vielmehr auf seine jeweiligen
Stimmungen achten und sich dementsprechend nachsichtig und mitfühlend
verhalten, Vorwürfe und sogar Unrecht lieber mit Schweigen und Sanftmut ertragen
als aufzubegehren. Zwar finden sich diese Regeln auch im Coniugium, besitzen dort

335 Vgl. Ecteskabs Samtale, Bl. Alv-A2r. (Der Anfang „Den onde Satan..." ist wie bei Erasmus Alberus,
Ehbüchlin, Bl. A2: „Es hat der Satan von der Welt anfang her... "). Der Schluss der dänischen Vorrede

lautet (Bl. A2r): „Paa det nu fromme Christne/ som frycte oc elske Gud/ oc acte euindelige at
leffue met hannem/ skulle fly horeri/ oc faa diß storre lyst til at giffue dem i det H. Ecteskab/ vil
ieg lade denne Historia vdgaa." (Auf dass nun fromme Christen, die Gott lieben und furchten und

ewig mit ihm zu leben gedenken, die Unzucht vermeiden mögen und desto größeren Antrieb
bekommen, in den Stand der heiligen Ehe zu treten, habe ich diese Historie verfasst). Der Teufel als

Ehefeind wird auch an anderen Stellen immer wieder heraufbeschworen, vgl. ebda., etwa Bl. B2r-
B2V, B3V.



3.2 Ehe 253

aber durch den Facettenreichtum des Textes insgesamt, die ironischen Einschläge
usw. längst nicht jene Gewichtigkeit wie bei Erasmus Alberus und in den
skandinavischen Varianten.336 In dieser Konzentration auf die Haushaltsregeln und
auf das Geschlechterverhältnis in der häuslichen oeconomia hat sich die Intention
des Theologen Alberus mithin in der Transmission der skandinavischen Übersetzungen

fortgeschrieben. Das Bild der Ehefrau entspricht hier dem in der lutherischen

Hausväterliteratur von ihren moralisch-religiösen und ordnungspolitischen
Erwartungen her vorgezeichneteten Bild der idealen Ehefrau, das auch mit dem
alttestamentlichen „Lob der tüchtigen Frau" einhergeht, natürlich wesentlich mehr,
als wenn hier etwa eine Hervorhebung von oder sogar Ermunterung zu ehelicher
Erotik formuliert würde. Die Ordnungsvorstellungen der hustavla, insbesondere
hinsichtlich der Rolle der Frau und des (hierarchischen) Verhältnisses zwischen den

Eheleuten, werden in den skandinavischen Dialogversionen explizit bestätigt. So

lassen sich die Aussagen beider Protagonistinnen deutlich auf die hustavla beziehen,
wenn etwa im schwedischen Text Eulalia mit der Unterordnung der Frau gegenüber
dem Mann (vgl. Samtaal, Bl. A3r: sie verweist auf Eph 5, 22-23 und Kol 3, 18) und
der Bescheidenheit der Frau in Kleidung und Betragen (vgl. Samtaal, Bl. A2r und
dazu 1 Petr 3, 5-6) argumentiert, Xantippe aber wiederum mit der geforderten Liebe
der Ehemänner zu ihren Frauen (vgl. Samtaal, Bl. A3r und Eph 5, 25 und 28)
kontert.337 Eulalia beruft sich auch auf die Unauflöslichkeit der Ehe:

Wari sigh hum det wara kan/ sä tänck nu det min kära Syster/ att tu intet kan fâ byta
bort tin Man/ som fordom haar warit Sedh och i Brauk/ att wid högsta och största
oförsonligheten emellan ächta Folck/ haar tillätiz skilnad/ men nu icke sä/ vthan
sädant är aldeles afflagdt/ och han bliir altsä tin Man och du hans Hustra/ in til deß att
Döden skilier eder ät.338

336 Vgl. Samtaal, Bl. B5r-B5v und Erasmus, Coniugium S. 312, Z. 402 - S. 313, Z. 413. „Cura vt domi
niteat omnia" und „Sit apparatus domi lautus" sind hier die einzigen Aussagen, die sich auf die

Haushaltsführung beziehen, während es im schwedischen Text ausführlicher heißt: „laga sä at det
stâr wäl til hemma i Huset/ och at alt seer reent och skijnande vth/ [... ] icke heller [skal du wara]
laat och försummelig wid Huushâldzsyslorne/ eller det som böör wara giordt/ vthan at alt seer

skickelig/ reent och prydande vthi Huset." Samtaal, Bl. BSr-B5v (Sieh zu, dass alles im Haus
wohlbestellt ist, glänzt und sauber aussieht; sei auch nicht nachlässig in den Haushaltspflichten oder
dem, was getan werden muss, vielmehr soll alles ordentlich, sauber und schön aussehen). Vgl.
auch Ecteskabs Samtale, Bl. C6r-C6v.

337 Die Bibelzitate bzw. -verweise finden sich aber auch schon bei Erasmus von Rotterdam, vgl. etwa
Erasmus, Coniugium, S. 302, Z. 23 und IL. 55 - S. 303, Z. 59.

338 Samtaal, Bl. A3v-A4r (Wie es auch immer sein mag, bedenke nun, meine liebe Schwester, dass du
deinen Mann nicht gegen einen anderen eintauschen kannst, wie es früher üblich war, wo bei
höchster und größter Unversöhnlichkeit zwischen Ehepaaren die Scheidung erlaubt war; nun gibt
es das aber nicht mehr, er bleibt dein Mann und du seine Frau, bis dass der Tod euch scheidet).
Vgl. auch Ecteskabs Samtale, Bl. A8V: „Du oc din Mand er komne sammen/ At ingen hin anden
maa forlade/ For Doden kommer oc adskil eder baade." (Du und dein Mann, ihr seid
zusammengekommen, auf dass keiner den anderen verlasse, bis dass der Tod euch beide voneinander
trenne) und Bl. B8r.



254 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Und an späterer Stelle nochmals:

När sâdan tanka kommer tig i sinnet/ sä tenk och der hoos och besinna huru platt äff
alzintet wärde en Qwinnes-Person är som är skild iffân sin Man. Derföre är största Be-

röm och prydnad för en ährligh Hustru/ att hon är sin Man och Maka hörsam och ly-
dig; Och som Naturen det sä haar skickat/ sä haar och Gudh sä welat att Hustrun skal

aldeles wara sin Man tilbunden. Kom och detta ihug/ och som i sanning nu är/ att han
är tin Man/ och en annan kan du intet fä.339

Mit dem Verweis auf die Unauflöslichkeit der Ehe wird hier explizit das katholische
Eheverständnis formuliert und auf den Sakramentalcharakter der katholischen Ehe
rekurriert. Möglicherweise eine Übernahme aus dem Originaltext des Erasmus von
Rotterdam,340 aber Eulalias Aussage lässt sich auch in Übereinstimmung mit der
lutherischen Auffassung von der Sakralisierung der Ehe und des häuslichen
Zusammenlebens sehen, das Kenneth Johansson zumindest für das lutherisch-orthodoxe

Schweden der Großmachtzeit feststellt und mit dem dominanten Ordnungsund

Hierarchiedenken in der moraltheologischen Hausväterliteratur und im
zeitgenössischen politisch-juristischen System Schwedens begründet. Die Sakralisierung

der Ehe und des Hauses schreibt der Frau auch eben diesen Ort, das Haus, als

Wirkungsbereich vor und definiert damit ihren Bewegungsradius.341 Auch in Eulalias

Vorstellung von einer glücklichen Ehe, wie sie selbst eine führt (nach anfänglichen
Schwierigkeiten, von denen sie Xantippe zur Unterstützung erzählt), nämlich eine
Ehe als vollkommene Freundschaft (vgl. Samtaal, Bl. A4v-A5r) spiegelt sich ebenfalls
das Ideal der hustavla wieder: „At thet är hußens största lycka/ när mannen och
hustrun wäl förlika sigh/ och icke äre oens sigh emellan/ ta omsidher blifwer
emellan hustru och bonde it liufligit och wänligt omgänge."342 Wenn sie Xantippe
den Rat gibt, häusliche Unstimmigkeiten lieber in den eigenen vier Wänden zu
klären bzw. über erlittenes Unrecht zu schweigen (vgl. Samtaal, Bl. B3V), folgt sie

ebenfalls Christofifer Fischers Huus Taßa, wo das geduldige Ertragen ehelichen

339 Samtaal, Bl. B4V (Wenn dir solche Gedanken in den Sinn kommen, dann bedenke, wie vollkom¬

men wertlos eine Frau ist, die von ihrem Mann geschieden ist. Darum ist es die höchste Zierde
und der größte Ruhm für eine ehrliche Frau, dass sie ihrem Mann folgsam und gehorsam ist. Wie
die Natur es gefugt hat, so hat es auch Gott gewollt, dass die Frau ganz ihrem Mann verbunden ist.
Daran denke, und es ist wahrlich so, dass er ja dein Mann ist und du keinen anderen bekommen
kannst).

340 Vgl. Erasmus, Coniugium, S. 303, Z. 81-82: „Olim immedicabilius dissidiiss remedium extremum
erat diuortium. Nunc hoc in totum ademptum est. Vsque ad extremum vitae diem ille tuus sit
maritus oportet, et tu illius vxor."

341 Vgl. Johansson, Mannen och kvinnan, S. 68-69 und dazu Insulasus, Speculum domesticum: „Mänan
haffuer sin serdeles Kretz ther vthi han wijstas: Altsâ är Hwßachtigheet Qwinnone befalt/ at hon
thet achta och wachta skal. [...] Hwarföre haffüa the Gamla lijknat een god Booqwinna widh
Snigelen/ hwilken sitt Hws medh sigh förer [...]." (Der Mond hat seine bestimmte Bahn, auf der

er sich bewegt: So ist auch Häuslichkeit den Frauen befohlen, damit sie gut auf das Haus schauen
und es hüten. Deshalb haben die Alten eine gute Hausfrau auch mit einer Schnecke verglichen, die
ihr Haus stets mit sich führt).

342 Fischer, Huus Tafla, S. 205 (Das größte Glück für das Haus ist, wenn Mann und Frau sich gut
vertragen und sich nicht uneins sind, wenn zwischen den Eheleuten ein guter und freundlicher
Umgang besteht).



3.2 Ehe 255

Zwistes mit der Aufforderung zu moralischer Besserung verbunden ist; die

Bewahrung des Hausfriedens steht an oberster Stelle.343

Abschließend sei noch bemerkt, dass die schwedische Version Ett lustigt Samtaal

in beiden Ausgaben 1687 und 1690 noch ein barockes Liebesgedicht als Anhang hat,
das in elf Strophen das Werben eines Mannes um die in poetischer Manier mit
„skiönste Chloris" (schönste Chloris) angesprochene Frau beschreibt.344 Der Sprecher,

den zuvor bereits eine Liebesbeziehung mit der Frau verbunden hatte, diese

sich jedoch unter dem Einfluss negativer Nachrede von ihm abgewandt hatte,
versucht nun, die Angebetete vom Irrtum der Verleumdungen zu überzeugen und stellt,
barocken Topoi folgend, angesichts der Vergänglichkeit alles Irdischen den Wert
der eigenen Bescheidenheit und Untadeligkeit heraus sowie die tatsächliche

Ernsthaftigkeit seiner Absichten und die Beständigkeit seiner Liebe: „Aldrig lär du
nânsin finna/ Den digh med sä stoort begiär/ hâller kiär/ och sä trogen äff alt sinne

som iagh är" (8. Strophe) bzw. „Ty min Kärleeek han är bygd/ pä tin Dygd" (10.
Strophe).345 Die zwölfte und letzte Strophe ist als Antwort der Frau zu lesen, die
dem Sprecher vergibt und erneut in die Liebesbeziehung, möglicherweise sogar in
die Ehe, mit ihm einwilligt.346 Man kann dieses kleine Gedicht als Supplement zur
Historie lesen, indem hier die Thematik von Liebe, Ehe, menschlichen Fehlern und
Treue von einem anderen zeitgenössischen Genre aufgegriffen und variiert werdender

Grund mag darüber hinaus, wie dies häufig der Fall war bei frühneuzeitlichen
Drucken unterhaltender Texte, durchaus auch rein praktischer Natur sein: um die
letzten zwei Seiten des Bogens (mit teilweise zur Haupterzählung passenden
Texten) aufzufüllen.

Erscheinen damit Ecteskabs Samtale bzw. En Kortvillig Dialogus und Ett lustigt Samtaal

insgesamt als Bestätigung der häuslichen Ordnung, wird aber die eheliche Treue
und Keuschheit, um die die meisten Verfasser der Eheschriften so besorgt sind, in

343 Fischer, Huus Tafla, S. 218 - hier allerdings an beide Eheleute gerichtet: „Men synnerligh skola
alla Echtafolk therföre wachta sigh medh högsta flijt/ alt sâsom for then högh skadeliga förgifft och
alla faarligaste Pestilentia/ som döder then goda Huußfridh/ at ingen ächtamaka öffuer then andra
för fremmande folk klagar/ [...] vthan sâdana orätt medh itt Christeligh tolamodh och

sachtmodigheet fördraga/ och betänckia/ at Gudh hafwer tigh thet korset vppâlagdt tigh til godo/
och til en wederkännelse för synden skuld/ at tu skalt föra itt bättre lefwerne [...]." (Insbesondere
aber sollen Eheleute darum äußerst besorgt sein und darauf achtgeben - um die höchst schädliche,
giftige und gefährliche Pest fernzuhalten, die den guten Haufrieden tötet -, dass kein Ehepartner
über den anderen vor Fremden klagt, sie sollen vielmehr solches Unrecht mit christlicher Geduld
und Sanftmut ertragen und bedenken, dass Gott dir dieses Kreuz zu deinem Besten auferlegt hat,
um deiner Sünden willen, auf dass du dein Leben bessern mögest).

344 Vgl. Samtaal, Bl. B6V-B7V (Druck 1687) bzw. Bl. B7V-B8V (Druck 1690).
345 Samtaal 1687, Bl. B7r (Niemals wirst du jemanden finden, der dich so sehr liebt und so überaus

treu ist wie ich) bzw. Bl. B7V (Denn meine Liebe ist auf deine Tugend gebaut).
346 Samtaal 1687, Bl. B7V: „Tu äst min Uthwalde Man/ Lât mig wara tin igen/ Bindt wâr Hierta fast

tilsammans/ Bliffmig vhti Sorg och Nöd/ en god Stöd/ Leeff med mig i Suck och Gamman til wâr
Död!" (Du bist mein auserwählter Mann, lass' mich wieder die Deine sein. Knüpfe unsere Herzen
fest zusammen. Bleibe mir in Sorgen und Nöten eine gute Stütze und lebe mit mir in Kummer und
in Freuden bis an unser Ende).



256 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

mehreren Historienbüchern narrativ in unterschiedlicher Weise aufs Spiel gesetzt.
In Apollonius und Helena wird die Liebes-, Ehe- und Familiengeschichte jeweils von
Inzestepisoden zu Beginn der Historie überschattet, worauf im letzten Kapitel dieser
Arbeit eingegangen wird. Die Geschichte einer ehelichen Treueprobe, wie sie

Tuende Kiobmcend bzw. die schwedische Fassung Fyra köpmän erzählt, die auch den

Titel Echtenskaps Kärleeks Ähre-Crona trägt und damit auf die bei Christofifer Fischer
beschriebene „Krone" der tugendhaften Ehefrau anspielt, soll im folgenden Kapitel
untersucht werden. Mit Helena und Hildegardis werden anschließend literarische
Texte vorgeführt, die noch extremer mit den ausgeprägten Ordnungs- und
Normvorstellungen ihres zeitgenössischen juristischen und moraltheologischen
Kontextes spielen.347 Am Beispiel ehelicher Treue einerseits sowie am Beispiel
inzestuöser Begegnungen andererseits, die mehrmals mit Vorstellungen von
Herrschaft und mit einer Herrscherfigur gekoppelt sind (also mit bestimmten
Ansprüchen an ein Ordnungs- und Tugendideal), soll dies dann deutlich gemacht
werden.

3.2.4 Spielen mit Ordnung: die Geschichte einer Treueprobe.
Echtenskaps Kärleeks Ähre-Crona/Tvende Kidbmaend

1641 erschien bei Ignatius Meurer, einem der großen Buchdrucker Stockholms, bei
dem auch zahlreiche andere Historienbücher gedruckt wurden, eine Historie mit
dem ausführlichen Titel (Abb. 12):

Echtenskaps Kärleeks Ähre-Crona/ Thet är: Een sköön och sannfärdigh Historia/ om
een ährligh och dygdesam Qwinnes beständige Trooheet och Kyskheet/ hwilken för
sin Mann bleff falskeligen angifwin: För hwars skuld hon vthi störste Dödzfahra kom/
doch vnderligen frälst och widh Lijfwet behâllen: Alle Gudffuchtighe/ Dygdesamme
Matroner och dygderijke Jungfruer til en Ährespegel äff Trycket vthgängen.
Stockholm/ Hoos Ignatium Meurer/ Anno mdc xli.348

347 Zum Aspekt der ausgeprägt normorientierten Gesetzgebung (gerade auch männlichen und weib¬
lichen Umgang betreffend) in Schweden im 17. Jahrhundert vgl. Johansson, Mannen och kvinnan,
S. 63-69, zum staatlichen Kontrollsystem der Visitationen vgl. ebda., S. 49-50.

348 (Die Ehrenkrone der ehelichen Liebe. Das ist eine schöne und wahrhaftige Geschichte von der

beständigen Treue und Keuschheit einer ehrhchen und tugendhaften Frau, die von ihrem Mann
fälschlich bezichtigt wurde, weswegen sie in die größte Todesgefahr geriet, jedoch wundersam
gerettet und am Leben erhalten wurde. Allen gottesfürchtigen und tugendreichen Matronen [i.e.

bürgerlichen Frauen] und Jungfrauen [i.e. adligen jungen Damen] als ein Ehrenspiegel gedruckt.
Stockholm, bei Ignatius Meurer, im Jahre 1641 KB Stockholm, Mikrofilm, Sign F1700/2330 a,

Bl. Alr. Im Folgenden zitiere ich den schwedischen Text Ähre-Crona aus diesem Druck von 1641.

- Vgl. auch die Angaben bei Collijn, Sveriges Bibliografi, Sp. 390-391 (Fyra köpmän) bzw.

Sp. 1033-1034 (Ähre-Crona).



3.2 Ehe 257

*1
v

W ff»«'
Prfo# ßtflom / om ecjt
4brltgft cxfc tyglxfam £2fiN»tn<$ B<>* &Ü
ftlnMqc Croo^tet od) 7Sy\fyeet/l>mtttei0P*5'/a\
fdr ftn uftann fcfefffaffïtftgcn angifim : $dr ^wgt* j

fftifö $on f?drffc'S)d^fa^ra fom/ fcod)

tnberh'gm fr4(fî od) tofth icjfo«

2ffl< ©uöfrucMg^/ ©^t»rfä««w
tffotroner Oct) î>ygt>ertjj£e lunçriafiC

m <n 2lbce^>fgcl «fF l zydtt
vtygAigcit,

Sfi
4)00# JigtM

^rV\ - ' ,h-\-

ffltwi/
Anno M DC XLJ.

Abfr. J2:

Titelblatt des schwedischen Drucks ,Echtenskaps Kärleeks Ähre-Crona' (1641).

Kungliga Biblioteket Stockholm



258 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Dieser Text, der in den folgenden Auflagen 1689 und 1699 unter dem Titel Historia
om Fyra köpmän (Historie von vier Kaufleuten) in Druck ging, behandelt einen
Stoff, der auch von William Shakespeare in Cymbeline bearbeitet wurde und auf eine
Boccaccio-Novelle aus dem Decamerone (die neunte Geschichte des zweiten Tages)

zurückgeht: die aufs Spiel gesetzte Treue und Keuschheit der Ehefrau, die listig
hintergangen und dann vom enttäuschten Ehemann zu töten versucht wird, die jedoch
fliehen und am Ende der Geschichte, nach langen Umwegen, ihre Unschuld beweisen

kann. Textvorlage für die schwedische Version ist die dänische Historie En skion

Historie om Tvende Kiobmcend, die erstmals 1599 in Kopenhagen gedruckt wurde
und ihrerseits auf einer niederdeutschen Fassung basiert.349

Vier Kaufleute begegnen einander zufällig unterwegs, in einer Herberge in Paris, und
im Gespräch über das ungewisse Tun und Lassen ihrer zuhause gebliebenen
Ehefrauen kommen zwei von ihnen auf die Idee, um die Treue der Frau des

genuesischen Kaufmanns Ambrosius zu wetten. Sein Partner, Johan von Florenz, reist
nach Genua in der Absicht, die Frau des anderen zu verfuhren. Als er ihr vor der Kirche

begegnet und ihre tugendhafte Haltung und damit die Aussichtslosigkeit eines

Unterfangens bemerkt, beschließt er, eine List anzuwenden. In einer Truhe gelangt er
in ihr Haus; es gelingt ihm, eines Nachts Schmuck aus ihrem Zimmer zu entwenden
und ein kleines Mal an ihrem Arm zu bemerken. Mit dem gestohlenen Schmuck, vor
allem aber mit dem intimen Wissen über ein körperliches Detail gewinnt er die Wette

gegen Ambrosius und stürzt den „betrogenen" Ehemann in tiefste Qualen. Heimgekehrt,

will sich dieser an der angeblich untreuen Ehefrau rächen und befiehlt einem
Diener, sie umzubringen. Das kann verhindert werden, jedoch flieht die Ehefrau in
Männerkleidern außer Landes, um sich und den Diener vor Ambrosius' Zorn, dessen

Ursache sie gar nicht kennt, zu retten. Unter dem Namen Fridrik gelangt sie schließlich

in Kairo am Hof des Sultans zu Ruhm und Ansehen, indem sie (bzw. „er", denn im
Text wird in dieser Passage, die von der verborgenen Identität erzählt, das männliche

Personalpronomen verwendet) sich als kluger Berater, Feldherr und Stellvertreter des

Sultans unersetzlich macht. Schließlich gelangt auch Johan von Florenz an den Hof
und bietet den einst in Genua gestohlenen Schmuck zum Kauf an. Fridrik kauft ihn,
und es gelingt „ihm" so, indem „er" auch Ambrosius nach Kairo bestellt, den Betrug
von einst aufzuklären. Fridrik - den wahren Namen der Frau erfährt man gar nicht -
offenbart seine wahre Identität vor dem Sultan, dem eigenen Ehemann und den

349 Im Folgenden verwende ich für Zitate aus der dänischen Historie die Ausgabe von 1662: En smuck

Historie/ Om tvende Kiobmcend/ oc om/ En cerlig oc dydelig Quinde/ Oc/ Hvorledis det gick den ene

Kiobmcends Hustru vdi bans Fravcerelse/ Oc hvad Falsk oc Suig dem baade vederfaret er. Prentet i
Kiobenhavn/ Aar 1662. (Eine hübsche Historie von zwei Kaufleuten und von einer ehrlichen und

tugendhaften Frau, und wie es der Ehefrau des einen während seiner Abwesenheit erging, welche
Falschheit und Betrug ihnen beiden widerfuhr. Gedruckt in Kopenhagen im Jahre 1662). KB
Kopenhagen, Sign. HJ 1928, 8°. - Zum literargeschichtlichen Hintergrund der schwedischen
Historie vgl. die Angaben in SF V, S. 7-8 sowie Bäckström, Svenska folkböcker I, S. 302-322 und
Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung, S. 109, S. 132 und S. 148 (mit Anm. 191 Vgl. außerdem

Giovanni Boccaccio: Das Dekameron. In der Übertragung von Karl Witte, durchgesehen von
Helmut Bode. Mit einem Nachwort und einer Zeittafel von Winfried Wehle. München und
Zürich: Artemis und Winkler, 1991 (Neuausgabe der Ausgabe von 1952), S. 179-192. Zum
dänischen Text vgl. DFIX, S. LWII-LXXXII und S. 157-187 (Nachdruck des Erstdrucks von 1599)
sowie ST V, S. 8 und Rahbek, AlmindeligMorskabslœsning, S. 171-173.



3.2 Ehe 259

versammelten Gästen bei einem Festessen; der Betrüger Johan wird grausam getötet,
und Ambrosius und seine Frau kehren nach Genua zurück, wo sie noch vier Kinder
bekommen und glücklich zusammenleben.

Einen deutlichen Hinweis auf einen bestimmten Rezeptionskontext liefert der

doppelte Titel der Historie: Ist der spätere Titel Fyra köpmän näher an der
dänischen Vorlage und zugleich völlig intentionsneutral, rein auf das fiktionale Element

konzentriert, bezieht sich der ältere Titel Echtenskaps Kärleeks Ähre-Crona explizit
auf das Tugendideal und die „Krone" der guten Ehefrau in der Hausväterliteratur
und weckt dadurch bestimmte Assoziationen. Die Historie ist nicht bloß Unterhaltung,

sie erzählt von der gefährdeten Ordnung und der bedrohten Tugend, denn mit
Ehe und ehelicher Treue resp. Keuschheit wird risikoreich gespielt (im wahrsten
Sinne des Wortes: um Geld).

Christoffer Fischers Huus Tafla zählt zur „ährakrona" der Frau zuerst ihre

religiösen Verpflichtungen, danach die zwischenmenschlichen, die Frau soll Gott lieben
und furchten, danach ihren Mann lieben und ihm gehorsam sein. Die eheliche Treue,
die als oberste Tugend zählt, besteht aus mehreren Aspekten: Keuschheit/eheliche
Treue (die Erinnerung an das Trauversprechen), wirtschaftliche Zuverlässigkeit und
schließlich Solidarität mit dem Ehemann im Krankheitsfall - auch hier lässt sich eine

interessante Nähe zwischen Sexualität/ehelicher Treue und Ökonomie ausmachen:

Men thenna troheet är författat i mânga puncter/ at hon sijn Echtenskaps troo emot
sin ächtaman icke förgäter/ icke stijgandes äff wägen/ bedrifwandes otucht eller löös-

achtigheet/ hwilken synd och diefwuls last GUdh hafwer i alla tijder hemsökt med

timligit och ewigt straf. [...] Ther näst skal hon och wara sin man troghen i hans

Penningar och Godz/ icke sädant hemligen vdansticka/ vpdricka/ kläda sigh til prâl
och höghfärd/ eller annorlunda lâta onytteligen affkomma/ ther om wij här effter
warde hörandes. Sâdan at hon honom troligen achtar och sköter/ när han siuk och

swagh är/ honom icke öfwergifwer i nödenne/ i medel tidh gär och spasserar eller
wistas i öölstugur och gästebudz huus.350

In der Historie sind Ökonomie und Sexualität miteinander insofern verknüpft, als

der seiner tugendhaften und treuen Ehefrau sichere Kaufmann Ambrosius fünftausend

Goldgulden auf ihre Keuschheit setzt. Beide, die nichts ahnende Frau wie auch

ihr Mann, werden betrogen vom listigen Johan von Florenz, der vorgibt, sie verführt
zu haben, um die Wette und das Geld zu gewinnen. In der dänischen und
schwedischen Historie wird er am Schluss, nach der Aufdeckung der wahren
Begebenheiten, zu einem grausamen Tod verurteilt, gerädert und enthauptet, als

abschreckendes Mahnmal für mögliche andere Übeltäter: „Sädant hafwe the förtient/

350 Fischer, Huus Tafla, S. 263 (Diese Treue aber besteht aus folgenden Punkten: dass sie ihre ehe¬

liche Treue zu ihrem Mann nicht vergesse, vom rechten Weg abkomme und Unzucht treibe, die

eine Sünde und ein teuflisches Laster ist, das Gott stets mit zeitlichen und ewigen Strafen bestraft
hat. Außerdem soll sie ihrem Mann Treue erweisen, was Geld und Gut betrifft, nicht etwa heimlich

Geld verstecken, vertrinken, sich hoffärtig kleiden oder anderes Unnützes, von dem wir noch
hören werden. Vielmehr soll sie ihm treulich zur Seite stehen, sich um ihn kümmern, wenn er
krank und schwach ist, und ihn in der Not nicht im Stich lassen und, während er krank daliegt,
ausgehen und sich in Schankstuben und Wirtshäusern herumtreiben).



260 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

som bedragha ährlige och dygdesamma Qwinnor och Jungfruer/ hwilke ock effter-
trachta huru the theres Hedher och Ähra/ Nampn och godhe Rychte/ oähra och

förolempa kunne."351 Der Erzähler stellt also allen Bedrohern der „ährakrona" eine
Sanktion vor Augen: Tugend oder Tod. Die Frau des Ambrosius ist vorbildlich,
insofern sie ihre eheliche Treueverpflichtung gegenüber ihrem Mann erfüllt, sie hält

sogar dann noch zu ihm, als er sie töten lassen will (auch hier fügt sie sich, wenn
auch mit einer List, seiner Anordnung) und am Schluss lebt sie wieder glücklich mit
ihm vereint. In ihrer Inkognito-Rolle als Fridrik erweist sie sich dazu noch als

vorbildlicher und beim Volk beliebter Regent, vereint damit weibliche und männliche

Tugenden in einer Doppelrolle, die ihr auch vom Erzähler zugeschrieben wird - in
der Passage, in der sie als Fridrik am Hof des Sultans lebt, ist in männlichen Pronomina

von ihr die Rede. „Er" regiert das Land in der Abwesenheit des Sultans während

einer Pestepidemie (eine Reminiszenz an das Decamerone?) mit Klugheit und
Umsicht und schlägt sogar eine Schlacht gegen einfallende Feinde mit Bravour. Die
Untertanen „wore honom hörige och lydige/ gifwandes honom stoort Beröm/ att
han sä förnuffteligen och wäl them regerad hade".352

Hier zeigt sich einmal mehr eine im Sinne der Hausväterliteratur adaptierbare
Moral: die Übereinstimmung von ehelichem Gehorsam und ehelicher Treue bzw.
Hausfrieden und einer auf hierarchischem Gehorsam (und Treue zum Herrscher)
basierenden politischen Stabilität bzw. Landesfrieden - wenn auch in der speziellen
Konstellation, dass der Ehemann gar nichts von der Treue seiner Frau weiß bzw.

gerade das Gegenteil vermutet. Aufgrund der Tugend, die „Fridrik" symbolisiert,
gelingt jedoch diese - für die Figuren (noch) nicht, wohl aber für die Leserschaft
offensichtliche - Übereinstimmung und Deckungsgleichheit von privater und
staatlicher Haus-Ordnung. Zwar beweist auch Ambrosius seine Liebe zu seiner Frau,
denn er bereut sofort seinen Befehl, sie zu töten, als er die vermeintlichen
Beweisstücke ihres Todes sieht (vgl. Ähre-Crona, Bl. B2V). Im Mittelpunkt steht

351 Ähre-Crona, Bl. Clv (Solches haben die verdient, die ehrliche und tugendhafte Frauen und Mäd¬

chen betrügen, und die auch danach trachten, deren Ehre, Namen und guten Ruf zu entehren).
Ganz ähnlich der Wortlaut des dänischen Textes: „Saa fick hand sin raette fortiente Lon/ huilcket
saare sielden skeer/ at saadan bliffuer ustraffet/ naar nogen Vanaerer fromme tuctige Quinder oc
Jomfruer/ oc vil dem fratage deris Heder oc 2Ere/ Naffn oc gode Rycte." Tvende Kwbmcend, Bl.
B6V (So bekam er seinen recht verdienten Lohn, denn selten bleibt es ungestraft, wenn jemand
fromme, tüchtige Frauen und Jungfrauen entehren und sie ihrer Ehre, ihres Namens und ihres
guten Rufes berauben will). - Interessant ist, dass die als Mann verkleidete Frau des Ambrosius in
der Szene, in der sie ihre weibliche Identität offenbart, bei Boccaccio nur das Oberteil ihres Kleides

ablegt und sich so als Frau zu erkennen gibt, während sie in der dänischen und schwedischen
Version vollständig nackt in den Saal tritt, was von den Anwesenden aber keineswegs als

untugendhaft aufgefasst wird. Sie grüßt alle höflich und bewegt sich „medh stoor Blygsamheet" (mit
Zucht und Anstand. Ähre-Crona, Bl. B8V) und einer nur durch ihr vollkommen tugendhaftes Wesen

erklärbaren Ungezwungenheit, die dieses Auftreten nicht als anzüglich erscheinen lässt. Angesichts

der Widmung des schwedischen Textes an „alle Gudfruchtighe/ Dygdesamme Matroner
och dygderijke Jungfruer til en Ährespegel" (Ähre-Crona, Bl. AT) mag diese Freizügigkeit
verwundern, wurde jedoch offensichtlich nicht als Widerspruch gesehen.

352 Ähre-Crona, Bl. B5r (waren ihm gehorsam und priesen ihn, dass er sie so gut und vernünftig regiert
hatte).



3.2 Ehe 261

jedoch nicht die Liebe des Mannes oder der Betrug, sondern die unschuldige,
tugendhafte Frau.

Während sich die schwedische Historie explizit an ein weibliches Publikum
wendet und auch durch die Anspielung auf die „ährakrona" im Titel auf den
weiblichen bzw. ehefraulichen Tugendkatalog der moraltheologischen Schriften rekurriert

(allerdings nur im Erstdruck - in den späteren Drucken mit dem veränderten
Titel Fyra köpmän ist dieser Bezug nicht mehr so deutlich gegeben), versteht sich die
dänische Fassung eher als eine allgemein-moralisch exemplarische Erzählung, die

den Leser vor der Bosheit und Falschheit der Welt warnen und ihm zeigen will, dass

allein auf Gott Verlass ist, wobei die Geschichte von der betrogenen Ehefrau nur als

Aufhänger dient. Angesprochen ist hier jedermann, Männer wie Frauen, und die

„Moral der Geschichte" zielt nicht ausdrücklich auf die Verteidigung ehefraulicher

Tugenden. Dies wird deutlich in den Paratexten der dänischen Historie: dem Titel,
der gereimten kleinen Vorrede und dem ebenfalls gereimten Epilog, der als

anonyme Anweisung zum gottgefälligen Leben daherkommt. Der dänische Titel
steht ohne explizite Widmung an ein weibliches Publikum:

En smuck Historie/ Om tvende Kiobmaend/ oc om/ En aerlig oc dydelig Quinde/ Oc/
Hvorledis det gick den ene Kiobmaends Hustru vdi hans Fravaerelse/ Oc vad Falsk oc

Suig dem baade verderfaret er.353

Eine in Reimform der Historie vorangestellte Moral richtet sich ebenfalls an den

nicht weiter spezifizierten Leser:

Til Leseren.
Rettelig i denne Historie laeris dig/
At Verden er fuld äff Falsk oc Suig.
Som hun haffuer veret äffAlders tid
Mand tor ey söge effter Bevißning viit.
Vaer derfor gudfryctig/ bed Gud ude oc inde
Som du her laerer äff denne Quinde.
Hand hielper dig for sin Barmhiertighed/
At du offuervinder bedragerens suigactighed
Nu ville vi alle paakalde Gud vor HErre/
Saa vil hand vor beskaermer vaere.

Det ynske oc begaere vi Christne allesammen/
Nu oc altid Evindelige/ Amen.354

353 Tvende Kiobmcend, Bl. Alr (Eine hübsche Historie von zwei Kaufleuten und von einer ehrlichen
und tugendhaften Frau, und wie es der Ehefrau des einen Kaufmanns während seiner Abwesenheit

erging, welche Falschheit und welcher Betrug ihnen beiden widerfuhr).
354 Tvende Kiobmcend, Bl. Alv (An den Leser. In dieser Historie wird dir recht gezeigt, dass die Welt

voller Falschheit und Betrug ist, wie es von Anbeginn an war. Man braucht gar nicht weit zu gehen,
um Beweise zu finden. Sei darum gottesfürchtig, bete zu Gott, wie du es hier von dieser Frau
lernen kannst. Er hilft dir in seiner Barmherzigkeit, dass du alle Falschheit der Betrüger überwindest.
Nun wollen wir uns alle an Gott unseren Herrn wenden, dass er unser Beschützer sei. Das
wünschen wir Christen alle, nun und ewiglich, Amen).



262 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Am Ende der Historie (übrigens auch schon im Erstdruck von 1599) steht nicht wie
im schwedischen Text der lateinische Spruch „Malum consilium consultori pessi-
mum" (Ähre-Crona, Bl. C2r),355 ähnlich wie in Boccaccios Text die Erzählerin der
Novelle, Filoména, ihre Geschichte als illustrierendes Exempel für die allgemein-moralische

Lehre „Wer andern eine Grube gräbt, fällt selbst hinein" erzählt,356 sondern
eine von einem anonymen Autor („en gammel Mand") gelieferte Anweisung zum
rechten christlichen Leben. Empfohlen wird also eine ausdrückliche Rezeption der

Erzählung als moralisches Lehrstück:

Her effter folger en skon Vndervißning äff en gammel Mand/ huorledis huer from
Christen skal fore sit Leffnet.

Hör Menniske jeg vil dig nu laere/ Huor du skalt fore dit leffnet met sere./ At det kand

vaere Gud behagelig/ Oc dig der hos saare nyttelig./ Forst skalt du met flid begynde/
At frycte Gud baade ude oc inde./ Hore oc saa Guds Ord huer tid oc stund/ Thi du for
summer [?] dig der med ingenlund/ Naar du gaar effter Guds Ord/ Vaer ey forgaerig

paa Guld oc Jord./ Guds Bud du ey offuertraed/ Betaenck hans Pine ocsaa der met./
Som hand for os Syndere lide vilde/ vaer hannem tacknemmelig aarle oc silde./
Wtacknemmelighed iblant Snder aile/ Mon Gud synderlig ilde befalde./ Saa skalt du
effter Guds Venskab staa/ Som du strax äff Verden skulle gaa./ Dette skal forst din
offuelse vaere/ Nu merck frembedre en timelig laere./ I dit Kald arbeyd du flittelig/
Som du vilde leffve evindelig./ Huad du skalt giore/ skalt du forstaa/ Besind altid huad
Ende det vil faa./ Vaer forsictig oc holt dig slaet/ Vaer ey forhastig/ oc betaenck dig raet./
Gack icke ledig/ arbeyd flittelig/ saa kand du bliffue salig oc riig./ Fordi den er salig sin
haand naerer/ End er den saligere sit Gods raet fortaerer./ Tro icke alting/ acte vel dine
Ord/ Fordi bagraad duer icke stort./ En Penning saa kier som fire du holde maa/
Formaar du ey Vin/ drick huad du kand faa./ 2Ed oc drick met it friit mod/ Huad du
formaar tag det til god./ Du kand saa vel en Pendig spare dig/ Som vinde to/ tro du

mig./ Forvare dit Gods det store met det lille/ Gior icke mange Gestebud eller Gilde./
Borge icke/ men maadelig taere/ Saa kand du dig diß bedre naere./ Met din Naboer
holt ingen strid eller kiff/ Vaer sandru oc ingen Logn bedriff./ Baer meget offuer vocte
dig for Gield/ Vaer icke gierig/ tag dig vaere for Spil./ Laan lidt bort/ tag dig vare for
borg/ lad huer selff for sit Gods hafue sorg./ For sorge dit eget/ tag dig liden Sorg til/

355 Zudem steht auch ein Hinweis auf die Wahrhaftigkeit und die Aktualität der Erzählung am Ende
des schwedischen Textes, der die erwünschte Restitution der Ordnung demonstriert (Ähre-Crona,
Bl. C2r): „Sä at hele thenne Familia bleff sedan vphögd/ och til stoor Ähra vpsatt/ och kan wäl
skee/ at mange äff samma Familia lefwa ännu i thenne Dagh." (So wurde diese Familie erhöht und
kam zu großen Ehren, und es kann durchaus sein, dass einige aus dieser Familie heute noch
leben).

356 „Nachdem sie so gesprochen hatte, begann sie: im Volke geht das Sprichwort um: ,Wer andern
eine Grube gräbt, fällt selbst hinein.' Dieses Sprichwort kann aber nur wahr sein, wenn es im
Leben wirklich so zugeht. So ist mir eingefallen, euch, ohne mich dabei von der allgemeinen Aufgabe
zu entfernen, an einem Beispiel zu zeigen, daß es auch wirklich so ist, wie man sagt. Laßt es euch
nicht gereuen, meine Geschichte zu hören, aus der ihr lernen könnt, wie man vor Betrügern auf
der Hut sein muß." Boccaccio, Dekameron, S. 179. - Die Novelle steht als neunte Geschichte des

zweiten Tages unter dem Motto des glücklichen Ausgangs von scheinbar aussichtslosen Zuständen:

„Es beginnt der zweite Tag des Dekameron, an welchem unter der Herrschaft Filomenas von
Menschen gesprochen wird, die nach dem Kampfe mit mancherlei Ungemach wider alles Hoffen
zu fröhlichem Ende gediehen sind." (ebda., S. 81).



3.2 Ehe 263

Fordi det skeer dog huad Gud vil./ Mangen staar efter Gods oc Rigdomme/ Oc kand

dog aldrig afArmod komme/ Derfor veed jeg ingen bedre fund/ End at it menniske
huer tid oc stund/ Saetter alt Haab oc Lid til Gud/ Som af all Nod kand hielpe vd./
Fordi hand alleene alting mon gifue/ Hielp oß HErre at vi maa salig bliffue./ AMEN.3S7

Hier werden Verhaltensweisen für den Alltag und für ein gottgefälliges Leben

empfohlen („en timelig laere"), die sich an den Vorschriften und den Tugenden der
Haustafel und an den Weisheitslehren der biblischen Tradition im allgemeinen,
insbesondere an den salomonischen Spruchsammlungen (Spr 10, 1-29; 27) und am
Buch Kohelet bzw. Prediger Salomo orientieren: Frömmigkeit, Sparsamkeit,
Friedfertigkeit, Bedachtsamkeit und Vorsicht, Enthaltsamkeit vom Spiel usw. Kluges
Wirtschaften spielt dabei eine wichtige Rolle - nicht umsonst sind ja gerade Kaufleute

die Protagonisten in der Historie. Am Negativ-Exempel der Figur des Johan
von Florenz wird somit vorgeführt, was ein eigentlich gottgefälliges Leben ist.

3.2.5 Erzählen am Rand der Ordnung: Inzest-Geschichten.
Helena äff Constantinopel und Hildegardis och Talandus

Im folgenden letzten Teilkapitel möchte ich zwei Historien fokussieren, die eine für
ihre gesamte Handlung relevante Inzestepisode beinhalten. Damit möchte ich

zeigen, inwiefern diese Texte mit einer Kombination der Diskursfelder Ehe, Sexualität

und Gewalt operieren und sich, indem so der gesellschaftliche und moralische

357 Tvende Kwbmxnd, Bl. B7r-B8r (Hierauf folgt eine schöne Unterweisung eines alten Mannes, wie
ein frommer Christ sein Leben führen soll./ Höre, Mensch, ich will dich nun lehren, wie du dein
Leben mit Ehre führen sollst, auf dass es Gott wohlgefällig ist und zudem dir von Nutzen. Zuerst
sollst du darauf vor allem achten, dass du Gott stets fürchtest. Höre immerzu Gottes Wort, damit
vertust du nicht deine Zeit. Wenn du nach Gottes Wort lebst, sei nicht nach Gold oder Besitz
begierig, übertrete nicht Gottes Gebote, bedenke auch sein Leiden, das er für uns Sünder ertrug. Sei

ihm stets dankbar, denn Undankbarkeit gefallt Gott unter den Sünden am wenigsten. Du sollst
Gottes Freundschaft erstreben, als wenn du gleich diese Welt verlassen müsstest. Dies soll deine

erste Übung sein, nun höre eine zeitliche Lehre. In deiner Arbeit sei fleißig, als wenn du ewig leben
würdest. Was du tust, sollst du verstehen, bedenke stets, welches Ende es nehmen wird. Sei

vorsichtig und halte dich wacker, sei nicht vorschnell, besinne dich recht. Geh nicht müßig, arbeite

fleißig, so kannst du selig und reich werden. Denn wer sein eigenes Brot verdient, ist seliger als der,
der sein Gut nur aufbraucht. Glaube nicht alles, achte auf deine Worte, denn List taugt nichts.
Einen Pfennig sollst du wie vier schätzen, hast du keinen Wein, trink, was du bekommen kannst. Iß
und trink munter, und was du vermagst, das erwerbe dir. Du kannst ebensogut einen Pfennig sparen

wie zwei gewinnen, glaube mir. Halte deinen Besitz beisammen, den großen und kleinen, halte
keine großen Feste, verleihe nichts, verbrauche alles in Maßen, so wird es dir gut ergehen. Mit
deinem Nachbarn streite nicht, sei ehrlich und lüge nicht, achte auf dein Geld, sei nicht gierig und
nimm dich in Acht vor dem (Würfel)Spiel. Verleihe nur wenig, hüte dich vor dem Leihen, lass

jeden für sein eigenes Gut sorgen. Versorge du das Deinige, sorge dich nicht zu sehr, denn es

geschieht doch, was Gott will. Viele sind auf Besitz und Reichtum aus und kommen doch nicht aus
der Armut heraus. Darum weiß ich keinen besseren Rat, als dass ein Mensch zu jeder Zeit seine

ganze Hoffnung und seine Zuversicht auf Gott setzt, der uns aus aller Not helfen kann. Denn er
allein gibt alles; so hilf uns, o Herr, dass wir die Seligkeit erlangen. Amen).



264 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Ordnungsrahmen strapaziert wird, auf einer Grenze des Erzählbaren bewegen. Mit
Ute von Bloh ausgedrückt, die das „gefährliche Begehren", d.h. „die destruktiven

Möglichkeiten der liebe, die die gesellschaftliche Ordnung mit ihrer Heiratspraxis
bedrohen",358 in den Prosaromanen Elisabeths von Nassau-Saarbrücken untersucht:

Wie hier [im Herzog Herpin] werden tabuisierte Grenzen erzählerisch immer wieder

ausgereizt, um die ausschließlich extremen, potenziell zu befürchtenden Effekte einer
„Liebes"-Beziehung der Aufmerksamkeit auszusetzen. Doch ganz gleich, ob es sich um
Vergewaltigungs- oder Inzestwünsche handelt, die Erfüllung eines derartigen
Verlangens wird erzählstrategisch regelmäßig verhindert.359

Für die von ihr analysierten Prosaromane stellt sie verschiedene Erzählstrategien
fest, die das gefährliche Begehren desavouieren, etwa die Distanzierung zum
Geschehen durch Komik oder die Auslagerung des Begehrens auf „Unpersonen" wie
Riesen, Räuber und auf außerhalb der christlichen Ordnung stehende „heidnische"
Prinzessinnen, wodurch der eigene kulturelle Raum, die erzählte adlig-christliche
Welt „entlastet" wird. Mittels solcher Verschiebungen und Projektionen gelingt es

den Texten, so von Bloh, von solchen „Ordnungsverstößen" zu erzählen und
zugleich das Erzählte zu entlasten, gewissermaßen also am Rand der Ordnung narrativ
zu experimentieren.360 Ausgangspunkt und Voraussetzung ist dabei das grundsätzlich

„ordnungsgefährdende Potenzial" der Liebe bzw. des sinnlichen Begehrens, wie
es im Kapitel über Euriolus oc Lucretia verdeutlicht wurde und das genau wegen
dieses Potenzials sowohl eine narrative Herausforderung für literarische Texte
darstellt als auch zum zentralen Gegenstand der spätmittelalterlichen und
frühneuzeitlichen moraltheologischen Diskussion über Liebe und Ehe wird.

3.2.5.1 Helena äff Constontinopel

Die Historie der schönen Helena von Konstantinopel, auch unter dem Titel La Belle

Hélène de Constantinople bekannt, weist eine komplexe Überlieferungsgeschichte seit
dem Hochmittelalter aufund wird zu einer Reihe motivverwandter Texte gerechnet,
die Elizabeth Archibald als „Erzählungen von der Flucht vor dem inzestuösen Vater"
zusammengefasst hat: lateinische und volkssprachliche Prosa- und Verserzählungen
vom 13. bis zum frühen 16. Jahrhundert im romanischen (vorwiegend
französischen), englischen und deutschen Sprachraum.361 Dieser Erzählkomplex
vom Inzestversuch eines Vaters wird in der Forschung auch häufig als „Constanze-
Zyklus" bezeichnet.362 Zu den frühesten Zeugnissen dieser Erzähltradition gehören

358 Von Bloh, Ausgerenkte Ordnung, S. 223.
359 Von Bloh, Ausgerenkte Ordnung, S. 226.
360 Vgl. von Bloh, Ausgerenkte Ordnung, S. 226-259.
361 Vgl. Elizabeth Archibald: Incest and the Medieval Imagination. Oxford: Clarendon Press, 2001,

S. 149-191 und Synopsis ebda., S. 245-256.
362 Nach der Heldin in Nicholas Trivets Chronique anglo-normande (1334-37), der Königin Cons¬

tance von Northumherland benannt; auch in John Gowers Confessio amantis und in Chaucers

Canterbury Tales kommt diese vor; der Begriff stammt von H. Suchier. Vgl. Ines Köhler-Zülch:



3.2 Ehe 265

die um 1250 in England verfasste, Mathaeus Parisiensis (Matthew Paris)
zugeschriebene lateinische Vitae duorum offarum und die ca. 1238-47 von Pierre de

Saint-Aubert geschriebene Vitae Sanctae Dympnae. Etwa zeitgleich, Mitte des

13. Jahrhunderts, entsteht der altfranzösische Versroman La Manekine, Autor ist

Philippe Remi Sire de Beaumanoir père; der Text ist nach Archibald die älteste

volkssprachliche Version der Erzähltradition „Flucht vor dem inzestuösen Vater".363

Zu dieser Traditionslinie, deren Produktionsschwerpunkt nach Archibald im
14. und 15. Jahrhundert liegt, zählen weiterhin das mittelhochdeutsche Epos Mai
und Beaflor (ca. 1260), „Der König von Reussen" in der Weltchronik des Jansen
Enikel (Ende 13. Jahrhundert), die französischen Versromane Le Roman du Conte

d'Anjou von Jean Maillart (Anfang 14. Jahrhundert) und Lion de Bourges (Mitte 13.

Jahrhundert), die italienische Novella della Figlia del Re di Dada (wohl 14. Jahrhundert)

und Hans Bühels deutsches Versepos Die Königstochter von Frankreich (1401).
Daneben finden sich, ähnlich wie in der Überlieferungsgeschichte des Apollonius,
auch kürzere Varianten der Grundgeschichte in Exempelsammlungen, etwa die

Erzählung „Die Tochter des Königs von Poitou" im Kapitel 180 in der Scala coeli des

Jean Gobi (Johannes Gobius), einer 1325-30 lateinisch verfassten Sammlung von
Marienwundern.364 Ähnlich wie beim Apollonius generiert die jeweilige
Kontextualisierung der Erzählung in einem bestimmten Überlieferungsverbünd,
beispielsweise innerhalb einer geistlichen Exempelsammlung wie der Scala coeli, eine
bestimmte Aussage und Bedeutung der Geschichte. Sie kann damit selbst zum
exemplum werden, etwa für das wunderbare Eingreifen Gottes in der Welt.

Die Überlieferungsgeschichte der Erzähltradition „Flucht vor dem inzestuösen
Vater" weist außerdem Nähe zu volkstümlicher Überlieferung auf - den Motivkomplexen

des „Mädchens ohne Hände" und der „unschuldig verfolgten und verleumdeten

Frau": Erstmals in Beaumanoirs Manekine wird die Inzestgeschichte mit dem
Mädchen ohne Hände-Motiv der (Selbst-)Verstümmelung der Heldin kombiniert365

- sowie zahlreichen anderen, aus der europäischen Volksliteratur bekannten

„Mädchen ohne Hände", in: Enzyklopädie des Märchens, Bd. 8 (1994), Sp. 1375-1387 und DE
VIII, S. III-VII. Erzählungen des „Constanze-Zyklus" besitzen in der Regel eine zweiteilige Struktur:

(l) Eine Tochter flieht vor den Annäherungsversuchen ihres Vaters (bzw. wird ausgesetzt),
sie gelangt in die Fremde und heiratet dort einen König. (2) In dessen Abwesenheit wird sie
fälschlich beschuldigt (durch Verleumdung oder gefälschte Briefe), Ungeheuer geboren zu haben;
zusammen mit ihrem Sohn (Zwillingen) wird sie ausgesetzt und schließlich von ihrem Mann (und
ihrem reuevollen Vater), der nach seiner Rückkehr die Wahrheit erfährt oder vermutet,
wiedergefunden.

363 Vgl. Archibald, Incest, S. 153-158.
364 Vgl. hierzu Archibald, Incest, S. 149-150 und S. 247.
365 Michael Heintze: „Helena von Konstantinopel", in: Enzyklopädie des Märchens, Bd. 6 (1990), Sp.

767-772 sowie „Mädchen ohne Hände" in: Enzyklopädie des Märchens und Elfriede Moser-Rath:
„Die unschuldig verleumdete/verfoIgte Frau", in: Enzyklopädie des Märchens, Bd. 5 (1985),
Sp. 113-115. Als äußerst interessanten jüngeren Beitrag zur Helena-Erzählung vgl. Christian
Kiening: „Genealogie-Mirakel. Erzählungen vom ,Mädchen ohne Hände'. Mit Edition zweier
deutscher Prosafassungen", in: Geistliches in weltlicher und Weltliches in geistlicher Literatur des

Mittelalters. Hg. von Christoph Huber et al. Tübingen: Niemeyer, 2000, S. 237-272.



266 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Motiven (die Intrige der bösen Schwiegermutter, die Verleumdung der Kinder als

Missgeburten, abgetrennte Gliedmaßen als Beweis für den Tod einer Person, usw.).
Dazu besitzt die Erzählung, insbesondere in der Manekine-Hélène/Helena-
Tradition, auch deutliche Züge der mittelalterlichen hagiographischen Literatur,
etwa Parallelen zur Placidas-Eustachius-Legende und zur Alexiuslegende.366 Auf die

darausfolgenden Implikationen für die narrative Organisation und für die
Transmission des Textes werde ich noch eingehen.

Beaumanoirs Versroman La Manekine gilt als früheste volkssprachliche Version
dieser thematisch verwandten Vater-Tochter-Inzest-Erzählungen (und zugleich die
älteste bestimmbare Erzählung vom Mädchen ohne Hände), und von Frankreich
aus geht auch die Linie der „Volksbuch-Tradition" der Erzählung von der schönen
Helena von Konstantinopel aus, auf die ich mich im Folgenden konzentrieren werde.
Frühestes Zeugnis für eine literarische Bearbeitung, in der die Heldin den Namen
Helena bzw. Hélène trägt, ist eine altfranzösische Chanson de geste von La Belle

Hélène de Constantinople aus dem 15. Jahrhundert, in rund 15.500 Alexandriner-
Laissen verfasst und in drei Handschriften und einem Fragment überliefert.367 Im
Laufe des 15. Jahrhunderts wird diese Chanson de geste in Prosa umgearbeitet. Es

existieren zwei französische Versionen: der Prosaroman La Belle Hélène de

Constantinople, von Jehan (Jean) Wauquelin um 1448 für seinen Herrn, Herzog Philipp
von Burgund (Philipp der Gute), geschrieben und in nur einer einzigen Handschrift
aus dem 15. Jahrhundert überliefert, sowie eine zweite, anonyme Prosafassung, die
sich vom Ausgangstext teilweise stark unterscheidet (durch Kürzungen und
inhaltliche Umstellungen) und die in drei französischen Handschriften des 15.

Jahrhunderts bewahrt ist. 1528 ging diese zweite Prosafassung in Lyon erstmals in
Druck unter dem Titel Le romant de la belle Helayne de Constantinoble mere de sainct

Martin de Tours en Tourayne. Et de sainct Brice sonfrere.m Dieser anonyme Prosatext
ist es, der dann zur Vorlage für die weiteren gedruckten französischen Ausgaben der
Historie vom 15. bis ins 19. Jahrhundert und damit zum Ausgangspunkt der europäischen

„Volksbuch "-Tradition der Helena wird.
Interessanterweise ist bereits in einer der erwähnten drei Handschriften dieses

anonymen Prosaromans die Helena-Historie mit Coudrettes Melusine und mit dem
Roman de Pierre de Provence et la belle Magelone kombiniert, ergibt sich also ein
Überlieferungsverbund von thematisch und gattungsmäßig verwandten ffanzösi-

366 Vgl. DF VIII, S. XIX-XXII und „Helena von Konstantinopel" in Enzyklopädie des Märchens, Sp. 769-
770.

367 Vgl. La Belle Hélène de Constantinople. Chanson de geste du XIVe siècle. Edition critique par Claude
Roussel. Genève: Droz, 1995 (Textes littéraires français), im Folgenden zitiert als La Belle Hélène.

Zu den frz. Hss. vgl. ebda., S. 29-35. - Vgl. außerdem „Helena von Konstantinopel" in Enzyklopädie
des Märchens, Sp. 767 sowie DF VIII, S. XXII-XXIV.

368 Jehan Wauquelin: La Belle Hélène de Constantinople. Mise en prose d'une chanson de geste. Edi¬

tion crtitique par Marie-Claude de Crécy. Genève: Droz, 2002 (Textes littéraires français), im
Folgenden zitiert als: Wauquelin, Belle Hélène, S. xviii-xxii. Vgl. außerdem „Helena von Konstantinopel"

in Enzyklopädie des Märchens, Sp. 767.



3.2 Ehe 267

sehen Ritterromanen bzw. Historienbüchern des Spätmittelalters, die zudem alle in
einem höfischen Kontext entstanden waren.369

Der Weg der französischen Prosahistorie nach Skandinavien verläuft auch hier
höchstwahrscheinlich über Deutschland, jedoch sind die bibliographischen Beweisspuren

im Fall der deutschen Helena-Tradierung äußerst spärlich. Joseph Görres
erwähnt ein Historienbuch mit dem Titel Eine schöne, anmuthige und lesenswürdige

Historie von der geduldigen Helena, das er auf das Gedicht Von eines Küniges Tochter

von Frankreich zurückführt.370 Möglicherweise ist das Attribut „geduldig" also über
eine deutsche Vorlage in die skandinavischen Versionen eingegangen, denn in der
französischen Tradition ist stets von „La Belle Hélène" die Rede. Das wohl älteste
dänische Historienbuch Historia om den Taalmodiga Helena stammt aus der Mitte
des 17. Jahrhunderts, die älteste erhaltene dänische Ausgabe wurde 1677 gedruckt.
Eine dieser Versionen war mit Sicherheit die Vorlage für den schwedischen Helena-

Druck von 1679. Bis in die zweite Hälfte des 19. Jahrhunderts war die Historie überaus

beliebt, wie die zahlreichen dänischen und schwedischen Drucke vor allem aus

dem 18. und 19. Jahrhundert bezeugen.371 Die Historie von der schönen Königstochter

Helena, die vor dem drohenden Inzestbegehren ihres Vaters flieht, daraufhin
eine Reihe von Abenteuern bestehen und allerlei Entbehrungen durchmachen muss,
bevor sich schließlich alles zum Guten wendet und Helena mit ihrer Familie
wiedervereint wird, gehört, ähnlich wie der Apollonius, zu den auflagenstärksten
Historienbuchtexten des 17. Jahrhunderts in Schweden.

Zunächst zum (kaum verkürzt erzählbaren) Inhalt des in mehreren parallelen
Handlungssträngen erzählten Romans, der in einem nicht genauer bestimmten
Mittelalter angesiedelt ist:

Helena ist die Tochter des Königs Antonius von Konstantinopel und Nichte des

Papstes Clemens. Nach dem Tod der Königin will sich der Vater mit der

fünfzehnjährigen Helena verheiraten und erpresst den Papst, um eine Zustimmung zu
erhalten. Diesem wird im Traum von einem Engel offenbart, er könne sie ihm ruhig
geben, denn der König werde nicht seinen Willen doch durchsetzen können. Helena,
entsetzt über das Ansinnen des Vaters und die vermeintliche Unterstützung des

Papstes, flieht daraufhin mit Hilfe eines Fährmanns. Ihre Kammerzofe Clarissa wird
für die Fluchthilfe vom König mit dem Tod bestraft. Helena gelangt inzwischen nach
Sluus in Flandern, wo sie in ein Kloster eintritt, bis der Ruf ihrer Schönheit an den Hof
des Königs Cantabri von Flandern dringt, der sie zur Mätresse haben will. Wieder

369 Vgl. die Übersicht über die Manuskripte und Drucke bei Wauquelin, Belle Hélène, S. i-xiii sowie zur
Volksbuchtradition auch nochmals „Helena von Konstantinopel" in Enzyklopädie des Märchens,

Sp. 767-770 sowie insgesamt zum Hélène-Komplex Claude Roussel: Conter de geste au XIVe siècle.

Inspiration folklorique et écriture épique dans ,La Belle Hélène de Constantinople'. Genève: Droz,
1998 (Publications romanes et françaises; 222).

370 Vgl. Görres, Die teutschen Volksbücher, S. 136-145.
371 Zu den dänischen Drucken vgl. DF VIII, S. XXV-XXX und S. 207-229. Folgende schwedische

Drucke sind bekannt: ein undatierter (vor 1667?), 1667, 1679, 1683, 1684, 1687, 1699; mögliche
frühere Ausgaben vor 1679 sind verloren. Vgl. Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung, S. 193

und S. 200 und ders., Verzeichnis schwedischer „Volksbücher", S. 49-51 sowie Bäckström, Svenska

Folkböckerl, S. 184-234 und Collijn, Sveriges Bibliografi, Sp. 369-370.



268 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

flieht Helena, ihr Schiffwird von Piraten überfallen, und sie kann sich mit Gottes Hilfe
durch einen plötzlich aufkommenden Sturm retten. Auf einer Planke schwimmend,
erreicht sie die Küste von England, wo sie von König Heinrich und seinem Gefolge
gefunden wird. Er erkennt ihre königliche Abkunft an ihrem vornehmen Betragen (sie
erzählt ihm auch ihre Geschichte, jedoch ohne ihre wahre Identität preiszugeben),
verliebt sich in sie und heiratet sie. Nach zwei Jahren wird König Heinrich vom Papst

zu Hilfe gerufen in der Belagerung Roms durch den armenischen König Brutor. Vor
seiner Abreise setzt der König den Herzog von Colchester als Regenten ein und
vertraut zwei seiner königlichen Siegel Helena und dem Herzog an. Die bösartige

Königinmutter spinnt in der Abwesenheit des Königs eine Intrige gegen Helena, die
während dieser Zeit zwei Knaben zur Welt bringt. Indem sie Helena das Siegel stiehlt
und es fälschen lässt sowie mittels bestochener Boten bringt sie falsche Briefe in
Umlauf, die Helena verleumden (sie hätte zwei monströse Hunde geboren und der

Herzog solle sie auf angeblichen Befehl des Königs hin mit dem Tod auf dem
Scheiterhaufen bestrafen). Aus Angst vor der Rache des Königs will der Herzog,
obwohl auf Helenas Seite, gehorchen, doch seine Nichte opfert sich für Helena. Er
lässt Helenas Hand mit dem Ehering abschlagen, die er als Beweis für ihren Tod dem

König zeigen will. Helena und ihre zwei kleinen Söhne gelangen auf dem Seeweg in die

Bretagne, wo sie sich in einem Wald verirren, in welchem die Kinder von wilden
Tieren geraubt, dann aber von einem Eremiten namens Felix gefunden und aufgezogen

werden, bei dem sie bis zu ihrem sechzehnten Lebensjahr bleiben. Helena
betrauert den Verlust ihrer Söhne und verbringt einige Jahre als Bedürftige in Nantes.
Inzwischen ist König Heinrich nach Hause zurückgekehrt und hält zunächst den Herzog

für den Anstifter der Intrige. Da kommt König Antonius an seinen Hof, der sich
inzwischen auf die Suche nach seiner Tochter gemacht hat, und hilft Heinrich bei der

Aufklärung der Intrige der Königinmutter. Sie wird mit dem Tod bestraft, und beide

Könige reisen gemeinsam fort, um Helena zu finden. Die beiden Knaben gelangen
währenddessen nach Amiens, wo sie getauft werden (aus Leo wird Martinus, und aus

Arm - er trägt die abgeschlagene Hand seiner Mutter wie eine Reliquie in einem
Beutel um den Hals - wird Brixius), und danach nach Tours, wo sie am Hof des

Bischofs dienen. Auch Helena kommt nach Tours und lebt dort von den Almosen des

Bischofshofes, erkennt ihre beiden Söhne aber nicht. Heinrich und Antonius kommen
ebenfalls nach Tours, und Heinrich erkennt seine Kinder an der abgeschlagenen Hand
Helenas, die sie bei sich haben, wieder. Brixius reist nach England, um im Auftrag des

Vaters den Herzog von Colchester endgültig zu rehabilitieren; die beiden Könige
gehen auf Kreuzzug ins Heilige Land. Helena, die sich von Mann und Vater verfolgt
glaubt und darum ein Wiedersehen in Tours vermieden hatte, macht sich auf den Weg
nach Rom (einen Zwischenaufenthalt in einem Kloster in der Lombardei, wo sie sich

mit der Königin Plaisante anfreundet, muss sie beenden, weil sich abermals der dortige
König in sie verliebt), wo sie sieben Jahre lang unerkannt unter der Treppe im Palast

des Papstes, ihres Onkels, als Bettlerin lebt, bis sie von der Ankunft Heinrichs und
Antonius' in Rom hört. Wieder flieht sie vor ihnen, hinterlässt unter der Treppe jedoch
einen Brief, der ihre Identität verrät. Antonius und Heinrich führen zusammen mit
Brixius und dem Bischof von Tours in Norditalien, Flandern und Schottland

erfolgreich Kreuzzüge gegen die Heiden und kehren dann zurück nach Tours. Der
Eremit Felix, dem ein Engel im Traum erschienen war, kommt auch nach Tours und
berichtet Heinrich davon, wie er dessen Söhne einst im Wald gefunden hatte. Helena,
die ebenfalls zurück in Tours ist und die ein Diener des Königs wiedererkannt hatte,



3.2 Ehe 269

wird schließlich an den Hof des Bischofs gebracht, wo sie endlich mit ihrer Familie
wiedervereint wird, und wie durch ein Wunder fügt sich auch ihre abgeschlagene Hand
wieder an den Arm. Gemeinsam reisen alle nach Rom zum Papst; dann fährt Antonius
mit seinem Enkel Brixius und dessen Frau Lucennia nach Konstantinopel, wo diese die
Herrschaft antreten. Martinus wird mit Plaisante, der lombardischen Königin,
verheiratet und König von England und Schottland. Heinrich und Helena leben bis zu
ihrem Tod noch viele Jahre glücklich in Rom.

Zum Apolloniusroman ergeben sich inhaltlich und strukturell mehrere Bezugspunkte
und Interferenzen: Beides sind „Familienromane", schildern das sich über viele Jahre
hinziehende Schicksal des Titelhelden bzw. der -heldin, die nach einer

Bedrohungssituation, einer Inzestepisode zu Beginn des Romans (die jeweils als

„narrativer Katalysator" fungiert), fliehen müssen, in der Gründung einer Familie
zunächst ihr anfänglich bedrohtes persönliches Glück als „rehabilitiert" erleben, dann

jedoch ihre Familie verlieren aufgrund widriger Umstände bzw. ihnen übel gesinnter
Antagonisten (Tarsias Pflegemutter im Apollonius, die böse Schwiegermutter in
Helena) und die nach langen Irrfahrten und Abenteuern, die sie durch einen Großteil
West- und Mitteleuropas bzw. des Mittelmeerraumes fuhren, endlich wieder mit ihrer
Familie glücklich vereint werden, alle Missverständnisse aufklären und die Bösen

bestrafen können. Beide Romane enden mit der Konsolidierung und langfristigen
Sicherung von Herrschaft, Recht und Ordnung; beide haben königliche Protagonisten
bzw. verzeichnen ihr agierendes Personal auf der obersten Standesebene (Könige,
Prinzessinnen, Herzöge, Grafen, in der Helena sogar der Papst). Eine weitere

Verbindungslinie ergibt sich über das Fortuna-Motiv. In der Helena ist es ebenfalls im
Titel präsent, jedoch nicht in einem eigenen Vorwort bzw. Gedicht wie im Apollonius:

En vnderlig och mycket sällsam/ Historia,/ Om then Tolamodige/ Helena Antonia/
Af Constantinopel/ Hwarvthinnan man kan beskâda Lyckones obeständiga lopp/
mycket behagelig att läsa./ Här jämte är ock infört widh andan en skiön och ny Wisa/
Om/ Paris och skiöna Helena/ Af Grekeland/ Samt heia Trojaniske ynckeliga
vndergâng och förstöring/ sammanfattat af the trowärdigste Skribenter./ Tryckt Ahr
1699.372

372 (Eine äußerst wundersame Historie von der geduldigen Helena Antonia von Konstantinopel,
worin man den unbeständigen Lauf des Glücks betrachten kann, sehr angenehm zu lesen. Hier ist
auch eine schöne und neue Weise von Paris und der schönen Helena von Griechenland angefugt,
sowie vom betrüblichen Untergang und der Zerstörung Trojas; zusammengefasst von den
glaubwürdigsten Autoren. Gedruckt im Jahre 1699). Dieser Druck befindet sich in der KB Stockholm
unter der Signatur F1700/2305, im Folgenden zitiert als Helena 1699. Mir lagen dieser sowie der
schwedische Druck von 1679 vor, der aber den viel kürzeren und schlichteren Titel trägt: „En
Skiön och Sanfärdigh/ Historia/ Om/ Den Tohlmodige/ Helena/ Äff Konstantinopel/ Ganska

liufligt at läsa./ Stockholm/ Tryckt af Henrich Keyser/ Kongl. Boktr./ Ahr 1679." (Eine schöne
und wahre Historie von der geduldigen Helena von Konstantinopel, recht lieblich zu lesen. Stockholm,

gedruckt von Heinrich Keyser, königlichem Buchdrucker, im Jahre 1679). KB Stockholm,
Signatur F1700/2304, im Folgenden zitiert als Helena 1679. - Auffallend bei diesem Titel im
Gegensatz zu demjenigen der Ausgabe von 1699 ist, dass die Aufmerksamkeit des Lesers auf die
traditionelle Genrezugehörigkeit und Poetik der Historienbücher gelenkt wird, nämlich die

Gattungsbezeichnung als „schöne Historie" sowie die Versicherung des wahren Inhalts („en



270 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Aber auch im Epilog des Erzählers wird auf das Rad der Fortuna rekurriert: In der

Zusammenfassung von Helenas Schicksal wird die Macht der gebenden und
nehmenden Fortuna und das „regno, regnavi, sum sine regno, regnabo" der mittelalterlichen

Ikonographie des Glücksrades demonstriert - gerade am königlichen
Personal also ist die Verbindung von Herrschaft bzw. weltlicher Macht und der
Willkür des Glücks offensichtlich:

Sâ hafwer nu thenna Historia en ände/ effter Döden wille icke tilstädia/ at mera mätte

wara skrifwit om them/ forty han tog them sà hastelig bort. Hwar uthi man kan rätteligh
see Lyckones Hiul huru thet omkrin [!] löper/ som thet hafwer sig tildragit/ här uthi
Historien medh the däyelige Konungz Dottren Helena: Ty först war hon uthi ähra som
en Konungz Dotter borde/ ther efter led hon stor Elendigheet/ som i thenna Historia

nogsampt är förklarat/ och förmedelst sin stora Tolamodigheet i sin Bedröfwelse/ hafwer

Gudh henne underligen hulpit til rätta igen/ at hon är kommen til sin Herre Konung
Henrich/ och til sina Barn/ ther hon then allermästa Elendigheet hade lijdit/ och hafwer
sä lefwat i sin Lijfztijdh här i Werlden/ medh sin Nädighe Herre uthi Glädie och godt
Behag för Gud/ och the tilsamman äre farne här iffân och til ewig Roo. Hwarest at komma/
unne oß Gudh fader/ genomJEsum Christum i then Heiige Anda/ Amen. ENDE.373

Ähnlich wie Apollonius, allerdings mit einigen zusätzlichen Verwicklungen, wird
also auch Helena auf allerlei Umwegen schließlich sowohl ihre königliche Würde
wiedererlangen (bzw. ihre königliche Herrschaft wird restituiert) als auch ihre
Familie in der „richtigen" Ordnung wieder finden (etwa den Vater als Vater und nicht
als möglichen Ehemann), d.h. die Familienstrukturen werden ebenfalls restituiert.
Dazu später noch ausführlicher.

Sanfardigh Historia"), obwohl dies zum Publikationszeitpunkt gar nicht mehr nötig wäre, ist das

skandinavische Leserpublikum doch schon seit über hundert Jahren mit dem Genre des
Historienbuchs vertraut. Das Genresignal erhält sich teilweise bis ins 19. Jahrundert, dann allerdings
wirklich nur noch als Reminiszenz an eine Tradition bzw. als Spiel mit dieser.

373 Helena 1699, Bl. D2V; der Text ist identisch mit dem Epilog in Helena 1679 (in Helena 1679 steht
der Schluss auf Bl. D8r-D8v). (So hat nun diese Historie ein Ende, weil der Tod nicht erlauben

würde, dass noch mehr über sie geschrieben würde, denn er riss sie so rasch mit sich fort. Hierin
kann man recht das Rad des Glücks betrachten, wie es sich dreht, so wie es sich in der Historie
zugetragen hat mit der schönen Königstochter Helena. Denn zuerst war sie geachtet, wie es eine

Königstochter sein sollte, danach geriet sie in großes Elend, wie es in dieser Historie ausführlich
erzählt wird. Und durch ihre große Geduld, die sie in ihrer Trübsal bewahrte, hat Gott ihr auf
wunderbare Weise wieder zu ihrem Recht verholfen, so dass sie König Heinrich und ihre Kinder
wiederfand, nachdem sie so großes Elend erlitten hatte. Dann lebte sie ihre Zeit hier auf Erden mit
ihrem gnädigen Herrn in Freude und Wohlergehen vor Gott, sie haben nun beide die ewige Ruhe

gefunden. Das gewähre uns auch Gottvater durch Jesus Christus im Heiligen Geist, Amen. Ende).

- Ähnlich auch noch die Formulierung in einer späteren dänischen Helena-Ausgabe „Trykt i dette
Aar" (ca. 1750) am Ende der Historie: „Og alle disse Personer, som denne Historie ommaelder,
dode saaledes bort; og Laeseren kand her see af Helenas Exempel, at Lykkens Hiul lober
forunderlig om, og nedtrykker den i Dag, som hun ophoyer i Morgen, saa at intet er meere
ubestandig, end Lykken." En underlig og dog meget skion Historie om den Taalmodige Helena, En

Konge-Daatter af Constantinopel. [...] Trykt i dette Aar. [o.O.] KB Kopenhagen, Sign. 58,-452 8°,
S. 48 (Und alle Personen, von denen diese Historie berichtet, starben. Der Leser kann hier aus
dem Exempel der Helena erkennen, dass das Rad des Glücks sich ständig dreht. Heute stürzt es

den, den es morgen wieder aufrichtet, denn es gibt doch nichts Unbeständigeres als das Glück).



3.2 Ehe 271

Eine weitere Verbindung zum Apolloniusroman ergibt sich durch das mit dem
Fortunamotiv korrelierende Tugendideal der Geduld. Auch im Apollonius war
Geduld die den Helden primär auszeichnende Eigenschaft, und es wurde auf die
Funktion der Geduld als christliche Tugend patientia und als klassisches remedium

gegen die Fortuna verwiesen. Somit ist im Epilog der Helena ähnlich wie in den

Paratexten des Apollonius (Gedicht und Vorrede) die mehr oder weniger explizite
Aufforderung an den Leser enthalten, sich an der Geduld der Titelhelden ein
Beispiel zu nehmen, weil diese Eigenschaft ihnen schließlich das Glück zurückgebracht
habe und weil sie in der unbeständigen Welt ihre Hilfe bei Gott gesucht haben. Die
Bezeichnung „then Tolamodige Helena Antonia" (die geduldige Helena Antonia)
als Teil des Eigennamens schafft eine Analogie zur „schönen Helena" der griechischen

Sage um den Trojanischen Krieg (Helena wird in der Historie auch bisweilen
„then sköna Helena" genannt, so wie in den französischen Fassungen; und tatsächlich

wird ihre Schönheit ihr ja auch mehrmals im Verlauf der Historie zum Verhängnis).

Mit dieser Namensvetterin ist die Helena der Historie auch über einen Anhang
im schwedischen Druck von 1699 „verbunden". Ähnlich wie der Anhang über die
sieben Weltwunder im Apollonius stellt dieser einen zeit- und genretypischen
Überlieferungsverbund dar und ist ein Indiz für die Vernetztheit des Historienbuchs mit
anderen Textsorten und -traditionen, er illustriert damit auch dessen textuelle und
zeittiefe Dynamik. Dieser Anhang, die schwedische Ballade Paris och Helena, findet
sich erstmals im Historienbuchdruck von 1699, dann in mehreren Auflagen der
Helena-Historie aus dem 18. Jahrhundert (Drucke von 1707, 1727, in zwei
undatierten Ausgaben des 18. Jahrhunderts sowie in den Drucken von 1746, 1772,
1802, 1811, 1835) und darüber hinaus in der „skillingtrycktradition" in einer
handschriftlichen Abschrift aus dem 18. Jahrhundert sowie schließlich als eigentlicher,

separater skillingtryck aus dem 18. und 19. Jahrhundert. Die Ballade, die

insgesamt in drei Varianten existiert (eine davon also im Historienbuch Helena), ist
stets in einen Text integriert, der einen historisch-mythologischen Stoff behandelt
bzw. der sich als Historienbuch als in der Genretradition des „wahrheitsgemäßen
Ereignisses" verortet versteht.374 Als Vergleich im Umgang mit solcher Genretradition

bietet sich der Apollonius an: ein in der Antike angesiedelter Abenteuer- und
Reiseroman, der sich erstens durch den gelehrten Anhang über die miracula mundi
eine Aura der Gelehrsamkeit verschafft, die den Text ästhetisch aufwerten will, der

374 Vgl. Sveriges medeltida ballader. Utgivna av Svenskt Visarkiv. Band 4:2: Riddarvisor II (Nr. 170-
196). Stockholm: Almqvist & Wikseil International, 1996, S. 5-8. Unter der Nr. 171 (TSB D 381
wird hier die Ballade Paris och Helena II genannt, welche in drei Varianten auftritt, interessanterweise

alle im 17. Jahrhundert und als Teil bzw. Begleittext zu einer anderen Textgattung: Variante
Ain Akt V, Szene 2 in Johannes Messenius' Schauspiel Disa (1611), Variante B in Akt IV, Szene 4
im Schauspiel Troijenborgh (1632) von Nicolaus Holgeri Catonius, und Variante C schließlich als

Anhang zum Historienbuch Helena bzw. als separater skillingtryck. Bezeichnenderweise also,
vielleicht abgesehen vom skillingtryck (der aber auch als Gattungsmerkmal die Verbreitung von
Neuigkeiten, von „Geschichte" für sich in Anspruch nimmt), ist diese Ballade also ausschließlich in
historischen Dramen bzw. in einer von seiner Genretradition her sich als „historisch" verstehenden
Textsorte präsent.



272 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

zweitens zugleich den antiken Spielraum seines fiktionalen Geschehens in eine
Szenerie der antiken (realen bzw. mythologischen) Geschichte stellt (poetologi-
scher Zusammenhang zwischen Historienbuch und Historie), und der drittens als

„überlieferndes Medium" des Weltwunder-Anhangs auch ein konservatorisches wie
gleichzeitig dynamisches Element in der Transmissionsgeschichte des
skandinavischen Apollonius darstellt.

Bei der schwedischen Helena nun ergeben sich ähnliche, aber auch neue Bezüge
zwischen Haupttext und Anhang: (l.) Die Eingliederung der Ballade in den Druck
lese ich als einen inzwischen spielerischen Umgang mit der Tradition des „wahr-
heitsunterstützenden" Anhangs (wenn das Titelblatt der Helena von 1699 verkündet,

die Geschichte des Trojanischen Krieges sei hier „von den glaubwürdigsten
Schreibern zusammengefasst", kann dies gerade das Spiel mit der Wahrheitsbeteuerung

indizieren). Und auch die Genrezugehörigkeit des Anhangtextes ist hierfür
aufschlussreich: ist es doch gerade eine Ballade, die als literarischer Text andere

poetologische Voraussetzungen hat als der gelehrte Text über die miracula im
Apollonius. (2.) Wichtig ist der moralisch-didaktische Aspekt, denn will das Historienbuch

den Leser über die Unbeständigkeit des Glücks belehren, wobei der Text als

„Spiegel" dient,375 so erscheint die Ballade als geeigneter Anhang, denn auch der

Untergang Trojas kann als Allegorie auf die Willkür des Schicksals und die
Unbeständigkeit materiellen Glücks gelesen werden. Auch die verschiedenen Paratexte im
Apollonius (Vorrede, einleitendes Gedicht, Gedicht über die Schiffshavarie in der
dänischen Ausgabe von 1708, antike Geschichten im „langen Anhang" der
schwedischen Ausgaben des 17. Jahrhunderts) erzählen auf je ihre Weise von der
Macht der Fortuna über den Menschen. Hier unterstützt der Anhang den Haupttext
durch die thematische Ähnlichkeit der Erzählungen und damit vor allem in dessen

didaktischer Intention, ähnlich wie in zahlreichen anderen Überlieferungsverbün-
den in der Transmissionsgeschichte der skandinavischen, häufig schwedischen
Historienbücher (z.B. Carsus och Moderus und die Charitonlegende, oder die
Kombination von Echtenskaps Kärleeks-Ähre-Crona und Hildegardis).376 (3.) Auch in
diesem Fall erfüllt die Historienbuch-Tradierung der Ballade eine konservierende
Funktion (indem sie die Ballade als Begleittext durch einen längeren Zeitraum
hinweg transportiert und somit textuell und transmittorisch bewahrt), die zugleich
auch die Offenheit und Dynamik des Historienbuchs für die Anlagerung anderer

Texte, gerade auch aus einer anderen poetologischen Tradition, demonstriert.

Nun zur Historie selbst, die ich in erster Linie als Erzählung einer Inzest-Geschichte
und damit als Geschichte einer Bedrohung der familiären und christlichen Ordnung
lesen möchte, also als eine weitere literarisch ausgeformte Dimension der

„ordnungsgefährdenden Macht der Liebe und des Begehrens", und als deren
schließliche Restitution. Mit dieser Thematik und mit den sich in ihr kreuzenden

375 Vgl. Helena 1699, Bl. Alr: „Hwarvthinnan man kan beskâda Lyckones obeständiga lopp" (Worin
man den Lauf des unbeständigen Glücks betrachten kann).

376 Vgl. Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung, S. 148.



3.2 Ehe 273

Diskursfeldern von Macht, Sexualität und Gewalt ergeben sich weitere
Verbindungslinien zum Apollonius und zur Hildegardis.

Elizabeth Archibald unterscheidet bei den Erzählungen vom Vater-Tochter-Inzest377

zwischen (mittelalterlichen bzw. mittelalterlichen Bearbeitungen antiker)
Erzählungen vom vollzogenen Inzest, wie etwa in der Historia Apollonii, und
solchen, in denen der Inzest nicht vollzogen wird, das inzestuöse Begehren aber Anlass

zur Handlungsentwicklung gibt (die „Flucht vor dem inzestuösen Vater"), wie in der
Helena. Letztere Variante ist nach Archibald die seit dem 13. Jahrhundert
offensichtlich weitaus verbreitetere,378 der Apollonius-Roman gehört zu den wenigen
fiktionalen Texten mit weltlicher Thematik in der mitelalterlichen Literatur, die von
einem vollzogenen Inzest erzählen (welcher ansonsten eher in der Legendenliteratur

thematisiert wird).379 In beiden Texten, Apollonius wie Helena, fungiert die
einleitende Inzest- bzw. Inzestdrohungsepisode als narrativer Katalysator, sie setzt
die Handlung und auch den Grundkonflikt der Erzählung in Gang und treibt die

Erzählung auf der paradigmatischen und syntagmatischen Ebene voran. Die Flucht
vor dem Inzest begründet damit auch das Erzählmuster dieser (und anderer,
thematisch verwandter) Historie(n), nämlich als eine sich am Modell der
mittelalterlichen höfischen „queste" orientierenden Erzählung.380 „Was nicht sein darf,
wird nicht erzählt"381 - dies gilt im Gegensatz zum Apollonius für die Helena. Als
freilich mögliches Spiel mit diesem „Verbot" finden sich aber wie bereits gesehen im
Apollonius und auch in der Griseldis Inszenierungen eines latenten Vater-Tochter-
Inzests: im Apollonius die Begegnung zwischen Apollonius und Tarsia auf dem Schiff
und die nur angedeutete Absicht des Apollonius, möglicherweise die wegen ihrer
Schönheit und Klugheit gerühmte Frau (Tarsia) im Bordell von Mytilene
aufzusuchen,382 sowie in der Griseldis die Szene, als Volter mit der auswärts erzogenen

Tochter als vermeintlicher neuer Braut auf das Schloss kommt. In beiden Fällen
ist die betreffende Person (Apollonius, Griseldis) unwissend über die wahre Identität

der eigenen Tochter, der Leser hingegen weiß um diese Identität; die Gefahr
des möglichen (wiederholten) Inzests wird jedoch rechtzeitig abgewendet; beide
Male dient die Szene der narrativen Konfliktlösungsstrategie des Textes und der

Vorbereitung der endgültigen familiären Anagnorisis, bleibt aber im Subtext als

ambivalentes und irritierendes Moment hinsichtlich der Inzestthematik bestehen.
Festzuhalten ist jedoch, dass in allen drei Texten, Apollonius, Helena und Griseldis,

377 Archibald untersucht auch Erzählungen vom Mutter-Sohn-, Geschwister- und Verwandten-Inzest,
zeigt aber auf, dass der Vater-Tochter-Inzest sowohl in der klassisch-antiken wie auch in der
mittelalterlichen Literatur die häufigste Form literarisierten Inzests darstellt und zudem eine enge
Verbindung zu den Diskursen „Gewalt" und „Herrschaft" aufzeigt: „Father-daughter incest is

almost always initiated by the father - Myrrha is a shocking exception to this rule - and often takes
the form of rape." Archibald, Incest, S. 102 (vgl. auch ebda., S. 145).

378 Vgl. Archibald, Incest, S. 146-147.
379 Vgl. Eming, Inzestneigung, S. 22-24.
380 Vgl. Archibald, Incest, S. 159-161.
381 Von Bloh, Ausgerenkte Ordnung, S. 253.
382 Vgl. hierzu auch Archibald, Incest, S. 97-99.



274 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

latente, drohende oder reale Vater-Tochter-Inzeste eine Verbindung verschiedener
Diskurse ausmachen: Gewalt, Herrschaft und Sexualität.

Im Folgenden möchte ich die Bedeutung der Inzestdrohung in der Helena
erstens in ihrer Konsequenz für die narrative Ausgestaltung der Protagonistin, nämlich
als Opfer, beleuchten, zweitens in ihrer diskursiven Bedeutung als Gefährdung von
Ordnungen (christlich-familiärer und politisch-herrschaftlicher Ordnungen) lesen.

Darüber hinaus werde ich etwas zur Funktionalisierung des Textes als exemplum und
seine Nähe zum hagiographischen Erzählmodell ausführen sowie Transmissionsspuren

katholischer Elemente in der Historie verfolgen, die etwas über Veränderungen

im Lauf der Überlieferungsgeschichte des Textes und über (Be-) deutungsver-
schiebungen aussagen.

Das weibliche Opfer

Die Flucht Helenas vor ihrem Vater begründet die Ausformung der sich durch die

ganze Handlung ziehenden Grundposition der Heldin: Sie ist, ähnlich wie Griseldis
oder die Frau des Ambrosius in Fyra köpmän/Tvende Kwbmcend das unschuldig
verfolgte weibliche Opfer männlicher Willkür, und sie ist ständig auf der Flucht vor
verschiedenen Männern - zunächst vor dem Vater (von dem tatsächlich eine

Bedrohung ausgeht), dann vor ihrem Mann Heinrich (aufgrund der Intrige), schließlich

vor beiden, bis sich nach jahrelangem Suchen und Voreinander-Fliehen endlich
alle Missverständnisse aufklären können. Die Opferrolle bestimmt auch Helenas
Verhalten in der gesamten Historienhandlung; so lebt sie etwa jahrelang aus Angst
vor ihren Verfolgern in selbstgewählter Anonymität. Erst in dem Brief, den sie als

„ungefährdetes Substitut" ihrer eigenen körperlichen Präsenz unter der Treppe des

Papstes in Rom hinterlässt, offenbart sie den anderen ihre wahre Identität; die vorher

sich bietenden Gelegenheiten der Wiedererkennung und -Vereinigung mit der
Familie vermeidet sie wissentlich. Mit der Opferrolle befindet sich die Heldin so gut
wie ständig in der Defensive, den aktiven Part übernehmen die männlichen
Protagonisten der Historie. Helena tritt teilweise sogar fast in den Hintergrund der

Handlung, weil die Aktivitäten der anderen Figuren das Geschehen bestimmen und
der Blick des Lesers auf diese gerichtet wird.383 Interessanterweise sind die anderen
weiblichen Figuren im Roman entweder ebenfalls Opfer (Clarissa und Maria, die

Nichte des Herzogs, die für ihre Unterstützung Helenas mit dem eigenen Leben
bezahlen) oder unbedeutende Nebenfiguren wie Lucennia und Plaisante, die mit
den Königssöhnen vermählt werden, also ein standesgemäßes „Schicksal" zugeteilt
bekommen. Die einzige wirklich aktiv agierende Frau in der Historie ist
bezeichnenderweise die böse Schwiegermutter, deren Aktivität mit Aggressivität und

Skrupellosigkeit gepaart ist. Die männlichen Akteure sind differenzierter dargestellt

383 So auch in der Chanson de geste La Belle Hélène, wie Archibald, Incest, S. 178, festhält: „Hélène
often seems quite a marginal character in the midst of all the hectic activity by the other
characters."



3.2 Ehe 275

(Antonius, Heinrich, der Herzog, die Königssöhne, der Bischof von Tours),
zeichnen sich aber teilweise durch eine extreme Gewaltbereitschaft aus. Liest man
den Text mit Archibald als Erzählung eines weiblichen „rite de passage" bzw. einer
weiblichen „queste", so muss Helena (bzw. die ihr entsprechenden Heldinnen in
den anderen Texten, die zur Erzähltradition „Flucht vor dem inzestuösen Vater"
gehören) notgedrungen passiv sein, findet sich doch innerhalb der weltlichen,
höfischen Literatur des Mittelalters im Grunde kein eigenes Erzählmodell mit einer
weiblichen Heldin, das einer solchen Historie als adäquates Vorbild hätte dienen
können.384

Erzählmodell Heiligenlegende

Ein Vorbild aus einer anderen literarischen Tradition ergibt sich freilich: die

Biographien weiblicher Heiliger oder Märtyrer in der hagiographischen und
Legendenliteratur und natürlich auch das Leben und Leiden Christi selbst, das in der
christlichen Tradition seit jeher zur imitatio aufruft.385 Die Bedeutung hagiographi-
scher Erzählmuster für das Genre der Chansons de geste ist in der Forschung
gründlich untersucht worden. Roussel etwa führt zahlreiche Elemente und Erzählmuster

auf, die die Chanson de geste La Belle Hélène aus der hagiographischen
Literatur übernommen hat, wie etwa die Rolle der Heiligen, der Wunder und Gebete
und die Übernahme einzelner Motive aus Heiligenviten.386 Dazu kommt ein spezi-

384 So auch Ingrid Bennewitz: „Mädchen ohne Hände. Der Vater-Tochter-Inzest in der mittel¬
hochdeutschen und frühneuhochdeutschen Erzählliteratur", in: Spannungen und Konflikte menschlichen

Zusammenlebens in der deutschen Literatur des Mittelalters. Bristoler Colloquium 1993. Hg.
von Kurt Gärtner et al. Tübingen: Niemeyer, 1996, S. 157-172, hier S. 166-167. - Und Archibald,
Incest, S. 159-161: „The Flight from the Incestous Father plot can be read as an important social
and personal rite ofpassage gone horribly wrong. In chivalric romance [... ] a standard male rite of
passage marking the transition from adolescence to maturity, and from obscurity to fame, requires
the protagonist to win his spurs on a quest or at a tournament, discover his identity [...] and
receive his final reward in the form of a lady's love and the acclaim of the court. What could a

female rite of passage consist of? Women's adventures have to be passive - much may happen to
them, but they cannot demonstrate heroism through action. They cannot go out on lone quests or
fight in tournaments to prove their strength and maturity; success for them in the eyes of the
world means possession of outstanding beauty, nobility, and virtue [...] and then a prestigious
marriage and many children, preferably male. [... ] The heroines of the Flight from Incest plot, on
the other hand, deliberately suppress their identities and accept long years of exile, often in menial
conditions, because they fear the consequences of return to the fathers or husbands who have

treated them so brutally."
385 Zu den religiösen bzw. hagiographischen Elementen in einer Version der Erzählung, Beaumanoirs

Versroman La Manekine (um 1240) - die Titelheldin, die hier Joïe heißt, wird mit der Jungfrau
Maria oder mit Christus selbst verglichen - existiert eine ganze Reihe von Untersuchungen, vgl.
Archibald, Incest, S. 154-155 (mit Anm. 14 und 15) und Roussel, Conter de geste, S. 84-85.

386 Vgl. Roussel, Conter de geste, S. 229-325 zum religiösen Aspekt in der Chanson de geste, mit zahl¬

reichen Beispielen von hagiographischen Elementen in der Belle Hélène und Hinweisen auf weitere
Forschungsliteratur zum Einfluss der Hagiographie auf andere literarische Gattungen des Spätmittelalters.

Einleitend hält er fest (S. 230): „La vocation historique et hagiographique du genre



276 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

fischer Zusammenhang zwischen der Belle Hélène und hagiographischer Literatur
durch die bereits im Titel hergestellte familiäre Verbindung zwischen Helena und
den Heiligen St. Martin von Tours und St. Brice, sowie durch einen spätmittelalterlichen

französischen Überlieferungsverbünd: Eine der drei vollständigen
Handschriften der Chanson de geste La Belle Hélène enthält im Anschluss an die Chanson
selbst auch noch die Vita des heiligen Alexius und einen weiteren religiösen Text, Le

trespas de Nostre Dame. In der Transmission der anonymen Prosafassung des 15.

Jahrhunderts finden sich dann jedoch wie zuvor erwähnt gattungsverwandte Texte
im Überlieferungsverbund (Magelone und Melusine),387 offensichtlich ein Signal für
die Zuordnung der Historien in einen gemeinsamen Genrekontext bzw. die

beginnende Etablierung eines solchen. Solche hagiographischen Erzählmuster
machen sich auch noch im lutherischen schwedischen Historienbuch von 1679
bemerkbar und demonstrieren, wie sich katholische Elemente im Lauf der
Transmission der Erzählung im Text erhalten bzw. verändert haben.

Hagiographische Erzählmuster betreffen Analogien zwischen Figuren in der
Historie und Christus, die Rolle der Heiligen (Martin und Brixius/Brice) sowie

Wundererzählungen. Zunächst zur Christus-Analogie. An einer Stelle im Text werden

Helena deutlich christologische Züge verliehen: Als der Herzog von Colchester
über die (gefälschten) Briefe seines Herrn bestürzt ist, worin ihm der Befehl erteilt
wird, Helena und ihre zwei Söhne zu verbrennen - andernfalls drohe ihm selbst der
Tod auf dem Scheiterhaufen -, drängen ihn seine Ratsherren zum Befolgen des

Befehls mit dem Argument: „thet wore bättre at en Menniskia dödde/ än at i och
edert heia huus/ och ther til medh wäl hundra eller fleere skulle döö och
omkomma."388 Diese Anspielung auf die Auslieferung und den Opfertod Christi ist
nicht zu übersehen: „Es ist besser, dass ein einziger Mensch für das Volk stirbt." (Joh
18, 14). Helenas geforderter Tod wird hier also indirekt mit Christi Erlösertod in
Beziehung gesetzt, wodurch alles, was sie als „weibliches Opfer" erleidet, aus dieser

Perspektive der Postfiguration mit Christus einen Sinn erhält und positiv gewertet
ist. Die christologische Parallele wird auch noch auf eine weitere Figur übertragen,
Maria, die Nichte des Herzogs, die sich ihrerseits für Helena opfert. Sie wiederholt
fast identisch die Worte der Ratsherren:

Käre Moorbroder/ I kunna göra twâ Barn äff kläde och annat ringest/ them will iag
taga medh migh/ när iag gar til Eelden/ med hwilket iagh will förlösa mijn Drottning
och Frw. Ty thet är bättre at iag döör aliéna/ än at wij flere skole döö och
omkomma/och nu kan tu göra hwilket tig lyster.389

[la chanson de geste], ainsi que sa valeur exemplaire, ne peuvent être affirmées avec plus de force.
La Belle Hélène de Constantinople s'inscrit clairement dans cette perspective."

387 Zu diesen Überlieferungsphänomenen vgl. La Belle Hélène, S. 29-38.
388 Helena 1679, Bl. B3r (Es wäre besser, wenn nur ein Mensch stürbe, als dass Ihr und Euer ganzes

Haus und damit hundert oder mehr Menschen umkämen).
389 Helena 1679, Bl. B4r (Lieber Onkel, Ihr könntet doch zwei Puppen aus Kleidern machen, die den

Kindern gleichen; diese werde ich mitnehmen, wenn ich den Scheiterhaufen besteige, wodurch



3.2 Ehe 111

Für eine der beiden Frauenfiguren, Maria, bedeutet dies in der Erzählung tatsächlich
den Tod, Helenas Schicksal und Leiden werden dagegen mit der Anspielung auf den

Opfertod Christi deutlich positiv gewertet und überhöht.
Daneben gibt es noch weitere Textstellen, die den Text in die Nähe der

Heiligenliteratur rücken. Nicht unwesentlich ist hierbei die Verbindung von Inzestthematik

und Heiligkeit, die in der mittelalterlichen Literatur auszumachende Beliebtheit

einer Inzesterzählung innerhalb einer Heiligenlegende.390 Helena etwa erscheint
den Nonnen in Flandern, ihrem ersten Zufluchtsort zu Beginn der Historie, mit
Vorzeichen des Wunderbaren bei ihrer Ankunft an Land ausdrücklich als Heilige:

[... ] och tâ Helena kom hart när Klostret/ begynte ther alla klockorna til at ringa äff

sig sielfwa/ hwar öfwer the Kloster Jungfirur sig storligen förundrade/ och ginge alle
vth at see sig om/ och i thet fingo the see een Qwinna ifrän Siökanten komma
gângandes/ hwilken war Helena. Sä gingo the emoot henne med kors och fana/
hwilket Helena mycket förvndrade/ och the vndfinge henne kierligen/ och sade at hon
mätte wara een heiig Frw. Helena sade/ at hon en sädan Ähra och process icke war
wärdig.391

Der Text spielt hier mit der „heiligmäßigen" Erscheinung Helenas. Zunächst wird
nämlich aus der Sicht der (unwissenden) Nonnen erzählt, während es für den Leser
klar ist, dass es sich bei der Frau, die vom Meer her auf das Kloster zugeht, um
Helena handelt („och när Helena kom hart när Klostret"). Doch die Glocken läuten

von allein, was die Nonnen veranlasst, sich der Unbekannten mit Kreuz und Fahne

in einer Prozession wie einer Heiligenerscheinung zu nähern. Zweimal wird dann
diese heilige Aura durch Helenas Reaktion abgeschwächt („hwilket Helena mycket
förundrade", „Helena sade at hon... icke war wärdig"). Sie macht sich diese Aura, die
sie offensichtlich hat, nicht zunutze.

An einer anderen Stelle betet Helena zu Gott, als sie von den Piraten überfallen
wird, und wird prompt erhört; Gott schickt einen Sturm, der das Piratenschiff
zerschellt, und lässt Helena auf einer Schiffsplanke heil nach England kommen. Die
unmittelbare Kausalität zwischen Helenas Gebet und der „Reaktion" Gottes sowie
die Darstellung der Ereignisse als von Gott gelenktes Geschehen wird vom Text
ausdrücklich hergestellt.392 Die kurze Szene kann auf der Textebene als Beweis für

ich meine Königin retten werde. Denn es ist besser, dass nur ich sterbe, als dass wir alle umkommen.

Nun kannst du tun, wie es dir behagt).
390 Zur Thematik „Inzest und Heiligkeit", auch mit Einbezug anderer mittelalterlicher Inzesterzählun¬

gen wie etwa dem Gregorius, vgl. Kiening, Genealogie-Mirakel, S. 239, und Peter Strohschneider:

„Inzest-Heiligkeit. Krise und Aufhebung der Unterschiede in Hartmanns ,Gregorius"', in: Geistliches

in weltlicher Literatur, S. 105-133. Dazu auch Eming, Inzestneigung, S. 21-23.
391 Helena 1679, Bl. A5r A5V (Und als Helena sich dem Kloster näherte, begannen alle Glocken von

selbst zu läuten, worüber sich die Klosterfrauen sehr wunderten. Sie gingen hinaus, um nachzusehen,

und da erblickten sie eine Frau, die vom Strand her kam, das war Helena. Sie gingen ihr
entgegen mit Kreuz und Fahne, worüber Helena sich sehr wunderte. Die Nonnen empfingen sie

herzlich und meinten, sie müsse eine Heilige sein. Helena sagte, dass sie solcher Ehre und eines
solchen Empfangs nicht würdig sei).

392 Helena 1679, Bl. A6r: „Tä gick Helena för sig sielff/ och giorde sijn Böön säledes: O alzmechtige
och sanfärdighe Gudh/ tu weest för hwad Orsaak iag är dragen ifrän min Fader/ som är för then



278 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Helenas besondere Rolle als Heilige und als von Gott beschütztes Opfer menschlicher

Angriffe verstanden werden, auf einer weitergehenden Deutungsebene dann
im Zusammenhang mit der Fortunathematik im Apollonius und in der Helena als

eine christliche Didaxe, indem dem Leser das Vertrauen auf Gott als einzige Rettung
inmitten der stürmischen See des Lebens empfohlen wird - nicht umsonst spielen
sich Szenen wie diese auch im Apollonius gerade auf dem Meer ab, ureigenstem
Herrschaftsbereich der Fortuna. Mit der prompten Erhörung von Helenas Gebet
wird dem Leser die Macht des Gebets demonstriert und Helenas Heiligmäßigkeit
unterstrichen.393

Weitere wichtige Elemente aus der hagiographischen und biblischen Literatur
sind zudem die Träume, in denen den zweifelnden oder unschlüssigen Protagonisten

von einem Engel der richtige Weg gezeigt wird: Zu Beginn der Historie wird
dem Papst im Traum gesagt, dass er die Erlaubnis zum inzestuösen Begehren seines

Schwagers Antonius geben könne, weil es sich ohnehin nicht erfüllen werde (Helena
1679, Bl. A3r v), später wird dem Eremiten Felix im Traum von einem Engel gesagt,
er solle zum Bischof von Tours gehen und ihm die Geschichte der Kinder König
Heinrichs erzählen (Helena 1679, Bl. D4V-D5V), schließlich wird Heinrich selbst im
Traum geoffenbart, Martinus möge Helenas abgeschlagene Hand an ihren Arm
halten, sie würde sich wieder daranfügen (Helena 1679, Bl. D7r)- Die Parallelen zu
den zahlreichen in der Bibel geschilderten Träumen (Abraham, Joseph, die Weisen
aus dem Morgenland usw.) sind offensichtlich. Wie die anderen aus der

hagiographischen Literatur übernommenen Anspielungen und Erzählmuster haben diese

biblischen Anspielungen ihren eigenen Wahrheitsanspruch und eine über Zweifel
erhabene Autorität und stützen so die „historia" ab. Zugleich stehen solche Verweise
für frühneuzeitliche Genreoffenheit und -pluralität. Diese zeigt sich gerade in der

gleichzeitigen Übernahme und Adaption unterschiedlicher, auch möglicherweise

stora Synd iag icke wille med honom begâ/ men nu kan iag icke hielpa mig/ förvtan tijn Hielp och

Bijstând/ hwilken iag wisserlig troor tu mig sänder vthi mijn Nödh/ och see mig ann med tijn
Barmhertigheet/ at iag mâ blifwa oskämd/ bewara mig O HErre ifrân thesse onde Menniskior/ at

iag mâtte behâlla mijn Ähra/ och tig sedan therföre lofwa och prijsa. Och Gudh hafwer hördt
hennes Böön: Ther är strax en stoor Storm vpkommen/ och slog Skeppen frân hwar andra/ at the
alle förginges/ förvtan Helena/ som bleff sittiandes pâ ett Stycke Wrak/ och Gudh giorde thet sä/
at hon kom i Land vnder Engeland/ widh en skön Lustgârd/ ther Gudh hafwer henne vphulpit/
och hafwer hon satt sig ther pâ Landet halff dödh/ och hafwer hwilat sig ther." (Da zog sich
Helena zurück und sprach ihr Gebet: O allmächtiger und wahrer Gott, du weißt, aus welchem Grund
ich von meinem Vater weggegangen bin, wegen der großen Sünde nämlich, die ich nicht mit ihm
begehen wollte. Doch nun kann ich mir nicht helfen, ich brauche deine Hilfe und deinen Beistand,
den du mir gewisslich in meiner Not schicken wirst. Sieh auf mich in deiner Barmherzigkeit, dass

ich nicht entehrt werde, beschütze mich, o Herr, vor diesen bösen Menschen, dass ich meine Ehre
behalte, dann werde ich dich dafür loben und preisen. Und Gott erhörte ihr Gebet: Sogleich kam
ein heftiger Sturm auf, der die Schiffe zerbrach, dass alle untergingen, bis auf Helena, die sich auf
einer Planke retten konnte. Gott fügte es so, dass sie in England an Land gelangte, bei einem schönen

Garten; Gott half ihr dorthin. Sie ließ sich dort nieder, halb tot vor Erschöpfung, und ruhte
sich aus).

393 Zur Rolle des Gebets in der Chanson de geste La Belle Hélène vgl. Roussel, Conter de geste, S. 306-
317.



3.2 Ehe 279

gegenläufiger Erzählmuster, die im Lauf der Transmission der Historie zusammenkommen

und einander ergänzen. Das Historienbuch erweist sich somit als narratives

Mosaik, das gerade in dieser Mehrfachperspektivierung sein reiches Erzählangebot
demonstriert.

Ein Beispiel fiir diese Vielfalt, aber auch für die textuellen Transformationen der
Historie - Bedeutungsverschiebungen aufgrund von verändernden Eingriffen in den

Text im Laufe seiner zeittiefen Überlieferung, insbesondere die Transformation
katholischer Elemente in der Erzählung - sind die katholischen Wundererzählungen
und die Rolle der Heiligen (Martin/Martinus und Brice/Brixius). Die ursprünglich
katholischen, mittelalterlichen Bezüge werden in der schwedischen Version des 17.

Jahrhunderts abgeschnitten, die Szene oder die Figur als solche wird aber im Text
weitererzählt, so dass wir es nurmehr mit „Relikten" oder Transmissionsspuren eines

katholischen Erzählelements zu tun haben. Ein solches Transmissionsphänomen
präsentieren die Söhne Helenas, Martinus (Martin) und Brixius (Brice). In allen
drei spätmittelalterlichen französischen Fassungen, der Chanson de geste, dem

anonymen Prosaroman und in Wauquelins Prosafassung, wird Helenas Sohn Martin
mit dem heiligen Martin von Tours identifiziert, bei Wauquelin ist gleich zu Beginn,
in seinem Prolog, die Rede von „l'ystoire de Helayne, mere de saint Martin, evesque
de Tours" und Helena selbst wird nach der heiligen Helena, der Mutter Konstantins
benannt.394 Diese katholische Überlieferung und Verbindung der fiktionalen Figur
Helenas mit den berühmten Heiligen ist in den skandinavischen Versionen jedoch
weggefallen. Die Vorgeschichte zu Helenas Geburt (Antonius, Helenas Vater, wird
hier als angeheirateter Neffe des Papstes Clemens eingeführt, der ihn im Kampf
gegen die Sarazenen unterstützt) ist nicht mehr vorhanden, und Helenas

Namensgebung wird nicht mehr in Beziehung zu einer heiligen Namenspatronin
gestellt (vgl. Helena 1679, Bl. A2r). Brice, der Zwillingsbruder Martins, wird in der
Chanson de geste als Vater des heiligen Brice präsentiert (welcher dann später dem

heiligen Martin als Bischof von Tours nachfolgt); in der anonymen Prosafassung
wird St. Brice gleich zum Bruder von St. Martin.395 In der Chanson de geste und bei

Wauquelin wird Martin am Ende Bischof von Tours, und Brice d.Ä. wird mit
Prinzessin Ludie verheiratet.396 In der schwedischen Fassung dagegen sind weder
Martinus noch Brixius Bischöfe und Heilige: Martinus wird mit Plaisante, der
lombardischen Königin, der Helena unterwegs begegnet war, verheiratet und König
von England und Schottland. Brixius dagegen wird mit Lucennia vermählt und

König von Konstantinopel; Lucennia ist hier identisch mit Ludie (vgl. Helena, Bl.

D7v-D8r). Die beiden Heiligen sind also zu weltlichen Herrschern transformiert, was
einem protestantischen Kontext des 17. Jahrhunderts wohl eher entgegenkommt.

394 Wauquelin, Belle Hélène, S. 14, vom heiligen Martin ist auch am Schluss der Erzählung die Rede,

vgl. S. 400-401. Die Romanhandlung wird denn auch vom Erzähler ungefähr ins 5. Jh. datiert, vgl.
die Vorgeschichte von Helenas Geburt, ebda., S. 15-19. Zur Figur des heiligen Martin in der
Chanson de geste und der anonymen Prosafassung vgl. Roussel, Conter de geste, S. 241-255.

395 Vgl. Roussel, Conter de geste, S. 254-255 und La Belle Hélène, W. 15527-15534.
396 Vgl. Wauquelin, Belle Hélène, S. 400-401 und La Belle Hélène, W. 15529-15531.



280 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Dennoch finden sich zwei Passagen im schwedischen Text, die sich aus der

Legendenliteratur über den heiligen Martin bewahrt haben und die weiterhin in der

Historie transmittiert werden, auch wenn Helenas Sohn im schwedischen Text nicht
mehr ausdrücklich mit Martin von Tours identifiziert wird. Diese beiden Passagen
können als „Relikte"katholischer Erzählelemente bezeichnet werden.

In Kapitel 22 der schwedischen Historie wird erzählt, „Huru Martinus/ Helene

Son/ föll nedh äff en Trappa i Staden Tours".397 Eines Nachts auf dem Weg zum
Nachtgebet stürzt Martinus durch eine List des Teufels, der auf der Treppe im Haus
des Bischofs Erbsen gestreut hat. Er dankt daraufhin Christus, der ihn am Leben
erhalten und für ihn gelitten hat. Im Traum erscheinen ihm die Heiligen Agnes und
Maria Magdalena und die Mutter Gottes und bestreichen mit einer Salbe seine

Wunden. Er nimmt ihnen die Salbendose aus der Hand, worauf die heiligen Frauen
lachend entschwinden und er am Morgen tatsächlich mit einer Salbendose in der
Hand erwacht. In einem schwedischen postreformatorischen Text von 1679 mag
diese kleine Wundererzählung auf den ersten Blick nichts zu suchen haben. Ihr
Ursprung ist denn auch eine katholische Legende, eines der Wunder des heiligen
Martin von Tours: In der spätmittelalterlichen Chanson de geste La Belle Hélène

wird genau diese Episode auch erzählt, allerdings mit dem entscheidenden

Nachtrag, der im protestantischen schwedischen Text weggefallen ist: dem Verweis
auf die wundertätige Salbendose, die „heute noch", d.h. zur Entstehungszeit der

Chanson, in Tours ihre Wirkung zeige.398 Der schwedische Text tradiert also den

„plot" der Episode weiter, lässt aber die religiöse Dimension (die anhaltende

Wundertätigkeit) soweit wie möglich weg, weil sie dem Übersetzer wohl zu
katholisch erschien. Dadurch wird der Text zwar mit einem Fragment aus der

Legendenliteratur, der ihm von seiner Entstehungs- und Transmissionsgeschichte
her eigen ist, weiterhin überliefert, jedoch ohne dass die ursprüngliche Deutung bzw.

Einbettung in einen gegenwärtigen religiösen Zusammenhang ebenfalls

mittransportiert wird. Somit bleibt diese Passage in der schwedischen Historie ein

etwas kurioser Einschub, der aber gerade in seiner Verkürzung (als „Relikt") auf die
Übernahme von Elementen legendarischer Erzählungen in das Historienbuch und
damit auf dessen Genrepluralität verweist.

Eine zweite Szene erzählt das bekannteste Element aus der Vita von St. Martin,
die Teilung des Mantels mit einem Bettler, der mit Jesus Christus gleichgesetzt wird,
in Erinnerung an das Schriftwort über die Barmherzigkeit („Was ihr für einen
meiner geringsten Brüder getan habt, das habt ihr mir getan." Mt 25, 40). In der

Historie wird berichtet, dass sich die beiden Brüder Leo und Arm (wie Martinus und
Brixius vor der Taufe heißen) vom Eremiten Felix verabschieden und auf die Suche

nach ihren wahren Eltern machen. Sie gelangen in die Normandie und verschenken

ihr Geld als Almosen an die Armen. Schließlich, als sie schon alles weggegeben
haben:

397 Helena 1679, Bl. C6v-C7r (Wie Martinus, Helenas Sohn, in Tours eine Treppe hinunterfiel).
398 Vgl. La Belle Hélène, W. 11052-11171 und S. 21.



3.2 Ehe 281

Tâ sade än en gammal Man: Gifwer migh dock nâgot for Christi Pijna skul. Tâ Leo
hörde thenne arme Man sig beklaga/ tâ hafwer Leo skurit ett stycke äff sin Kiortel och

gifwit honom/ och han är strax förswunnen för them.399

Allein die letzte Bemerkung, dass der Mann rasch verschwand, könnte einen Hinweis

darauf liefern, dass der Bettler mehr als nur ein armer Mann ist. Eine explizite
Verbindung zur Martinslegende unterlässt der Text jedoch. Leo (Martinus) steht

lediglich als wohltätiger Mensch da, der Bettler ist ein gewöhnlicher Bettler. Allerdings

mag die Geschichte von St. Martin und der Mantelteilung im allgemeinen
„kulturellen Gedächtnis" im protestantischen Schweden des 17. Jahrhunderts durchaus

noch präsent gewesen sein, sodass die Leser bei dieser Passage trotzdem sehr

wohl wussten, um wen es sich hier eigentlich handelt. In der Chanson de geste wie in
Wauquelins Prosatext heißt es dagegen ausdrücklich, dass der Bettler Christus selber

sei und dass diese barmherzige Tat zum Ruhm des heiligen Martin beitragen
werde.400

Ähnlich wie in der Episode von Helenas Ankunft in Sluus, wo die Klosterglocken
von selbst zu läuten beginnen, wird später noch ein kurzer Wunderbericht eingefügt,
es wird erzählt, wie der Herzog von Colchester schließlich aus dem gefälschten
Siegel der bösen Königinmutter ein Kreuz machen lässt, „som sedan giorde stoor
Järtekn."401 In der Chanson de geste ist dies ein sprechendes Kreuz, von dessen

Wundertätigkeit ausführlich erzählt wird. Der schwedische Erzähler belässt es aber

bei der kurzen Anspielung auf die Besonderheit des Kreuzes und geht nicht näher
auf den katholischen Aspekt des Wunders ein. Die Chanson des geste enthält noch
zahlreiche weitere Wundererzählungen, die der skandinavische Text in seinen
reformatorisch geprägten kulturellen Kontext jedoch nicht mehr übernimmt.402

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass gewisse katholische Elemente in der
Transmission des Textes erhalten bleiben (Träume, die Christus-Analogie und die

Namen der Söhne Helenas), andere jedoch ganz wegfallen, etwa die Identifikation
der Söhne mit den Heiligen Martin und Brice, oder nur verkürzt transmittiert
werden (Martin mit der Salbendose, Mantelepisode) und darum als bruchstückhaffe
Textelemente stehen bleiben. Gerade in dieser Fragmentarisierung sind sie freilich

399 Helena 1679, Bl. C2r (Da sprach ein anderer alter Mann: Gib mir doch etwas um der Leiden Chris¬

ti willen. Als Leo diesen armen Mann klagen hörte, schnitt er ein Stück von seinem Gewand ab

und gab es ihm, und der Alte verschwand auf der Stelle).
400 Vgl. La Belle Hélène, S. 16 und S. 369-371, W. 6335-6395 sowie Wauquelin, Belle Hélène, S. 209-

210: „Et estoit ce povre homme comme tout nuz, et semble à nostre hystoire que c'estoit proprement

Nostre Seigneur Jhesucrist qui se aparust à lui en ceste semblance. Le bon chevalier Lyon,
qui encores n'estoit point baptisié, veant celle povre creature qui n'avoit de quoy couvrir sa char,
tira son espee qui lui pendoit au costé et prinst le pan de son mantel qu'il avoit sur les espaules et le

trencha par my et puis le donna à ce povre. [...] don't il avinst que la nuyt suivant Lyon, qui depuis
fut nommé Martin, oyst une voix angelique disant:,Martinus adhuc cathecuminus, hac me veste
contexit'. - Vgl. zur Mantel-Episode auch Roussel, Conter de geste, S. 245-247.

401 Helena 1679, Bl. C5r (das dann große Wunderzeichen tat).
402 Vgl. Roussel, Conter de geste, S. 277-306 (mit Übersicht S. 278-279), zum sprechenden Kreuz vgl.

auch La Belle Hélène, S. 456-459, W. 8572-8645.



282 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

ein Zeugnis für die breite Transmission und für die kulturellen Transformationen
des Textes. Die Übernahmen aus hagiographischen Erzählmodellen zeigen den
Reichtum der Gattung Historienbuch auf, die verschiedene mittelalterliche
Genretraditionen wie Legende oder Roman in sich vereint und darin frühneuzeitliche

Erzählverfahren des Kombinierens und Weitererzählens vorführt.

Der Text als exemplum?

In den meisten mittelalterlichen Erzählungen der Inzestfluchttradition wird das

weibliche Opfer am Ende in seiner ursprünglichen Würde restituiert, die

Verletzungen (die körperliche Verstümmelung) auf wunderbare Weise wieder geheilt und
die Familie nach langen Irrfahrten wiedervereint, wobei der inzestuöse Vater in der

Regel seine sündhafte Absicht inzwischen bereut hat.403 Ein idealer Zustand scheint

erreicht, ähnlich dem Anfangszustand „vor der Katastrophe". Interessanterweise
fehlt dennoch, wie Elizabeth Archibald feststellt, in den meisten dieser Erzählungen
eine explizite Moral am Ende. Das Inzestbegehren des Vaters wird, was der Leser

von der narrativen Gerechtigkeit erwarten würde, so gut wie nie als Sünde moralisch
verurteilt404 bzw. überhaupt gar nicht mehr thematisiert. Mit der im Text erzählten
Reue scheint sein Vergehen gesühnt und ad acta gelegt zu sein, für den
mittelalterlichen Autor ist das inzestuöse Begehren in Texten wie diesen offensichtlich

primär im Rahmen der narrativen Organisation, also in seiner handlungskatalysa-
torischen Funktion ausschlaggebend.405

Anders da der schwedische (und dänische) Apollonius, der wie erwähnt als einer
der wenigen weltlichen mittelalterlichen Texte von vollzogenem Inzest erzählt. Hier

403 Vgl. Archibald, Incest, S. 173-176, wo sie die verschiedenen Varianten des väterlichen Verhaltens
in unterschiedlichen Erzählungen analysiert.

404 Zu Beginn der Erzählung wird sein Vorhaben jedoch durchaus als sündhaft markiert, und zwar
sowohl vom Erzähler als auch innerhalb der erzählten Welt, nämlich von der Tochter, vgl. Helena

1679, Bl. A2r-A2v (meine Hervorhebungen): „Pä thet sidstableff han vptänd (äffskamligh begärelse
och lust) til sijne egen Dotter/ dock til ächta at taga/ huilcket han pä thet sidsta gaff henne tilkänna

war äff Helena bleff mycket bedröfwat/ füll pä sina knää für sin Fader/ med grâtande Ögon/ och
sade: käre Fader/ betänker Eder bättre i thenna Saak/ ty man finner wäl andre Qwinnor/ som i
kunnen Eder trolofwa/ at i therföre icke migh behöfwen ther til bruka/ til bägge wäre Siälars

Förtappelse." (Schließlich wurde er von einer schändlichen Begierde und Lust ergriffen, seine

eigene Tochter zu heiraten, was er ihr dann auch eröffnete, worüber Helena sehr betrübt wurde, vor
ihrem Vater weinend auf die Knie fiel und sagte: Lieber Vater, besinnt Euch eines Besseren, denn

es gibt wohl andere Frauen, mit denen Ihr Euch verheiraten könnt, dass Ihr mich dazu nicht
benutzen müsst, zum Verderben unserer beider Seelen).

405 Archibald, Incest, S. 158: „[...] the surprising lack of reference to incest and its consequences in
the epilogue ofLa Manekine and its analogues. Once again incest is used by medieval writers as the

,péché monstrueux', the worst possible form of sexual sin - but as it is not consummated, its main
function here is as a catalyst for the subsequent adventures of the heroine." Und ebda., S. 174: „It
does seem surprising that in none of these versions is there any comment or moral in the end

about the incestous paternal desire which set the whole plot in motion." Vgl. auch ebda., S. 154
und S. 176.



3.2 Ehe 283

wird das Inzestvorhaben und die Tat selbst, die Vergewaltigung der Tochter,
wesentlich ausführlicher, dramatischer geschildert und deutlich als Sünde markiert:

Thes emellan bleff samme Antiochus äff Dieffivulens ingiffuande/ och en obeskedeligh
kärleek vptändt til sin Dotter/ han elskadhe henne otilbörligen/ och annerledes än som
en Fadher brde och lofligt war/ han stridde medh onskona och fechtade vthan blygsel/
men en obeskedeligh kärleek öffuerwan alt hans sinne och redeligheet/ han borttapte all

mildheet/ förgaat sigh wara en Fadher/ och giorde sigh til en Tyrann och blodz
kränckiare. Een morghon som Antiochus waknade/ och hans ondsko stogh honom hârdt
vthi sinnet/ Stegh han vpp/ och gick in i Dotterens kammar/ han befalte sina tienare/ stâ

ther längt ifrä/ säijandes: sigh haffua nâghot hemligit medh sin Dotter tala. Men hans

Dotter stogh honom här vthi lenge och fast emoot/ doch likwäl beröffuade han hennes

Jungfrudom/ emoot hennes eghen wilia. Hon begreet och beklagade sin Fadhers

grymme omildheet/ wiste sigh ingen râdh/ holt sigh swâra ynkehgh/ alle hennes
äthäffuor woro örwanladhe/ baar itt bedröffuadt och sorghfult hierta etc.406

Entsprechend dieser durch den Erzähler moralisierten Besetzung des Inzests als

teuflische Eingebung fällt denn auch die Strafe des Antiochus (allerdings auch der

Tochter) für diese Sünde aus, sie werden in buchstäblich himmlischer Gerechtigkeit
durch einen Blitz getötet. Dabei gibt es keine Unterscheidung zwischen Täter und
Opfer, die Tochter des Antiochus haftet mit für das Vergehen des Vaters und wird
mitbestraft.407

Wenn in der Helena die „gerechte Strafe" fehlt (freilich geht es hier „nur" um das

Inzestvorhaben), gibt es dann vielleicht auch gar keine Hinweise auf eine
moraldidaktische Vermittlungsabsicht des Textes? Was kann das für eine Intention des

Textes bedeuten? Die schwedischen Helena-Ausgaben des 17. Jahrhunderts verweisen

in ihrem bereits erwähnten kurzen Epilog auf die Lektüre der Historie in der

weitergeführten mittelalterlichen exerap/ura-Tradition: das Lob der patientia. Der
Text führt vor, wie die geduldige Frau nach allerlei Verirrungen und Abenteuern

406 Apollonius 1636 (S2), Bl. A7r-A8r (Währenddessen entflammte jener Antiochus durch die Einge¬

bung des Teufels in einer ungehörigen Liebe für seine Tochter, er liebte sie unangemessen und
anders, als es einem Vater ziemt, er kämpfte mit dem bösen Gedanken, aber eine unziemliche
Liebe besiegte seinen Sinn und all seine Redlichkeit, er verlor seine Güte, vergaß, dass er ein Vater
war, und machte sich zu einem Tyrann und grausamen Blutschänder. Eines Morgens erwachte
Antiochus und seine Bosheit setzte sich durch, er stand auf, ging in die Kammer seiner Tochter,
schickte die Diener fort und gab vor, etwas Geheimes mit seiner Tochter zu bereden. Seine Tochter

widerstand ihm lange und tapfer, aber dennoch beraubte er sie gegen ihren Willen ihrer
Jungfräulichkeit. Sie beklagte und beweinte die Grausamkeit ihres Vaters, wusste sich nicht zu helfen,
wurde elend, ihr Betragen veränderte sich, sie trauerte und ihr Herz war kummervoll). - Gegenüber

der lateinischen Version in der HA ist die skandinavische Fassung bereits eine abgeschwächte
Erzählung, dort ist sogar noch von Blutspuren auf dem Fußboden nach dem Gewaltakt die Rede,
der deutlich als scelus, Verbrechen, verurteilt wird. Vgl. Schmeling, Historia, S. 1 (RA), S. 45 (RB),
S. 84 (RC).

407 Apollonius 1636 (S2), Bl. C8v-Dlr: „then grymme Antiochus/ som regerade vthi Antiochia/ är
Dödh: Gudh straffade honom härdeligen och ynkeligen: bädhe han och hans Dotter äre slagne äff
Tordön och liung-Eld". (Der grausame Antiochus, der in Antiochia herrschte, ist tot: Gott
bestrafte ihn hart und schrecklich, er und seine Tochter wurden von Blitz und Donner getroffen).
Vgl. dazu auchEming, Inzestneigung, S. 33.



284 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

schließlich wieder ihre rechtmäßige Stellung erlangt. Ihre „Passivität" kann somit als

Beweis ihrer Geduld gelesen werden und ist in der impliziten moralisch-didaktischen

Intention des Textes und mit dem Blick auf Christi Leiden positiv besetzt, es

hat sich mit anderen Worten „gelohnt", Opfer zu sein, denn Gott hat sich ihr gegenüber

gnädig erwiesen und sie - ähnlich wie auch Hiob, der hier als unausgesprochene

biblische Präfiguration dient - für ihre Geduld mit der Restitution ihrer
familiären und gesellschaftlichen Position belohnt. Im Vergleich zum narrativ
ausschweifenden Abenteuerplot der Erzählung fällt der Stellenwert dieser moralischen
Didaxe jedoch eher bescheiden und marginal aus. Der Reiz der Geschichte liegt für
den Leser schwerpunktmäßig in seiner Gestaltung als Liebes-, Familien- und
Abenteuerroman. Erklären lässt sich dieser „Widerspruch" mit der multiplen und
flexiblen Genrebestimmung, die Elizabeth Archibald den mittelalterlichen In-
zest(flucht)erzählungen zuschreibt: sie können sowohl als exemplum wie auch als

,romance', als Wundererzählung und als Abenteuer- und Familienroman gelesen
werden, befriedigen in dieser Multifunktionalität unterschiedliche Lesererwartungen

und -ansprüche und vereinigen damit in sich verschiedene beliebte literarische

Gattungen ihrer Zeit. Gerade hierin dürfte wohl ein Grund für die große Popularität
dieser Texte im Verlauf des gesamten Mittelalters liegen.408 Die Beliebtheit der

Historienbücher, die diese Tradition in die frühe Neuzeit hinein übernehmen, lässt

sich zu einem Großteil ebenfalls aus dieser mehrfachen Offenheit der Texte, auf eine

weitergefasste, mehrdeutige Genrezuordnung und auf ihre vielfachen
Rezeptionsmöglichkeiten hin, erklären. Gerade diese Kombination von exemplum und
,romance' lässt sich für die Helena wie für den Apollonius und die Griseldis feststellen,
und alle drei gehören in Schweden und Dänemark zu den beliebtesten
Historienbüchern bis weit ins 19. Jahrhundert hinein.

Die unsichtbare Heldin

Im Zusammenhang mit der Genrefrage soll noch ein besonderer Aspekt des Textes
und der „passiven Heldin" diskutiert werden. Helena ist aufgrund ihrer Schönheit in
der Historie das weibliche Objekt männlichen (sexuellen) Begehrens. Dies ist
oftmals mit physischer Gewalt gekoppelt: angefangen beim inzestuösen Begehren
des Vaters (Helena 1679, Bl. A2r), dann folgt die Drohung des Königs von Flandern,
das Kloster, in dem Helena Zuflucht gesucht hatte, niederzubrennen, falls sie nicht
seine Geliebte werden wolle (Helena 1679, Bl. A5V), schließlich die Seeräuber bei
ihrer zweiten Flucht. Im Grunde ist es diese Begehrlichkeit, die die gesamte Handlung

einst in Gang gebracht hat und auch am Laufen erhält. Der Blick auf Helena in
der Erzählung ist ein männlicher Blick des Begehrens, und Rollen und Verhalten der
männlichen Protagonisten definieren sich über diesen begehrlichen Blick. Allerdings
wird Helena nicht im eigentlichen Sinn „angeschaut", so dass man mit Suzannah

Biernoff von „sexuality of sight" sprechen könnte (wie es sich bei Euriolus oc Lucretia

408 Vgl. Archibald, Incest, S. 177-178 und S. 182.



3.2 Ehe 285

anbot), denn der Text gibt darüber keine Auskunft, das Begehren scheint vielmehr
über das bloße Hörensagen von Helenas Schönheit geweckt zu werden. Helena
flieht jeweils, bevor es zu einem eigentlichen Blickkontakt kommen könnte (eine
Ausnahme stellen die Inzest- und die Seeräuber-Episoden dar).

Auffallend ist eine der Erzählung kohärente Ambivalenz in der Inszenierung der

geduldigen Helena als Heilige oder heiligmäßige Frau. Sie ist unschuldig, sorgt sich

um ihre Kinder und leidet Not und Elend, bis sie schließlich rehabilitiert wird, aber

ein zentrales Moment der Heiligenlegende, das Sichtbarkeitspostulat des Wirkens
und Tuns (oder Nachwirkens) eines Heiligen oder Märtyrers,409 fehlt im Grunde in
der Helena. In der Szene, als Helenas Auftreten am Strand von Flandern die Glocken
läuten lässt, der Text also eindeutig Heiligkeit evoziert (am deutlichsten in der

gesamten Erzählung), glauben die Nonnen dem Geläut und halten darum auch die

vom Wasser her auf sie zukommende Helena für eine Heilige (vgl. Helena 1679, Bl.

A5r-A5v). Nicht einmal hier ist es ihre Erscheinung als solche, die Heiligkeit „sichtbar"

macht, sondern ein unsichtbares, semantisch eindeutig aufgeladenes
akustisches Signal, die Glocken. Auffallend ist im gesamten Verlauf der Erzählung,
dass Helena zwar heiligmäßig dargestellt wird, jedoch stets im Verborgenen, im
Unsichtbaren lebt. Hier lässt sich an die mittelalterliche literarische und

theologische Diskussion über die Erotik des Blicks anknüpfen; und es ergibt sich für
die Erzählung eine diskursive Verbindung von Unsichtbarkeit, einem Ausweichen

vor dem erotisch-begehrlichen Blick, und Keuschheit. Helena flieht vor den Männern

und vor der von ihnen ausgehenden Gewalt, flieht vor der Begehrlichkeit und
der Sichtbarkeit und zieht sich in Gebäude oder Gebäudeteile zurück, wo sie nicht
mehr sichtbar ist: ins Kloster in Sluus, ins Kloster in Plaisantes Stadt in der Lombardei

(vgl. Helena 1679, Bl. C5V), unter die Treppe im Papstpalast in Rom (vgl. Helena

1679, Bl. C5V-C6V), schließlich in eine Herberge in Tours (vgl. Helena 1679, Bl. D4r-
D4V und Bl. D5v-D7r). Dies lässt sich lesen als Rekurs auf die Verbindung von
Körper- und Architekturmetaphorik in Bezug auf Erotik und Begehren, wie sie in
mittelalterlichen Texten vorkommt - der Rückzug ins Gebäude ist mit Keuschheit

assoziiert, der keusche (weibliche) Körper wird selbst zum Wehrturm, zur Burg.410

Ganz im Gegensatz zu Euriolus und Lucretia, die gerade über den (erotisch
konnotierten) Blick kommunizieren, entgeht Helena dem männlichen begehrlichen Blick
und damit auch der „gefährlichen", leidenschaftlichen Liebe. Auf eine Weise ex

negativo wird hier, könnte man also vorsichtig sagen, - in der Koppelung von
Unsichtbarkeit, Keuschheit und bedrohlicher Sexualität in der Positionierung der

409 Vgl. Emma Campbell: „Sacrificial Spectacle and Interpassive Vision in the Anglo-Norman Life of
Saint Faith", in: Emma Campbell und Robert Mills (Hg.): Troubled Vision. Gender, Sexuality, and

Sight in Medieval and Image. New York: Palgrave Macmillan, 2004, S. 97-115, hier S. 97: „The
importance ofvision in saints' life has been a widely recognized, if not always explicitly discussed,
element of a genre that both represents and invites particular kinds of,visual' response. This is

perhaps especially the case in accounts of martyrdom, where the martyr's suffering not only bears

witness to his or her belief in the divine, but also articulates a demand to be seen and recognized as

such."
410 Vgl. Biernoff, Sight and Embodiment, S. 55-56.



286 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Heldin als eine „körperlos" im Verborgenen Lebende - auf die (freilich äußerst

komplexen und höchst unterschiedlichen) Vorstellungen über die Erotik des Blicks
in der mittelalterlichen höfischen Dichtung, der Troubadourlyrik und der

moraltheologischen Diskussion über die „Sünden des Auges" rekurriert.411 Diese

„Körperlosigkeit" bzw. Unsichtbarkeit des Körpers der Heldin bleibt nichtsdesto-

trotz immer wieder Anziehungspunkt für das Begehren Fremder und führt gerade in
seiner Fragilität und in seinen Verteidigungs- und Schutzstrategien vor, wie

gefährlich das Begehren einer „ordnungsgefährdenden" Liebe eingeschätzt wird.

Familie und Staat: die gefährdeten Ordnungen

Bei den mittelalterlichen Erzählungen vom (vollzogenen oder drohenden) Vater-
Tochter-Inzest, die Archibald untersucht, ist in der Mehrzahl der Texte der Vater
ein Herrscher, ein König. Mit Sicherheit kein Zufall, spiegelt sich hier wohl ein
mittelalterliches und frühneuzeitliches Verständnis von Ordnung. Mit dem
inzestuösen Begehren, das als Handlung oder auch schon als Absicht moralisch verurtei-
lenswert ist, gefährdet nämlich der Herrscher sowohl die familiäre Ordnung als auch

zugleich die politische Ordnung seines Landes; die Gefährdung oder Zerstörung des

Mikrokosmos Familie entspricht auch einer Gefährdung oder Auflösung des

Makrokosmos Staat. Die Inzestverdächtigung stellte im Mittelalter und in der
frühen Neuzeit eine typische polemische Strategie der Klage gegen einen unbeliebten
Herrscher dar.412 Der geplante oder vollzogene Missbrauch der Tochter symbolisiert
den Missbrauch der Macht, die der Herrscher nach mittelalterlicher Vorstellung von
Gott erhalten hat, ist also auch darum als Sakrileg zu sehen.

Als ein Beispiel für diese Überlagerung der Ordnungen dient der inzestuöse

König Antiochus im Apollonius, der sowohl ein schlechter Vater als auch ein schlechter

König ist, im Text sogar als Tyrann präsentiert wird. Mit der Tötung derjenigen
Bewerber, die das von ihm aufgegebene Rätsel nicht lösen können (vor allem aber

auch derjenigen, die es gelöst haben) zeigt sich Antiochus als grausamer Vater und
Machtmensch und bringt vor allem die natürliche Ordnung zur Stagnation: Mit dem
Aufsetzen des scheinbar unlösbaren Rätsels wird die Heirat der Tochter unmöglich
gemacht, werden konsequenterweise auch die Geburt eines potentiellen Erben und

Thronfolgers und damit die Kontinuität und Sicherung von Herrschaft massiv ver-

411 Vgl. Biernoff, Sight and Embodiment, S. 52 und z.B. Simon Gaunt: „The Look ofLove. The Gender
of the Gaze in Troubadour Lyric", in: Campbell/Mills, Troubled Vision, S. 79-95.

412 Vgl. Archibald, Incest, S. 145-146 und Bruce Thomas Boehrer: Monarchy and Incest in Renaissance

England. Literature, Culture, Kinship, and Kingship. Philadelphia: University of Pennsylvania Press,

1992, S. 4: „[...] in a social formation that ascribes rank, wealth, and identity genealogically, family
structure is always already macropolitical; to write or rewrite the family is to write or rewrite the

state [... ] the deep interconnectedness of royal family and royal state results from the fact that

they are socially and conceptually the same thing."



3.2 Ehe 287

hindert.413 Diesem Negativbild eines Herrschers und Vaters wird Apollonius
gegenübergestellt (sowie Altistrates und seine Tochter Lucina). In der narrativen
Gerechtigkeit der Erzählung werden Antiochus und seine Tochter durch einen

Blitzschlag getötet; während Apollonius, Lucina und Tarsia als vorbildliche Familie

am Ende mit Wiedervereinigung, Verheiratung (Tarsia) und Inbesitznahme von
Königreichen belohnt werden; die familiäre Ordnung wie auch die staatliche

Ordnung sind wiederhergestellt. Antiochus und Apollonius sind damit als Väter wie als

Herrscher spiegelbildlich aufeinander bezogen dargestellt; die Inzestthematik ist
aufs engste mit einem Diskurs über familiäre Ordnung und die richtige (Königs-)
Herrschaft verknüpft.414 In Vindekildes En Christelig Huus-Fader heißt es mit Bezug
auf das Buch der Sprüche: „Saa siger og dend vise Mand/ at dend U-gudeliges Huus
skal udslettis: Men de Oprictiges Bolig skal blomstris. Ordspr. Cap. 14. V. 11."415 In
der Tat werden das Haus und das Herrschaftsgebiet des Antiochus aufgelöst und
gehen in den Besitz der „guten" Herrscherfamilie des Apollonius und Altistrates
über. Dieser Verweis auf den schlechten Hausvater zeigt, wie sich Apollonius vor
dem diskursiven Hintergrund der skandinavischen Hausväterliteratur lesen lässt:

Apollonius als Figur ist im ffühneuzeitlichen Kontext sowohl als Vater wie auch als

Herrscher äußerst positiv besetzt, weil sich seine Darstellung im Romantext
größtenteils mit den Vorstellungen der zeitgenössischen theologisch-ökonomischen
Literatur vom rechtschaffenen Ehemann, Vater und Herrscher deckt. Wichtig ist die

Sicherung und Kontinuität von Herrschaft (Apollonius und Lucina wird zum
Schluss der Erzählung noch ein Sohn geboren und damit ein ordnungsgemäßer Erbe

garantiert) und die Wiederherstellung akzeptabler familiärer bzw. genealogischer
Strukturen. Das gefährliche und verbotene Begehren wird in der Erzählung zwar
ausgespielt, letzten Endes aber in gesicherte Bahnen gelenkt.416 Apollonius führt vor,
wie eng „gute Herrschaft", intakte familiäre Verhältnisse, gesellschaftliche
Prosperität und die Gründung und Bewahrung einer Dynastie durch „die richtige
eheliche Verbindung" zusammenhängen und so einen positiven Gegenpol zu

413 Archibald, Incest, S. 146, weist darauf hin, dass in der großen Mehrzahl der mittelalterlichen
Inzesterzählungen keine Kinder aus inzestuösen Verbindungen entstehen, inzestuöse königliche
Väter daher ohne Erben bleiben.

414 Dazu Eming, Inzestneigung, S. 38: „Während das Schicksal von Antiochus im Zuge von Inzest,
Mord und sozialer Isolation spiralförmig nach unten geht und seine Dynastie mit ihm und seiner
Tochter ausstirbt, erwirbt Apollonius Verwandtschaft, Verbündete und ein prosperierendes
Reich."

415 Vindekilde, Huus-Fader, Bl. B7V (So spricht der Weise: Das Haus der Frevler wird zertrümmert,
das Zelt der Redlichen gedeiht. Spr 14, ll).

416 Wie Eming hervorhebt, ist dabei nicht unwesentlich, dass Apollonius eine exogame Verbindung
mit Lucina eingeht, einer fremden Königstochter also, die außerhalb möglicher inzestuöser
Konstellationen in der eigenen Familie steht. Erst damit ist auch die schlussendliche familiäre und
gesellschaftliche Prosperität des Apollonius gesichert, was - avant la lettre gewissermaßen - die von
Freud und Lévi-Strauss postulierte These vom Zusammenhang zwischen Inzesttabu und
kulturellem und gesellschaftlichem Fortschritt bestätigt. Vgl. Eming, Inzestneigung, S. 39-40.



288 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

inzestuösen Verhältnissen bilden, die narrativ mit Tyrannei, dynastischem Stillstand
und Untergang gekoppelt sind.417

Das „Mädchen ohne Hände": Helenas zeichenhafter Körper

Auch in der Helena-Historie korrespondieren die sich durch die gesamte Handlung
ziehenden gewalttätigen Aktionen der Protagonisten mit der Gefährdung des

„inneren Hauses". Zwar wird der Inzest nicht vollzogen wie im Apollonius, jedoch
zieht er als dramatische Bedrohung der moralischen Ordnung der Familie eine

Gewaltspirale in der Erzählung nach sich, die für die mittelalterlichen Inzestfluchterzählungen

nicht untypisch ist.418 Körperliche Verstümmelung, drohende
Vergewaltigung, Tod auf dem Scheiterhaufen, Mord, Kreuzzüge, Gefängnis, Brandschatzung

- bis zur Wiedervereinigung der Familie reihen sich zahlreiche gewalttätige
Handlungen aneinander. Erst als die familiäre Ordnung wiederhergestellt ist, findet
auch die Gewaltspirale ein Ende, löst sich auf in der familiären und der politischen
Harmonie, der Kontinuität der Herrschaft. Auf der syntagmatischen Ebene treibt
die eingangs erzählte Inzestbedrohung die Handlung voran und wird zum Auslöser
der „queste" der Heldin und sämtlicher Abenteuer, Verwicklungen und

Nebenhandlungen bis zum glücklichen Ende, auf der paradigmatischen Ebene lässt

die enorme narrative Gewaltkulmination, die der Text bringt, Korrespondenzen
zwischen familiärer und staatlicher Ordnung und auch die Fragilität derselben
erkennen.

Für diese fragile, bedrohte Ordnung ist wiederum Helenas Körper ein entscheidender

Signifikant im Text.419 Zunächst unversehrt (nämlich durch die Flucht vor
dem Inzest) wird die Intaktheit ihres Körpers verletzt, als der Herzog ihre Hand mit
dem Ehering abschlagen lässt, um dem König ein Zeichen ihres Todes überbringen
zu lassen (vgl. Helena 1679, Bl. B3V). Sie wird in dieser Szene zum „Mädchen ohne
Hände" (bzw. Hand).420 Als die Nichte des Herzogs an Helenas Stelle auf den Schei-

417 Vgl. auch Eming, Inzestneigung, S. 39. Selten freilich bringt der Text jedoch im Laufe seiner

jahrhundertelangen Überlieferung und Bearbeitungen einen expliziten moralisierenden Kommentar

am Ende, der über eine allgemeine Aussage (über die Unbeständigkeit irdischen Glücks)
hinausgeht und konkret das Inzestverhältnis des Antiochus mit seiner Tochter verurteilt. Nur in
John Gowers Version der Geschichte als exempelhafte Erzählung innerhalb seines
allegorischdidaktischen Werks Confessio Amantis wird Apollonius explizit als Musterbeispiel einer „ordentlichen"

Liebe und als vorbildlicher Herrscher präsentiert. Vgl. hierzu auch Archibald, Incest, S. 93-
101.

418 Vgl. Archibald, Incest, S. 170-171.
419 Vgl. auch Kiening, Genealogie-Mirakel, S. 252-253 zur Mehrfachfunktionalisierung der fehlenden

Hand im Manekine-Roman.
420 Das Motiv der abgeschnittenen Hand bzw. Hände wird in den schriftlich wie oral überlieferten

Varianten des „Mädchen ohne Hände "-Erzählkomplexes unterschiedlich eingesetzt, etwa als Akt
der Selbstverstümmelung zur Verhinderung des Inzests (weil eine verstümmelte Frau nicht mehr
attraktiv ist bzw. nicht Königin werden kann), als Eifersuchtsakt der bösen Schwiegermutter, als

Strafe usw. Ebenso unterschiedlich sind seine Deutungen in der Erzählforschung, die vor allem

psychoanalytisch ausgerichtet sind. Vgl. „Mädchen ohne Hände" in Enzyklopädie des Märchens,



3.2 Ehe 289

terhaufen steigt und sich die Verstümmelung im Grunde als „überflüssig" erweist,
lässt der Herzog die abgeschlagene Hand in einem Beutel von einem der Söhne
Helenas um den Hals tragen, er wird deshalb vom Eremiten Arm genannt.421 Arm
(später Brixius) trägt somit in seinem Namen das Zeichen der Mutter, mehr noch:
des verletzten Körpers der Mutter. Ihr amputierter, unvollständiger Körper bleibt im
Namen des Sohnes präsent. Er trägt die abgetrennte Hand wie eine kostbare

Reliquie in dem goldenen Beutel stets bei sich, was wiederum auf Helenas Inszenierung

als Heilige verweist. Aufschlussreich ist die Wechselbeziehung zwischen

Körperteil und (Rest-)Körper im Verlauf der Erzählung, denn mit der Trennung
Helenas von ihren Söhnen werden auch diese beiden noch einmal voneinander

getrennt. Sowohl die „Reliquie" in Brixius' Besitz, der präsente (fragmenthaffe)
Signifikant für die abwesende Helena, als auch die fehlende Hand an Helenas
amputiertem Körper selbst, die dessen Unvollständigkeit stets vor Augen führt - beide
also, die Präsenz und die Absenz, fungieren im Text als Orientierungs- und
Erkennungszeichen für Helenas Identität. Die Hand mit dem Ehering erkennt König
Heinrich als die seiner Frau wieder und identifiziert damit die beiden Diener des

Bischofs von Tours als seine beiden Söhne (vgl. Helena 1679, Bl. C4r). Aufgrund der
fehlenden Hand vermutet dann auch der Papst zu Recht in der unbekannten Frau
seine Nichte.422 Gegen Ende der Erzählung fällt diese Frau dem Diener König
Heinrichs wiederum wegen der fehlenden Hand auf.423 In beiden Fällen vermeidet

Sp. 1377-1384. - Eine breite Übersicht über die verschiedenen Varianten des Motivs in der
mittelalterlichen Literatur bietet auch Roussel, Conter de geste, S. 52-72 und S. 207-216, aus der Sicht
der Erzählforschung. - Archibald geht insbesondere auf die Selbstverstümmelung als Schutz vor
dem Inzest ein (vgl. Archibald, Incest, S. 167-168) und auf die symbolische Bedeutung als
stellvertretende Verletzung statt des verhinderten Inzest bzw. der gewaltsamen Defloration, also ein
selbst zugefügter körperlicher Gewaltakt anstatt der patriarchalen Gewaltausübung am weiblichen
Körper. Die Tochter verweigert dem Vater buchstäblich ihre Hand. In der Belle Hélène (sowohl in
der Chanson de geste wie auch den spätmittelalterlichen Prosaversionen und der folgenden
Transmission) steht die Verstümmelung aber nicht in Zusammenhang mit dem Inzest, sondern -
wie auch im schwedischen Text oben vorgeführt - (als Märchenmotiv) mit der Funktion als
Beweis für den angeblichen Tod der Heldin. Vgl. Archibald, Incest, S. 170-172.

421 Helena 1679, Bl. B5r: „och kallade thet ena [barnet] Leyon/ och the andra Arm/ wid thet war
Helene Arm bunden." (und er nannte das eine Kind Löwe, das andere Arm, denn an ihm war
Helenas Arm befestigt). Entsprechend auch die Namensgebung in den französischen Vorlagen: in
der Chanson de geste und in Wauquelins Prosatext heißt der Sohn Bras. Vgl. La Belle Hélène, W.
3763-3786 und Wauquelin, Belle Hélène, S. 185.

422 Helena 1679, Bl. C6r: „När Pâfwen nu sâgh/ at hon hade allenast een Hand/ tänckte han strax pâ
Helena/ och ropte henne til sigh/ och sporde henne hwar hon war hemma/ och huru hon hade
mist then eena Händen?" (Als der Papst sah, dass sie nur eine Hand hatte, dachte er gleich an
Helena, rief sie zu sich und fragte sie nach ihrer Herkunft und wie sie die andere Hand verloren
hätte?) - worauf ihm Helena eine erfundene Geschichte erzählt, die bezeichenderweise von einem
Vergewaltigungsversuch handelt.

423 Helena 1679, Bl. D4r: „och i thet samma kom Konungens Tienare rijdandes och sâgh wäl pâ
henne/ ty han förmärckte/ at hon hade allenast en Hand/ och tänckte han/ thet mâtte jw wara
Helena, ty han tiente Konung Henrich när the blefwe trolowade." (da kam der Diener des Königs
herbeigeritten, sah sie genau an und bemerkte, dass sie nur eine Hand hatte, und er dachte sich,
dies müsse Helena sein, denn er diente bei König Heinrich seit dessen Hochzeit mit Helena).



290 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Helena eine Anagnorisis. Ihr körperliches Manko, eine Art Stigma, wird just per
absentia zum sichtbaren Zeichenträger ihrer Identität, die sie gerade zu verbergen
sucht, die sie unsichtbar lassen will.

Bei der Wiedervereinigung der Familie wird die abgetrennte Hand auf wunderbare

Weise wieder an Helenas Handgelenk gefugt, was König Heinrich im Traum
von einem Engel offenbart wurde. Martinus, der (wenn auch im schwedischen Text
so nicht identifizierbare) heilige Sohn, St. Martin von Tours, ist es, der mit Gottes
Hilfe die Intaktheit des mütterlichen Körpers wiederherstellt:

När Martinus thetta hörde/ bleff han ganska glad/ och hafwer sä tagit sijn Moders
Hand/ och pâkallade Gudh/ at han wille med sijn hielp wara tilstädes/ thet han nu
företager medh sijn Moder. Och sä satte han ther medh Händen til Armen igen/ at
hon bleff fast widh sittiandes genom Gudz Alzmechtigheet för hwilken ingen Ting är

omöieligt: För hwilken böönhörelse/ the alle prijsade Gugh [!] för sin stora Nâde.424

Das Wunder der Wiederherstellung des heilen Körpers ist als Signal für die

Orientierung der Historie an hagiographischer Literatur zu lesen, das sich in der
Transmission auch bis in die postreformatorischen skandinavischen Versionen erhalten
hat; Gottes Größe und wundertätige Allmacht wird an Helena vorgeführt, die zwar
keine wirkliche Heilige ist, aber nahezu wie eine Heilige inszeniert wird.

Auf einer zweiten Ebene steht Helenas amputierter Körper für die verlorene und
erst am Schluss der Historie wiederhergestellte familiäre Ordnung.425 Ihre
Verstümmelung kann als leib-haftiges Zeichen für die verlorene Einheit der Familie
und damit für deren gestörte Ordnung gesehen werden. Die Irrfahrten, Reisen und
Kriegszüge der Protagonisten, das Voneinander-Getrenntsein der einzelnen

Familienmitglieder, die vorgetäuschten Identitäten, die Fluchtversuche Helenas vor Vater
und Ehemann - diese Ereignisse (die freilich den Großteil der Handlung und damit
des unterhaltenden Moments für den Leser ausmachen) demonstrieren die
verlorene oder gestörte Ordnung der familiären Einheit. Erst bei der Wiedervereinigung

der Familie, die zugleich auch die politische Ordnung neu errichtet, die

Verteilung der Herrschaftsbereiche regelt und mit der Verheiratung der Söhne die

Sicherung der Kontinuität herrschaftlicher Ordnung veranlasst, worin kein offener
Raum für etwaige neue Inzestkonstellationen bleibt (vgl. Helena 1679, Bl. D7r-D8r),
haben Irrfahrten, Täuschungen und Kriege ein Ende. Mit dem geheilten Körper der
Heldin ist auch der politische und familiär-gesellschaftliche Körper wieder intakt. In

424 Helena 1679, Bl. D7r (Als Martin dies hörte, wurde er froh, nahm die Hand seiner Mutter und
betete laut zu Gott, dass dieser ihm bei seinem Vorhaben beistehe. Und so fügte er die abgeschlagene

Hand wieder an den Arm, dass sie fest blieb, durch Gottes, des Allmächtigen Hilfe, für den
nichts unmöglich ist. Für diese Erhörung des Gebets priesen alle Gott und seine große Gnade).

425 Zur Teleologie der Geschichte im verwandten Manekine-Roman erläutert Kiening, Genealogie-
Mirakel, S. 250, dass verschiedene Grenzüberschreitungen vollzogen und genealogische Instabilitäten

präsentiert werden, dass aber gerade in „der Monstrosität der Regelüberschreitung durch
den Inzestversuch eine emphatische Bestätigung des die Regel konstituierenden Systems" festgestellt

wird; dies kommt meiner Lesart der Helena als ein durch Gefährdungen wie Inzest zwar am
Rande der Ordnung experimentierender, sie letztlich aber bestätigender Text entgegen.



3.2 Ehe 291

seiner Fragilität und Gefährdung verweist der Mikrokosmos Körper zeichenhaft auf
die zu bewahrende bzw. wiederherzustellende Ordnung im Makrokosmos des

Staatskörpers. Körper, Familie und Staat sind am Schluss wieder intakt. Durch das

Wunder der wiederangefügten Hand schimmert die göttliche Präsenz hinter aller
irdischen Ordnung, die transzendente Dimension der Entsprechung von Mikro-
und Makrokosmos.426

Die wiederhergestellte Familienordnung bzw. die Beziehungen innerhalb der
Familie, die an zwei Stellen besonders in den Blick rücken, nämlich bei Trennung
und Wiederfinden, sind übrigens auch die einzigen Textstellen, an denen der
Erzähler sich im schwedischen Text einschaltet und kurze Kommentare gibt. Diese

Passagen machen deutlich, wie sehr dem Text an der Rehabilitation dieser Ordnung
gelegen ist und dass er diese seinen Lesern ans Herz legen will. Zunächst die Stelle,
als Helena das Verschwinden der Kinder beklagt, die im wilden Wald der

Verbannung von einem Löwen und einem Wolf entführt wurden, während sie

eingeschlafen war:

När Helena vpwaknade/ wore hennes barn borte/ hwad klagomàhl hon hade/ gifwer
iag hwar Moder at betänckia/ som hafwa sijna barn käre äffHiertat: Hon hafwer sagt och

klagat medh stoor Grâât/ Ah mig arme/ hwar äre mijne barn blefne? O Herre Gudh/
hwij hafwa icke ocksâ the wilde Diuur ätit migh vp/ som mijna barn hafwa

omkommit/ ty iag weet wäl/ at ingen menniskia hafwer tagit them migh iffân.
Therföre hafwer hon stâtt vp som förtwiflat/ och sâgh intet annat än Siö och Himmel
pâ then ena/ och then willande Skogh pâ andre sijdan.427

In der zivilisationsfernen Wildnis, in der Helena sich befindet, erscheint die Klage
um die entführten Kinder, um die verlorene Einheit der Familie umso ergreifender.
Der Erzähler appelliert hier an die Mutterliebe („hafwa sijna barn käre äff Hiertat")
als christliche und der hustavla gemäße weibliche Tugend und Erwartungshaltung;
Helena wird zur vorbildlichen Mutter, die um ihre Kinder trauert. Die freuden- und

426 Auf eine eingehendere Untersuchung der unterschiedlichen Körperdarstellungen und Körperdis¬
kurse im Mittelalter muss hier verzichtet werden. Zur Zeichenhaftigkeit des Körpers in
mittelalterlicher Literatur vgl. stellvertretend nochmals Christian Kiening: „Doch der Körper, von dem
hier die Rede ist, hat überwiegend allgemeinen, theoretischen und normativen Charakter. [... ] Als
gefallener oder zerstückelter, beschädigter oder fragmentierter, zu heilender, zu kontrollierender
oder zu neutralisierender ist der Körper primär Zeichen von Defizienz, nicht Quelle von
Erfahrung." Christian Kiening: Zwischen Körper und Schrift. Texte vor dem Zeitalter der Literatur.
Frankfurt/Main: S. Fischer, 2003, S. 180. Der Körper ist in seiner heilsgeschichtlichen Konzeption als

erlösungsbedürftiger Körper und zugleich in seinem Geschaffensein als Ebenbild Gottes als

„mikrokosmischer Spiegel der makrokosmischen Ordnung" zu verstehen, der als lebender Körper
Momente unterschiedlicher Gefahren und Gefährdung in sich birgt (z.B. Krankheit, Sünde). Vgl.
ebda., S. 180-181.

427 Helena 1679, Bl. BSr; meine Hervorhebung (Als Helena erwachte, waren ihre Kinder fort. Wie sehr

sie klagte, gebe ich jeder Mutter zu bedenken, die ihre Kinder recht von Herzen liebt. Sie klagte unter
großem Weinen: ach, ich Arme, wo sind meine Kinder geblieben. O Herr, warum hast du die
wilden Tiere, die meine Kinder umgebracht haben, nicht auch mich auffressen lassen, denn ich weiß

wohl, dass kein Mensch sie entführt hat. Dann stand sie verzweifelt auf, sah nichts als das Meer
und den Himmel und den wilden Wald um sich).



292 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

tränenreiche Wiedervereinigung der ganzen Familie am Schluss der Historie
fokussiert wiederum insbesondere das Verhältnis Helenas zu ihren Kindern, aber
auch die Beziehung zwischen den Ehegatten Heinrich und Helena sowie zwischen
Helena und ihrem inzwischen reuigen Vater:

Ther effter lopp Konung Henrich til henne [Helena] / togh henne vänliga vthi Fampn/
och med grâtande Târar kyste henne wänligen och kärligen/ och han grât af stoor
Glädie/ at han hade funnit henne igen (som iaggifwer hwar at betänckia) som sä mister
sin Allerkäreste/ och synnerlig han finner henne igen. Sedan är Konung Antonius/
hennes Fader/ kommen medh Knäfall och kyst henne/ ther medh hafwa bâde
Herrarne bidit henne om förlätelse/ hwad som the för hade brukit henne
emoot/henne wänligen i fampn tagit/ och kärligen kyst. Tä hafwer hon med grâtande
Târar them gärna förlätit: Och the läte henne afläggia the gamble kläder/ och lätit
henne införas i sin Konungzlig Klädebonat/ som henne wäl tiente. Och tä äre hennes

bägge Söner komne/ och fölle ned för henne/ hwilka hon bägge med grâtande Ögon
hierteligen i fampn tagit/ them kyst/ och tryckt them til Brost/ och ther effter hölz en
stoor Herredag/ med all Härligheet och Glädie som thet sig borde. Hwem kann
beskrifwa then stora Frögd och Glädie/ the äff hwar abdra hade/ bâde leendes och

grâtandes/ när the hwar andre ansäge? Men iaggifwer Läsaren thet wijdare til at besinna

och betänckia,428

Die zuvor aus unterschiedlichen Gründen - Inzestvorhaben, Betrug bzw.

Misstrauen, Verlust - gestörten Beziehungen zwischen den Protagonisten sind nun
wiederhergestellt. Dies wird auch deutlich an den materiellen Demonstrationen der
restituierten emotionalen und familiären Ordnung: Ein großes Fest wird abgehalten
(„medh all Härligheet och Glädie som thet sig borde") und Helena wird wieder in
ihre königlichen Kleider gehüllt, die ihrer Würde entsprechen, auf die sie so lange
verzichten musste („som henne wäl tiente"). Darauf folgen im letzten Kapitel das

Wunder der Restitution des Körpers und die Verteilung der (gerechten) Herrschaft.

Mutter-, Gatten- und Elternliebe und die Inszenierung familiärer Eintracht also

stellen für den Erzähler entscheidende Aspekte in der Historie dar, die er zum Anlass

nimmt, sich selbst in die Erzählung einzumischen und den Leser zu ermahnen. Dies

mag auf eine Lektüre des Textes als frühneuzeitlichen „Familienroman" schließen
lassen: Neben der Bedeutung der Tugend der geduldigen Helena, die an den

imitflho-Anspruch der Heiligenlegende und des Lebens Christi erinnert und den

428 Helena 1679, Bl. D6v-D7r; meine Hervorhebungen (Da eilte König Heinrich zu ihr, nahm sie

freundlich in die Arme, küsste sie innig und unter vielen Tränen und weinte sehr vor Freude, dass

er sie nun wiedergefunden hatte (was ich jedem zu bedenken gebe), der seine Herzallerliebste verloren

und auf diese Weise wiedergefunden hat. Dann kam Antonius, ihr Vater, fiel vor ihr auf die

Knie, und beide Männer baten sie um Vergebung für das, was sie ihr zuvor angetan hatten,
nahmen sie in die Arme und küssten sie liebevoll. Da hat sie ihnen unter Tränen gerne vergeben. Und
sie ließen sie ihre alten Kleider ablegen und königliche Gewänder anziehen, die ihr ziemten. Dann
kamen ihre beiden Söhne, fielen vor ihr nieder, und sie schloss sie unter Tränen zärtlich in die

Arme, küsste sie und drückte sie an ihre Brust. Ein großes Fest wurde abgehalten, mit aller
Herrlichkeit und Freude, wie es sich gehörte. Wer kann die große Freude beschreiben, die sie aneinander

hatten, lachend und weinend, als sie einander ansahen? Dies aber gebe ich dem Leser weiter zu
bedenken und zu besinnen).



3.2 Ehe 293

Text in der Tradition eines mittelalterlichen exemplum virtutis positioniert, eröffnet
sich darüber hinaus in der „Glorifikation" der Familie eine vormoderne Perspektive.
In der hustavla und anderen moraltheologischen und ökonomischen Texten der
skandinavischen frühen Neuzeit ist nach dem Verhältnis zwischen den Eheleuten
auch das Verhältnis zwischen Eltern und Kindern, die Verantwortung der Eltern für
ihre Kinder, Gegenstand der Auslegungen des Autors.429 Den idealen Zustand des

„Hausfriedens" stellt eine optimal funktionierende Familie dar, in der sowohl die
innerfamiliäre hierarchische Ordnung gewahrt ist als auch die moralischen,
emotionalen und materiellen Pflichten und Verantwortungen der einzelnen

„Stände" untereinander wahrgenommen werden.
Für einen vormodernen Leser der Helena, aber auch des Apollonius und der Gri-

seldis, der durch die Prominenz der hustavla und anderer theologisch-ökonomischer
Literatur im kulturellen und religiösen Milieu des lutherischen Skandinaviens im 16.

und 17. Jahrhundert mit deren Ordnungsvorstellungen vertraut ist, mögen gerade
diese restituierten familiären und staatlichen Ordnungen am Ende der Historien ein
entscheidender Aspekt gewesen sein. Die appellhaften Kommentare des Erzählers
lassen jedenfalls darauf schließen. Hier bieten die Historien einen diskursiven
Anschluss an die didaktische, ökonomische und theologische Literatur der Zeit, was

mit Sicherheit auch als ein Grund für die große Popularität solcher Historien
verstanden werden kann. Dass freilich der Reiz der Lektüre gerade im Erzählen von
der Gefährdung solcher Ordnungen besteht, steht außer Frage - allein die epischen
Schilderungen der Abenteuer- und Irrfahrten im Apollonius und der Helena lassen

darauf schließen - widerspricht m.E. der ersten Feststellung jedoch nicht.
Gefährdung, ein mögliches „Ausrenken" oder sogar Zusammenbrechen der
familiären und staatlichen Ordnung und deren schließlich doch noch erfolgte
Restitution präsentieren sich hierin als spielerisches narratives Verfahren
frühneuzeitlicher Historienbücher.

3.2.5.2 Hildegardis och Ta landus

Die Historie von Hildegardis, eine Erzählung aus dem Sagenkreis um Karl den

Großen, wurde erstmals zusammen mit Echtenskaps Kärleeks Ähre-Crona 1641
gedruckt: Een lustigh och sanjärdig Historia/ om Drottning Hildegardis, Caroli Magni
Husfrw/ och hennes Stiuffbrodher Talando.430 Dieser Überlieferungsverbund, der bis

429 Vgl. z.B. Fischer, Huus Tafla, S. 284-313.
430 (Eine lustige und wahre Geschichte von Königin Hildegard, der Frau Karls des Großen, und

ihrem Stiefbruder Talandus). KB Stockholm, Mikrofilm, Sign. F1700/2330 a, Bl. C2V (der Druck
befindet sich direkt im Anschluss an Ähre-Crona im genannten Erstdruck von 1641). Im Folgenden

zitiere ich Hildegardis aus der Ausgabe von 1641. - Vgl. dazu auch SF V, S. 8-9 und Bäckström,
Svenska Folkböcker I, S. 264-274 sowie Schück, Svensk Litteraturhistoria I, S. 364; Collijn, Sveriges

Bibliografi, Sp. 390-391 und insbesondere ausführlich Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung,
S. 148, Anm. 191. Weitere Ausgaben von Fyra köpmän nach dem Stockholmer Erstdruck von
1641 sind - die folgenden Angaben nach Glauser, ebda, und Collijn, ebda.: 1689 (o.O.), 1699

Stockholm, 18. Jahrhundert Mitte (o.O.), *1786 (Lund), 18. Jahrhundert II (2 Auflagen, o.O.),



294 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

ins frühe 19. Jahrhundert erhalten bleibt, zeigt eine enge inhaltliche und
motivgeschichtliche Verbindung zwischen beiden Texten: Beide Texte gehören zum
Erzählkomplex der unschuldig verfolgten und verleumdeten Frau, und beide erzählen

von einer (erfolgreichen) Treueprobe, die die Tugendhaftigkeit und Treue der
Ehefrau ins Zentrum des Geschehens und der Didaxe des Erzählten stellt. Hier
nimmt der Anhang bzw. die zweite Historie desselben Drucks eine Unterstützungsfunktion

für die narrative und didaktische Intention der ersten Historie wahr, ähnlich

wie in der dänischen und schwedischen Transmission von Griseldis/En Doctors
Datier.431

Die Ehefrau Karls des Großen, Hildegardis, wird während dessen Abwesenheit von
ihrem eigenen Stiefbruder, Talandus, sexuell bedrängt. Sie weigert sich, doch als das

nicht mehr hilft, gelingt es ihr, ihn durch einen Trick zu täuschen (indem sie scheinbar
auf seine Forderung eingeht und ihm in sein Gemach folgen will) und in einer
Kammer einzusperren. Als ihr Mann aus dem Krieg heimkehrt, lässt sie Talandus aus

Mitleid wieder frei. Dieser jedoch will sich für seine Schmach und das verweigerte
Begehren rächen und verklagt Hildegardis ihrerseits der Unzucht: dass sie ihn, der auf
sie aufpassen wollte, eingesperrt habe, um besser ihren ehebrecherischen Aktivitäten
zu frönen. Karl der Große glaubt ihm und lässt seine Frau zum Tod verurteilen. Sie

kann jedoch fliehen und lebt fortan in Rom, wo sie als Ärztin wirkt und bald berühmt
wird. Talandus, durch Gottes Strafe blind und aussätzig geworden, gelangt schließlich
ebenfalls nach Rom, wo er Hildegardis - unerkannt - um Heilung bittet. Sie heilt seine

Krankheit, nachdem sie ihn zunächst zur Beichte geschickt hat. Von der wundersamen

Heilung seines Schwagers erfährt Karl der Große und trifft zusammen mit dem Papst
im Petersdom die berühmte Ärztin, in der er seine Frau erkennt. Hildegardis erzählt
ihrem Mann den wahren Sachverhalt der Talandus-Geschichte und wird daraufhin

vom Kaiser, der nun ihre Tugendhaftigkeit und Unschuld erkennt, rehabilitiert.
Talandus soll mit dem Tode bestraft werden, doch Hildegardis bittet um sein Leben.
Er verbringt den Rest seines Lebens in großer Armut außer Landes.

Auffallend ist in dieser Erzählung - wie bereits im Apollonius und in der Helena -
eine Eröffnungsepisode des (versuchten) Inzestes, diesmal unter Stiefgeschwistern.
Auch hier steht eine Vergewaltigung der Frau durch den männlichen Aggressor als

drohendes Ereignis im Raum, also nicht etwa eine weibliche Verführerin.
Wesentlich stärker als im Apollonius und in der Helena tritt allerdings die moralische

Wertung des Erzählers in dessen Kommentaren zutage: Die Sympathien des Lesers
werden eindeutig auf die tugendhafte weibliche Protagonistin gelenkt und die

potenzielle inzestuöse Tat scharf verurteilt.432 Entsprechend wird Talandus als

1809 Karlskrona, 1810 Göteborg, 1836 Lund. Die Hildegardis-Historie begleitet die Fyra köpmän-
Drucke bis 1810, wird 1843 in Folk-Sagorför Gamla och Unga II, Örebro, aufgenommen. Sahlgren
bestärkt Bäckströms Vermutung, der Erzählung liege eine deutsche Vorlage zugrunde (vgl. SF V,
S. 9).

431 Weitere Beispiele bei Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung, S. 146-150, der auch verschiedene

Funktionslisierungsmöglichkeiten von Anhängen (in Kombination mit unterschiedlichen Haupttexten)

zeigt, etwa bei der schwedischen Flistoria om en biskop och en ostadd tjänare.
432 Hildegardis, Bl. C2r: „Men then ädle och dygdesame Frw/ war sä stadigh och kysk/ at förr än hon

ville vthi sin Herres lânglige Frânwaru/ begââ Blodskam och Horerij medh sin Stiuffbrodher/ tâ



3.2 Ehe 295

Verkörperung alles Nicht-Tugendhaften präsentiert.433 Dass sein Vorhaben moralisch

höchst verwerflich ist, zeigt auch die Verwendung des Begriffs „kädheet"
(Hildegardis, Bl. C3r), womit eindeutig die christliche Todsünde luxuria (Wollust)
gemeint ist.

Talandus' spätere körperliche Verunstaltung bzw. Disfunktionalität durch Blindheit

und Aussatz wird als Gottes gerechte Strafe für ein Vergehen verstanden, das

eben gerade die Verführung des Körpers durch das „sündige Fleisch" beinhaltet
hätte: „I medier tijdh/ straffade Gudh (som är en rättwijs Domare) then otuchtige
Talandum, sä att han bleffblind och spetälsk."434 Der Text demonstriert hier
gewissermaßen das ius talionis. Die spätere körperliche Heilung des Talandus geht
entsprechend einher mit der geistlich-moralischen Reinigung, der Beichte und
Buße:

Talandus giorde som hon [Hildegardis] honom befalte/ bekende sine Synder/ och

giorde Bättring/ och sedan kom han til henne/ hon giorde honom frisk och hälbregda
[ !]/ sä att han bekom sin syyn och hälsa igen.435

Auch wenn Hildegardis Talandus durch ihre Güte vor der Todesstrafe bewahrt, so
lässt ihm die narrative Gerechtigkeit doch eine angemessene Strafe zuteilwerden: er
lebt fortan im Exil, „i stoor Armodh och Älendigheet."436 Hildegardis dagegen ist in
ihrer Güte, Tugendhaftigkeit, in der Praktizierung der christlichen Nächstenliebe,
auch in ihrer Tätigkeit als Ärztin (auch sie lebt inkognito in Rom, ähnlich wie
Helena) wiederum als heiligmäßige Frau gezeichnet.

Ähnlich wie in Echtenskaps Kärleeks Ähre-Crona und in der Helena behauptet sich
auch in dieser Historie die weibliche Protagonistin in ihrer (auf die Sexualität

bezogenen) Tugendhaftigkeit und ehelichen Treue. Ihr gelingt es, der Rache des

vorschnell und oberflächlich urteilenden Ehemannes zu entkommen und unerkannt
außer Landes eine zweite Existenz zu führen, die ihr zu Ruhm und Ansehen verhilft.
Schließlich steht am Ende der Erzählung ihre moralische Rehabilitierung durch den

Ehemann, der nach Gott an zweiter Stelle als irdisch-moralischer Richter fungiert,
und der böse Verführer wird bestraft. Im Mittelpunkt steht die Treue und

Tugendhaftigkeit der Frau; wie moralisch zweifelhaft freilich eine Treueprobe (wie

wille hon heller lijda döden." (Die edle, tugendhafte Frau war aber so standhaft und keusch, dass

sie lieber sterben wollte als in Abwesenheit ihres Mannes Blutschande und Unzucht mit ihrem
Stiefbruder zu treiben).

433 Hildegardis, Bl. C2V: „thenne otuchtige Menniskia [...] medh sitt lättfärdige och skörachtige
anmodande" (dieser unzüchtige Mensch mit seinem leichtsinnigen und unzüchtigen Vorhaben);
ebda.: „Talandus, sâsom en skörachtig och vthi all oloffligh kärleek vptändt" (Talandus, in frevelhafter

und unrechter Liebe entflammt); Bl. C3r: „thenne otuchtige Talandus" (dieser unzüchtige
Talandus); Bl. C4r: „hennes Stiuffbrodher/ den förlogne Bofwen" (ihr Stiefbruder, der verlogene
Kerl/Schelm).

434 Hildegardis, Bl. C4r (Derweil bestrafte Gott als der gerechte Richter den untugendhaften Talandus
mit Blindheit und Aussatz).

435 Hildegardis, Bl. C4V (Talandus tat, wie sie ihm geheissen, beichtete seine Sünden und tat Buße.
Dann kam er wieder zu ihr. Sie heilte ihn, so dass er seine Sehkraft und seine Gesundheit
wiedererlangte).

436 Hildegardis, Bl. C4V (in großer Armut und in Elend).



296 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

in Echtenskaps Kärleeks Ähre-Crona) an sich sein mag und welches Licht sie auf das

Treueverständnis des Mannes wirft, kommentiert der Text nicht, ebenso wenig das

falsche Verhalten des zunächst an die Untreue der Frau glaubenden Ehemannes, der
sie sogleich mit dem Tod bestrafen will.

Abschließend möchte ich auf einen interessanten Aspekt zum Thema Sexualität
und Gewalt eingehen, den Kathryn Gravdal in ihrer Untersuchung zur Problematik
der Vergewaltigung in französischen literarischen und juristischen Texten des

Mittelalters behandelt.437 Sie führt vor, wie komplex und widersprüchlich (nämlich
nicht eindeutig negativ bewertet) bereits die Begrifflichkeit von „Vergewaltigung"
im Altfranzösischen ist, und stellt überzeugend dar, inwiefern insbesondere in der
mittelalterlichen hagiographischen Literatur und in den höfischen Romanen von
Chretién de Troyes solche Handlungselemente oder Episoden, die von einer
drohenden oder ausgeführten Vergewaltigung erzählen, in ganz unterschiedlicherweise
narrativ geschickt inszeniert und zu einem wichtigen handlungsantreibenden Motor
der Texte und zu einem Interessefokus des (zuhörenden oder lesenden) Publikums

gemacht werden.438 In den Heiligenlegenden, die Gravdal untersucht, ist der

Konnex von Jungfräulichkeit und Heiligkeit zentral. Vergewaltigungsandrohung,
Verkauf in die Prostitution, drohende Verführung oder aufgezwungene Ehe stellen
demnach typische Topoi in weiblichen Heiligenviten dar. Die literarische

Gestaltung sexueller Gewalt kann hierbei unterschiedliche didaktische Funktionen
erfüllen, wie Gravdal zeigt: die Heroisierung der Heiligen, die die Verteidigung ihrer
Jungfräulichkeit mit dem Leben bezahlt, als weiblicher miles Christi; die Möglichkeit
der imitatio Christi bzw. die Christusähnlichkeit der Frau, indem sie zur
Gegenspielerin des diabolischen (männlichen) Verführers wird; schließlich die

Demonstration der göttlichen Gerechtigkeit (die Vergewaltigung wird niemals

ausgeführt, die Heilige stirbt stets jungfräulich, der Verführer wird bestraft).439 Hier
könnte man - freilich nur sehr vorsichtig, denn es handelt sich ja um gänzlich
unterschiedliche Genres und Kontexte der Entstehung - durchaus Ähnlichkeiten zu den

Historien von Hildegardis und Echtenskaps Kärleeks Ähre-Crona, zur Helena, auch

zum Apollonius ziehen. Auf die Nähe der Chansons de geste und damit der Helena-

Transmission zur hagiographischen Literatur wurde schon hingewiesen. Hier ist es

zwar nicht die jungfräuliche Heilige, sondern die Ehefrau, aber doch die unschuldig
verfolgte, quasi heilige Frau, die ihre Keuschheit und die eheliche Treue bewahrt
und gegen alle drohenden Verführer verteidigt. Die Bedeutung der Jungfräulichkeit
der weiblichen Protagonisten im Apollonius wird etwa an Lucinas Dienst im
Dianatempel oder an Tarsias Rettung aus der Prostitution deutlich. Jungfräulichkeit
und Heiligkeit sind in ihrer Kombination bezeichnenderweise häufig über den
weiblichen Körper definiert, der in der hagiographischen Literatur als ein zentrales

Moment für die Heiligkeit der Frau gelesen werden kann: ein gefährdetes Medium

437 Kathryn Gravdal: Ravishing Maidens. Writing Rape in Medieval French Literature and Law. Philadel¬

phia: University of Pennsylvania Press, 1991.
438 Vgl. hierzu und zu den folgenden Ausführungen Gravdal, Ravishing Maidens, S. 1-71.
439 Vgl. Gravdal, Ravishing Maidens, S. 23-24.



3.2 Ehe 297

fïir die Rettung des Seelenheils durch die zu bewahrende Unberührtheit, für deren

extremste Verteidigung auch der (Märtyrer-)Tod erlitten wird.440

Die Inszenierungen von (drohendem) Inzest und anderer sexueller Gewalt
werden in den Historien literarisch unterschiedüch ausgestaltet für ein Spiel mit
moralischen Normen und Tabus, mit Konstruktionen von Weiblichkeit, Sexualität
und Gewalt.441 Komplex und vielfältig sind auch die Bezüge und Parallelen zu anderen

Textsorten, Vorlagen oder Überlieferungslinien: dem mittelalterlichen
höfischen Roman, der hagiographischen und Legendenliteratur, dem Familienroman

antiker Prägung, der Chanson de geste usw. Indem etwa mehrere der hier
behandelten Historien die christlichen Tugenden, insbesondere die Geduld, patientia
(„tälamodh"), den Lesern und besonders auch den Leserinnen zur imitatio empfehlen,

rekurrieren sie auf das antik-mittelalterlich-christliche Tugendverständnis und
schließen zudem an die „Poetik" hagiographischer Literatur an: Soll in Heiligenlegenden

das exemplum virtutis des Heiligen die Leserschaft zur Nachahmung anregen,

so tut dies auf eine gewisse Weise auch das Historienbuch, indem (etwa bereits
auf dem Titelblatt) in der Helena wie in der Griseldis und im Apollonius eben die

Geduld zur imitatio nahe gelegt wird. Zugleich eröffnen diese vielfachen Bezüge in
den Historien - was hier für den skandinavischen Kontext besonders interessant ist

- einen impliziten Dialog mit den Vorschriften und Vorstellungen von Ehe und
ehelicher Liebe, wie sie die zeitgenössische Hausväterliteratur formuliert hat. So

ergeben sich zahlreiche Anschlussmöglichkeiten und diskursive Bezüge zwischen
den verschiedenen Genres. Nicht zuletzt spielen dabei auch (vielleicht zufällige)
Überlieferungsverbünde eine Rolle: so wurde etwa eine Ausgabe der Historie von
Hildegardis in einen Band eingebunden, wo sie unmittelbar vor Petrus Bjuggs Huus-

Speegel (Druck von 1689) steht.442 Es erscheint plausibel, dass die Leserschaft (bzw.
Zuhörer) von Bjuggs Text über die rechte Ordnung im Haushalt und unter den

440 Vgl. Ciaire Marshall: „The Politics of Self-Mutilation: Forms of Female Devotion in the Late
Middle Ages", in: Darryll Grantley und Nina Taunton (Hg.): The Body in Late Medieval and Early
Modern Culture. Aldershot u.a.: Ashgate, 2000, S. 2-21, hier S. 12: „Yet it is clear that the potentiality

for corruption is always in the female body, a fact which no doubt accounts for the

prevalence and importance of the dead virgin as the dominant representation of female sanctity."
441 In diesem Kontext ist ein literarisches und kulturgeschichtliches Phänomen äußerst interessant,

das mit den behandelten Konstruktionen von Weiblichkeit, Sexualität und Gewalt zusammenhängt,

auf das ich hier aber nur verweisen kann: die Beliebtheit der Lucretia-Gestalt in der Literatur

und Kunst des 16. und 17. Jahrhunderts. Die Römerin Lucretia, die vom Etruskerkönig Tar-

quinius Superbus vergewaltigt wird und sich daraufhin das Leben nimmt, gilt als Inbegriff der
Keuschheit. In der Ikonographie sind dementsprechend die Szene des Überfalls oder die des

Selbstmords die häufigsten. - Für den skandinavischen Kontext ist aufschlussreich, dass Lucretia
auch im Rahmen der skandinavischen Hausväterliteratur im Zusammenhang mit Beispielen
fleißiger und vorbildlicher (Haus-)Frauen genannt wird und damit im Bewusstsein der Leser
moraltheologischer und ökonomischer Literatur als durchaus präsent erscheint. Wie Bergner zeigt, wird
sie auch gern mit einem Spinnrad abgebildet und verweist damit auf das Spinnen als Tätigkeit der

„guten Hausfrau" im Alten Testament (vgl. Spr 31,19; 31, 22 u. 31, 24). Vgl. Bergner, Dygden som

levnadskonst, S. 79, Anm. 26.
442 Vgl. Bjugg, Een Huus-Speegel, S. 84-785.



298 3. Vernetzungen: Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte

Bewohnern des Hauses auch mittels der Hildegardis-Erzählung eine Belehrung über
die gute, tugendhafte und vorbildliche Ehefrau zu hören bekamen und die Historie
auch als solche verstanden, als unterhaltsame, aber durchaus didaktisch angelegte
Geschichte. Dass übrigens sowohl Griseldis, Lucina, Melusina, Helena (zumindest
im Hauptteil der Erzählung), die Frau des Ambrosius in Echtenskaps Kärleeks Ähre-

Crona und Hildegardis allesamt Ehefrauen sind, kann über eine zufällige
Konstellation hinaus vielleicht eine zusätzliche Attraktivität der Historien demonstrieren:
lassen sich doch so an diesen Protagonistinnen ehefrauliche Tugendvorstellungen
literarisch durchspielen, die mit der zeitgenössischen Hausväterliteratur korrespondieren

und zugleich auf eine Alltagswelt der Leserschaft Bezug nehmen: Im
reformierten Skandinavien des 16. und 17. Jahrhunderts ist mit Sicherheit die

(lutherische) Ehe- und Hausfrau die repräsentativste Erscheinungsform weiblicher
Existenz.

3.3 Zusammenfassung

Die in diesem Teil der Untersuchung behandelten Historien zeigten ein breites

Spektrum von Kontextualisierungsmöglichkeiten. Die dänische Bearbeitung von
Euriolus oc Lucretia lässt sich im Licht eines (spät-)mittelalterlichen literarischen
Liebesdiskurses betrachten, der auf antike Vorbilder zurückgreift und der mit der

Historie in einen skandinavischen Kontext transportiert wird. Die außereheliche

Liebe, von der diese Historie erzählt, steht in ihrem „ordnungsgefährdenden
Potenzial" in einem starken Spannungsverhältnis zum zeitgleichen Sprechen über
Liebe und Ehe in der skandinavischen Hausväterliteratur. Dort wird neben der

immer wieder primär ausgeführten Vorrangstellung des Mannes in Ehe und Haushalt

durchaus differenziert über das Verhältnis der Ehepartner zueinander gesprochen

und häufig gerade das partnerschaftliche Element betont. Ein Text wie der

Apollonius bewegt sich etwa im Vergleich zum Euriolus wesentlich mehr im Rahmen
der „hushällningslitteratur", indem sich Liebe und Sexualität mehrheitlich innerhalb
einer (zudem standesgemäßen) Ehe abspielen; die einleitende Inzestszene jedoch
sowie spätere latente Inzestbezüge zeigen, wie die Historie als vielschichtiges Spiel
mit Ordnungssystemen von Liebe, Sexualität und Ehe gelesen werden kann. Solche

„Spiele" zeigen in verschiedenen Varianten auch die anderen Historienbücher:
Melusina führt die Verbindung von Liebes- und Ehediskurs (der im Euriolus als

unvereinbar erscheint) sowie vor allem die engen Kohärenzen von innerem und
äußerem Frieden (Hausfrieden-Staatsfrieden) und die Zerbrechlichkeit von
Ordnung vor. Die Griseldis scheint auf einen ersten Blick die Rede von der Vorrangstellung

des Mannes im Haus und der Unterordnung der Frau zu bestätigen, zeigt
aber auch Widersprüchliches auf. In Echtenskaps Kärleeks Ähre-Crona bzw. Tvende

Kiobmcend erweist sich die (betrogene Ehe-)Frau als unschuldige Heldin; mit dem

Experiment um die eheliche Treue bewegt sich die ursprüngliche Boccaccio-Novelle



3.3 Zusammenfassung 299

in einer reizvollen Spannung zur Treue als Fundament der ehelichen Ordnung.
Ebenso im didaktischen Dialog Samtaal emellan twenne vnga Hustrur bzw. Ecteskabs

Samtale und Kortvillig Dialogus, der im ex negativo-Beispiel der trotzigen Xantippe
(Karine bzw. Barbara) das Ideal der häuslichen und ehelichen Hierarchie bestätigt.

In den Historien Helena und Hildegardis schließlich wird das Motiv der
„unschuldig verfolgten Frau" das wiederum, ähnlich wie im Apollonius, mit einer
Inzestgeschichte (wenn auch ohne vollzogenen Inzest) verknüpft wird, ausgebaut zu
einer Erzählung von Jungfräulichkeit, Heiligkeit, Körper und Gewalt. Mit dem
drohenden Inzest als Eingangsthema zeigt sich die häusliche und familiäre Ordnung
in Erzählungen wie diesen am stärksten gefährdet. Inszenierungen weiblicher
Heiligkeit in Helena und Hildegardis gehen einher mit einer Bedrohung des
weiblichen Körpers durch gewalttätige Sexualität; die schließliche Rehabilitation der
Heldin bedeutet neben der Rekonstruktion des intakten Körpers (in Helena) auch
die Einrenkung der familiären und häuslichen Ordnung. Auffallend ist in diesem

Zusammenhang auch, dass in der Helena-Erzählung der einzige vorkommende
Erzählerkommentar sich auf das Verhältnis zwischen Helena und ihren Kindern bzw.
zwischen den Eheleuten Heinrich und Helena sowie zwischen Helena und ihrem
Vater bezieht; die rechte emotionale Qualität und vor allem die harmonische
Wiederherstellung dieser Beziehungen am Ende der Historie wird dem Leser zu
bedenken gegeben. Bevor jedoch wirklich Grenzen überschritten und Tabus gebrochen

werden, werden in fast allen Historien die Maßstäbe und Grundsätze der
außerliterarischen, theologisch-moraldidaktischen Normen bewahrt. Eine Ausnahme
scheint allerdings der Apolloniusroman darzustellen, in dem der Vater-Tochter-
Inzest wirklich vollzogen wird. Am Ende aller Historien ist die Ordnung aber wieder
„eingerenkt", die Übeltäter zeigen Reue (wie Helenas Vater) oder werden bestraft
(Johan von Florenz, Talandus), die Ehepaare - nun wieder in der richtigen Konstellation

vereint - leben glücklich zusammen, und auch die politischen
Herrschaftsverhältnisse und Fragen der Nachkommenschaft können ordnungsgemäß
geregelt werden.

In ihren facettenreich gestalteten Erzählmodellen beziehen sich die dänischen
und schwedischen Historienbücher der frühen Neuzeit auf einen zeitgenössischen
Kontext der ehelichen und häuslichen Ordnung, wie ihn die Hausväter- und
Ökonomieliteratur beschreibt. Als literarische, fiktionale Weltentwürfe spielen und

experimentieren sie mit ihm, verlassen jedoch nie ganz seinen Rahmen; sie sprengen
seine festgeschriebenen Ordnungen zwar nicht, aber sie nutzen und reflektieren
deren Dehnbarkeit und eröffnen vielfältige Möglichkeiten diskursiver

Vernetzungen.




	Vernetzungen : Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte im frühneuzeitlichen Skandinavien

