Zeitschrift: Beitrage zur nordischen Philologie
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Skandinavische Studien
Band: 41 (2009)

Artikel: Transmissionsgeschichten : Untersuchungen zur danischen und
schwedischen Erzahlprosa in der frihen Neuzeit

Autor: Richter, Anna Katharina

Kapitel: 3: Vernetzungen : Historienbucher, Diskurse und Korrespondenztexte
im friihneuzeitlichen Skandinavien

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858190

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858190
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

3.  Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und
Korrespondenztexte im frithneuzeitlichen
Skandinavien

Nach dem schwerpunktmifig diachronen Uberblick iiber die schwedische und
danische Apollonius-Transmission prasentiert der folgende, synchron angelegte Teil
dieser Untersuchung weitere ausgewahlte schwedische und déanische Historienbi-
cher des 17. Jahrhunderts. In exemplarischen Textanalysen werden sie im Horizont
der skandinavischen Hausviter- und Okonomieliteratur verortet. Dieses zweite
Grof8kapitel versteht sich in seiner synchronen Perspektive als eine zum ersten Teil
der Arbeit komplementire Analyse; zusammen wollen beide Teile eine moglichst
weit gefasste Untersuchung des vielfiltigen Phinomens ,skandinavische Historien-
biicher in der frilhen Neuzeit’ prasentieren. Der historischen Zeittiefendimension
dieser Erzahlprosa wie auch der Einbettung in kulturelle und literarische Kontexte in
der Zeit ihres Erscheinens auf dem skandinavischen Buchmarkt soll damit moglichst
gleichermaflen Rechnung getragen werden.

Neben dem Schwerpunkt auf der synchron-diskursanalytischen Verortung der
Historienbiicher in der Hausviter- und Okonomieliteratur anhand der Diskursfelder
Liebe, Ehe und Inzest wird auch ausgefiihrt, wo sich die ausgewihlten Texte in eine
europdische Traditionslinie antiker und mittelalterlicher literarischer Diskurse
stellen, etwa in der Beschreibung der Liebe als Krankheit oder im Schonheitsdiskurs
im Euriolus und im Apollonius. Dariiber hinaus werden auch in diesem Teil der
Untersuchung weitere Aspekte der Transmission im Blickfeld stehen. Gerade in der
transmissionshistorischen Dynamik scheint die vielfiltige und unterschiedliche
Kontextualisierungsfihigkeit der Historien in zeitgendssischen, beispielsweise theo-
logischen Diskursen auf (so die Diskussion und Verhandlung der hiuslichen Ord-
nung in den Historien und in den Okonomietexten), was zugleich auch aufschluss-
reich fiir das komplexe Genreverstindnis der Historienbiicher sein kann, wie das
Beispiel der Helena und ihrer Nahe zur hagiographischen Literatur zeigen wird.
Zunichst wird das Diskursfeld ,Liebe’ anhand des Apollonius und insbesondere
anhand von Euriolus oc Lucretia untersucht, anschliefend das Feld ,Ehe’ (Melusina,
Griseldis, Samtaal emellan twenne vnga Hustrur/Ecteskabs Samtale/En Kortvillig
Dialogus, Echtenskaps Kirleeks Ahre-Crona/Tvende Kiobmand) — hier ergeben sich
die meisten Korrespondenzen zur Hausviterliteratur —, schlieflich ,Inzest’ (Helena,
Hildegardis).



142 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

3.1 Liebe

3.1.1 Paarkonstellationen

Fir eine Anndherung an das komplexe Thema ,Liebe’ in diesem Zusammenhang
bieten sich die Frage nach der Art und Weise der Beschreibung der Voraussetzungen
fur das Entstehen von Liebe in frithneuzeitlichen Historienbiichern an und das
Nachdenken dariiber, welche Auffassungen bzw. welche diskursiven Sprechweisen
von ,Liebe’ darin zum Ausdruck kommen. Manuel Braun unterscheidet in seiner
Arbeit iiber die Darstellung von Ehe, Liebe und Freundschaft in friithneuhochdeut-
schen Prosaromanen hauptsichlich zweierlei Formen der causae amoris,' die mir als
einleuchtend fiir die frithneuzeitliche Literatur erscheinen und die noch — und das
gilt fir die Historienbiicher mit ihrer meist ins Mittelalter zuriickreichenden
Transmissionsgeschichte in besonderem Mafle — stark von der Asthetik der mit-
telalterlichen Literatur geprigt sind. Braun unterscheidet diejenigen ,Liebesaus-
loser’, ,die sich an den Normen der stindischen Gesellschaft ausrichten, also Liebe
noch als Perfektionsidee modellieren und entsprechend der Vollkommenheit des
Liebesobjekts verpflichtet sind” (etwa Die schone Magelone, Loher und Maller, Va-
lentin und Orsus), von solchen, die eine Liebe als Passion indizieren und sich damit
in ihrer ,irrationalen Qualitit”, wie sie der Passion inhdrent ist, katalogartigen Vor-
gaben eher entziehen (Eurialus und Lucretia).> Zur ersten Gruppe von Liebesaus-
16sern gehort etwa das klassische Eigenschaftspaar Tugend (virtus) und Schonheit,
das sowohl fiir Frauen wie auch fiir Manner zutreffen kann und insbesondere fiir
adlige Liebespaare als Ausloser der Liebe kennzeichnend ist. Die Kombination von
Tugend und Schonheit entstammt der mittelalterlichen literarischen Tradition und
entspricht stindischen Vorgaben.’ Fiir meine Auswahl an Historienbiichern stellen
Apollonius von Tyrus und Euriolus oc Lucretia jeweils exemplarische Vertreter der von
Braun differenzierten zwei Gruppen dar.

3.1.1.1 Apollonius aff Tyrus

Die Apollonius-Historie folgt in der Darstellung des Protagonisten und seiner Frau
im Wesentlichen dem eher ,konventionellen” Paar-Muster , Tugend und Schonheit”
(erganzt durch die Kunstfertigkeit bzw. Musikalitit des Helden) der von Braun
erstgenannten Textgruppe. Apollonius und Lucina begegnen einander am Hof von
Lucinas Vater, Konig Altistrates. Beide sind von koniglicher Abstammung und

Vgl. Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft und Ridiger Schnell: Causa amoris. Liebeskonzeption und

Liebesdarstellung in der mittelalterlichen Literatur. Miinchen und Bern: A. Francke, 1985.

> Vgl. Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 218-219, und dazu Niklas Luhmann: Liebe als Passion. Zur
Codierung von Intimitdt. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1994 (stw 1124), S. 57.

*  Vgl. Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 219 mit dem Verweis auf Schnell, Causa amoris, S. 241-274.

Fiir die mittelalterliche Tradition der Liebesausldser und ihre verschiedenen literarischen Umset-

zungen sei auch im Weiteren auf Schnells umfangreiche Darstellung verwiesen.



3.1 Liebe 143

darum einander ebenbiirtige Partner, auch wenn Apollonius sich noch inkognito als
Schiffsbriichiger ausweist. Lucina will zunachst den an der Tafel ihres Vaters sitzen-
den trauernden Apollonius mit Musik aufheitern. Thre erste Unterhaltung wird so

geschildert:

Gick hon til Apollonium/ och medh all hoffueligheet/ tucht och dhra/ satte sigh hoos
honom/ sijandes: Min kire win/ tin dejelighe skapning vthwijser tin ddelheet/ ir thet
tigh icke emoot/ ti sigh migh titt nampn/ sigh migh ock hwadh tigh wedherfarit ar/
och hwarfore tu sa swara sorjer.*

Apollonius verrit also seine konigliche Herkunft und vor allem seine edle Ge-
sinnung bereits durch sein schones Aufleres, doch auch Lucina zeichnet sich durch
yhoffueligheet/ tucht och dhra” (Héflichkeit, ziichtiges Auftreten und Ehrerbie-
tung), also durch vornehmes Gebaren aus. , Tucht och dhra” sind Eigenschaften, die
dann auch der Kénig dem Apollonius zuschreibt.’ Edle Gesinnung, virtus, geht mit
einer Entsprechung in korperlicher Schonheit einher. Bald verliebt sich Lucina in
den Fremden, der klug und weise ist, wozu auch seine musikalischen Fertigkeiten
zihlen: ,Som Konungens Dotter Froken Lucina/ nu sigh Apollonium wara klook
och wijs/ bleff hon til honom aff stoor kirleek vptindt“. So wird also die Liebe
,begriindet” bzw. nicht weiter kausal erklirt, ,[e]s bedarf keines besonderen Grun-
des, damit zusammenkommt, was zusammengehort” — beide Partner sind einander
ebenbiirtig und damit von der narrativen Logik her fireinander ,bestimmt”. Dass
das Liebesbegehren hier zuniachst von der Frau ausgeht, ist dabei fiir die Prosahisto-
rien gar nicht so untypisch.® Lucina bittet ihren Vater, Apollonius am Hof zu behal-
ten, und nach einer schlaflosen Nacht ,for the skione Apollonij konster/ som henne
vthi 6hronen hingde bringt sie ihren Vater sogar dazu, Apollonius als Musiklehrer
fur sie einzustellen. Daraufhin wird Lucina bald krank vor Liebe zu Apollonius:

Naghra fa daghar ther effter (aff then osijeligha kirleek) som Lucina til Apollonium
fattadhe/ bleff hon siuuk/ och twingades g til singz: hon toorde thet icke vppenbara
for sin Fadher/ eller nighon annan aff sine wenner. Konung Altistrates forskreeff
mange Doctores i Likiarekonst/ mange och kommo/ men ingen kunde finna boot til

* Apollonius 1636 (S2), Bl. C2' (Sie ging zu Apollonius mit aller gebotenen Héflichkeit, ziichtigem
Auftreten und Ehrerbietung, setzte sich zu ihm und sagte: Mein lieber Freund, deine schone Ge-
stalt beweist deine edle Abkunft; wenn es dir nicht zuwider ist, so sag mir doch deinen Namen und
was dir widerfahren ist und warum du so trauerst). Ich zitiere die schwedischen Textstellen im
Folgenden tiberwiegend aus dieser Apollonius-Fassung von 1636, weil sie die ilteste ganz vollstin-
dig erhaltene ist.

> Vgl. Apollonius 1636 (S2), BL. C3"-C3".

¢ Apollonius 1636 (S2), BL. C3" (Als nun die Tochter des Konigs, Fraulein Lucina, sah, dass Apollo-
nius klug und weise war, entbrannte sie in grof8er Liebe zu ihm).

7 Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 220.

% Dies hat von Bloh, Ausgerenkte Ordnung, vgl. S. 148-150 und S. 203, fiir die Prosaepen Elisabeths
von Nassau-Saarbriicken festgestellt; dabei ist das (haufig vom weiblichen Part ausgehende) Lie-
besbegehren in der Regel mit dem Wunsch nach Ehe verbunden, es handelt sich also normaler-
weise nicht um eine ,Passion” auflerhalb gesellschaftlicher und kirchlicher Ordnungen.

?  Apollonius 1636 (S2), Bl. C4*-5" (wegen der schonen Kiinste des Apollonius, die ihr noch in den
Ohren klangen).



144 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Lucinz siuukdom/ wardt for thenskuld Altistrates swéra bedrofwat/ ty han hadhe
henne myckit kiér."

Hier wird auf die aus der antiken ovidischen und der mittelalterlichen Tradition
bekannte Metapher der Liebe als Krankheit bzw. Liebespathologie rekurriert, mit
ihren klassischen Symptomen, den signa amoris, wie innere Unruhe, Schlaf- und
Appetitlosigkeit, stindiges Denken an die geliebte Person, die sich bis in Melan-
cholie, Apathie und Unfihigkeit einer normalen Kommunikation mit der Umwelt
steigern konnen."" Zwar werden noch die Arzte konsultiert, doch verrit uns bereits
der Erzahler, dass es sich bei Lucinas ratselhafter Krankheit um die Liebe handelt.
Ein spielerischer Umgang mit dieser literarischen Tradition ist also zu erkennen
(deutlicher wird dies spiter in Euriolus oc Lucretia, wo schon gar nicht mehr der Arzt
geholt wird, weil die Bekanntheit der Metapher auch beim Leser vorausgesetzt
wird). Auf die Frage ihres Vaters (der bald ahnt, woran sie ,erkrankt” ist), wen sie
denn als Ehemann wiinsche, erklirt Lucina ihre Liebe zu Apollonius folgenderma-
en: ,medh honom will iagh badhe leffua och d66/ han ér then baste win iagh har
pa Jordenne haffua kann/ hans dhra/ tucht och dygd twingar migh ther til.”**
,Liebesausloser” ist hier die klassische Trias der Qualititen ,ahra/ tucht och
dygd”, aber der begehrte Mann wird, fast modern anmutend, als ,bester Freund®,
also gleichgestellter Partner bezeichnet; Mann und Frau erscheinen damit gleich-
berechtigt, nicht nur auf einer stindischen, sondern auch auf einer emotionalen
Ebene in der Liebesgemeinschaft."’ Ein direktes Liebesgestindnis gibt die Historie
nicht wieder, eher scheint es, dass sich Apollonius in den Willen des Kénigs und
dessen Tochter fiigt, ohne selbst emotional sonderlich beteiligt zu sein: ,Hoghborne
Konung/ Nadige HERre/ hwadh Gudh/ tin och tin kire Dotters wilie dr/ thet ar
och aldels min.”* Diese Niichternheit mag zunachst iiberraschen, doch geben lingst

19 Apollonius 1636 (S2), Bl. CS* (Einige Tage spiter, aufgrund der unsagbaren Liebe, die Lucina fiir
Apollonius empfand, wurde sie krank und war gezwungen, das Bett zu hiiten. Sie wagte nicht, den
Grund ihrem Vater zu offenbaren oder sonst jemandem von ihren Freunden. Konig Altistrates lief}
zahlreiche Arzte der Heilkunst kommen, aber keiner von ihnen konnte Lucinas Krankheit heilen.
Dariiber war Altistrates sehr betriibt, denn er liebte Lucina sehr).
Zur Metaphorik der Liebe als Krankheit existiert eine umfangreiche Forschungsliteratur, vgl. etwa
Liebe als Krankheit. 3. Kolloquium der Forschungsstelle fiir europiische Lyrik des Mittelalters. Hg.
von Theodor Stemmler. Mannheim: Forschungsstelle fiir europiische Lyrik des Mittelalters an
der Universitit Mannheim und Tibingen: Narr, 1990 und Schnell, Causa amoris, S. 244-245. -
Ingeborg Radmehr katalogisiert die entsprechenden korperlichen Anzeichen, wie sie in frithneu-
hochdeutschen Prosaromanen als wiederkehrende Symptomatik der Verliebtheit der Protagonis-
ten dargestellt sind, die sie, m.E. zu eng und plakativ-wertend, in ,negative” und ,positive” Symp-
tome unterteilt. Vgl. Ingeborg Radmehr: Typik der Gefiihlsdarstellung in der friithneuhochdeutschen
Erzihlprosa. Gottingen: Gratia-Verlag, 1980 (Gratia; 8), S. 52-54.
12 Apollonius 1636 (S2), Bl. C7* (Mit ihm will ich leben und mit ihm sterben, er ist der beste Freund,
den ich hier auf Erden haben kann, seine Ehre, sein ziichtiges Auftreten und seine Tugend zwin-
gen mich dazu).
Die Gleichrangigkeit der Liebespartner stellt auch Ingrid Bennewitz fiir zwei Prosahistorien des
16. Jh.s fest: vgl. dies., ,Du bist mir Apollo’, in: Bachorski, Ordnung und Lust, S. 185-210, hier S. 20S.
4 Apollonius 1636 (S2), Bl. C8" (Hochwohlgeborener Kénig, gnidiger Herr, was Gottes Wille, dein
Wille und der Wille deiner lieben Tochter ist, sei auch ganz der meine).



3.1 Liebe 145

nicht alle Historienbiicher dem Liebesgestindnis als entscheidendem Fixpunkt
innerhalb einer erzahlten Liebesgeschichte ausfiihrlich Raum; wie Manuel Braun
zeigt, verzichten die Texte darauf, wenn das ,Fiireinander-Bestimmtsein” der
Partner aufgrund der ihnen zugeteilten Epitheta von der narrativen Logik her oh-
nedies klar ist.”> Auch wenn es keinen Liebesdialog im eigentlichen Sinne, ein
gegenseitiges Offenbaren der Gefiihle fiir den Partner gibt, zeigt doch im spiteren
Verlauf der Erzihlung die ausfithrlich geschilderte intensive Trauer des Apollonius
iiber Lucinas vermeintlichen Tod deutlich seine Liebe.'®

Eine andere interessante Stelle ist die Darstellung der Hochzeit zwischen Lucina
und Apollonius — hier bekriftigt anstelle einer Figurenrede der Erzihler ihre
Zuneigung: ,Kommo sa the twenne samman/ som tilférenne en sadan kirleek/ aff
innerligh hiertans grund begynt hadhe/ werlden til forckelse/ sigh sielffuom til lust
och myckin fromma.”” Es handelt sich bei diesem Satz offensichtlich um eine eigene
Zutat der nachreformatorischen skandinavischen Versionen, denn er fehlt in der
lateinischen Vorlage und bei Steinhowel.'* Man konnte ihn darum auf den ersten
Blick als eine in nuce gefasste protestantische Eheauffassung der Vormoderne ver-
stehen: wird doch neben der traditionellen (mit dem Verweis auf die Schopfungsge-
schichte stets biblisch begriindeten) Aufforderung, Nachkommen zu zeugen (,werl-
den til férokelse”), auch explizit die Liebe der Partner zueinander (,,sigh sielffuom til
lust och myckin fromma®) als Grundlage der EheschlieBung erwihnt. Damit betritt
man die duflerst komplexen Felder Ehe, Sexualitit, Geschlechterdiskurs und
Mentalitits-, Sozial- und Wirtschaftsgeschichte in der friihen Neuzeit. Wie u.a. Riidi-
ger Schnell in seinen Arbeiten zu spitmittelalterlichen und frithneuzeitlichen Ge-
schlechterkonzepten, -diskursen und Eheschriften gezeigt hat, ist die weit verbreitete
Auffassung einer angeblichen Aufwertung der Rolle der Frau und einer positiveren
Sicht auf Ehe und Sexualitit durch die Reformation wesentlich komplexer und

'* Vgl. Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 224.

16 Vgl. Apollonius 1636 (S2), Bl. D2*-D3".

17 Apollonius 1636 (S2), Bl. C8™-C8" (So kamen die beiden zusammen, die zuvor eine solche Liebe
aus tiefstem Herzensgrund zueinander empfanden, der Menschheit zur Vermehrung und einander
zur Lust und grofier Freude).

Im dinischen Apollonius mit dem fast identischen Wortlaut wird zudem die, wie es heift, ,nach
einer natiirlichen Zeit nach der Hochzeit erfolgte Schwangerschaft Lucinas (hier als Zustand von
ysiuglig”, ,krinklich” umschrieben) erwihnt, was im schwedischen Text aber weggelassen ist:
»[...] saa at de tuende Menniske som tilforn haffde begynt/ oc optaget deris store kierlighed aff
reet Hiertens grund/ de komme da sammen Gud til loff oc @re/ Verden till formering/ oc dem
selff til en gode rolighed. En naturlig tid effter deris Bryllupsdag bleff den gode Forstinde siuglig.”
(Appolonius 1594 (D2), Bl. C6" (nur die Erginzung: Eine natiirliche Zeitspanne nach ihrer Hoch-
zeit wurde die gute Fiirstin krinklich.) — Im lateinischen Text wird nur die grofe Liebe der beiden
zueinander erwahnt: ,Peracta letitita ingens amor fit inter coniuges, mirus affectus, incomparabilis
dilectio, inaudita letitia, que perpetua caritate complecitur.” (Die Fassungen RA, RB und RC sind
fast wortgleich). Kortekaas, Historia, S.324, Z.16-18. — Auch bei Heinrich Steinhdwel ist der
Verweis auf die Ehe als Gemeinschaft zwischen Mann und Frau zur Zeugung von Nachkommen-
schaft (,werlden til forokelse”) ganz weggelassen. Es handelt sich also offensichtlich um eine Zutat
des dinischen Ubersetzers, die der schwedische Ubersetzer dann in leicht abgewandelter Form
tibernimmt.



146 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

differenzierter zu sehen, nicht zuletzt auch in den verschiedenen Textsorten, die sich
dazu iuflern (Predigten, Kommentare, Summen, Exempla-Sammlungen, oko-
nomische Literatur usw.).!” So kann keineswegs die Meinung aufrechterhalten wer-
den, dass die Betonung der Liebe zwischen den Ehepartnern eine innovative Er-
rungenschaft der Reformation sei, da die eheliche Liebe (dilectio) bereits in zahlrei-
chen vorreformatorischen Texten zu den Grundlagen der christlichen Ehe gezdhlt
wurde.?

Dennoch, so mochte ich resiimieren, ist es bemerkenswert, dass der dianische
und der schwedische Ubersetzer diesen Aspekt im Apollonius einfiigen: Dieser kleine
Eingriff in den Text zeigt m.E. ein Verstindnis des Romans nicht nur als Liebes-,
Familien- und Abenteuerroman, der er seiner Herkunft und seiner literarischen Tra-
dition nach ja ist, sondern er prisentiert ihn auch als einen narrativen Text, der in
Beziehung zu anderen Textsorten, wie etwa Eheschriften, steht bzw. der als
literarischer Text auch fiir (ehe-)didaktische Zwecke in Anspruch genommen
werden kann. Das diesbeziigliche Rezeptionsangebot der dinischen Historie (mit
ihrer Widmung an Eheleute in der Vorrede) wird hierdurch noch verstirkt. Der
Erzahltext wird in eine mittelalterlich-frithneuzeitliche Kontinuitiat des komplexen
Diskursfeldes Ehe eingeschrieben und damit zu einem Spielfeld, einer Schnittstelle
fur verschiedene Diskurse, die in der Historie immer wieder stellenweise auf-
scheinen und die untereinander und mit dem Erzahltext selbst in immer neue
Beziige gesetzt werden.

Als exemplarischen Vertreter fiir die zweite bei Manuel Braun genannte Text-
gruppe, den Erzihlungen von Liebe als Passion, die sich qua definitionem vorgege-
benen Kategorien von Paarkonstellationen entziehen, weil eben die Passion ein
irrationales und non-kausales Moment enthailt, ist die Historie von Euriolus oc Lu-
cretia zu nennen. Ihr widmet sich das folgende Kapitel. Euriolus oc Lucretia ist der
einzige Text in meinem Korpus, der von einem auflerehelichen bzw. nicht zur Ehe

" Vgl. Ridiger Schnell: Frauendiskurs, Minnerdiskurs, Ehediskurs. Textsorten und Geschlechterkon-
zepte in Mittelalter und Friiher Neuzeit. Frankfurt/Main: Campus, 1998 (Geschichte und Ge-
schlechter; 23), S. 11-21. Ebenfalls sehr kritisch beziiglich eines positiven Frauenbildes in der Re-
formation: Lyndal Roper: Das fromme Haus. Frauen und Moral in der Reformation. Frankfurt/Main
und New York: Campus, 1999 (Geschichte und Geschlechter, Sonderband).

So etwa in der Ehepredigt des Dominikanerpaters Peregrinus (um 1300), vgl. Schnell, Frauendis-
kurs, S. 64-71 oder in Johannes Herolts Predigtsammlung Sermones de tempore (um 1418 entstan-
den), vgl. ebda., S.72-80 und zahlreiche weitere Beispiele. — Auch wird die Ehe in den moral-
theologischen, didaktischen Texten der Vormoderne noch keineswegs als Liebesgemeinschaft
gleichberechtigter Partner verstanden; dies kann sicherlich als ein ,modernes” Phinomen be-
zeichnet werden, ein erst ab dem 18. Jahrhundert aufkommender Diskurs. Eine zu sehr erotisch
geprigte Ehebeziehung lehnen beispielsweise sowohl katholische wie protestantische Eheschrif-
ten ab, weil dadurch die Hierarchie zwischen Mann und Frau als gefihrdet betrachtet wurde.
Hans-Jiirgen Bachorski etwa bemerkt, dass auch gerade in Luthers Aussagen iiber die Ehe ein kor-
per- und sexualititsfeindlicher Ton dominiere und sich vor- und nachreformatorische Eheliteratur
in dieser Hinsicht kaum unterscheide. Vgl. Bachorski, Diskursfeld Ehe, S. S11-54S. — Verwiesen sei
hierbei auf die umfangreiche Forschungsliteratur wie etwa Roper, Schnell (s.0., Anm. 19) und ins-
besondere Riidiger Schnell: Sexualitéit und Emotionalitit in der vormodernen Ehe. Kéln u.a.: Bohlau,
2002.

20



3.1 Liebe 147

fiihrenden leidenschaftlichen Liebesverhaltnis erzihlt und an dem sich daher sehr
schon das ,,ordnungsgefihrdende Potential der liebe””' demonstrieren lasst, weil der
Text von der Unkontrollierbarkeit der Gefiihle und der Macht des sinnlichen Begeh-
rens erzihlt. Dieser exemplarischen Liebesgeschichte werden dann Historien, die
Ehe und eheliche Liebe thematisieren, gegeniibergestellt.

3.1.1.2 ,Liebe als Passion”. Euriolus oc Lucretia

Die dinische Historie von Euriolus oc Lucretia erschien vermutlich erstmals vor
1571, wie aus einer Bemerkung in Rasmus Hansen Reravius’ Vorwort seines Vnge
Karlis oc Drengis Speiel 1571 — der dinischen Ubersetzung von Georg Wickrams
Knabenspiegel — hervorgeht, in dem die Lektiire des ,niitzlichen” Werkes, nimlich
des Knabenspiegels, gegentiber anderen, literarisch minderwertigen und vor allem
auch fiir die lesende Jugend moralisch verderblichen Biichern empfohlen wird.
Eulenspiegel und Euriolus werden dort als exemplarische Texte der letzteren Katego-
rie genannt — was wiederum ein Beispiel dafiir ist, inwiefern Historienbiicher
einerseits Objekt der Diskussion und (damit meistens) der Polemik im Diskurs
anderer Texte sind, wie sie andererseits aber gerade auf diese Weise iiberhaupt Ein-
gang in die zeitgendssische literarische und geschmacksisthetische Diskussion
finden und wie in diesem Zusammenhang nebenbei auch Riickschliisse auf die Da-
tierung mancher Historienbiicher ermdglicht werden.”” In Reravius’ Drengespejl-
Vorwort heif}t es bezuiglich des Euriolus:

Saa er da for den sag skyld/ denne Bog [Drengespejl] saare nyttelig for Vngdommen/
Effterdi de dog ville gierne leese Historier/ at de da heller leese det som de kunde for-
bedris aff/ end det der ickon mere kand opuecke dem til skalcked oc lgsactighed, saa
som Vgelspegels Historie/ Jtem Eurioli oc Lucretiz/ oc andre saadanne.”

Das ilteste bewahrte dinische Exemplar des Euriolus ist ein (defekter) Rostocker
Druck von 1594, der nichste erhaltene Druck stammt von 1668.>* Die dianische His-

I Vgl. von Bloh, Ausgerenkte Ordnung, S. 217-222 (ihre Hervorhebung), auch S. 223-233.

> Zu Reravius’ Vorwort vgl. Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung, S.116-120, zur Erwihnung
des Euriolus ebda., insbes. S. 118.

¥ Reravius, Drengespejl, Bl. A4'-AS", zitiert nach DF IX, S. 253 (So ist um dieser Sache willen dieses
Buch besonders von Nutzen fiir die Jugend, da sie doch gern Historien lesen will, und es doch bes-
ser ist, wenn sie solche Biicher lesen, die ihre [moralische] Besserung fordern, als solche, die sie zu
Frechheiten Unzucht anstiften, wie etwa die Historien von Eulenspiegel, Euriolus und Lucretia
und andere). Reravius bezieht sich demnach auf die Euriolus-Ausgabe vor 1571.

* Der Druck von 1594 gehort der KB Stockholm (Sammlung déinischer Historienbiicher), vgl. DF
IX, S.253-254 (DF-Bibliographie Nr. 2); der nichstilteste bekannte dinische Druck von 1668,
mit dem auch ich gearbeitet habe und aus dem ich im Folgenden zitiere, befindet sich in der KB
Kopenhagen, Sign. 58,-450, 8° (DF-Bibliographie Nr. 3), A1"-G8". En lystig oc sandrue Historie/ om
tvende kierlige Mennisker/ Euriolo oc Lucretia/ i hvilcken Kierligheds rette Vilkor/ Sedhed oc Bit-
terhed/ Vellyst oc Sorrig/ ere flitelige antegned oc befattit. Beskreffven paa skion Latinisk maal/ aff den
Hoylerde Poeta Enea Sylvio/ den tid Keyserlige Secretario.| Nu forst fordansket oc tryct i dette Aar|
Tryckt i Kiobenhaffn aff Jorgen Lamprecht Aar 1668. (Eine unterhaltsame und wahrhafte Ge-
schichte von zwei Liebenden, Euriolus und Lucretia, worin die rechten Bedingungen der Liebe,



148 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

torie ist eine Ubersetzung der deutschen Prosanovelle Euriolus und Lucretia des
Humanisten Niklas von Wyle aus dem Jahr 1462, gedruckt erstmals 1477, welche
wiederum zuriickgeht auf die Historia de duobus amantibus von Aeneas Silvius Picco-
lomini (1405-1464), dem spiteren Papst Pius I1.* Piccolomini hatte die Novelle
1444 verfasst. Sie wurde zu einem der beliebtesten Erzahltexte der Renaissance, war
zundchst handschriftlich, spiter als Druck weit verbreitet — wie dann auch Wyles
Ubersetzung, die iibrigens die erste Ubertragung der Liebesgeschichte in eine
Volkssprache war und die auch den Eingangstext in Wyles Sammlung literarischer
Ubersetzungen, den Translatzen (als Gesamtausgabe erstmals 1478 erschienen)
darstellte.” Piccolomini hatte die Erzihlung seinem Freund und ehemaligen Lehrer,
dem Juristen Mariano Sozzini in einem Brief zugesandt, der der lateinischen Novelle
vorangestellt ist. Ein zweiter Brief des Verfassers ist an den kaiserlichen Kanzler
Kaspar Schlick adressiert, dessen Liebesbeziehung zu einer Dame aus Siena den
ywahren Hintergrund” fiir die Historia geliefert haben soll. Beide Briefe sind damit
nicht nur Dedikationsschreiben, sondern fungieren sowohl als rhetorische Figur
einer Entschuldigung fiir die Existenz bzw. Abfassung des Textes, dessen Sujet
seinem Verfasser nicht ,standesgemidf3” erscheint (dies wird insbesondere deutlich
im Brief an den Auftraggeber Sozzini), als auch als Wahrheitsbeteuerung, Unter-
stiitzung bzw. Rechtfertigung fiktionalen Erzihlens; sie prisentieren so eine gingige
vormoderne Erzihlstrategie. Ob die Geschichte von Euriolus und Lucretia
tatsiachlich ,based on a true story” bzw. ein roman a clef ist, wie es in diesem Fall
sogar wahrscheinlich ist, ist in diesem Kontext nicht weiter relevant.””

Interessanter ist dagegen ein kurzer Blick auf die Paratexte der verschiedenen
Bearbeitungsstufen: Piccolominis Text setzt wie erwihnt zwei Briefe (an Schlick

Sufe und Bitterkeit, Wollust und Trauer, umsichtig aufgezeichnet sind. Beschrieben in der scho-
nen lateinischen Sprache vom hochgelehrten Dichter Eneas Silvius, seinerzeit kaiserlicher Se-
cretarius. Jetzt ins Dénische tibertragen und gedruckt in diesem Jahr. Gedruckt in Kopenhagen
von Jergen Lamprecht im Jahr 1668).

Zu Piccolominis Novelle und Niklas von Wyles Ubersetzung existiert eine umfangreiche For-
schungsliteratur, auf die hier nur beschrinkt eingegangen werden kann. Insbesondere habe ich
benutzt: Aeneas Silvius Piccolomini (Pius II) and Niklas von Wyle: The Tale of Two Lovers Euria-
lus and Lucretia. Edited with introduction, notes and glossary by Eric John Morrall. Amsterdam:
Rodopi, 1988 (Amsterdamer Publikationen zur Sprache und Literatur; 77), mit zahlreichen wei-
terfiihrenden Literaturangaben - im Folgenden zitiert als Wyle/Morrall, Eurialus und Lucretia -
und Aeneas Silvius Piccolomini/Niklas von Wyle: Euriolus und Lucretia. Hg. von Renate Noll-
Wiemann. Hildesheim, Ziirich, New York. Gorg Olms, 2000 (Deutsche Volksbiicher in Faksimi-
ledrucken; Reihe A, Band 12). Im Folgenden zitiert als Wyle/Noll-Wiemann, Euriolus und
Lucretia. Ebda. (S.133*-147*) mit Informationen zum Entstehungshintergrund der Historia.
Noll-Wiemann hebt im Kontext der Frage nach der ,Wahrheit” des Geschehens insbesondere das
Bestreben gerade der humanistischen Literatur hervor, Erzahlungen an personlich erlebten Ereig-
nissen festzumachen, mit dem Verweis auf den Einfluss Petrarcas. Vgl. ebda,, S. 139*-140%.

Um 1500 existierten bereits 73 lateinische und volkssprachliche Drucke von Piccolominis No-
velle. Vgl. Wyle/Morrall, Eurialus und Lucretia, S. 35-36.

Vgl. Wyle/Noll-Wiemann, Euriolus und Lucretia, S. 139. Zur Relevanz einer historischen Faktizitat
aussert sich auch Burghart Wachinger, ,,Eurialus und Lucretia’. Antike Muster bei der Verstindi-
gung iiber Frauen und Liebe in Latein und Volkssprache”, in: Medidvistische Komparatistik, S. 163-
175, hier S. 164. Sowie ausfithrlich Wyle/Morrall, Eurialus und Lucretia, S. 21-24.

25

26

27



3.1 Liebe 149

und an Sozzini) vor den Beginn der eigentlichen Erzihlung, Wyle fiigt in seinem
Druck von 1477 noch eine Zueignung an seine eigene Mizenin, die Pfalzgrifin
Mechthild, Witwe des Erzherzogs Albrecht von Osterreich, als erste Dedikation ein
und ldsst danach die beiden Briefe in deutscher Ubersetzung folgen.?®

Die danische Bearbeitung: Vorreden

In der dinischen Ubersetzung des deutschen Historienbuchs rund hundert Jahre
spiter — der dinische Ubersetzer ist nicht niher bekannt® — stehen dagegen zwei
Vorreden. Die erste Fortale ist ein {ibersetzter Auszug aus Hartmann Schedels
Weltchronik von 1493, der den Inhalt der Geschichte von den ungliicklichen Lie-
benden wiedergibt:

FORTALEN.

En trofast Bevifining paa denne sandrue Historie/ udtagen aff den Norrenbergiske
Chronika.

Paa denne Tid vaare der de tvende kierlige Mennisker i Velschland/ en Ridder hed Eu-
riolus Keyser Sigismundi egen Tienere/ oc Lucretia i den Stad Senis. De vaare begge
hoviske/ begge vel skabte/ men Lucretia dog offvergick med sin ypperlig Skenhed.
Disse to bleffve optendt imod hver andre til den blinde Kierlighed af den blotte
Beseelse. Paa det sidste bekomme de deris Begiering. Oc skeede dette i Keiser
Sigismundi tid/ der hand vaar nogit lenge til Senis. Men Keyseren ville drage der fra/
da motte oc disse tvende skillies at/ hvor aff de komme i saadan Bedreffvelse/ at
Lucretia aff lang Sorrig/ fald i en Siugdom/ oc dede paa sin Moders Arm. Oc der
Euriolus herde sin Kieriste at veere ded/ bleff hand saa Meenslos/ oc saare bedreffvit/
at hannem kunde ingen ting hufivale/ saa lenge til Keyseren gaff hannem en kysk
Jomfru aft Hertugelige Blod til sin &cte Hustru.*

**  Die Pfalzgrifin Mechthild, deren Hof in der Nihe von Tiibingen ein kulturelles Zentrum dar-
stellte, war auch maflgeblich an der Griindung der Universititen Freiburg im Breisgau (1460) und
Tiibingen (1477) beteiligt; Niklas von Wyle kam in seiner Eigenschaft als Stadtschreiber von Ess-
lingen, Diplomat, Ubersetzer und zentrale Figur des humanistischen Gelehrtenkreises Siid-
deutschlands (zu dem u.a. auch Heinrich Steinhdwel gehérte) mit der Grifin und zahlreichen an-
deren hochstehenden Personlichkeiten seiner Zeit in Berithrung, was die Widmungsschreiben
seiner Texte zeigen. Vgl. dazu Wyle/Noll-Wiemann, Euriolus und Lucretia, S. 136*.

Jedenfalls gibt der Text selbst weder im Titelblatt noch im Kolophon einen Hinweis auf einen

namentlich genannten Ubersetzer (nur auf den Drucker), auch DFIX, S. LIV-LVI weif} von keinem

bekannten Ubersetzer.

% Euriolus oc Lucretia, Bl. A2"-A2" (Vorrede. Ein glaubwiirdiger Beweis fiir diese wahrhafte Ge-
schichte, entnommen aus der Niirnberger Chronik./ Zu dieser Zeit lebten in Italien, in der Stadt
Siena, zwei Liebende, ein Ritter namens Euriolus, Diener des Kaiser Sigismund, und Lucretia.
Beide zeichneten sich durch héfisches Betragen und eine schone Gestalt aus, doch Lucretia iiber-
traf Euriolus in ihrer unvergleichlichen Schonheit. Diese zwei entbrannten in blinder Liebe zuein-
ander vom bloflen Anschauen. Schliellich bekamen sie ihren Willen. Dies geschah zur Zeit Kaiser
Sigismunds, als er sich eine Zeit lang in Siena aufhielt. Aber als der Kaiser von dort wieder wegzie-
hen wollte, mussten auch diese beiden sich trennen, was ihnen so grofien Schmerz bereitete, dass
Lucretia vor Kummer krank wurde und schliefflich in den Armen ihrer Mutter starb. Als Euriolus
erfuhr, dass seine Geliebte gestorben war, wurde er so traurig, dass ihn lange nichts trosten konnte,

29



150 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Der Auszug aus der Weltchronik fungiert hier offensichtlich als erzahlstrategisches
und rhetorisches Element der Wahrheitsbeteuerung im Sinne der historia, wobei die
Chronik als autoritativer Text verstanden wird (,En trofast Bevifining paa denne
sandrue Historie/ udtagen aff den Norrenbergiske Chronika“), scheinbar auch wir-
kungsvoller als der Brief an Schlick, der einem déinischen Publikum kaum etwas
gesagt haben diirfte. Dass freilich der rund fiinfzig Jahre nach der lateinischen No-
velle entstandene Chroniktext als ,Beweis’ fiir deren Wahrheitsgehalt herangezogen
wird, demonstriert, wie diese Beglaubigungsstrategie zugleich ein Spiel mit
poetologischen Regeln ist und dadurch doppelbodig wird. So wird durch die
Jhistorische Fixierung’ der fiktiven Ereignisse mit der Erwihnung Kaiser Sigismunds
und seines Aufenthalts in Siena, was einen dsthetisch und poetologisch legitimen
Rahmen fiir eine glaubwiirdige Erzihlung konstruiert, am Wahrheitspostulat der
Historie festgehalten, dieses zugleich aber gewissermaflen ad absurdum gefiihrt. In
dieser Fortale erhilt der Leser/die Leserin auflerdem eine kurze Inhaltsangabe der
Geschichte, die auf die anschlieflende Lektiire vorbereitet. Als zweite Fortale folgt
dann der (iibersetzte) Brief an Sozzini; die Widmung an die Grifin Mechthild und
der Brief an Kaspar Schlick sind in der dinischen Version weggefallen.’'

Die erste Fortale gibt aber auch einige wichtige Anhaltspunkte fiir eine Analyse
der Historia als Liebesgeschichte: von der sozialen und kérperlichen Ebenbiirtigkeit
der beiden Partner ist die Rede (,de vaare begge hoviske, begge vel skabte”), wobei
die grofle Schonheit der Frau noch besonders hervorgehoben wird. Es ist fiir beide
Protagonisten Liebe auf den ersten Blick (,,[d]isse to bleffve optendt imod hver
andre til den blinde Kierlighed af den blotte Bescelse“), und die Liebe wird dabei
topisch als blind charakterisiert. Dass die Liebenden ganz offensichtlich die
vollkommene, d.h. auch die sinnlich-kérperliche Erfillung ihrer Liebe erfahren, lasst
sich erschlielen aus ,[p]aa det sidste bekomme de deris Begiering.” Zudem wird

bis ihm der Kaiser eine keusche Jungfrau von herzoglichem Blut zur Frau gab.) Vgl. auch den ent-
sprechenden Passus in der deutschen Ausgabe der Weltchronik: Die Schedelsche Weltchronik.
Nachdruck der deutschen Ausgabe von 1493. Kommentiert von Rudolf Portner. Dortmund: Ha-
renberg, 1978 (Harenberg Edition ,Die bibliophilen Taschenbiicher”; 64), Bl. 245", neben der
Abbildung eines Liebespaares: ,Zway liebhabende waren diser zeit in welschez land. ein ritter Eu-
riolus genant kaiser Sigmunds sundrer gehaymer diener vnd Lucrecia in der statt Senis. Sie waren
bede hubsch. bede wolgestalt. aber Lucrecia in wunderperlicher schone furtreffend. Diese zway
warden in plinder liebe allain von gesyht geineinander entzundet. zu letst komen sie zu begertem
ende. vnd s6lchs geschahe zu kaiser Sigmunds zeitten als der ettwielang zu Senis was. Als aber der
kaiser furter ziehen wolt do mufiten sich diese zway schayden. Auff dem kome ir yedes zu solcher
trawrigkeit. d3 Lucrecia nach vil zehern in ein kranckeit fiel vid irer muter vnder den armen starb.
vnd als Euriolo der todt seiner liebhaberin verkiindet wardt do ward er also vnmutig vnd betraiebt
das er keinen trost empfieng so lang bis ime der kaiser ein ketische iunckfrawen hertzoglichs plits
zu der ee vermehlet.” — DF IX, S. LIII, vermutet, dass der Chroniktext aus einem deutschen Eurio-
lus-Druck (evtl. Wyle) in den dinischen Euriolus iibernommen wurde; Gotzkowsky, , Volksbiicher”
erwihnt aber nichts von einem Auszug der Weltchronik in Wyles Euriolus-Drucken.

Damit entfillt freilich nicht nur ein zweiter Rahmen (die Einbindung des Textes in eine spezifi-
sche friihneuzeitliche Kommunikations- und Dedikationsgemeinschaft des siidwestdeutschen
Adels und Biirgertums), sondern mit der Person Schlicks auch ein méglicher zweiter Hinweis auf
Faktizitit, der aber fiir den dinischen Kontext nicht (linger) relevant zu sein scheint.

31



3.1 Liebe 151

bereits aus dem Titel deutlich, dass die Geschichte von Euriolus und Lucretia als
exemplarischer Text die positiven und negativen Eigenschaften und Konsequenzen
menschlicher Liebe vorfiihrt: ,En lystig oc sandrue Historie om tvende kierlige
Mennisker Euriolo oc Lucretia/ i hvilcken Kierligheds rette Vilkor/ Sedhed oc
Bitterhed/ Vellyst oc Sorrig ere flitelige antegned oc befattit.”> Dem Leser wird
gerade durch das zweite Begriffspaar ,Vellyst oc Sorrig” angedeutet, dass die
folgende Geschichte von einer erotischen Liebesbeziehung mit ungliicklichem
Ausgang erzahlt.*

Die Autorstimme selbst will in der zweiten Fortale, dem i{ibersetzten Brief an
Sozzini, die Geschichte von Euriolus und Lucretia dezidiert als moralische Didaxe
verstanden wissen:

Jeg vil tale om en underlig Kierlighed/ oc mesten utrolig/ i hvilcken tvende Mennisker
vare til hver anden optende/ [...]./ Men maa vel skee mand kand tag[e] her nogen
Nytte oc Gaffn aff. Thi effterdi denne Qvinde/ som kommer her i Argumentet (fordi
hun miste sin Boelskab) aff Sorrig opgaff sin bedroffvede oc beklemmede Siel/ oc den
anden Person kunde der effter aldrig komme til Gleede/ eller nogen tidkort/ er det
unge Personer en Advarsel/ at de tage sig vare for saadant. Oc saa skulle oc unge
Qvindfolck here her oc mercke/ at som de undervif aff denne hendelse/ at de see sig
fore/ oc vocte sig/ at de icke forderfve deris Ungdom aff saadan Kierlighed.

Thi denne Historie leerer oc underviser/ at Ungdommen skal icke gifve sig under
Kierlighedens Ritterie/ hvilcken haffver altid meer aff Gallen/ end aff Honniget/ men
at de slaa tilbage den Lofactighed/ som berofver saa Mennisken sin Fornuft/ oc at de
slaar sig til gode Dyder/ hvilcke alleniste gior dennem lycksalig/ som dem eyer. Hvor
megen Last oc ont der liger forborgit i Kierlighed/ om mand det icke viste/ kand mand
det her aff leere.*

3 Euriolus oc Lucretia, Bl. A1" (Eine schéne und wahre Geschichte zweier Liebender, Euriolus und

Lucretia, in der die wahren Bedingungen der Liebe: Siifle und Bitterkeit, Lust und Trauer sorgfiltig
beschrieben werden). Meine Hervorhebung.

Zur zeitgenossischen Verwendung und zur Topik von Begriffspaaren wie Siifle, Lieblichkeit,
Bitterkeit, Traurigkeit usw. vgl. beispielsweise die Titel der in Siegmund Feyerabends Buch der
Liebe (1587) enthaltenen frithneuzeitlichen Prosahistorien. Vgl. Thomas Veitschegger: Das ,Buch
der Liebe” (1587). Ein Beitrag zur Buch- und Verlagsgeschichte des 16. Jahrhunderts. Mit einem biblio-
graphischen Anhang. Hamburg: Dr. Kovag¢, 1991, S. 258-374 (Titeliibersicht).

Euriolus oc Lucretia, Bl. A4*-AS" (Ich will von einer wunderlichen und fast unglaublichen Liebe
erzihlen, in der zwei Menschen zueinander entbrannten [ ...]. Mag wohl sein, dass man hieraus
Nutzen zieht. Denn weil diese Frau, von der hier die Rede ist (als sie ihren Geliebten verloren
hatte), vor Kummer starb und die andere Person danach nie wieder froh wurde, soll dies jungen
Menschen zur Warnung gereichen. Auch sollten junge Frauen daraus lernen, ihre Jugend nicht mit
solcher Liebe zugrunde zu richten. Denn diese Historie lehrt uns, dass die Jugend sich nicht unter
das Joch der Liebe beugen soll, welche stets mehr Galle als Honig bereithilt. Vielmehr soll die Ju-
gend der Unzucht wehren, die den Menschen seiner Vernunft beraubt, und sich den Tugenden
zuwenden, die allein den gliickselig machen, der sie besitzt. Wieviel Ubel in der Liebe verborgen
ist, kann man hier aus dieser Geschichte lernen, falls man es noch nicht wusste).

33

34



152 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Das ungliickliche Schicksal von Lucretia und Euriolus soll jungen Leuten als War-
nung vor der Liebe dienen, die letzten Endes ,mehr Galle als Honig" bereithalte.*®
Liebe wird zudem mit dem moralisch deutlich wertenden Substantiv ,lef8actighed”
(Unzucht) als Unvernunft und Laster bezeichnet, das den Menschen seines Ver-
standes beraubt und ihn vom Pfad der Tugend ablenkt. Um der ,moralischen Falle”
und Tduschung der Liebe zu entgehen, soll der Text seiner Leserschaft als Anti-
Exempel dienen. Liebe erscheint hier als Phianomen, das die in sie verstrickten
Personen offensichtlich per se nicht zu einem gliicklichen Ende fithren kann, und
wird stark negativ gezeichnet. Eine dhnlich beginnende Formulierung, doch didak-
tisch und rhetorisch anders ausgerichtet, findet sich bereits in der deutschen Version
in Niklas von Wyles Widmungsschreiben an die Pfalzgrafin Mechthild:

Es gibt aber samenthaft in ainem knopf gefasset zeuerstee. in yetlicher bilscher liebe/
allwegen entlich mer bitterkait vnd laides funden werden dann siissikait mutes oder
fréiden vnd deshalb solich liebe/ billich sin zefliechen — Dann sélten wir dar vmb ain
ding nit schriben noch lesen vmb das darvnder arges vnd boses wer vermischet, so
musten wir ouch die hailigen geschrift vngelesen riwen lassen dar Jnne geschriben
steet die falschait Dalade Jn Samson/ die bulschaft Dauids in Bersabe/ vnd des selben
morde Jn Vriam Jtem die getat Loths mit sinen tochtern vnd die siind der Sodamiten.
[...] Welche aber menschen sich disz buchlisz gebruchen wollen nach sitte der binen
die von blimen das beste Jnen tigig vnd bekomlich zi Jrem wercke samelnt vnd
hinweg tragent/ vnd das arg fiirgende still ligen lassen/ den selben hoff ich das nit
minder komen zi gutem nutze danne zi ergetzlichkait Jrs gemutes.*®

Wyle verkniipft hier einen moraltheologisch-mentalititsgeschichtlichen Diskurs —
namlich den der ,bulschen liebe” mit ihrer Ambivalenz von Siifle und Bitterkeit —
mit einem literarisch-rhetorischen Diskurs. Ausgehend von der Ambivalenz der
Liebe und dem fiir einen Autor moralisch etwas zweifelhaften Unternehmen, eine
Liebesgeschichte literarisch darzustellen, erarbeitet er eine Rechtfertigung fiir sich
selbst als Autor bzw. Ubersetzer solcher Liebeshistorien: Da diese (und ,noch
schlimmere”) Liebesgeschichten sogar in der Heiligen Schrift erzihlt wiirden, die ja
doch jeder Christ zu lesen habe, kime es also nicht primar auf den Inhalt des Erzdhl-
ten an, sondern vielmehr auf den richtigen Umgang mit dem Gelesenen. So kénne
namlich jeder das Niitzliche bzw. eine Lehre aus einem beliebigen Text ziehen und

% Diese Formulierung greift auch der moralisierende ,Epilogus” der Historie fast im Wortlaut auf:

,Her haffver du kiere Mariane [Marianus Sozzini] en Skick oc Billede med Begyndelse oc Ende/
icke en optanckt/ men vis ulycksalige Kierlighed. Hvilcke som denne Laser/ den skulle lere/ at
tage sig vare aff andre deris Skade/ at hun kand komme til Gaffn oc see sig til/ at mand icke
beflitter sig at dricke Kierligheds Skaal/ hvilcken hafver meget meere Aloes oc Bitterhed i sig/ end
hun haffver Sedhed oc Honnig [ ... ].” Euriolus oc Lucretia, Bl. G8' (Hier, lieber Marianus, hast du
ein Bild und eine Beschreibung, mit Anfang und Ende, keine erfundene, sondern wahrhaft
ungliickliche Liebe. Wer diese Geschichte liest, soll verstehen, vom Ungliick anderer zu lernen. Sie
soll ihren Nutzen darin erweisen, einen davor zu bewahren, aus dem Kelch der Liebe zu trinken,
welcher weitaus mehr Aloe und Bitterkeit enthilt als Stifle und Honig).
3¢ Wyle/Morrall, Eurialus und Lucretia, S. 66-67.



3.1 Liebe 153

fur sich daraus profitieren. Hier bezieht sich Wyle auf die Bienenmetaphorik der
Renaissance.”

Piccolomini, dessen Text fiir ein gebildetes, sozial hochgestelltes Publikum in-
tendiert ist, hat zahlreiche literarische Vorbilder in der Historia verarbeitet — von der
Antike, etwa Vergils Aeneis, iiber mittelalterliche Texte wie den Tristan Gottfrieds
von Straf8burg (in der Konstellation des Liebesverhaltnisses zwischen einem Mann
und einer verheirateten Frau) bis hin zu zeitgendssischen Texten der Renaissance
wie Boccaccios Filostrato, dazu die durchgingig vom Erzahler wie von den Figuren
selbst verwendeten Referenzen auf antike Gestalten.*® Diese intertextuellen Beziige
verorten die Novelle, und in der Transmissionsgeschichte auch die dinische Uber-
setzung, die diese Beziige iibernimmt, in einem facettenreichen frithneuzeitlichen
gelehrten Diskurs tiber die Liebe und ihre verschiedenen Kommunikationsformen.
Ein Diskurs also, der sich aus Beziigen zu antiker und mittelalterlicher Literatur,
Philosophie und Theologie zusammensetzt und diese wiederum in der Erzihlung
neu miteinander vernetzt.

Codierungen der Liebe

Wie wird nun die Geschichte einer ,passionierten Liebe” in dieser Historie erzihlt,
nachdem der Leser/die Leserin in den einleitenden Paratexten derart vor den
negativen Seiten und tragischen Folgen einer solchen Liebesbeziehung gewarnt und
sie ihm als Negativexempel vorgestellt wird? Aeneas Silvius Piccolomini greift im
einleitenden Brief an Sozzini (im Rahmen seiner Rechtfertigung der Abfassung des
Textes) auch das Argument der Unvernunft der Liebe auf; Liebe sei ebenso wenig
tauglich fir dltere Leute wie Weisheit fiir die Jugend,” womit indirekt ausgesagt
wird, dass Liebe und Weisheit als einander entgegengesetzte Phanomene verstanden
werden, Liebe somit Unvernunft ist. Hierzu beziehen im Verlauf der Erzihlung
sowohl Erzahlerstimme wie Figurenrede verschiedene Positionen.

Zunichst jedoch zum Begriff der ,passionierten Liebe’, den ich fir die Darstel-
lung der Liebe in dieser Historie vorrangig in Anspruch nehmen mdéchte. Nach
Niklas Luhmann ist Liebe als symbolisch generalisiertes Kommunikationsmedium
und als Kommunikationscode zu verstehen, nach dessen Regeln man Gefiihle
ausdriickt, moglicherweise sogar tiberhaupt erst bildet, aber auch leugnen oder vor-
tiuschen kann usw.* Luhmann unterscheidet, entsprechend zu historischen Epo-
chenschwellen, den mittelalterlichen hofischen Liebescode (amour lointain), der mit

7 Vgl. Wyle/Morrall, Eurialus und Lucretia, S. 66-67, Anm. 6.

% Zu den literarischen Vorbildern vgl. Wyle/Morrall, Eurialus und Lucretia, S. 15-35 und Wachinger,
Eurialus und Lucretia. Antike Muster, S. 165-175 (beide mit weiterfiihrenden Literaturangaben).
Euriolus oc Lucretia, Bl. A3": ,Thi dette er saadan en Ting/ som forlyster de unge Hierter/ oc
fortzerer de unge Begierligheder: Men gamle Folck er saa duelige til Boleri/ ligesom de Unge ere til
Vidom.” (Denn nichts erfreut die Herzen der Jugend so sehr und verzehrt sie in Begehrlichkeit.
Doch die Alten taugen ebensoviel zu Liebschaften wie die Jungen zur Weisheit).

Luhmann, Liebe als Passion, S. 23.

39

40



154 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Idealisierung arbeitet, den friihneuzeitlichen Code des amour passion (ab der Mitte
des 17. Jahrhunderts), der auf Paradoxierung angelegt ist und das Prinzip der
Imagination verwendet, schlieflich den (modernen) Code der romantischen Liebe
ab etwa 1800, der von einer Reflexion von Autonomie bzw. Selbstreferenz geprigt
ist, d.h. es geniigt die , Tatsache, dass man liebt“.* Manuel Braun beansprucht den
Code der passionierten Liebe bereits fiir die friihneuhochdeutschen Prosaromane
des 15. und 16. Jahrhunderts, da sich dort bereits die von Luhmann fiir die Literatur
des 17. Jahrhunderts beschriebenen Phinomene feststellen lassen, und sogar auch
schon manche Ausdrucksformen des romantischen Liebescodes vorweggenommen
scheinen.*” Ich versuche im Folgenden, die dinische Historie Euriolus oc Lucretia vor
dem Hintergrund einer sich zu Beginn der Neuzeit wandelnden Liebessemantik zu
verstehen, die jedoch keinesfalls homogen ist — ebenso wenig wie es die Historien-
biicher ihren ésthetischen und entstehungsgeschichtlichen Urspriingen nach sind -
und darum in der zeitgenéssischen Literatur auch verschiedene Liebeskonzeptionen
aus der antiken und mittelalterlichen Tradition aufgreift bzw. verarbeitet, anbietet
und durchspielt; ein Verfahren, das Manuel Braun auch fir die frithneuhoch-
deutschen Prosaromane feststellt.*

Dass und wie verschiedene Codierungen von Liebe in einem frithneuzeitlichen
Text wie Euriolus und Lucretia miteinander kombiniert werden und einander tuber-
lagern, zeigt beispielsweise die Liebeserklirung, die Euriolus in seinem ersten Brief
an Lucretia macht und in welchem er sie um ein erstes Gesprich bittet:

Men all mit Liffs Lycke oc Trost henger gandske paa dig.

Jeg haffver dig meere kier/ end mig selff. [...] Din Deylighed haffver fanget mig/ oc
den dle og loflige yndiste oc din Skenhed hvor med du offvergaar alle andre.

Hvad Kierlighed var/ haffver jeg her til Dags intet vist aff at sige. Du hafver tvunget mig
under Kierligheds Vold oc Mact. Jeg haffver lenge stridet her imod [ ... ] men din Skab-
nings Skenhed haffver offvervundet min Fild [sic] oc Arbeyd/ dine @ynes Skin oc
Klarhed/ med hvilcke du est mectigere end Solen/ hafver offvervundet mig.

Jeg er din fangen Mand/ oc kand mig icke selff veere mectig/ Du hafver draget fra mig
all Spises oc Seffns brug. Dig hafver jeg kier Dag oc Nat. Dig begierer jeg/ dig anreber
jeg/ dig forteftver jeg/ paa dig taencker jeg/ paa dig haaber jeg/ med dig forlyster jeg
mig/ mit Sind oc Hierte er dit/ hos dig er jeg gandske/ Du kand beholde mig i Liffvet
ociDeden allene. Udvelge it aff disse to/ oc skriff mig til hvad din Villieer [ ... ].

Jeg begier icke meere end alleniste effne at mue tale med dig [ ... ].

" Vgl. Luhmann, Liebe als Passion, S. 50-53.

* Vgl. Luhmann, Liebe als Passion, S. 50-52 und Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 190-192.

# Die Novellen und Romane, die in hoch- und spitmittelalterlicher oder humanistischer Tradition
stehen, die aus unterschiedlichen Sprachen iibersetzt oder aus Versromanen in Prosa aufgelost
sind, enthalten keine einheitliche Liebessemantik, sondern Varianten einer Sprache der Liebe.”
Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 202. Die reiche Forschungslage in der Germanistik zu diesem
Themenkomplex wird hier in gewissem Umfang miteinbezogen; meine Ausfiihrungen erheben
aber diesbeziiglich keinen Anspruch auf Vollstindigkeit bzw. auf eine umfassende Kontextualisie-
rung der skandinavischen Literatur und ihrer vormodernen Liebessemantik im Verhaltnis etwa zur
deutschsprachigen Literatur.



3.1 Liebe 155

Giffver du mig det/ saa leffver jeg oc leffver lycksalig/ Forsager du oc mig det/ da slug-
ner mit Hierte/ som hafver dig kierere end mig. Men jeg vil befale mig dig oc din Tro.
Gud velsigne dig/ du mit Hiertis Liff/ oc eniste Trost/ en Hielper til mit Liff.*

Braun zufolge erweist sich diese Textstelle (und dies gilt fiir die deutsche wie fiir die
dinische Version des Euriolus) als Ausdruck einer komprimierten ,Phianomenologie
der Liebe", die rhetorische Rede und zugleich antike, mittelalterliche und moderne
Sprachcodes und Traditionselemente aufweist: Liebe als Krankheit (mit
Symptomen wie Schlaf- und Appetitlosigkeit), das Bild des Minnesklaven, die
Ubermacht der Liebe, die vollige Hingabebereitschaft an die Geliebte und das
Aufgehen im eigenen Gefiihl, wobei der Tod als einzige Alternative zur Liebe er-
scheint. Interessant sind hierbei auch die Anspielungen auf Textstellen aus dem
Alten Testament, die das Verhaltnis zwischen Mensch und Gott auf das Liebesver-
haltnis projizieren und applizieren. Dabei kommt der Geliebten einerseits die gott-
liche Position zu, entsprechend ihrer zuvor beschriebenen Macht iiber das liebende
Ich: ,dig anreber jeg/ dig forteffver jeg/ paa dig tencker jeg/ paa dig haaber jeg” (in
der ersten Person Singular gehalten, erinnern diese Formulierungen eines bittenden
Ich an die Sprache der Psalmen, vgl. etwa Ps 16, Ps 63 oder Ps 130), andererseits
wird ihr aber auch die ganz menschliche Entscheidungsfreiheit zugesprochen: ,Ud-
velge it aff disse to” (die Wahl zwischen Leben und Tod: vgl. Dtn 30, 15 und 19),
wobei sich der Sprecher natiirlich die positive Alternative, das ,Ja“ zu ihm erhofft,
das fiir ihn Leben und Gliickseligkeit bedeutet.** Die Liebesgeschichte zwischen
Euriolus und Lucretia entwickelt sich gewissermaflen als ,Steigerungskurve” einer
stetig zunehmenden, intensivierten Anniherung, Vereinigung und schliellich doch
tragischen Trennung eines Liebespaares, die deutlich an die metaphorische Rede
von Korper und korperlichen Phanomenen gekoppelt ist. Zudem erweist sie sich als
Text, der sich insbesondere durch verschiedene Formen von Kommunikation und
Sprechweisen dem Phinomen der Liebe zu ndhern und es literarisch zu bewiltigen
versucht. Sie nimmt m.E. aufgrund ihrer elaborierten Darstellung des Diskursfeldes
,Liebe eine herausragende Stellung unter denjenigen skandinavischen Historien-

“ Euriolus oc Lucretia, Bl. B8"-C1* (Mein ganzes Lebensgliick hingt an dir. Ich liebe dich mehr als
mich selbst. Deine Schonheit hat mich gefangen, deine edle und grofle Schonheit, mit der du alle
iibertriffst. Was die Liebe ist, wusste ich bisher noch nicht. Du hast mich der Macht der Liebe un-
terworfen. Lange habe ich dagegen angekampft, doch deine Schonheit hat meine Anstrengungen
besiegt; die Klarheit und der Glanz deiner Augen, mit denen du miéchtiger als die Sonne bist, ha-
ben mich iiberwunden. Ich bin dein Gefangener und meiner selbst nicht mehr machtig. Du bringst
mich um Speise und Schlaf. Dich liebe ich bei Tag und bei Nacht. Dich begehre ich, dich rufe ich
an, auf dich warte ich, an dich denke ich, auf dich hoffe ich, mit dir vergniige ich mich. Mein Herz
und Sinn sind ganz dein, bei dir bin ich ganz, du allein kannst mir Leben und Tod geben. Wihle
eines von diesen beiden, und schreib mir, was dein Wille ist. Ich verlange nichts weiter als mit dir
unter vier Augen zu sprechen. Erlaubst du mir dies, so lebe ich und lebe gliickselig; sagst du aber
nein, so hort mein Herz auf zu schlagen, das dich mehr liebt als mich selbst. Doch ich will mich dir
und deiner Treue empfehlen. Gott segne dich, du meines Herzens Leben und einziger Trost,
Helferin meines Lebens).

* Vgl. Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 189. Die biblischen Anspielungen erwihnt Braun nicht.



156 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

biichern ein, die das Thema Liebe thematisieren und soll darum etwas ausfiihrlicher
behandelt werden.

Die erste Begegnung zwischen den Liebenden ist eine rein visuelle Wahrneh-
mung und non-verbale Kontaktaufnahme durch Blicke. Euriolus reitet im Gefolge
des Kaisers Sigismund in die Stadt Siena ein und wird dabei aufmerksam auf Lucre-
tia, die zusammen mit vier anderen edlen Damen quasi als ,Begriilungskomitee”
den Kaiser willkommen heift. Auflerst ausfiihrlich (zweieinhalb Seiten im Druck)
wird anschlieend Lucretia als die schonste der vier Damen beschrieben, wobei auf
typische Elemente des Schonheitsdiskurses in der antiken und mittelalterlichen
Liebeslyrik rekurriert wird:

Men iblant dennem skinte Lucretia med synderlige Skenhed for de andre/ it ret ungt
Menniske under 20. Aar/ fod aff Camillorum Slect/ hvilcken var giffvet i Ecteskab med
den offvermaade rig Mand Minelao/ den icke vaar vardig at hannem skulle tiene
saadan en deylig oc sken til Seng/ eller Bord/ men som vaar icke bedre/ end hans
Hustru maatte bedrage hannem/ oc (som mand siger) giore hannem til en hernet
Hiort. Hendis Lemmer paa lengden oc breden gick offver de andre/ Hendis Haar var
langt oc tyckt/ farffvet som Guld/ hvilcket hu nicke lod henge lost bag til/ men
opfletet herlig i Guld oc Perler/ Hendis Pande vaar mandelig bred med ingen Ryncker
besmittit. Hendis Qyne liuf}de med saadan Skin/ at det skar som en Soel i deris @yen
som saae paa hende/ med hvilcke hun oc kunde baade drabe oc giffve dennem Liff
igien naar hende det lystede. Hindis Nase vaar ret troret/ oc skilde de Rosenkinder
med at i lige Parter oc Maade/ der var ingen Ting liffligere eller lysteligere at see end
disse Kinder/ oc naar hun loe eller smilede/ gick der smaa Dale paa begge sider/ der
saa ingin Mand dennem/ der jo begierde hiertelig at kysse dennem. Hendis Mund var
passelig liden/ med red Coral=Farfve allerbeqvemmeligste beskickit at bide. Hendis
Tander vaare smaa/ besat i Orden jefinlig/ lige som de hafde veerit aff Christall giort/
imellem dem gick den rorlig Tunge/ hvilcken lod here icke alleeniste Liu doc Sang.
Hvad skal jeg sige aff hendis Halsis Hvidhed/ der var intet paa hendis Legeme der icke
var Loff verd. Den udvortis Skabning gaff vel tilkiende/ den skickelighed i Sindet. Hun
gaff megen skemtlig Snack oc Tale/ oc lystig Sprock. Hendis Tale var vel lig den
Cornelia de Grachers Moder talede. Man kunde icke hore lystiger Ting/ end hendis
skickelig oc hevisk Munds Ord. Hun aabenbarede icke sin Arbarhed/ med en
sorgeligt oc strengt alvorlig Leffnet som mange giore/ men hendis Hoviskhed gaff sig
udi it skiont freligt Ansict. Hun var icke formegit dristig/ eller red/ eller formeget
bluactig/ men drog saa ret Mands Hierte i sin Qvindelig Sactmodighed/ hun haffde
manfoldige Klaedebon/ der var oc ingen Breck paa/ der fattedis icke Halskeder/ icke
Spenger/ icke Belte/ icke Armsmycke/ eller noget andet. Hendis Hoffvids prydelse
vare oc underlige/ sammenknot med Guld oc Adele Steene/ som sade baade i
Krandsen/ oc paa Fingrene. Oc jeg kand aldrig tro/ at Helena haffver verit skoner/
den tid Menelaus herbergit Paridem. Icke var heller Andromache zirliger/ der hand [!]
var forstgiffven Hectori. [ ... ] Alle Mands Tale var om Lucretia/ hende saae de effter/
hende beskuede de/ hende loffde Keyyseren oc alle de andre. Did som hun vende sig/
did folgede hende effter alle @yene som omkring stode. Oc lige som mand siger om



3.1 Liebe 157

Orpheo/ at hand drog Skon oc Steene med sig med sin Harpe/ saa drog hun oc alles
@yne der omstode effter sig.*

Dieser Schonheitskatalog folgt dem Muster der descriptio pulchritudinis (bzw. hier
insbesondere den Topos der puella bella), die in erster Linie auf die antike rhetori-
sche Tradition der personarum descriptio, auf Ovid, aber auch auf das fiir die abend-
landische Kultur wichtige Hohelied der Liebe aus dem Alten Testament zuriickgeht.”’
Bekannte Beispiele in der mittelalterlichen Dichtung sind etwa die Beschreibung
Philomenas in Chrétien de Troyes Philomena,*® die beriihmte Darstellung der Enide

46

47

48

Euriolus oc Lucretia, Bl. A6"-A7" (Unter ihnen fiel jedoch Lucretia durch besonders grofe Schén-
heit auf, eine ziemlich junge Frau, unter zwanzig, aus der Familie der Camilli. Sie war verheiratet
mit einem sehr reichen Mann namens Menelaos, der es nicht verdiente, mit einer so schonen Frau
Tisch und Bett zu teilen, wohl aber, dass seine Frau ihn betrog und, wie man sagt, ihm Horner auf-
setzte. Thre Glieder waren schéner proportioniert als die der anderen, ihr Haar war lang und fiillig,
goldfarben; sie lie8 es nicht lose herabhidngen, sondern trug es aufgesteckt und mit Gold und Per-
len verziert. Thre Stirn war mannlich breit und ganz glatt. Ihre Augenbrauen formten schone Bo-
gen und waren mit dunklem Haar fein gezogen. Thre Augen leuchteten mit solchem Glanz, dass es
andere blendete wie durch die Sonne; mit ihren Blicken vermochte sie sowohl Leben zu schenken
wie zu toten, ganz wie es ihr beliebte. Ihre Nase war gerade und teilte die rosigen Wangen in zwei
genau gleiche Gesichtshilften; nichts war schoner, als diese Wangen zu betrachten, und wenn sie
lachelte, zeigten sich kleine Griibchen auf ihnen, so dass jeder Mann sie am liebsten gekiisst hitte.
Ihr Mund war ziemlich klein, korallenfarben und schon geformt. Ihre Zdhne waren klein und re-
gelmafig, als ob sie aus Kristall wiren, zwischen ihnen bewegte sich rasch die Zunge, die nicht nur
liebliche Worte von sich gab, sondern auch den allersiiflesten Klang besaf8. Was soll ich von der
Weifle ihres Halses sagen; es gab nichts an ihrem Koérper, das nicht zu preisen wire. Die duflerliche
Schonheit gab die anstindige Gesinnung zu erkennen. Sie scherzte gerne, und ihre Rede dhnelte
der Cornelias, der Mutter der Grachenséhne. Man konnte keine schéneren Dinge horen als aus
ihrem schonen und artigen Mund. Sie zeigte ihre Ehrbarkeit nicht in einem diisteren und strengen
Lebensstil, wie es viele tun, sondern ihr hofisches Wesen zeigte sich in einem hiibschen und fro-
hen Gesicht. Sie war nicht zu frech, nicht zu dngstlich oder zu schiichtern, sondern zog in ihrer
weiblichen Sanftmut jedes Miannerherz an sich. Sie besaf8 viele Kleider, die allesamt makellos wa-
ren, nirgends fehlte eine Kette, eine Spange, ein Giirtel oder ein Armband oder sonst eine Zierde.
Ihr Kopfschmuck war etwas Besonderes, zusammengebunden mit Gold und Edelsteinen, die so-
wohl im Haarkranz steckten wie auch an den Fingern. Niemals wiirde ich glauben konnen, dass
Helena schoner war, als Paris bei Menelaos war. Auch Andromache war nicht hiibscher, als sie das
erste Mal Hector begegnete. Jedermann sprach von Lucretia, sah ihr nach, betrachtete sie, der Kai-
ser und alle anderen priesen ihre Schonheit. Wo sie sich hinwendete, folgten ihr alle Augen der
Umstehenden. Und so wie man von Orpheus sagt, dass er Wald und Steine mit seiner Harfe be-
torte, so zog auch sie alle Blicke aufsich).

Zur Tradition der descriptio und ihrem Einfluss auf mittelhochdeutsche Liebeslyrik bzw.
Schonheitsbeschreibungen vgl.: puella bella. Die Beschreibung der schénen Frau in der Minnelyrik des
12. und 13. Jahrhunderts. Hg. von Riidiger Kriiger. Stuttgart: helfant edition, 1986 (Helfant Texte;
6), S.114-121, vgl. auch ebda.,, S. 122-138 (zum Hohelied) und zum Topos der puella bella S. 138-
156.

»Plus estoit luisanz que fins ors/ Trestote sa cheveleiire./ Tel 'ot Deus feite que Nature/ Mien
esciant i fausust bien/ S’ele i vosist camcier rien./ Le front ot blanc et plain sans fronce,/ Les iauz
plus clers qu'une jagonce;/ Large antr’oel, sorciz aligniez, Nes ot ne fardez ne guigniez;/ Le nes ot
haut et lonc et droit,/ Tel con biautez avoir le droit;/ Fresche color ot an son vis/ De roses et de
flor de lis,/ Boche riant, levres grossettes/ Et un petitet vermeillettes/ Plus que samiz vermauz an
grainne,/ Et plus soef oloit s’alainne/ Que primanz ne basmes n’angans;/ Danz ot petiz, serrez et
blans;/ Manton et col, gorge et peitrine/ Ot plus blans que n’est nule ermine;/ Autressi come deus



158 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

in Chrétiens Erec et Enide,* die Beschreibung der heidnischen Konigstochter
Marpaly im Wolfdietrich oder das Gedicht Si wunderwol gemachet wip Walthers von
der Vogelweide.”® Das blonde Haar, die wohlproportionierte Gestalt, die glatte Stirn,
der lebhafte Blick, der weifle Hals, der korallenrote (kleine) Mund, die schonen
Zihne, der rosige Teint: Die Epitheta, mit denen die Schonheit Lucretias im
dinischen Historienbuch beschrieben wird, sind einem Lesepublikum des ausge-
henden 16. Jahrhundert wohlbekannt, denn dhnlich topisch wie Lucretias Schonheit
wird der weibliche Korper bereits in der mittelhochdeutschen Liebeslyrik beschrie-

ben

S1

49

50

S1

pomettes/ Estoient ses deus mamelettes;/ Mains ot gresles, longues et blanches,/ Gresles les flans,
basses les hanches.” (,Ihr ganzes Haar leuchtete mehr als feines Gold. So hatte sie Gott geschaffen,
daf die Natur meines Wissens daran gescheitert wire, wenn sie darin irgendetwas hitte anfangen
wollen. Thre Stirn war weif3 und glatt ohne Falte und die Augen glinzender als ein Hyazinth. Thre
Augen hatten einen weiten Abstand, die Brauen waren fein gezogen, sie hatte sie weder gefettet
noch zugerichtet. Sie hatte eine hohe, lange und gerade Nase, so wie sie Schonheit verlangt; in ih-
rem Gesicht hatte sie frische Farbe von Rosen und Lilien; einen lachenden Mund und breite, pur-
purfarbige Lippen, mehr als mit Purpur gefirbter Samt. Und ihr Atem duftete siifler als Piment,
Balsam und Weihrauch. Ihre Zihne waren klein, standen dicht und waren weif}. Kinn, Hals, Kehle
und Brust waren weifler als Hermelin. Und ihre beiden kleinen Briiste waren wie kleine Apfel. Ihre
Hinde waren schmal, lang und weif. Sie hatte eine schlanke Taille und gewdlbte Hiiften.”) Zitiert
nach Rupprecht Rohr: ,Die Schonheit des Menschen in der mittelalterlichen Dichtung Frank-
reichs”, in: Schone Frauen — schone Mdnner. Literarische Schonheitsbeschreibungen. 2. Kolloquium
der Forschungsstelle fiir europdische Literatur des Mittelalters. Hg. von Theo Stemmler. Mann-
heim: Forschungsstelle fiir europiische Lyrik des Mittelalters und Tiibingen: Narr, 1988, S. 89-
107, hier S. 100-101.

Chrétien de Troyes: Erec und Enide. Ubersetzt und eingeleitet von Ingrid Kasten. Miinchen: Fink,
1979 (Klassische Texte des romanischen Mittelalters in zweisprachigen Ausgaben; 17), vgl. VV.
411-441.

Tervooren zufolge handelt es sich hierbei freilich um kein ,klassisches” Minnelied, weil es die
erotisch gefirbte Beschreibung der Dame und des Verhiltnisses des lyrischen Ichs zu ihr ohne den
asthetisch-ethischen Kontext des Tugendlobs bringt. Vgl. Helmut Tervooren: ,Schonheitsbe-
schreibung und Gattungsethik in der mittelhochdeutschen Lyrik® in: Schone Frauen - schone
Miinner, S. 171-198, zu Walther hier S. 178-181. Walthers vollstindiges Gedicht (53, 25) in: Wal-
ther von der Vogelweide: Gedichte. Mittelhochdeutscher Text und Ubertragung. Ausgewibhlt,
tibersetzt und mit einem Kommentar versehen von Peter Wapnewski. Frankfurt/Main: S. Fischer,
25. Aufl. 2002, S.20-23. — Verwiesen sei in diesem Kontext auf die Poetiken des Matthieu de
Venddéme (um 1175) und des Geoffroi de Vinsauf (nach 1200), die sich beide mit der rhetori-
schen Tradition der personarum descriptio (a corpore) befassen und ein katalogartiges Beschrei-
bungssystem ausarbeiten. Vgl. Tervooren, Schonheitsbeschreibung, S. 178, S. 185 und S. 196, Anm.
23, sowie puella bella, S. 118-121.

Vgl. Tervooren, Schonheitsbeschreibung, S. 182-185 und puella bella, S. 56-57, S. 67-70, S. 85, S. 87-
88. — Zum Tagelied als mittelalterlicher Textsorte, in der relativ unmittelbar iiber Sexualitit ge-
sprochen wird, vgl. auch Gerhard Wolf: ,Spiel und Norm. Zur Thematisierung der Sexualitit in
Liebeslyrik und Ehelehre des spiten Mittelalters”, in: Bachorski, Ordnung und Lust, S.477-509,
hier S. 480-481. — Wobei jedoch ein Unterschied besteht zwischen der hofischen Liebesdichtung,
die oft nur bestimmte Korperteile der Frau beschreibt (ouge, munt, wange, hant), und anderen
Gattungen, wie etwa dem Tagelied, dessen Szenerie der private Raum ist und das daher auch inti-
mere Korperteile nennen kann (munt, briistel, arm, hant, bein), die hiufig synekdochisch fiir den
nackten Korper stehen.



3.1 Liebe 159

Auffallend ist jedoch, dass die Beschreibung der dinischen Lucretia (wie auch
bereits in den Vorlagen des Textes, bei Piccolomini und Wyle*?) schon beim Hals
endet und der Blick des Erzihlers (und damit auch des Betrachters bzw. Lesers)
nicht weiter abwirts gleitet, wodurch ,verfinglichere”, weil erotisch-sexuell
konnotierte Korperteile wie Briiste, Taille oder Hiiften aus der Beschreibung
ausgespart werden (wiewohl entsprechend imaginiert werden konnen). Das Muster
der ,Kopf-bis-Fufl-Beschreibung“* wird damit gebrochen, es wird nur anzitiert bzw.
nur zur Hilfte iibernommen. Nach der Erwihnung ihres weiflen Halses heifit es:
yder var intet paa hendis Legeme der icke var Loff verd.” Die Schonheitsbeschrei-
bung zielt auf die Entsprechung zwischen kérperlich-asthetischer Vollkommenbheit
und tugendhaftem Charakter und lehnt sich damit an das mittelalterliche Tu-
gendlob an.** Die Beschreibung des Euriolus fillt dagegen wesentlich kiirzer aus, ist
auch anders akzentuiert:

Men dog var der een iblant dem alle/ hvilcken bleff opvect til hende/ Euriolus en
Francke hvilcken var vel beskickit at elskis baade med Skabning oc Rigdom/ hand var
paa Alder ved 32. Aar/ icke saare hoy paa Skickelighed/ men haffde en lystig deylig
Skickelse/ med lifflige @yen/ oc det saae ud altid til yndiste oc gode Seder/ oc vare
ocsaa de andre Lemmer paa Legemit beskicket statlig effter Naturens lofflige Gaftve.
De andre i Keyserens Gaard/ vare aff lang Krigs brug forarmet oc blotte/ men
Euriolus/ fordi hand haffde nock hiemme/ oc aff det Kundskab hand haffde med
Keyseren/ saa hand gaffve hannem stor Skenck/ da siuntis hand daglig for Folcket jo
kosteliger oc prydeliger/ hand holt mange Svenne hannem folgede/ nogle kleddis i
gylden Stycke/ nogle i Bliant/ nogle i Floil oc Carmesin/ ret giort i Tiure Blod/ oc
andre saadan kostelige oc kunstlige Dract/ spunden oc veffven i de allerlengste Lande i
Verden. Hand haffde oc saadanne Heste/ som mand siger i Fabelet/ at Memnonis
Heste vaare/ som kom til Trojam.*

52 Vgl. Wyle/Morrall, Eurialus und Lucretia, S. 80-83.

3 Vgl. Tervooren, Schinheitsbeschreibung, S. 192 und puella bella, S. 138-142. Ein Spiel mit diesem
traditionellen Muster, wie auch die Unvollstindigkeit der Kérperbeschreibung findet sich freilich
bereits in zahlreichen mittelalterlichen Texten und ist nicht neu in der Lucretia-Passage.

Vgl. Tervooren, Schonheitsbeschreibung, S.172. Zu dieser seit Augustinus gefithrten Diskussion
iber das Schone vgl. insbesondere Paul Michel: ,Formosa deformitas”. Bewdltigungsformen des
Haplichen in mittelalterlicher Literatur. Bonn: Bouvier Verlag Herbert Grundmann, 1976 (Studien
zur Germanistik, Anglistik und Komparatistik; 57). Michel geht ausfiihrlich auf die einzelnen
asthetischen, philosophischen und theologischen Positionen und Theorien im Mittelalter zu
Schonheit und Hisslichkeit ein. — Siehe auch Umberto Eco: Kunst und Schéonheit im Mittelalter.
Miinchen und Wien: Hanser, 1991.

Euriolus oc Lucretia, Bl. A7"-Bl. A8" (Doch gab es einen unter ihnen, der von ihr bezaubert wurde:
Euriolus, ein Franke, der wegen seiner Gestalt und seines Vermogens wohl geschaffen war fiir die
Liebe. Er war zweiunddreiflig Jahre alt, nicht sonderlich hoch gewachsen, aber von ansehnlicher
Gestalt, mit munteren Augen, die auf tugendhafte Sitten schliefen liefen, und auch sonst war er
von der Natur mit auflerlichen Vorziigen gut ausgestattet. Die anderen Hofleute des Kaisers waren
im langen Kriegsdienst verarmt, Euriolus aber, weil er vermégend war und aufgrund seiner
Freundschaft mit dem Kaiser, der ihn reich beschenkte, erschien dem Volk Tag fiir Tag kostbarer
und besser gekleidet. Er hatte viele Diener, manche in Kleidern mit Goldverzierung und in ande-
ren kostbaren Gewindern gekleidet, manche in karmesinroten Kleidern, gefarbt in Stierblut, und
in anderen prichtigen und in fernen Liandern gewebten Gewindern. Er besaf8 auch solche Pferde,

54

SS



160 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

In der Beschreibung des Euriolus ist festzustellen, dass zwar durchaus seine korper-
lichen Vorziige erwihnt werden, weitaus ausfiihrlicher aber von seinem materiellen
Reichtum, sichtbar an seinen prachtvoll gekleideten Knechten, erzihlt wird. Ab-
schliefend resiimiert der Erzihler angesichts aller dieser hervorragenden Eigen-
schaften bzw. der vorziiglichen physischen, ethischen und auch materiellen , Ausstat-
tung” beider Protagonisten, dass die gegenseitige Liebe nur die natiirliche Konse-
quenz dieser Konstellation sei: ,Her fattedis slet intet/ til at opvecke den kierlige
Brynde oc krafftige Sinds villie/ det mand kalder Kierlighed/ uden alleniste Stunde
oc Ledighed.”*

Der erste Blickkontakt, der Moment des tomber amoureux, bleibt in der Erzah-
lung zwar eine Leerstelle, man kann sie sich aber erschlieflen aufgrund der vorher-
gehenden Beschreibungen beider Protagonisten, die eine gegenseitige Liebe
geradezu erzwingen. Festgehalten wird die radikale Absolutheit, die Allmacht und
immer auch Unerklirlichkeit der Liebe, die genau den bzw. die Auserwihlte(n) und
nur ihn/ sie will:%’

Derfor offvervandt Ungdommen offverfledigheden/ oc Lyckens gode ting med hvilcke
Kierlighed holdis ved Macht/ saa at Euriolus var sig icke lenge mectig/ men som hand
saae Lucretiam/ betog den usluckelige Kierlighed hannem/ saa hand meente sig intet
at see uden hand saae den Skabning/ som stod hannem altid i Sindit/ icke var och ans
Kierlighed forgeffvis giort.

Det maatte vaere underligt/ der var jo mangen deylig Mand/ men dog befalt Lucretize
ingen uden hannem allene/ der var oc mangen stolter Qvinde i Skabning oc Liff/ men
denne udvalde Euriolus alleniste.*®

wie man von Memnon erzihlt, dass er mit ihnen nach Troja gekommen sei). — Die zahlreichen
Anspielungen auf Figuren der antiken Literatur und Mythologie — Lucretia sei so schon wie He-
lena (nicht zuletzt heiflt ja Lucretias Ehemann Menelaus, so wie der betrogene Ehemann der anti-
ken Helena), Euriolus besitze so schéne Pferde, wie sie nach Troja mitgenommen wurden, die
Ahnlichkeit der Liebeskonstellation mit derjenigen von Pyramus und Thisbe (vgl. Euriolus oc
Lucretia, Bl. A7"-A8") — zeigen dabei eine elementare Verfahrensweise des Textes: den intertex-
tuellen Gebrauch literarischer Muster, die Rede in (vorwiegend) antiken Referenzen (und zwar
sowohl in der Erzihler- als auch in der Figurenrede), die im Verlauf der Geschichte fiir die Kom-
munikation zwischen den Liebenden zentral wird. Diese literarischen Beziige betonen nicht nur
auflertextuell die Bildung des Autors und seine Verankerung in einem humanistisch-gelehrten
Umfeld, sondern markieren auch innertextuell im Sinne des decorum die hofische bzw. stindische
Positionierung der Protagonisten.

Euriolus oc Lucretia, Bl. A8" (Hier fehlte nur noch die geeignete Gelegenheit, um das Feuer und das
heftige Begehrens zu erwecken, das man die Liebe nennt).

57" Zur Unbegriindbarkeit der Liebe zitiert Luhmann, Liebe als Passion, S. 22, Anm. 23, den beriihm-
ten Satz Montaignes: ,Parce que c’estoit luy; parce que c’estoit moy.”

Euriolus oc Lucretia, Bl. A8"-A8" (Darum besiegte die Jugend die Verschwendung und die Giiter
des Gliicks, die die Liebe am Leben erhalten, sodass Euriolus seiner selbst nicht mehr michtig war,
da er Lucretia erblickte; die Macht der Liebe ergriff ihn, er vermeinte aufler der geliebten Gestalt
nichts anderes mehr zu sehen, sie stand ihm stets vor Augen. Seine Liebe war freilich nicht verge-
bens. Es ist doch wundersam, denn es gab so manchen hiibschen jungen Mann im kaiserlichen
Gefolge, aber Lucretia erwihlte ihn allein, und es gab auch viele schonen Damen, doch Euriolus
wollte nur sie allein).

56

S8



3.1 Liebe 161

Zwar bemerken zunichst beide noch nichts von der gegenseitigen Liebe,* doch fiir
den Leser ist an dieser Stelle bereits klar geworden, dass Tugend und Schoénheit
(Lucretia) und Schénheit und Tiichtigkeit (Euriolus) zusammengehoren, dass mit
diesen Attributen und ihrer gesellschaftlichen Stellung zwei ebenbiirtige Partner
einander gefunden haben.®® Hier folgt die Liebeskonzeption mithin noch dem kon-
ventionellen Muster , Tugend und Schonheit als Liebesausloser”, zugleich wird aber
auch mit dem Verweis auf den Topos der Unbegriindbarkeit der Liebe ein narrativer
Erklarungsversuch fiir eine passionierte Liebe gegeben, die sich eben nicht mehr allein
durch konventionellen Liebesbegriindungen wie Stand, Tugendhaftigkeit und
Schonheit erklaren lasst: ,Det maatte vere underligt”, staunt selbst der Erzahler und
deutet damit an, dass diese Passion sich der rationalen Kontrolle entzieht.®!

Liebe: Kommunikationsformen

Die Liebe zwischen Euriolus und Lucretia nimmt mit dem Austausch von Blicken
ihren Anfang (nicht zuletzt auch aufgrund der sozialen Kontrolle ihrer Umgebung
die zunichst einzig mogliche Kommunikationsform) und im Erblicken des anderen,
seiner physischen Erscheinung.®* Auch im Folgenden spielt die Korperlichkeit eine

" Euriolus oc Lucretia, Bl. A8": ,Dog formerckte hvercken aff dem den dag/ icke Lucretia Eurioli

Kierlighed/ icke heller Euriolus Lucretize/ men hver aff dem tenckte at de elskte forgeffvis.” (Doch
weder bemerkte Lucretia die Liebe des Euriolus, noch Euriolus Lucretias Liebe an diesem Tag; je-
der von ihnen glaubte, vergebens zu lieben).

8 Vgl. Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 216-220. — Dass Euriolus und Lucretia auferdem als ,sché-
nes Paar” auch viel besser zusammenpassen als Lucretia und ihr viel ilterer, wohl auch unattrak-
tiver Ehemann Menelaus, wird bereits in der spitzen Bemerkung deutlich, als Lucretia Schonheit
beschrieben wird: ,den [Menelaus] icke vaar vardig at hannem skulle tiene saadan en deylig oc
skon til Seng/ eller Bord/ men som vaar icke bedre/ end hans Hustru maatte bedrage hannem/ oc
(som mand siger) giore hannem til en hernet Hiort.” (Euriolus oc Lucretia, BL. A6"). Sowohl Lucre-
tias Untreue wird hier also bereits antizipiert als auch die leserlenkende Meinung des Erzihlers
verdeutlicht, der Ehemann habe es nicht besser verdient — womit eine in zahlreichen Texten der
antiken und mittelalterlichen Komédien- und Schwankliteratur wiederkehrende Konstellation
,junge schone Frau und ilterer, reicher Ehemann, der betrogen wird (gehdrnter Ehemann)” auf-
gegriffen wird.

' Vgl. Luhmann, Liebe als Passion, S. 76 und Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 222-223.

62 Der Erzihler betont (Euriolus oc Lucretia, Bl. A8"-B1"): ,saa de vare icke kommen til Tale med hver
andre/ men denne Handel er drefven formedelst @yenene/ at den ene saa vel befald den angen
[sic]“ (Sie hatten noch nicht miteinander gesprochen, sondern sich nur iiber Blicke verstindigt, so
geboten sie einander). Gerade die in den Blicken gegenwirtige und reprisentierte kérperliche
Anwesenheit beobachtender Dritter — der erste der finf gradus amoris — scheint namlich zugleich
die Annaherung der Liebenden zu erschweren. Vgl. hierzu auch Luhmann, Liebe als Passion, S. 59
(mit Anm. 10 und 11). - In der Historie wird mehrmals betont, dass Lucretia sich nicht frei in der
Stadt bewegen kann, was sowohl mit ihrer Schonheit (und damit Menelaus’ stets wachsamer Ei-
fersucht) als auch mit ihrer gesellschaftlichen Stellung begriindet wird. Zunichst gibt Lucretias
Diener Sosias seine Furcht vor einem &ffentlichen Bekanntwerden der Affire zu bedenken (vgl.
Euriolus oc Lucretia, Bl. BS"), spiter auch der Erzihler selbst (vgl. Euriolus oc Lucretia, Bl. D2"). —
Vgl. zur ,Augensprache” auch Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 204 und Luhmann, Liebe als Pas-
sion, S. 29.



162 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

wichtige Rolle, denn beide ,erleiden” die Liebe korperlich: Ahnlich wie schon im
Apollonius wird hier die Metapher der Liebe als Krankheit explizit aufgegriffen.
Lucretia spricht in der Konsequenz dieser Metaphorik von sich selbst als ,kranck”,
und die Liebe wird von den Liebenden selbst wie auch von ihrer Umwelt als
skranckhed” bezeichnet.”> Der Text bedient sich freilich dieser Metapher ganz be-
wusst, d.h. sie erscheint als reflektiertes Spiel mit einer literarischen Tradition, denn
die Figuren wissen sehr wohl, dass ihre ,Krankheit” nicht auf normalem Weg zu
heilen ist: ,[m]an geht deswegen nicht zum Arzt. [ ... ] Die Figur kontinuiert — aber
nur als auf beiden Seiten durchschaute Metapher.“®*

Im Verlauf des Textes erweist sich die Kommunikation als ein wesentlicher
Aspekt der Liebeskonzeption in Euriolus oc Lucretia. Sie kann, wie Manuel Braun
zeigt,”® verschiedene Auflerungsformen besitzen: nicht-sprachliche (Blicke, Gesten,
somatische Reaktionen, Austausch von Geschenken) und sprachliche. Sprachliche
Kommunikationsformen werden dargestellt anhand miindlicher Rede — wobei wie-
derum zwischen monologischen (Reflexion oder Klage im Selbstgesprich der/des
Liebenden) und dialogischen Formen (Gespriche zwischen den Liebenden, Ge-
spriche mit Drittpersonen) differenziert wird — und schriftlichem Austausch
(Briefwechsel). Dabei wird in der Historie eine schrittweise Entwicklung von der
monologischen Form (Selbstgespriche des Euriolus und der Lucretia) hin zur dialo-
gischen Form (die Liebenden zunichst jeweils einzeln im Gesprich mit Drittper-
sonen, dem Diener Sosias bzw. dem Kaiser; schlief3lich das erste Gesprich zwischen
den Liebenden selbst) vollzogen. Gleichzeitig verliuft diese Entwicklung vom
schriftlichen zum miindlichen Austausch hin, vom Brief zum Gesprich bzw. zur
Begegnung. Nichtsprachliche Kommunikation verlduft parallel zur sprachlichen
bzw. wechselt sich mit dieser ab: zunachst die nonverbale Kontaktaufnahme, dann
Austausch von Geschenken, Berithrungen, auch psychische und somatische
Befindlichkeiten. Da das Zusammensein von Lucretias und Euriolus vor allem durch
die mit Lucretias sozialer Position verbundene soziale Kontrolle der Familie und
Offentlichkeit erschwert wird, ist der Weg vom ersten Blickkontakt bis zur Erfiillung
ihrer Liebe lang und schwierig, was dem Text die Moglichkeit eroffnet, die
verschiedensten Kommunikationsformen durchzuspielen. Im Folgenden sollen
einige exemplarische Szenen aus Euriolus oc Lucretia, die solche verschiedenen Kom-
munikationsformen und -verliufe illustrieren, naher betrachtet werden.

8 Vgl. Euriolus oc Lucretia, Bl. B1-B2" (Lucretias Selbstgesprich). ,Kranck”, ,kranckhed”, ,det

krancke Hierte” (krank, Krankheit, das kranke Herz): vgl. etwa Bl. B1", B6", B6', F3".

Luhmann, Liebe als Passion, S.63. Luhmann schreibt den Romanen des 17. Jahrhunderts dieses

Bewusstsein zu; aber hier zeigt sich, dass auch schon das 15. Jahrhundert mit dem Topos spielt.

Dagegen werden im Apollonius noch Arzte gerufen, als Lucina aus Liebe zu Apollonius ,erkrankt”.

6 Vgl. hierzu und zu den folgenden Kategorien Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 203-212, der die
Kommunikation und Verstindigung iiber Liebe bzw. Liebe als Redegegenstand als spezifisches
Merkmal der frithneuzeitlichen Prosaromane hervorhebt, im Gegensatz zum auf der Kombination
von minne und aventiure konzipierten, handlungsorientierten Dienstminnemodell (spit-) mittelal-
terlicher Texte.

64



3.1 Liebe 163

Nicht-sprachliche Kommunikationsformen

An nicht-sprachlichen Kommunikations- bzw. Aulerungsformen kommt im Text
der Korpersprache die grofite Bedeutung zu: Nach dem anfinglichen Blickkontakt
sind insbesondere die somatischen Reaktionen der Liebenden zu nennen, wie sie sich
etwa in Lucretias melancholischen Gemiitszustand duf8ern, als Euriolus fiir zwei
Monate abwesend ist; sie bleibt stets im Haus, sogar nur in der Schlatkammer, lacht
niemals und legt Trauerkleidung an, was gleichsam einen Schatten tiber die gesamte
Stadt legt, die nun ihrerseits mit einer Witwe verglichen wird, oder mit einem Ort
der Unterwelt, den die Sonne von Lucretias Schonheit nicht mehr erreicht;* Lucre-
tia selbst liegt wie krank danieder und lebt erst wieder auf, als Euriolus zurtickkehrt.””
Am deutlichsten zeigt sich die Verbindung von Emotion und somatischer Reaktion
zum Schluss der Historie, als Lucretia aus Kummer iiber Euriolus’ Abreise
buchstdblich an gebrochenem Herzen stirbt:

Oc saa skildis icke Sind fra Sind/ eller Siel fra Siel/ Men den foreenede Kierlighed bleff
i tu skaaren/ oc Hiertit bleff deelt i Parter/ saa at en Part gick bort/ oc den anden bleff
igien/ oc alle sindene vaare med hver andre under dem selff deelit oc adskild/ oc
sorgede med Venelse/ at de skulde skillis fra hver andre/ der bleff icke en Draabe Blod
i deris Ansicter/ uden alleeniste Graad oc Suck/ saa de siuntis allerligeste dedelige.
[...] Men denne Lucretia/ der Euriolus drog nu heden aff sicte/ faldt hun paa Jorden/
oc bleff saa hendragen i sit Soffvekammers/ saa lenge hun kom til rette igien/ oc som
hun fick Liff igien/ lagde hun alle sine Klenod aff/ Guld/ Kleder/ oc Glaedskabs
Smycke/ oc brugte ringe ulden Klader i det sted. Icke haffver oc nogen hert hende
qvede/ eller seet hende lee/ icke kunde hun oc dragis til nogen Glede med nogen
Fryd eller Skiempt.

HVORLEDIS LUCRETIA D@DE AFF STOR SORRIG.

Den der Lucretia haffde verit i langvarig Sorrig/ faldt hun i Siugdom/ oc effterdi
Hiertit var icke hos hende/ oc Sindit kunde ingen Trest faa/ haftver hun opgiffvet sin
sorgelig Aand i sin Moders Arm/ hvilcken gremmede sig meget/ oc brugte mange
trostelige Ord til hende/ dog forgieffvis.®®

% Euriolus oc Lucretia, BL. D3": ,Den Stadt Senis vaar anseet lige som en Encke/ oc alle Mand siuntis

at leffve i it Morck oc hemmelig sted/ som Solen gaff ingen Skin fra sig.” (Siena glich einer Witwe,
jedermann meinte an einem dunklen Ort zu leben, wo die Sonne nicht scheint).

Euriolus oc Lucretia, B. D3": ,Da stod hun op/ lige som en Kranck oc Siug der opveckis aff Soffne/
hun lagde de Serge Kleder aff/ tog Prydelse oc smyckede sig/ slo Vinduen op/ oc forbide hans
Tilkommelse.” (Da stand sie auf, wie eine Kranke, die vom Schlaf erwacht, legte alle Trauerkleider
ab, schmiickte sich und 6ffnete das Fenster, um seine Ankunft zu erwarten).

Euriolus oc Lucretia, Bl. G7°-G8" (Und so trennte sich nicht Geist von Geist und Seele von Seele.
Aber die gemeinsame Liebe der beiden wurde durchtrennt und das Herz in zwei Teile geteilt, der
eine Teil ging fort, der andere blieb zuriick, und alle ihre Sinne wurden geteilt und getrennt und
trauerten so sehr dariiber, dass nicht ein Blutstropfen in ihren Gesichtern verblieb, nur Trinen
und Seufzer, beide schienen dem Tod nahe. Lucretia jedoch, als Euriolus fort ritt, fiel zu Boden.
Sie wurde in ihre Kammer getragen, bis sie sich wieder erholte. Dann legte sie all ihren Schmuck
ab, Gold und kostbare Kleider und trug stattdessen nur noch einfache wollene Kleider. Niemand
hat sie seitdem mehr singen oder lachen gehort, sie konnte nichts mehr erheitern./ Wie Lucretia
aus groflem Kummer starb./ Als Lucretia lange getrauert hatte, wurde sie krank, und weil das Herz

67

68



164 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Deutlich ist hier die Rede vom fragmentisierten, zerteilten Korper, der nur komplett,
in der Einheit mit dem geliebten Partner, existieren kann (man mag an Platons
Kugelmenschen denken) und in der jeweils einen Hilfte allein gar nicht lebensfihig
ist. Lucretia verbringt ihre letzten Tage wie eine Witwe, in Trauer und in schlichter
Kleidung. Als Euriolus schlie8lich von ihrem Tod erfihrt, fillt er in so tiefe Trauer,
dass ihm nur die Heirat mit einer jungen Adligen, die wiederum die klassische Trias
von Schonheit, Tugend und Weisheit in sich vereint (und damit gewissermafen
zum topisch besetzten angemessenen ,Ersatz” fiir Lucretia wird), das Leben rettet.*’
Geschenke gehen der personlichen Begegnung voraus. Sie driicken Zuneigung,
Ergebenheit und Wertschitzung gegeniiber dem Beschenkten aus, sie imaginieren
vor allem auch korperliche Prisenz und zértliche Berithrung.” Euriolus sendet sei-
ner Angebeteten zusammen mit dem zweiten Brief einige Kleinodien, und Lucretia
bedankt sich daraufhin mit einem kostbaren Ring, der in seinem Symbolgehalt ein-
deutig ist und zugleich eine metonymische Verschiebung produziert — er steht fiir
die Liebe und die geliebte Person, vergegenwirtigt sie selbst und wird zu einer Art
Fetisch, einem Ersatz fiir die abwesende Geliebte.”* Euriolus versichert Lucretia, den
Ring niemals von seinem Finger zu nehmen und ihn mit Kiissen zu benetzen,
anstelle der Geliebten: ,Jeg skal giore hende [!] vaad med Ky# i dit sted. "
Beriihrungen als Zeichen der (sinnlich-begehrenden) Liebe und nach visus und
colloquium der dritte gradus amoris, sind in Euriolus oc Lucretia erst spat moglich
aufgrund der zundchst verhinderten Zweisamkeit des Paares. Als sie das erste Mal
allein sind, erkennt Lucretia ihren als Kornsacktrager verkleideten Liebhaber gerade
an seinen Kiissen und seiner Umarmung ,wieder”, obwohl sie einander hier zum
ersten Mal wirklich beriihren, und erwidert seine Zirtlichkeiten (vgl. Euriolus oc
Lucretia, Bl. D8"). Nicht das Aufere, eine vorgetiuschte Identitit, sondern die seine

sie verlassen hatte und ihr Gemiit keinen Trost mehr finden konnte, gab sie ihren traurigen Geist
in den Armen ihrer Mutter auf, die sich sehr graimte und manches Trostwort fiir sie suchte, doch
es half nichts). ‘

% Euriolus oc Lucretia, Bl. G8": ,Oc der hand fornam at hun var ded/ bleff hand bedreffvet med stor
Pine/ oc hand tog sergelig Klaeder paa/ vilde oc icke lade sig troste aff nogen Mand/ saa lzenge at
Keyseren gaff hannem en Jomfru aff Hertug Blod fed/ skion/ kysk oc vis/ til sin Ecte Hustru.”
(Und als er von ihrem Tod erfuhr, verfiel er in schmerzliche Trauer, trug Trauerkleider und war
durch nichts mehr zu trésten, bis ihm der Kaiser eine Jungfrau aus herzoglichem Geschlecht zur
Frau gab, schén, keusch und klug).

70 Roland Barthes: Fragmente einer Sprache der Liebe. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1984, S. 261: ,Das
Geschenk aus Liebe ist feierlich; von der unersittlichen Metonymie mitgerissen, die das imaginire
Geschehen bestimmt, versetze ich mich ganz hinein. Mit diesem Gegenstand schenke ich Dir
mein Alles, ich beriihre dich [ ... ]. Das Geschenk ist Beriihrung, Sinnlichkeit: du wirst beriihren,
was ich beriihrt habe, eine dritte Haut eint uns.”

' Vgl. Euriolus oc Lucretia, Bl. C4', dazu Braun, Ehe, Licbe, Freundschaft, S. 205-206 (der Ring er-

scheint zunichst als ,Bezahlung”). Zur Verschiebung vgl. Barthes, Fragmente, S. 178-179 mit dem

Beispiel von Lottes Schleifchen, das fiir Werther zum fetischistischen metonymischen Objekt

wird, und Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 208.

Euriolus oc Lucretia, Bl. CS' (Ich werde ,sie” [den Ring] an deiner Stelle mit Kiissen benetzen).

Spiter tauschen sie weitere Geschenke durch ein Réhrchen zwischen beiden Hiusern aus (vgl.

Euriolus oc Lucretia, Bl. DS").

72



3.1 Liebe 165

wahre Identitit aufdeckenden Berithrungen des Geliebten sind fiir Lucretia relevant
und sinnstiftend. Roland Barthes zufolge sind Beriihrungen fir den Liebenden
Bestandteile eines zeichenhaften Sinnsystems, das aus Verlangen und Reaktion
besteht und sich in der (zwangsliufig geforderten), selbst-verstindlichen Antwort,
der Reaktion des geliebten Wesens konstituiert. Liebevolle Beriihrungen und Kiisse
bedeuten und generieren darum Sinn fiir den Liebenden,”” und deshalb kann auch
Lucretia ihren Euriolus an ihnen ,wiedererkennen”.

Sprachliche Kommunikationsformen

Unter den sprachlichen Kommunikationsformen in der Historie kommt der miind-
lichen Rede in Monolog- und Dialogformen, aber auch dem Briefwechsel grofite
Bedeutung zu.

In einer monologischen Reflexion entscheidet sich die Protagonistin fiir die Liebe
zu dem Fremden Euriolus, dessen Namen sie noch nicht einmal kennt. Auffallend ist
hier der rhetorische Aufbau der Rede, in dem zunichst das eigene Liebesgefiihl
konstatiert wird, dann das Fiir und Wider der Beziehung abgewogen werden und
schliefflich die Entscheidung fiir die Liebe gefillt wird, allen Risiken zum Trotz.”
Anschlieffend gestaltet sich die erste dialogische Form, die Unterhaltung zwischen
Sosias und Lucretia, als eine Art moralphilosophischer Disput iiber die Macht der
Liebe (vgl. Euriolus oc Lucretia, Bl. B3*-B6"). Gespriche der Liebenden mit vertrau-
ten Drittpersonen, dem Diener Sosias etwa, treten als erste dialogische Form auf,
weil eine direkte Kommunikation zwischen Euriolus und Lucretia selbst aufgrund
der dufleren Umstinde noch nicht moglich ist. Sosias’ moralische Bedenken gegen-

7> Vgl. Barthes, Fragmente, S. 59-60.

" Vgl. Euriolus oc Lucretia, Bl. B1"-B2". Lucretia fragt sich, warum sie jhren Ehemann nicht mehr liebt
und gesteht sich ihre Faszination durch den fremden Edelmann ein, argumentiert aber zugleich
stark moralisch wertend, ebda., Bl. B1": ,Alle tid er den fremmede Mands Billede oc Skabning
(den der var nest Keyseren i Dag) for mine @yne. Driff ud den Brynde oc ukysk Low aff dit kysk
Bryst/ ja kunde jeg ulycksalige/ da vaare jeg icke saa kranck som jeg er.” (Immerzu steht mir das
Bild und die Gestalt des fremden Mannes vor Augen, der heute neben dem Kaiser war. Fort mit
diesem unkeuschen Begehren aus deiner keuschen Brust! Ach, vermochte ich Ungliickselige dies,
so wire ich nicht so krank wie ich bin). Rhetorische Wendungen prigen ihre Rede, in der sie etwa
sich selbst zur Rede stellt (ebda.): ,O du skene/ ZAdele oc hoyloffvede Burgersk/ hvad haffver du
at giore med en fremmede Mand?“ (O du schone, edle und wiirdige Biirgerin, was hast du mit ei-
nem Fremden zu schaffen?) und damit in die Rolle einer vorwurfsvoll fragenden Drittperson
schliipft. IThr guter Ruf und ihre gerade entflammte Liebe zu Euriolus werden gegeneinander ab-
gewogen, doch schlielich konstatiert sie (Bl. B2): ,Nu maa jeg dog hielpe Kierlighed. Enten skal
hand bliffve her/ eller naar hand drager heden/ skal hand tage mig med sig. Oc jeg vil derfor for-
lade Moder/ Ho8bonde oc Federne Land. | ... ] Jeg vil heller miste min Mand/ oc hafve hannem.
Der som it Menniske haffver lyst at leffve/ der er hans Feederne Land.” (Nun will ich doch der
Liebe zu Hilfe kommen. Entweder bleibt er hier oder er soll, wenn er fortzieht, mich mitnehmen.
Und ich will fiir ihn Mutter, Ehemann und Heimat verlassen. Lieber verliere ich meinen Mann,
wenn ich ihn dafiir bekommen kann. Wo ein Mensch gerne lebt, da ist seine Heimat.). Hier wird
zum Schluss sogar auf das antike Sprichwort , Ubi bene, ibi patria“ angespielt. Vgl. zum Monolog
auch Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 206-208.



166 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

tiber der Liebe Lucretias, deren Realisierung immerhin einen Ehebruch mit sich
bringen wiirde, argumentieren stark mit dem als ,onde Anfectning”, also als bose
oder gar teuflische Versuchung umschriebene Liebesbegehren, das den Menschen in
Versklavung fithre.”> Doch Lucretia weify sehr wohl selbst um die Ambivalenz und
Gefahrlichkeit leidenschaftlicher Liebe, der sie freilich letztlich nicht widerstehen

kann:

Lucretia sagde: Jeg veed at det er ret/ oc vare vel giort det du raader/ men Kierligheds
Fyrighed neder mig at effterfolge det Onde/ mit Sind oc Hiertet siger mig vel/ hvad
for stor fald mig forestaar/ dog falder jeg vitterlig. Frihed offvervinder mig/ oc den
stercke Elskow reglerer med vold ofver mit Sind/ saa at mit Sind der saa/ at folge hvor
Elskovens Regimente befaler/ Jeg hafver alt forlenge stridet her imod/ oc dog forgeft-
vis/ veer du mit Budskab/ om du ellers kand forbarme dig offver mig.”

Ahnlich Euriolus’ Reflexion iiber die Macht der Liebe in einem Selbstgesprich:

Denne Euriolus som hand nu fornam/ at hand oc brende i Kierlighed/ begynte hand
at tale til sig selff/ straffede sig oc sagde. Euriole du vedst vel hvad mact Kierlighed
haffver med sig/ langvarig Sorrig/ kort Ladder/ liden Gleede/ megen Redsel/ Den der
elsker/ hand deer allevegne/ oc ligger dog icke ded.”

In solchen monologischen Redeformen der Protagonisten kommt der ambivalente
Charakter einer Liebe mit Absolutheitsanspruch zum Ausdruck. Der Erzahler lasst
dabei die Positionen ineinander gleiten: Es gibt keine Schwarz-Weif3-Zeichnung
einer unter allen Umstinden zu bejahenden Liebe gegeniiber einer moralisch
strengen Gegenposition; gerade die Liebenden selbst wissen genau um die Radika-
litat der Liebe und sprechen positiv wie negativ von ihr.

Die schriftliche Kommunikation zwischen den beiden Liebenden fiihrt der Text
anhand ihres Briefwechsels vor, der aus jeweils vier vollstindig wiedergegebenen
Briefen besteht. Die Briefe dienen der allmihlichen Anniherung zwischen Euriolus

> Euriolus oc Lucretia, Bl. B4": ,[...] slaa saadan onde Tancker oc Brynde/ aff dit Brysts kyske

Hierte/ oc icke folge den onde Anfectning oc hob udsluck Ilden. Thi hun er icke svar at uddriffve/
naar mand staar imod i det forste. Men den der holder det skadelige fode med Lyst/ den giffver sig
i Treldom under een streng oc hoffmodig Herre/ oc kand icke fri sig aff den Traeldom igien i hvor
gierne hand vilde.” (Schlage dir solche Gedanken und Begehren aus deinem keuschen Herzen,
und gib der bosen Verlockung nicht nach, 16sche das Feuer aus. Denn zu Beginn lisst es sich noch
leicht vertreiben. Wer es aber mit Lust am Leben erhilt, der begibt sich unter einen strengen und
hochmiitigen Herrscher und kann sich so leicht nicht mehr aus dessen Knechtschaft befreien, so
gern er auch méchte).
76 Euriolus oc Lucretia, Bl. BS"BS"* (Lucretia sprach: Ich weif}, dass du recht hast, doch das Feuer der
Liebe zwingt mich, das Bose zu tun, mein Gemiit und mein Herz sagen mir wohl, welch tiefer Fall
mir bevorsteht, doch falle ich wissend. Die Freiheit besiegt mich, und das starke Liebesbegehren
steuert fest meinen Geist, das zu tun, was die Liebe gebietet. Allzu lange habe ich mich dagegen
gewehrt, doch vergebens; sei du mein Bote, wenn du dich auch nur irgendwie meiner erbarmen
kannst).
Euriolus oc Lucretia, Bl. B7* (Euriolus, als er spiirte, wie auch er in Liebe entflammt war, begann, zu
sich selbst zu reden, ermahnte sich und sagte: Euriolus, du weifit sehr wohl, dass die Liebe langes
Weinen, kurzes Vergniigen, wenig Freude und viel Furcht mit sich bringt. Wer liebt, stirbt stets,
und ist doch nicht tot).

77



3.1 Liebe 167

und Lucretia, wobei ,Schrift [ ... ] die duleren Hindernisse, die aus der Dreiecks-
konstellation herriihren, [iiberbriickt]”,® und geben die Offenbarung des Liebesge-
stindnisses wieder. Dabei geht die Initiative von Euriolus aus (vgl. Euriolus oc
Lucretia, Bl. B8'-C1), der Lucretias Antwort einer Waffe gleichsetzt, die sie in ihren
Hinden halte und mit der sie ihn hinhalten, toten oder aber ihm das Leben schen-
ken koénne: ,thi bliffver du varactig leenger i saadan Tale/ da bliffver du en Mand-
drabere/ oc drzber mig snarere med dine Ord/ end anden med Sverdet. [ ... ] Sig at
du elsker mig/ saa er jeg lycksalig.””® Lucretias zustimmende Antwort erfolgt dann
ebenfalls schriftlich. Der erste Liebesdialog der Historie ist also durch Schrift er-
moglichte Kommunikation und auf Bestitigung hoffendes Begehren. Der Brief
driickt die Forderung nach dem die eigene Liebe erwidernden Ja-Wort des Anderen
aus: ,Sig at du elsker mig”. Der Liebesbrief ist nach Barthes Begierde, die eine
Antwort erwartet, den Anderen auf eine Antwort verpflichtet.** Euriolus erhofft sich
das entscheidende ,Ich liebe dich” von Lucretia, die Proferation, die vollkommene
Entsprechung zu seinem im Brief ausgesprochenen Empfinden, eindeutiger und
sicherer als alle Blicke und Gesten.®® Zudem bereiten die Briefe die ,reale”
Begegnung vor und schiiren die Sehnsucht, nachdem die gegenseitigen Gefiihle auf
diese Weise geoffenbart wurden (vgl. Euriolus oc Lucretia, Bl. D2°).%2

Nach dem Briefwechsel ergibt sich als Steigerung der Kommunikationsform das
erste gemeinsame Gesprich zwischen den Liebenden, zunichst noch aus der Dis-
tanz (vgl. Euriolus oc Lucretia, Bl. D4-DS"), dann erstmals in einer Begegnung zu
zweit, als Euriolus als Korntrager verkleidet in Lucretias Haus gelangt. Hier sind fiir
kurze Zeit vertrautes Gesprach und auch korperliche Kommunikation, Berithrun-
gen, Kiisse und Umarmungen moglich. Als Hohepunkt nicht nur der sprachlichen,
sondern aller bisher durchgespielten Kommunikationsformen erscheint dann das
Gesprich der Protagonisten in der ersten Liebesnacht:

Der var imellom de to kierlige Mennisker/ den tid Paris forde Helenam bort med sig i
Skibit. Denne Nat var saa sed/ at de nectede baade/ at Venus oc Mars leffde icke saa
vel sammen.

78 Braun, Ehe, Licbe, Freundschaft, S. 210.

7 Euriolus oc Lucretia, Bl. CS" (Zégerst du noch linger, so wirst du zur Mérderin und tétest mich mit
Worten wie mit einem Schwert. Sag’, dass du mich liebst, so bin ich gliickselig).

8 Vgl. Barthes, Fragmente, S. 66.

81 Vgl. Barthes, Fragmente, S. 136-14S. Nur das erwiderte Wort, die Sprache, erscheint als eindeuti-

ges Zeichen, denn letztlich besteht sonst immer eine Unsicherheit: ,[ ... ] dem liebenden Subjekt

steht keinerlei sicheres Zeichensystem zur Verfiigung. [...] weil nichts die Sprache verbiirgt,

werde ich die Sprache als einzige und letzte Sicherheit gelten lassen [ ... ]. Daher die Bedeutsam-

keit der Erklirungen.” Ebda., S. 258-259 (seine Hervorhebung).

Variiert und auch karikiert wird hier das Medium der Briefkommunikation und ihrer Umstinde,

die Briefiibergabe (die stets indirekt, durch Diener erfolgt), in der eingeschobenen Passage mit

dem Edelmann Baccarus, der sich in Lucretia verliebt hat und ihr nun eigenhindig Liebesbriefe

auf mehr oder weniger originelle Weise zustellt: im Schaft einer vergoldeten Blume versteckt oder

mit Wachs versiegelt in einem Schneeball, den er durch ihr gedffnetes Fenster wirft: vgl. Euriolus

oc Lucretia, Bl. ES*-E7".

82



168 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Lucretia sagde: Du est min Ganimedes/ min Hippolytus/ min Diomedes. Euriolus
sagde: Du est min Polyxena/ min Emilia/ min Venus/ saa kyssede de hver andre dif3-
imellem/ oc toge Sengeklederne undertiden op/ oc beskuede hver andre.

Saadan var Diana der Aceton saae hende toe sig i Brynden. Hvad er skionnere oc
hvidere end disse Lemmer? Nu er all min Angist oc Sorrig forlest oc vel betald/ hvad
skulde det veere mand skulde ey lide for din skyld? O dette velluctende Liff/ Nu var det
bedre at dee nu vor Glade er saa nye/ frisk oc stor/ ferend her kommer nogen Sorrig
paa. Ingen leffver lycksaliger end jeg. Men vee/ hvad kort oc stackit Stunden er/ du
hadelig Nat/ hvi flyer du saa/ bliff heden Apollo du Solens Gud/ bliff lenge i Morcket
under Jorden.

Hvi spender du saa snart dine Heste fore? Lad dem endnu nogit 2de. Giff mig en Nat/
som du gaff Alcomene/ du Morgenstierne/ hvi forlader du saa snart din Tieneris Soff-
vekammer? Var du hannem saa gunstig som Lucretia er mig/ hand lod dig icke saa
tidig staa op. Ingen Nat haffver verit saa kort for mig som denne/ der jeg end haffde
verit i Engeland eller Dannemarck/ saa talede Euriolus. Men Lucretia jo saa megit/
hun betalede jo rundelige med lige. De vaare jo lystige saa vel sidst som forst/ lige som
Antheus/ der opstod fra Jorden jo sterckere saa de oc lige saa. Der Natten var nu
forgangen/ oc Morgenrodet oploffte sit Haar aff det Oceaniske Haff/ da skildis de ad/
der effter komme de icke sammen i mange Dage/ for Vacten formeredis daglige.

Men Kierligheden offvervant Alting oc fant siden en Vey/ at de kunde komme sam-
men/ den brugte de siden.”

Sowohl die gegenseitige Anrede mit antiken Namen - ein literarisch-intertextuelles
Rollenspiel und eine literarische Stilisierung® — als auch die topische Formel der zu

83

84

Euriolus oc Lucretia, Bl. G4"-G5" (Zwischen den beiden Liebenden war es wie zu der Zeit, als Paris
Helena zu Schiff entfiihrte. Diese Nacht war so siif3, dass sie beide verneinten, dass Mars und
Venus es schoner zusammen hatten. Lucretia sprach: Du bist mein Ganymed, mein Hippolyt,
mein Diomedes. Euriolus sagte: Du bist meine Polyxena, meine Emilia, meine Venus. Sie kiissten
sich und hoben hin und wieder die Bettdecke an, um einander zu betrachten. So war Diana, als
Acteon sie beim Waschen an einem Brunnen erblickte. Was gibt es Schoneres und Weif3eres als
diese Glieder? Nun sind all meine Angst und Sorgen erlost und bezahlt, was wollte man nicht um
deinetwillen leiden? O duftender Leib! Jetzt wire es schon zu sterben, wo unsere Freude so jung,
frisch und grof8 ist, bevor irgendeine Not dazukommt. Niemand lebt gliickseliger als ich. Aber ach!
Wie kurz doch die Zeit ist, du verhasste Nacht, warum entfliehst du; bleib fort, Apollo, du Son-
nengott, halte dich noch lange im Dunkeln unter der Erde. Was spannst du so rasch deine Pferde
vor den Wagen? Lass sie doch noch grasen. Gib mir eine Nacht, wie du Alkmene eine schenktest;
du Morgenstern, was verlisst du so schnell die Schlafkammer deines Dieners? Wirest du ihm
ebenso gewogen wie Lucretia mir, so liele er dich nicht so friih aufstehen. Nie war mir eine Nacht
so kurz wie diese, obwohl ich auch in England oder Dianemark war. So sprach Euriolus. So auch
Lucretia und zahlte mit gleicher Miinze zuriick. Sie hatten es gut zusammen, sowohl zu Beginn wie
auch spiter; so wie Antheus, der von der Erde stirker wieder erstand als zuvor, so war es auch fiir
sie. Als die Nacht um war und die Morgenréte ihr Haar aus dem Meer 16ste, da trennten sie sich.
Danach kamen sie fiir mehrere Tage nicht zusammen, denn die Wachen wurden verstirkt. Doch
die Liebe iiberwand alle Hindernisse und fand einen Weg, dass sie zusammenkommen konnten,
und diesen benutzten sie beide dann).

Mit Luhmann, der sich allerdings erst auf das 17. Jahrhundert bezieht, formuliert: ,Schon im 17.
Jahrhundert weifl man: die Dame hat Romane gelesen und kennt den Code.” Luhmann, Liebe als
Passion, S. 37. Das Spiel mit solchen literarischen Mustern und Referenzen lisst sich also durchaus
schon fiir die fritheren Prosaromane in Anspruch nehmen. - Vgl. auch die fast wortgleiche litera-
risch-stilisierte gegenseitige Namensgebung der Liebenden im frithneuhochdeutschen Prosa-



3.1 Liebe 169

kurzen Nacht, die Beschworung Apollos mit der Bitte, die Nacht noch linger
hinauszuzogern, verorten die Historie in literarischen Traditionen der Antike und
des Mittelalters und bestitigen die Weiterverwendung und das Weiterschreiben
eines bestimmten Codes, mit dessen Hilfe Liebende in der Literatur kommunizie-
ren. Die kérperliche Vereinigung selbst bleibt jedoch eine narrative Leerstelle.®

Liebe: Diskurslinien

Euriolus konstatiert am Ende seines ersten Monologs die Allmacht der Liebe mit
einer Anspielung auf Vergils berithmtes Omnia vincit amor:*® Zwar bewahrheitet sich
die Macht der Liebe im Verlauf der Erzihlung, doch wird sie durchaus ambivalent
dargestellt, und an den einzelnen Figuren werden unterschiedliche Positionen und
Aussagen tiber die Liebe durchgespielt. Dadurch ergibt sich ein breites Geflecht an
Diskursen, Sprechweisen iiber Liebe und Sexualitit, die einander erginzen,
manchmal aber auch widersprechen. Obwohl am Schluss der Historie das Scheitern
der Liebe steht und das Bestreben nach Sicherheit, Erhaltung der Ehre und damit
Verzicht auf die Liebe den minnlichen Helden iiberleben lisst (und sogar eine
schone junge Ehefrau finden), wihrend die weibliche Protagonistin vor Kummer
stirbt, so scheint dieses Ende die vorausgeschickte Warnung der Autorstimme vor
der Liebe, ,die mehr Galle als Honig bereithalte”*” vordergriindig zu bestitigen.

roman Camillus und Emilie bei Bennewitz, ,Du bist mir Apollo’, in: Bachorski, Ordnung und Lust,
S. 196.

Der dinische Text ist hier gegeniiber der deutschen Fassung von Wyle stark gekiirzt und auch
yzensiert”, in der deutschen Historie heif3t es beispielsweise zu Beginn und am Ende der Beschrei-
bung der Liebesnacht (die auch nochmals ein Lob der kérperlichen Schonheit der Frau inkludiert,
diesmal freilich der intimeren Ké&rperteile) deutlich: ,Vnd do sy also mitainander geredten/
giengent sy sament Jn die schlaufkamer/ da sy ain s6lich nachte hatten/ als wir geloubent gewesen
sin zwischent zwayen liebhabenden menschen. [ ... ] Vnd lagen ouch ndch volbrachter minne nit
mide noch stille Sunder glycher wyse als Antheus vsser dem ertrich stercker vferstind also
wurden ouch die nach volbrachtem stryte frolicher vnd stercker.” Vgl. Wyle/Morrall, Eurialus und
Lucretia, S. 164-166 (meine Hervorhebung).

Vergil: Eklogen. Mit lateinischem Originaltext. Deutsche Ubertragung und Vorrede von Gottfried
Preczov Frankenstein. Basel: Schwabe, 1950 (Sammlung Klosterberg): ,Omnia vincit Amor: et
nos cedamus Amori” (X, 69). Vgl. auch Euriolus oc Lucretia, Bl. B8": ,Kierlighed offvervinder
Alting/ derfor maa mand vige for Kierlighed.” (Die Liebe besiegt alles, darum lasst uns der Liebe
Raum geben).

Dies lasst der Erzihler auch Euriolus ausrufen, als dieser, endlich in Lucretias Haus gelangt, die
ohnmichtig gewordene Geliebte in den Armen halt und sofort an ihren Tod und an die Moglich-
keit einer peinlichen Entdeckung denkt, Euriolus oc Lucretia, Bl. G3": ,Ah vee du ulycksalige Kier-
lighed/ hvi hafver du meer aff Gallen end aff Honningen. Nu er der intet beskere/ eller bittere end
du est? Hvad mangen Liffs Fare hafver du ferd mig i? Dette skulle nu staa igien forhaande at du
skulle dode denne Qvinde i mine Arme. Hvi hafver du icke helder drabit mig? Hvi hafver du icke
kast mig for Loffverne? Vee/ vee/ hvor meget heller jeg haffde seet/ at jeg hafvde dod i hendis
Skipd/ end hun skulle saa bliffve borte i mine Arme.” (O weh, du ungliickselige Liebe, was haltst
du mehr Galle als Honig bereit. Es gibt nichts Bittereres als dich. In wie viele Gefahren fiir mein
Leben hast du mich nicht gefithrt! Und nun dieses, dass du diese Frau in meinen Armen totest.
Warum hast du nicht mich stattdessen getotet? Mich den Lowen vorgeworfen? Ach, ach, wie viel

85

86

87



170 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Doch der Text prasentiert in seiner Vielfalt an Aussagen iiber die Liebe ein diffe-
renzierteres und wenig eindeutiges Bild, das gerade aus der Spannung heraus, in der
die Redeweisen zueinander stehen, reizvoll erscheint. Bei den im Folgenden
nachgezogenen und in Zusammenhang gebrachten Diskurslinien spielt insbeson-
dere der cupiditas-Diskurs eine wichtige Rolle im Sprechen der Historie iiber Liebe,
Ehe und Sexualitat.

Cupiditas: das gefihrliche Begehren

Die Auffassung von der Liebe als gefihrliche, zerstorerische Kraft, wie Lucretias
Diener Sosias sie erldutert und der sich beide Protagonisten auch bewusst sind, geht
zuriick auf die in der christlich-moraltheologischen Tradition stark negativ konno-
tierte Bedeutung des sinnlich-leidenschaftlichen Begehrens, der cupiditas (,fleisch-
liche Liebe’). Sie erinnert an die Verhaftung des Menschen in der Erbsiinde und
steht der ,wahren’ Liebe in Form der caritas (,geistige Liebe’) gegeniiber. Die cupi-
ditas oder concupiscentia wird auch mit der Todsiinde der luxuria assoziiert.*® Wih-
rend die cupiditas durch das Erblicken (ex visione) einer schénen Frau oder eines
schénen Mannes ausgel6st wird, entsteht die caritas in der mens oder ratio. Der
Liebesausloser ,Schonheit” (visuelle Wahrnehmung), der ja in Euriolus oc Lucretia
primar beschrieben wird, steht damit aus theologischer Sicht wihrend des gesamten
Mittelalters unter dem Verdacht der siindigen Begehrlichkeit.*” Welche Implikatio-

lieber wire ich in ihrem Schof8 gestorben, als dass sie jetzt tot in meinen Armen liegt). Dabei kann

im letzten Satz mit dem Wortspiel bzw. der Doppelbédigkeit des Begriffs ,sterben” eine sexuelle

Konnotation verstanden werden, zugleich wird aber auch das Bild einer umgekehrten Pieta ent-

worfen.

Wie komplex diese Thematik ist, die hier nicht ausfithrlicher behandelt, sondern im Folgenden

nur kurz umrissen werden kann, zeigt die Untersuchung Schnells, der ausfiihrt, dass zahlreiche

mittelalterliche Autoren nicht immer strikt zwischen beiden Begriffen unterscheiden, d.h. unter
dem Wort amor, amour, minne usw. sowohl cupiditas wie auch caritas verstehen konnen. Ahnliches
gilt etwa auch fiir die Beschreibung religiéser Liebe, die sich nicht selten auch des Vokabulars und
der Bildformeln weltlicher Liebesdichtung bedienen konnte, vgl. hierzu Schnell, Causa amoris,

S.18-52 (zu cupiditas vs. caritas) und S.246-248 (mit zahlreichen Literaturverweisen). Sowie

Giinter Jerouschek: ,,Diabolus habitat in eis’. Wo der Teufel zuhause ist: Geschlechtlichkeit im

rechtstheologischen Diskurs des ausgehenden Mittelalters und der frithen Neuzeit”, in: Bachorski,

Ordnung und Lust, S.281-305. — Bachorski, Diskursfeld Ehe, S.511-54S. — Philippe Ariés, André

Béjin, Michel Foucault et al. (Hg.): Die Masken des Begehrens und die Metamorphosen der Sinnlich-

keit. Zur Geschichte der Sexualitit im Abendland. Frankfurt/Main: S. Fischer, 1984.

8 Vagl. Schnell, Causa amoris, S. 246-249, u.a. mit dem Verweis auf die seit der Bibel (Mt S, 28) und
Augustinus im Mittelalter bekannte dreistufige Reihung der Siinde suggestio-delectatio-consensus,
die ebenfalls im Erblicken (Blick-Erotik) ihren Ausgang nimmt. — Dennoch ist es schwierig, dies-
beziiglich eine eindeutige Wertung vorzunehmen: Andreas Capellanus etwa definiert ganz zu An-
fang des ersten Buches von De amore das Wesen der Liebe (amor) in einem letztlich, wie Riidiger
Schnell tiberzeugend deutet, doch positiven Sinn, und es nimmt ebenfalls im Erblicken seinen
Ausgangspunkt: ,Amor est passio quaedam innata procedens ex visione et immoderata
cogitatione formae alterius sexus, ob quam aliquis super omnia cupit alterius potiri amplexibus et
omnia de utriusque voluntate in ipsius amplexu amoris praecepta compleri.” (Andreas Capellanus:
De amore libri tres. Hg. von E. Trojel. Miinchen: Eidos, 1964, S. 3). - In Hartliebs Ubersetzung

88



3.1 Liebe 171

nen hat daher der Blick der Liebe? — denn fiir Euriolus und Lucretia ist es buchstab-
lich die ,Liebe auf den ersten Blick” in der ovidischen Tradition.”® In der (moral-)
theologischen Tradition der Spitantike und des Mittelalters ist dieser Blick eher
negativ konnotiert, was mit der augustinischen Unterscheidung zwischen Korper
(corpus) und Fleisch (caro) und der Verschiebung der concupiscentia in den Bereich
des (schon bei Paulus siindhaften) Fleisches (und damit einer impliziten Konzentra-
tion auf das sexuelle Begehren) zusammenhingt, so dass seit Paulus und besonders
seit Augustinus eine Opposition caro vs. spiritus besteht und caro eine neue sexuelle
Dimension erhilt.”’ Hier kommt dem Auge besondere Bedeutung zu: In der bib-
lisch-jiidisch-christlichen Tradition und in der mittelalterlichen Theologie und
Philosophie geht es nimlich immer wieder um den Blick als Beginn des Begehrens
und um das Auge als Tor zur Seele, durch das siindhafte Einfliisse von auflen in den
Menschen eindringen und Besitz von der Seele ergreifen konnen. Das Sehvermogen
erweitert also gewissermaflen die Méoglichkeiten menschlichen Begehrens und birgt
damit ein Gefahrenpotential fiir das Seelenheil des Menschen.”” Vor diesem
doppelten Hintergrund - der poetischen antiken Tradition der ,Liebe auf den
ersten Blick” und der theologischen Auffassung vom Auge als Einfallstor der Stinde
— ist die Liebe zwischen Euriolus und Lucretia zu sehen. Von ihrem Ursprung her ist
aber die Liebe (amor, dilectio) aus der Sicht der christlichen Morallehre, etwa bei
Augustinus, an sich neutral und gut (ein bonum). Erst durch ihre jeweilige Aktua-
lisierung als cupiditas oder caritas, hinsichtlich ihrer intentio bzw. dem Objekt des
Begehrens, ist sie als Erscheinungsform menschlichen Verhaltens und Praktizierens
als ,schlechte” oder ,gute” Liebe zu bewerten.” Da freilich die cupiditas und damit

wird passio mit ,Leiden” und immoderata cogitatione mit ,,vngeordenten gedianngkhen” wiederge-
geben, was freilich einen eher negativen Klang evoziert. Vgl. Alfred Karnein: De Amore deutsch.
Der Tractatus des Andreas Capellanus in der Ubersetzung Johann Hartliebs. Miinchen: C.H. Beck,
1970, S. 67. Vgl. dazu auch Schnell, Causa amoris, S. 49-52.
% Vgl. Suzannah Biernoff: Sight and Embodiment in the Middle Ages. Palgrave: Macmillan, 2002,
S.48.
Dies und das Folgende zum ,begehrlichen Auge” nach Biernoff, Sight and Embodiment, S. 23-59.
Die theologische Argumentation zu Korper vs. Fleisch oder Fleisch vs. Geist sowie zur Bedeutung
des Auges kann hier nur andeutungsweise und lingst nicht in ihrer eigentlichen Komplexitat und
Differenziertheit wiedergegeben werden, da lediglich der diskursive Kontext fiir die Erotik des
Blicks in Euriolus oc Lucretia skizziert werden soll. — So sind auch Oppositionen wie caro vs. spiritus
keinesfalls fiir die gesamte mittelalterliche Theologie giiltig, die Positionen zum ,klassischen”
christlichen Dualismus von Geist/Seele vs. Korper sind durchaus unterschiedlich. Vgl. dazu ebda.,
S.25.
Vgl. die aufschlussreichen Ausfithrungen zum Siindenfall und zur Bedeutung des ,fleshly eye” in
Biernoff, Sight and Embodiment, S. 41-53. ,My argument here is that carnal vision extends the ap-
petite and attributes of the flesh beyond the boundaries of individual bodies. Sight lends the flesh
an intersubjective dimension; it literally carries carnality outside the viewer’s corporeal envelope
and into the world: even into other bodies.” (ebda., S. 41).
Vgl. Schnell, Causa amoris, S. 66-68. — Dass sich mittelalterliche Liebeskonzeptionen freilich nicht
einfach im Dualismus von cupiditas und caritas erschopfen, sondern beispielsweise gerade in der
yhofischen Liebe” eine dritte Form neben der von der Kirche negativ bewerteten triebhaft-sexuel-
len Liebe und der mit Nachsicht oder mit Wohlwollen betrachteten ehelichen Liebe existiert, hat
Riidiger Schnell ausfiithrlich gezeigt. Er macht deutlich, dass die ,héfische Liebe” in den Kategori-

91

92

93



172 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

die Sexualitit insgesamt bis weit in die frithe Neuzeit ein verdichtiges Moment
bleibt, auch in der Ehe, muss sie von der Institution Kirche als mafigeblicher
Vertreterin der giiltigen Sexualmoral kontrolliert und reglementiert werden, was sich
in einem moral- und rechtstheologischen Diskurs niederschligt: etwa in den
Beichtspiegeln und ,Beichtvitersummen” (summae confessorum), die wihrend des
gesamten Mittelalters und teilweise bis ins 17. Jahrhundert hinein verfasst und
verwendet wurden. Foucault beschreibt diesen Prozess des von Instanzen der Macht
kontrollierten Sprechens tiber Sexualitit als ,Diskursivierung des Sexes”.**

Im gegenseitigen sinnlichen Verlangen der Liebenden, wie es im Verlauf der
Historia vom ersten Erblicken bis hin zur Vereinigung gesteigert wird, besitzt die
Liebe von Euriolus und Lucretia von Anfang an eindeutig ,ordnungsgefihrdendes
Potenzial“,”® gefihrdet sie doch die gesellschaftliche Ordnung, Stellung und Anse-
hen der Betroffenen - allerdings nur fiir Lucretia als verheiratete Frau, denn Euriolus
als peregrinus ist diesen Bindungen enthoben,” aber mit der Frau ist auch die ganze
Familie betroffen, die christliche Hausgemeinschaft. Vor allem aber ist natiirlich die
christliche Moralordnung gefihrdet, die sakramental verfestigte eheliche Treue.
yHvad siger du arme Qvinde? Du van@rer oc beskemmer dit Huus/ oc bliffver den
eniste Hoer-Qvinde i din Slect”’ wirft Sosias Lucretia vor. Einen gewissen Aufschub
der Erfillung der cupiditas, womit eine zunichst noch aufrechterhaltene Ordnung
garantiert ist, sichern die Eigenschaften Lucretias als tugendhafte und auf ihre
Keuschheit bedachte Frau, wie sie Euriolus in seinem zweiten Brief an Lucretia
hervorhebt (vom Erzihler in indirekter Rede wiedergegeben):

sierungen der kirchlich-lateinischen Traktate so gut wie keine Erwihnung findet, sondern primar
in der volkssprachlich-,héfischen” Dichtung beheimatet ist (und darum nicht mit Argumenten
oder Mafistiben der kirchlichen Traktate interpretiert werden kann). ,Héfische Liebe” bedient
sich, verkiirzt gesagt, zwar oftmals derjenigen strukturellen Elemente, die in der geistlichen Litera-
tur fiir die Konzeption einer geistig-religiésen Liebe verwendet werden, konstruiert aber darauf
aufbauend ihre eigene, neue Liebeskonzeption einer erotischen (sexuellen) Beziehung, die grund-
sitzlich einen ethisch positiven Wert reprisentiert und die vielfache poetische Darstellungsformen
ermdglicht. Mir ist bewusst, dass dies eine sehr verkiirzte Darstellung ist, doch die vielfiltigen poe-
tologischen und konzeptionellen Erscheinungsformen eines so komplexen Themas wie der ,hofi-
schen Liebe” in der (deutschsprachigen) mittelalterlichen Literatur konnen hier nicht ausreichend
wiedergegeben werden. Vgl. hierzu Schnell, Causa amoris, S. 77-184, bes. S. 135-137.

% Vgl. hierzu Jean-Louis Flandrin: ,Das Geschlechtsleben der Eheleute in der alten Gesellschaft:
Von der kirchlichen Lehre zum realen Verhalten®, in: Ari¢s et al. (Hg.), Masken des Begehrens,
S. 147-164. Sowie Jerouschek, Diabolus habitat in eis, in: Bachorski, Ordnung und Lust, S. 281-284
und insbesondere Foucault, Sexualitit und Wahrheit1, S. 21, S. 28-32 und S. 75-79.

> Von Bloh, Ausgerenkte Ordnung, S. 223.

% Zur Position und literarischen Vorbildern des peregrinus (etwa Aeneas, Paris) vgl. Wyle/Morrall,
Eurialus und Lucretia, S. 17-19.

7 Euriolus oc Lucretia, Bl. B4'-BS" (Was sprichst du, ungliickliche Frau? Du beschimpfst und entehrst
dein Haus und wirst zur einzigen Hure in deiner Familie). Auch Euriolus argumentiert spiter mit
der Gefahr der éffentlichen Schande fiir Lucretias Familie (interessanterweise allerdings weniger
mit der eigentlichen, moralischen ,Schande” ihres Verhiltnisses, der Stinde des Ehebruchs, son-
dern aus Sorge um seine eigene gesellschaftliche Stellung).



3.1 Liebe 173

Thi naar en Qvinde forlorer engang Kyskheden/ siden er der intet i hinde loffligt/ oc
at Skabnings Deylighed er vel en behagelig lystig god Ting/ men er dog forgengelig/
oc den som icke sammen holder Tuct oc Blysel/ hendis Skenhed actis for ingen Ting,
Oc fordi hun haffde tilhobefoyet Tuct/ Zre oc Fromhed til den skone Skabning/ oc hand
viste at hun var begaffvet med dennem/ baade tilsammen foyet/ oc derfor skinnede hun
oc som en Gudinde/ oc at hand derfor elskte oc rede hende [ ... ].**

Die Kombination beider Eigenschaften erscheint zugleich als klassischer Liebesaus-
16ser mittelalterlicher Tradition:* ,,oc at hand derfor elskte oc zrede hende”.

In der Schilderung des ersten Beisammenseins der Liebenden (Euriolus oc Lu-
cretia, Bl. E2'-E4") weicht die dinische Version von Wyles Fassung darin ab - und
das ist aus transmissionshistorischem Aspekt interessant —, dass die Erfiillung des
erotischen Begehrens noch aufgeschoben wird, das ordnungsgefihrdende Potenzial
der Liebe somit noch linger narrativer Kontrolle unterliegt. In dieser Szene wird
zunichst eine weitere Beschreibung von Lucretias korperlicher Schonheit als puella
bella gegeben, die nun aber in einer erotischen Konstellation platziert ist, denn trat
Lucretia damals im 6ffentlichen Raum erstmals in Euriolus’ Blickfeld, ist die Szene
nun das private Gemach, und es kdnnen nun, dhnlich wie in den mittelalterlichen
Tageliedern, auch intimere Korperteile beschrieben werden:

Lucretia var kled med en tynd Serck/ det sat til Liffvet uden Ryncker igiennem
hvilcken mand kunde kiende i Vilhed hendes Bryst/ Skam/ oc alle Lemmer som de
vare i Sandhed. Der skinnede hendis Hals hvid som Snee. Hendis @yens Klarhed som
Skin aff Solen. Hendis Ansict klart oc lystigt/ hendis Kinder som Lilier formengt med
Purpur Rosenfarffve. Hendis Ladder med hendis Mund sed/ liflig oc maadig. Hendis
Bryst haffde sine Brede/ oc de smaa Bryst heffvede sig til begge Side som tvende Eble/
hvilcke oc opvacte dennem som dem rorde til Begierlighed.'®

Nach einem kurzen Disput iiber die Siinde und die Gunst der Gelegenheit ist die
Szene zu Ende. Doch der Erzahlerkommentar weif? bereits, dass die Standhaftigkeit
des von Lucretia vorgeschobenen Verweises auf Tugend und Ansehen nur eine
Frage der Zeit ist: ,Denne Samkom formindskede icke Begierligheden/ [ ...] men
hun opvacte store Kierligheds Torst i dennem baade.”®" Die Erfiillung des eroti-

% Euriolus oc Lucretia, Bl. C3' (Denn wenn eine Frau ihre Keuschheit verliert, besitzt sie nichts

Lobliches mehr. Schonheit des Leibes ist sicherlich etwas Angenehmes, aber doch etwas Verging-
liches, und eine Frau, die nicht Ziichtigkeit und Anstand bewahrt, deren Schonheit ist wertlos.
Und weil sie [Lucretia] Ziichtigkeit, Ehre und Anstand in einem schénen Aufleren vereinte und er
darum wuf3te, darum strahlte sie wie eine Gottin, und er verehrte und liebte sie deswegen). Meine
Hervorhebung.
# Vgl. Schnell, Causa amoris, S. 275-286.
199" Euriolus oc Lucretia, Bl. E3" (Lucretia war mit einem diinnen Unterkleid bekleidet, das glatt an
ihrem Korper anlag, durch das ihre Briiste, ihre Scham und alle Glieder, so wie sie waren, hin-
durchschienen. Ihr Hals leuchtete weifl wie Schnee, ihre Augen waren so klar wie der Sonnen-
schein, ihr Gesicht so fein und klar, ihre Wangen rosenfarben, wie Lilien vermischt mit Purpur. Ihr
Lachen aus ihrem Mund war siif}, lebhaft und angemessen. Thre wohlgeformten kleinen Briiste
glichen zwei Apfeln und erweckten grofles Begehren in dem, der sie beriihrte).
Euriolus oc Lucretia, Bl. E4" (Dieses Beisammensein verringerte nicht das Begehren, sondern
weckte den groflen Hunger der Liebe in ihnen beiden).

101



174 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

schen Begehrens ereignet sich erst in der spiteren Szene der Liebesnacht. Interes-
santerweise findet jedoch im lateinischen und im deutschen Text die (von der Frau
offensichtlich nicht verhinderte) Verfithrung bereits hier statt. Bei Niklas von Wyle
heiflt es nimlich nach dem kurzen moraltheologischen Disput iiber die Siinde:

Auch sprach Lucrecia es ist siinde. es ist siind sprach Euriolus sich des giten nit ge-
bruchen so man daz wol tin mag. S6lt ich s6lich bequemlich zyt vnd statt die mir yetz
geben sint vnd die ich gesucht vnd dero so lang begert han/ verlieren vnd mich dero
nit gebruchen? Vnd hiib vf der fréwen klaider vnd tat die widerstritenden fréowen (die
doch nit wolt gesigen) ane arbait iiberwinden.!?

Der dinische Ubersetzer, der hier den entscheidenden letzten Satz auslisst, scheint
es also darauf angelegt zu haben, die Erfillung des Wunsches der Protagonisten
nach korperlicher Vereinigung auf eine einzige Szene zu begrenzen und den Diskurs
der Sinnlichkeit und Sexualitit, dem in der lateinischen und deutschen Vorlage
dagegen grofziigiger (mitunter auch freiziigiger) Platz eingeriumt wird, einzu-
schranken.

Spuren des mittelalterlichen moraltheologischen und medizinischen Diskurses
tiber die unterschiedlich gewertete cupiditas von Mann und Frau werden zudem in
der Historie aufgenommen, indem die Figuren iiber die von beiden Geschlechtern
offensichtlich unterschiedlich wahrgenommene und beherrschbare Sehnsucht nach
Erfiillung ihrer Liebe reflektieren. Lucretia bittet Euriolus in ihrem dritten Brief, von
seiner Liebe zu ihr zu lassen, weil sie um den Totalititsanspruch weiblicher Liebe
weif}, welche die unbedingte und dauerhafte Erfiilllung der Sehnsucht fordere. Dies
sei einem Fremden wie ihm bzw. einem Mann grundsitzlich letztlich unméglich, da
er frither oder spiter wieder in seine Heimat zuriickkehren und die Frau verlassen
werde, also nicht gleichermaflen absolut wie sie zu lieben vermége. ,Derfor vil jeg
bede dig/ at du her effter icke begierer mig/ oc at du Dag fra Dag stiller din Attraa.
Thi det er eder Mend megit lettere/ end os Qvinder.”'®* Euriolus antwortet darauf-
hin, dass dem nicht so sei, die cupiditas betreffe genauso die Minner, allerdings weil
der Ausgangspunkt bei den sie begehrenden Frauen liege, denn er gibt hier zu, dass
der Frau die grolere Begehrlichkeit zugeschrieben wird.'** Welche misogynen Stim-
men melden sich damit in der Historie zu Wort?

192 'Wyle/Morrall, Eurialus und Lucretia, S. 132. Vgl. dazu auch Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 242-
243.

Euriolus oc Lucretia, Bl. C6" (Darum bitte ich dich, dass du nun nicht nach mir verlangst und von
Tag zu Tag dein Verlangen stillst. Denn dies fillt euch Ménnern leichter als uns Frauen).

Euriolus oc Lucretia, Bl. C7": ,Det er icke Mandene saa lat/ at leske oc udslucke Kierligheds
Brynde/ som du meen Lucretia/ thi det du giffver vor Slect/ tillegger mand gemenlige eders Kon.
Men jeg vil nu icke indgaa denne Kamp oc Strid/ [ ... ].” (Es ist uns Mannern nicht so leicht, die
Flamme der Liebe auszuloschen, wie du meinst, Lucretia, denn was du uns zuschreibst, sagt man
im allgemeinen von eurem Geschlecht. Aber ich will nun nicht auf diesen Streit eingehen). —
Eigentlich schade, dass der Text in der Rede des Euriolus sich nicht weiter auf eine Geschlechter-
debatte einlassen will, aber er spielt immerhin explizit darauf an. Seit der Antike kursiert die An-
nahme von der grofleren sexuellen Lust bzw. der sexuellen Unersittlichkeit der Frau als
dominante Vorstellung in medizinischen und theologischen Schriften des Mittelalters. Vgl.
Georges Duby und Michelle Perrot (Hg.): Geschichte der Frauen. Bd. 2: Mittelalter. Hg. von Chris-

103

104



3.1 Liebe 175

Misogyne Stimmen

Zwar stehen wohl grundsitzlich, wie Eric John Morrall ausfithrt, die Sympathien des
Autors Aeneas Piccolomini auf Seiten seiner Heldin Lucretia, wahrend Euriolus
kritischer gesehen wird, da seine Liebe, im Gegensatz zu ihrer, unbestindig ist und
er sich schliefllich (zumindest legt das der Text nahe) mit einer anderen Braut trés-
ten kann, wahrend sie selbst an gebrochenem Herzen stirbt.'” Doch scheinen mir
die verschiedenen Auflerungsformen und Stimmen, die in der Historie {iber Liebe
und Frauen zum Ausdruck kommen, noch etwas differenzierter und vielschichtiger
zu sein. Es gibt durchaus auch eine misogyne Stimme, mit der sich an mehreren
Stellen der Erzihler resp. der implizite Autor meldet, und manchmal finden sich
misogyne Stimmen auch in der Figurenrede. So schreibt beispielsweise der Erzahler
in einem das zuvor Erzahlte kommentierenden Abschnitt, zwar ausgehend von der
Figur des Menelaus, aber dann in eine allgemeingiiltige Formulierung iibergehend,
der Frau ein wankelmiitiges Wesen, Neigung zur Untreue und leichte Ver-

fithrbarkeit zu:

Thi enddog hannem [Menelaus] vaar intet vitterligt om hende [Lucretia]/ saa viste
hand doc vel Qvindens Vilkor/ at hun vaar tit forsect i Boleri/ oc der om tiltalet. Hand
viste oc vel/ Qvinders Sinds Ustadighed oc mangfoldige Villie. Thi Qvinders Natur
alle gierne ere begierligt til Nyt/ oc sielden elsker den Mand/ hun haffver altid vel paa/
derfor folgede hun [!] den meenlig Vey der Ectemand folger/ som meener at mand
udelucker Lycken med god Forsiun oc Vaareteckt.'*

Dementsprechend wird auch Menelaus - hier quasi als Sprachrohr des Erzahlers —
als duflerst misstrauisch beschrieben; er traut seiner (freilich viel jiingeren) Frau im
Grunde stindige Bereitschaft zur Untreue zu und verdichtigt sie dieser.'”” Der
Erzdhler sieht allerdings das ,mannliche Misstrauen” in der grundsitzlich ,rebel-

lischen” Eigenschaft ,der Frau” im Allgemeinen begriindet, die man nicht gegen
ihren Willen behandeln diirfe:

tiane Klapisch-Zuber. Paris u.a.: Campus, 1993, S. 76. Sowie Schnell, Sexualitit und Emotionalitit,
S.317-331 (verecundia-Diskussion), S. 365-367.

»There can be no doubt that the author’s sympathies were deeply engaged by his heroine. | ... ]
There can be no doubt that Aeneas viewed his hero critically, since Eurialus’s devotion to Lucretia
is shown to be unstable throughout.” Wyle/Morrall, Eurialus und Lucretia, S. 25.

Euriolus oc Lucretia, Bl. F2*-F2" (Denn obwohl er nichts weiter davon wusste, so kannte er doch die
Natur der Frau, dass sie leicht zu verfithren war, kannte die Wankelmiitigkeit ihres Sinnes und ih-
ren sich rasch dndernden Willen. Denn die weibliche Natur ist immer auf etwas Neues aus und
liebt selten den Mann, dessen sie sich sicher ist. Darum folgte er dem iiblichen Weg der Ehemin-
ner, die meinen, man konne mit Vorsichtsmafinahmen das Gliick fernhalten).

Vgl. z.B. Menelaus’ Reaktion am Tag nach dem Schiferstiindchen: Euriolus oc Lucretia, Bl. F2":
,Den anden Dag (hvad heller det skede effter Kammerens skickelse/ eller aff en ond Mistanck) slo
Menelaus Vinduet til. Jeg troer (som vaare Borgere ere behendig at mercke saadan ting/ oc ere
fulde af Mistanck) at Menelaus haffver merkt det Vindues Beqvemmelighed [ ... ].“ (Am folgenden
Tag — ob es nun mit dem Zimmer zu tun hatte oder aus Misstrauen geschah — verschloss Mene-
laus das Fenster. Ich glaube, da unsere Biirger solches schnell bemerken und rasch Verdacht
schopfen, dass Menelaus die Vorteile dieses Fensters bemerkt hatte).

105

106

107



176 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Nu er denne en menig Bryst i Italien/ at hver mand lucker sin Hustru inde som sit lig-
gende Fe/ (dog som mig siunis) forgeffvis. Thi Qvinder ere meenlig alle ved dette
Sind/ at de begierer allermeest/ det som dennem meest forbiudis. Thi naar du vilt da
ville de icke/ oc naar du vilt icke/ da ville de oc begiere selffvillige. Saa naar Qvinderne
haffve deris fri Villie/ saa giere de icke saa meget ont.

Det er derfor saa svart/ at vocte en Qvinde imod sin Villie/ som at holde en hob
Lopper tilsammen i hedeste Solskin. Thi uden en Qvinde vil aff sin egen Villie skicke
sig vel/ oc leffve kyskelig/ forgaeffvis beflitter Manden sig/ hende at vocte oc indlucke.
Kiere sig mig/ hvo vocter paa Vocterne/ at de icke selffve begynde forst med dennem?
En Qvinde er it utemmeligt Diur/ der kand med Bidzel eller nogen Heet icke igien
holdis.'

Die danische Ubersetzung folgt hier der deutschen und lateinischen Vorlage, die
sich auf antike Intertexte mit satirischer Farbung bezieht, etwa Terenz’ Eunuchus
und Juvenals Satura.'” Auch an Andreas Capellanus’ durchaus ironisch-tiberspitzt
gemeinten Katalog der weiblichen Laster im dritten Buch seines Traktats De amore
(1185-1187) mag man denken.'® Die abschlieBende Beschreibung der Frau als
unbezihmbares, storrisches und unverstindiges Tier stellt eine Art Hohepunkt des
misogynen Diskurses des Textes insgesamt dar.

Wihrend Lucretia schon vor der eigentlichen Begegnung mit Euriolus bereit ist,
alles fiir ihn aufzugeben und ihm in die Fremde zu folgen, bezweifelt ihr Liebhaber
immer wieder die Aufrichtigkeit Lucretias und erscheint weniger radikal in seiner
Hingabe. In einer Szene, als Euriolus unter dem Bett versteckt hofft, nicht entdeckt
zu werden und einer moglichen tédlichen Bestrafung zu entgehen, lisst ihn der
Erzihler der Liebe abschworen und iiber die Falschheit der Frau rasonnieren (vgl.
Euriolus oc Lucretia, Bl. E1*-E1), nachdem er gerade noch Lucretia verfithren wollte.
Seine Gefiihle scheinen mit einem Mal um hundertachtzig Grad gewendet und ins
genaue Gegenteil umgeschlagen zu sein:

Lucretia haffver icke hafft mig kier/ men haffver villet fange mig som en Hiort i Garnet.
See min Dag er kommen/ ingen kand nu hielpe mig/ uden du Gud allene. Jeg haftver
tit hort aff Qvinders Snedithed oc Bedrageri oc kunde dog icke tage mig vare derfor/
men kommer jeg nu her fra/ aldrig skal nogen Qvinde List bedrage mig.'"!

198 Euriolus oc Lucretia, Bl. D2"-D2" (Es ist in Italien iiblich, dass jeder Mann seine Frau so einschlief3t

wie sein kostbares Vieh im Stall, doch vergeblich, wie mir scheint. Denn die Frauen sind alle so,
dass sie das am liebsten haben wollen, was ihnen verwehrt wird. Denn wenn du willst, da wollen
sie nicht und umgekehrt. Wenn also Frauen ihren freien Willen bekommen, so konnen sie nicht so
viel Ubel anrichten. Darum ist es so schwer, eine Frau gegen ihren Willen zu behiiten, etwa so
schwer, wie eine Schar Liuse in der Sonnenwirme beieinander zu halten. Solange nicht die Frau
von sich aus ein keusches Leben fithren will, so miiht sich der Ehemann vergeblich, sie zu bewa-
chen und einzusperren. Sag mir, mein Freund, wer aber bewacht die Wichter, dass sie nicht selbst
damit beginnen? Eine Frau ist ein ungezihmtes Tier, mit Zaumzeug nicht zu halten).

199 vgl. die Hinweise bei Wyle/Morrall, Eurialus und Lucretia, S. 117, Anm. 85 und 86.

' Vgl. Andreas Capellanus, De amore, S.340-357 und Karnein, De amore deutsch, S.245-256 (in

Hartliebs Ubersetzung am Ende von Buch II). Zur Ironie vgl. Schnell, Causa amoris, S. S1.

Euriolus oc Lucretia, Bl. E1* (Lucretia hat mich nicht geliebt, sondern wollte mich fangen wie einen

Hirsch in der Falle. Nun ist meine Stunde gekommen, niemand aufler Gott allein kann mir helfen.

111



3.1 Liebe 177

Der Vorwurf der ,Qvinde List” geht natiirlich zuriick auf die biblische Ur-Ikone der
Verfiihrerin, Eva. Aeneas Piccolomini schopft hier, in der Figurenrede des Euriolus,
aus einer reichen Tradition eines (primir) klerikalen misogynen Diskurses, wie er
im ausgehenden Mittelalter sowohl aus der christlich-moraltheologischen Uberlie-
ferung als auch der lateinischen Klassik prisent ist.'"?

,Omnia vincit amor’: die Macht der Liebe und die Bedrohung der Ordnung

Neben der skeptischen, moraltheologisch argumentierenden Rede iiber die gefihr-
liche cupiditas, der sich sowohl der Erzihler wie auch die Figuren bedienen, wird die
Macht der Liebe thematisiert, der sich die Protagonisten ausgeliefert sehen und die
im Text wiederum von verschiedenen Stimmen sowohl positiv wie negativ be-
schrieben wird. Sie wird als Naturgewalt bezeichnet, als auflerhalb des Menschen
wirkende Kraft, die ihn erfasst und ohnmichtig macht, und sie wird wiederholt auch
mit Lycken, d.h. der Macht der Fortuna, gekoppelt, der sich kein Sterblicher entzie-
hen kann, weil die Fortuna genau wie die Liebe auch eine conditio humana ist:

Jeg haffver slagit mit Hierte til Lucretiam/ oc haffver hende kier/ hvilcket (kiere Pan-
dale) er icke sked for min skyld/ men Lycken haffver giort det/ i hvis Haand oc Macht

den gandske Verden staar/ den vi saa @re.'®

Dieser Bezug auf ein den Liebenden quasi entschuldigendes ,ibernatiirliches Ele-
ment” als Liebesausloser erinnert an die (meist mythologisch besetzten) bekannten
Personifikationen der Liebe und Liebesausloser der antiken und mittelalterlichen
Dichtung wie Cupido, Amor, Venus usw.''* Durch die Verbindung zur Fortuna und
durch die Personifikation der Liebe als schicksalhafte Macht ergeben sich jedoch
Fragen nach ,Schuld und Entschuldigung, Willensfreiheit und Fremdbestimmung®,
wird letztlich auch die Funktion einer ,,Entlastungsinstanz’ fiir menschliches sexuel-

Oft habe ich von der Falschheit der Frauen gehort und konnte mich doch nicht davor schiitzen.
Aber entkomme ich hier, so soll niemals mehr weibliche List mich betriigen).

Vgl. Duby/Perrot, Geschichte der Frauen, Bd. 2, S. 36. Dass die Misogynie mit Eva als Reprisentati-
onsfigur der Verfithrerin nur ein Aspekt eines sehr komplexen Feldes ist, diirfte selbstverstindlich
sein, denn der geistliche mittelalterliche Diskurs tiber die Frau ist nur in Bezug auf Eva als Identifi-
kationsfigur negativ gefirbt, daneben stehen als Gegenpole vor allem Maria, aber auch Maria
Magdalena als die erloste Siinderin. Es ergibt sich somit ein sehr facettenreiches Bild der Frau al-
lein schon innerhalb der klerikalen Vorstellungen. Vgl. ebda., S. 49-54.

Euriolus oc Lucretia, Bl. F4" (Mein Herz gehort Lucretia und ich liebe sie, was, lieber Pandalus,
nicht aus mein eigenem Willen heraus geschieht, vielmehr hat es das Gliick so gefiigt, in dessen
Hinden die ganze Welt liegt ). Ahnlich auch die Formulierung ebda., BL. F5".

Riidiger Schnell zeigt, dass gerade die Koppelung von Amor und Fortuna, in der einerseits das
Wirken einer ,héheren Macht” zum Ausdruck kommt, gleichzeitig aber auch die Unbestandigkeit
und Unerklirbarkeit der Liebe mit dem Walten der unberechenbaren Fortuna verglichen wird, ein
in der Literatur des Mittelalters, zumindest seit dem 11. Jahrhundert, hiufiges Phinomen ist. Vgl.
Schnell, Causa amoris, S. 411-413.

112

113

114



178 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

les Begehren” ausgesprochen.'® Damit sich das ordnungsgefihrdende Potenzial der
Liebe, das diese in Gestalt der moraltheologisch negativ besetzten cupiditas oder
Jfyrighed” besitzt, nicht in diese Richtung entfaltet, gilt es, die gefihrliche Begehr-
lichkeit und Sinnlichkeit zu iiberwinden und in einen bzw. in den einzig méglichen
positiven Rahmen zu tiberfithren, der die Restitution von Ordnung und Legitimitat
garantiert: die christliche Ehe. Fiir Euriolus und Lucretia ist aber dieser Weg von
vornherein versperrt, weil Lucretia bereits verheiratet ist. Ihnen bleibt mit dieser
Ausgangsposition zur Abwendung der ,fyrighed” nur die vollige Enthaltsamkeit, die
Abtotung ihrer Leidenschaft — oder die Erfullung ihrer Sehnsucht auferhalb dieses
Rahmens und damit eine der Ordnung widersprechende Alternative. Dessen sind
sich beide Protagonisten bewusst. Euriolus erklart seinem Verbiindeten Pandalus
die Ausweglosigkeit der Lage:

Du veedst hvor Menniskens Natur er svar tilboyelig til Kierlighed. [ ...] Her for uden
er denne it saarit Hiertes i Kierligheds Nature oc Eenlighed/ at jo store Modstand der
gioris imod/ ja inderligere brender det. Saa at denne Kranckhed bliffver icke bedre
legt/ end naar mand bekommer det Menniske mand elsker/ [...]. Oc tvert imod
haffve vi oc kient mange/ som effter de haffve fremmet deris Villie/ med Samkom/
Fauffntag/ haffver de Dag effter Dag ladet falde aff saadan uskickelig Kierligheds
Raseri. Oc saa er det intet raadeligere/ end naar Brynden henger nu hart ved Benene
end at vige for saadan Fyrighed. Thi den der strider imod Veyrit til Skibs/ hand maa oc
lide at vaere Skibbruden/ men den som viger for Bylgen oc Vinden/ den kommer
offver/ oc offvervinder den Fyrighed. [ ...] Saa er det skeed/ at I det jeg saa forfulde
det flittelig/ at beggis vore Villie ere bleffue lige imod hver andre. Hun er optend jeg
brender/ vi do baade/ oc vi see ingen Lagedom/ at forlenge vort Liff med/ uden du
min Behielper oc Broder vil staa os bi. [ ... ] Jeg kiender Lucretize brendende fyrighed.
Enten skulle hun drage effter mig/ eller oc naar hun bleffve tvingd at bliffve/ skulle hun
drabe sig selff/ hvilcke skulle vaere eders Huus oc Slect en evig Skam. [ ... ] Oc her er
ingen anden Vey/ end at du bliffver vor Kierligheds Driffvere/ oc see til at denne
forborgit Ild/ bliffver icke aabenbared. Fly det saa/ at vi kand en gang komme
sammen/ naar det er sked/ saa skal Brynden sacte sig/ oc Kierligheden bliffver mindre
oc rolligere. [ ...] det icke kand skade saa megit/ at unde mig hende en Nat/ saa at
ingen Mand det veed [ ... ].""

15 Schnell, Causa amoris, S. 414; fiir die Verweise auf diesen Topos (Amor als handlungsbestimmen-

des Element) bereits in der Antike vgl. ebda., S. 417 sowie den gesamten Teil I1I (S. 349-505).

Euriolus oc Lucretia, Bl. F3"-F6" (Du weif}t, wie sehr die menschliche Natur der Liebe zugetan ist.
Dariiber hinaus ist ein verwundetes Herz nach der Art der Liebe, dass das Feuer der Liebe umso
starker brennt, je grofler der Widerstand von auflen dagegen ist. Diese Krankheit wird nicht ge-
heilt, bis man den geliebten Menschen bekommt. Und wir haben auch manche gekannt, bei de-
nen, nachdem sie ihren Willen bekommen haben mit Umarmungen und Beisammensein, das Ra-
sen der Liebe sich abgeschwicht hat. Und da das Verlangen nun so stark ist, ist es am besten, man
gibt ihm nach. Denn wer bei Sturm und starkem Gegenwind sein Schiff zu lenken versucht, der
mag wohl Schiffbruch erleiden; wer aber den Wellen und dem Wind weicht, der iibersteht es gut
und besiegt die Flamme des Begehrens. So kam es, wihrend ich beharrlich dabeiblieb, dass unsere
Neigung zueinander gleichermaflen stark wurde. Sie ist entflammt, ich brenne, und wir sterben
sonst beide und finden keine andere Arznei, uns am Leben zu erhalten, wenn du uns nicht als
Helfer beistehen willst. Ich kenne Lucretias brennendes Verlangen. Entweder wiirde sie mir nach-

116



3.1 Liebe 179

Euriolus argumentiert hier einerseits mit der Totalitit der Liebe, der die Liebenden
— Mann und Frau gleichermaflen — unterworfen sind und von der es nur ,Heilung”
durch die Erfiillung ihres Wunsches nach Vereinigung gibt. Andererseits argumen-
tiert er auch mit der gesellschaftlich-religiosen Ordnung, die nicht gestort werden
soll durch eine unerlaubte Affire, eventuell sogar die 6ffentliche Schande bei einem
eventuellen Selbstmord Lucretias aus Liebeskummer oder im Fall einer gemein-
samen Flucht ins Ausland. Als einziger, allerdings ,illegaler” Ausweg — aus dem
unkeuschen Begehren, aber auch zur gleichzeitigen Verheimlichung der Affire -
erscheint eine gemeinsame Liebesnacht, wobei Pandalus als Helfer agieren soll.

In Euriolus’ Rede iiberlagern sich also verschiedene Diskurslinien, die mitein-
ander verkniipft werden: erstens die (positiv argumentierende) antike und renais-
sancezeitliche Auffassung von der Allmacht der Liebe und eine neuzeitliche Liebes-
theorie, die die Sehnsucht nach einer erotischen Liebesbeziehung als natiirliche
Befindlichkeit oder Eigenschaft des Menschen und damit als legitimiert verteidigte,
wie sie auch in der zeitgenossischen Literatur prasentiert wird."” Zweitens die
christliche moraltheologische Argumentation iiber die Keuschheit und die christ-
liche Ehe, wie sie vor allem bei Paulus diskutiert wird.'"®* Hier jedoch wird anstelle
der ,keuschen Ehe" die in diesem Fall nicht méglich ist, die Erfillung des Begehrens
hic et nunc gesetzt — und damit die auBereheliche Liebesbeziehung paradoxerweise
legitimiert. Drittens ein Ordnungsdiskurs, der um das Aufrechterhalten der nach
auflen hin sichtbaren gesellschaftlichen Ordnung bemiiht ist (Lucretia bleibt
Menelaus’ Frau und provoziert keinen Skandal) und darum lieber die Heimlichkeit
der Liebesbeziehung unterstiitzt, auch wenn er damit die christlichen Vorschriften
zu Keuschheit und Ehe bewusst untergribt. Auch Sosias hatte ein verheimlichtes
Verhiltnis fir die beste Alternative gehalten, ebenfalls Lucretia, in der — freilich
vergeblichen — Hoffnung, ihr und Euriolus’ gegenseitiges Verlangen wiirde sich
durch eine endlich ermoglichte Begegnung vermindern.'”” Mit dem Gebot der

ziehen, oder, wenn man sie zwinge, hier zu bleiben, wiirde sie sich das Leben nehmen, was fiir

eure Familie ewige Schande bedeutete. Es gibt also keinen anderen Ausweg, als dass du zum Hel-

fer unserer Liebe wirst und dafiir sorgst, dass dieses heimlich lodernde Feuer nicht entdeckt wird.

Richte es so ein, dass wir zusammenkommen kénnen; ist es einmal geschehen, so wird das Verlan-

gen nachlassen und die Liebe abnehmen. Es kann nicht so viel Schaden anrichten, sie mir fiir eine

Nacht zu génnen, wenn niemand davon weif3).

So Wyle/Morrall, Eurialus und Lucretia, S. 26: ,[ ... ] love in the sense of the sexual instinct was an

appetite implanted in all living creatures by Nature and thus rendered legitimate.”

"% Vgl. 1 Kor 7.

"9 Euriolus oc Lucretia, BL. D6": ,Naar vi komme en gang sammen/ siden kand vi elske vaarligere/ oc
Kierligheden bliffver dif8 snarere skiult” (Kommen wir endlich zusammen, so werden wir zuriick-
haltender lieben, und unsere Liebe wird umso besser verborgen bleiben). — Dass diese Rechnung
kaum aufgehen kann, sondern die Liebe erst recht aufflammen lasst, nachdem Euriolus als Korn-
trager verkleidet ins Haus gelangen und zum ersten Mal mit Lucretia allein sein kann, wird sich
der Leser bereits gedacht haben und wird auch vom Text bestitigt. Doch trotzdem dringt der pes-
simistische Kommentar des impliziten Autors immer wieder durch (vgl. etwa Bl. F1"): ,See her
hvor kort Vellysten er/ oc hvor lang Angsten er.” (Sieh nur, wie kurz die Lust und wie lang die
Furcht ist).

117



180 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Geheimhaltung der Liebe wird wiederum ein literarischer Rekurs unternommen: auf
den berithmten Traktat De amore.'*

Die Macht der Liebe wird noch an anderer Stelle explizit mit einem Ordnungs-
diskurs in Verbindung gebracht, doch nun im positiven Sinne. So ruft sich Euriolus
zu Beginn seiner Liebe zu Lucretia antike Helden und Dichter in Erinnerung, die
ebenfalls der Macht der Liebe nachgegeben hitten, sogar seinen eigenen Vorge-
setzten, den offenbar als Frauenheld bekannten Kaiser, und schliefllich die gesamte
belebte Natur selbst, allerhand Tiere — so dass er sich am Schluss fragen kann:

Naar Kierlighed udstrecker sin Krafft/ maa de ufornufftige Diur oc umellende Creatur
optendis. Ingen ting er udeluct/ ingen ting er fri/ ingen ting fornectis Kierlighed. All
Had forsvinder naar Kierlighed det befalder/ hun opvicker den fyrige Brynde i
Ungdommen/ Hun optender i den Gamle den foflugne Hede. [ ... ] Derfor hvor effter
strider jeg imod Naturens Art oc Low? Kierlighed offvervinder Alting/ derfor maa
mand vige for Kierlighed."*!

Die spiter in der Barockliteratur so beliebte Figur der sogenannten groflen Liebes-
kette oder kosmischen Hochzeit, das Begreifen der menschlichen (sinnlich-eroti-
schen) Liebe innerhalb einer kreatiirlich-natiirlichen, gottgegebenen Schépfungs-
ordnung, scheint hier bereits anzuklingen.'”” Symptomatisch fiir einen gelehrten
Text wie Euriolus und Lucretia ist die doppelte Referenz sowohl zur Ordnung der
Natur als auch zur antiken Literatur, wie sie Euriolus in seinem vierten und letzten
Brief an Lucretia verwendet:

Bed at alle Bierge oc Dale bliffve i en slet/ oc alle Becke oc Vand flyder tilbage til deris
Kilde oc Udspring. Jeg kand mindre forlade at elske dig/ end Solen at forlade sit Lob
paa Himmelen. Kand det Scytische Bierg miste sin Sne/ oc Haffvet sin Fisk/ oc
Marcken oc Skoffven sine Diur/ saa kunde oc Euriolus icke forgiette dig.'**

120 Vgl. Karnein, De Amore deutsch, S. 192 zur heimlichen Liebe (I. Buch). - Vgl. auch Wyle/Morrall,
Eurialus und Lucretia, S. 15.

21 Euriolus oc Lucretia, Bl. B7-B8" (Wenn die Liebe ihre Macht ausiibt, so werden selbst die unver-
standigen Tiere und Kreaturen von ihr ergriffen. Nichts wird ausgelassen, nichts ist davon ausge-
schlossen, nichts vermag die Macht der Liebe zu leugnen. Jeder Hass verschwindet, wenn die
Liebe es gebietet. Sie entfacht das schnelle Feuer im jungen und die versengende Hitze im alten
Menschen. Weshalb also soll ich mich gegen Art und Gesetz der Natur wehren? Die Liebe besiegt
alles, darum gebe man der Liebe Raum).

122 Vgl. fiir die skandinavische Literatur etwa Walter Baumgartner: ,,Der heifle Trieb der Wunder-

reichen LIEBE'. Lust kontra Lehre: Anlisslich Petter Olufsson Warnmarcks und Gunno Eurelius

Dahlstiernas Gedichten zu einer Hochzeit in Stralsund 1696, in: skandinavistik 31 (2001), Heft 1,

S.1-23, hierzus. bes. S. 7 und S. 19-21.

Euriolus oc Lucretia, Bl. C7"-C7" (Bitte alle Berge und Tiler, zu Ebenen zu werden, und alle Fliisse

und Biche, zuriick zu ihren Quellen zu flieffen. Ich kann nicht davon lassen, dich zu lieben, so we-

nig wie die Sonne ihre Himmelsbahn dndern kann. Schmilzt auch der Schnee auf den skythischen

Bergen, verlieren das Meer seine Fische und Flur und Wald ihre Tiere, so konnte Euriolus dich

doch niemals vergessen). — Der Naturvergleich spielt auf Ovids Heroides V, 29 an (,Cum Paris

Oenone poterit spirare relicta,/ Ad fontem Xanthi versa recurret aqua.”), und auf den in der An-

tike und im Mittelalter beliebten literarischen Topos von der Verkehrten Welt. Vgl. Wyle/Morrall,

Eurialus und Lucretia, S. 111, Anm. 78 und Ovid: Heroides. Vol. 1. Introduction and Latin Text,

123



3.1 Liebe 181

Das als Utopie, als literarisches Spiel entworfene Bild einer ins Gegenteil verkehrten
natiirlichen Ordnung, das die Macht der Liebe und die Unméglichkeit ihrer
Zuriticknahme illustrieren soll, taucht auch an anderer Stelle auf, im Klagemonolog
des Erzihlers, kurz bevor er davon berichtet, wie Euriolus als Kornsacktriger ver-
kleidet in Lucretias Haus gelangt. Hier aber wird gerade die durch die Macht der
Liebe bedrohte gesellschaftliche und natiirliche Ordnung, die Angst vor der Ver-
kehrten Welt, ins Gedichtnis des impliziten Lesers gerufen. Diese Textstelle gestaltet
sich damit als eine Art anklagende Pathologie der Liebe, eine Dystopie, ein
Schreckensbild: die Liebe als vor keinem Hindernis zuriickschreckende, blinde
Naturgewalt, die den Menschen seines Verstandes beraubt und ihn seine soziale
Stellung vergessen lasst:

O det uforstandige oc uactsemme Bryst/ O du binde [sic] Fornufft/O du dristige Sind
oc uforferdit Hierte/ hvad er sag stort/ der dig ey siunis ringe at veere? Hvad er saa
svart oc saa krum/ du ey acter for let oc slet? Hvad er saa besluted/ du ey aabenbarer?
Du foracter all Gienvordighed/ du acter ingen Ting svar. All Hofbonders Vact for dig
er forgeffvis. Ingen Loff/ ingen skickelig Leffnis Regel kand tvinge dig,/ ingen Redsel
kand holde dig/ du lader dig icke binde aff Blusel/ all Arbeyd er dig en Skempt oc
Lyst/ dig staar ingen Ting imod: O Kierlighed/ O du Tucterinde oc alle tingis
Tvingerinde/ du giorde at den drabeligste Mand/ oc Keyseren kierist/ med Gods aller
rigest/ i Alder fuldkommen/ i Skrifften forstandig/ oc i Visdom den beremdeste/ du
bringer hannem der heden/ at hand henkaster sine Sidens Purpurkleder/ oc legger en
S@ck paa sig/ oc betecker oc forvandler sit Ansict mnd [sic] Grumfarffve/ oc gior sig
til en Svend aff en Herre. Oc hand som aff Barndom er opholden i all Vellyst/ nu
skecker oc foyer sine Skulder til store svare Byrder/ oc giore sig selff for Kierligheds
skyld/ til en aabenbar Saeckedragere. O hvilcken underlig Ting/ oc saa meer utrolig/ at
en Mand i Raads Sager allerdrbeligst/ skulle giffve sig under den hob Szckedragere/
oc i Selskab med Dragerne. Hvo vil soge storre Forvendelse nogen sted? Oc dette er
det Ovidius vil i sin Metamorphosi/ der hand skriffver/ at aff Mennisken ere vorden
uskellige Diur/ Steene oc Urter.

Det samme hafver oc den fornemste Poeta Virgilius Maro meenit/ der hand haffver
skreffvet/ at Circe haffver forvent mange aff sine Bolere til uskellige Diurs skickelse.

Oc det er ocsaa/ at Menniskens Sind blifver saa forvent aff den Kierligheds Brynde/

saa at der er liden Underskeed imellem Sindit oc uskellige Diur."**

124

with Greek Translation by Maximus Planudes. Edited by Arthur Palmer. New Introduction by
Duncan F. Kennedy. Bristol: Phoenix Press, 2008, S. 26.

Euriolus oc Lucretia, Bl. D6'-D7" (O du unverstindige Brust, du blinde Vernunft, du frecher Geist
und du unerschrockenes Herz, was ist so grof3, dass es dir nicht gering erschiene? Was so krumm
und schwer, dass es dir nicht gerade und leicht vorkime? Was so verborgen, dass du es nicht of-
fenbaren wiirdest? Du verachtest alle Schwierigkeiten, dir ist nichts zu schwer. Jegliche Wachsam-
keit des Hausherrn ist vor dir vergebens. Kein Gesetz, keine schickliche Lebenshaltung kann dich
bezwingen, keine Furcht dich halten; du lisst dich nicht von Scham abhalten, jede Miihe ist dir
Vergniigen und Lust, dir widersteht nichts: o Liebe, o du Zihmerin und Bezwingerin aller Dinge,
du lieest es soweit kommen, dass dieser tiichtige Mann, der Freund des Kaisers, vermégend und
in den besten Jahren, gelehrt und fiir seine Weisheit berithmt, seine seidenen Purpurgewinder
fortwirft, einen Sack auf seinen Riicken nimmt, sein Gesicht mit tiuschender Farbe bedeckt und
sich so fiir einen Knecht ausgibt. Und er, der seit der Kindheit in Wohlstand aufgewachsen ist,



182 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Wird der Edelmann aus Liebe zu einer Frau zum Knecht (sei es auch nur in Verklei-
dung) und vergisst seine ihn als Mensch, als rationales Lebewesen auszeichnenden
Verstandesgaben, womit er (wie Odysseus und seine Gefihrten, die von Circe in
Schweine verwandelt wurden) zu einem verstandeslosen Tier wird — dann ist hier
nur allzu deutlich ausgesprochen, welch extremes ,ordnungsgefihrdendes Poten-
zial” die Liebe fiir die natiirliche Schopfungsordnung und fiir die stindische Gesell-
schaftsordnung besitzt, die nun beide — im rhetorischen Spiel — durch die Macht der
Liebe bedroht werden: ,Hvo vil soge storre Forvendelse nogen sted?”

Wenn aber trotz des ungliicklichen Endes der Historie (das der Erzahler ja be-
reits zu Beginn angekiindigt hatte) und wider alle gesellschaftlichen und mora-
lischen Vorbehalte und Hindernisse das Liebesbegehren der Protagonisten tatsich-
lich erfiillt wird — zwar nur fiir kurze Zeit und ohne eine gliickliche gemeinsame
Zukunft -, so rdaumt also die Historie von Euriolus und Lucretia im Gegensatz zu
Apollonius von Tyrus oder zu den von Ute von Bloh untersuchten Prosaepen der
(erotischen) Liebe gerade in ihrer Darstellung als ordnungsgefihrdende Macht eine
prioritire Stellung ein.

3.2 Ehe

Nach der ausfiihrlichen Beschiftigung mit der Geschichte eines Liebespaares soll
nun nach einer zweiten Form von Paarkonstellationen gefragt werden: Wie werden
in den hier ausgewidhlten danischen und schwedischen Historienbiichern
Ehegeschichten erzahlt? Wie werden Ehepaare narrativ dargestellt — gibt es Ge-
meinsamkeiten mit Euriolus oc Lucretia, d.h. werden Ehepartner auch als Partner
einer Liebesbeziehung beschrieben, oder folgt ihre Darstellung einem anderen
Diskurs? Welche Rolle spielen Ehelehren und andere moraltheologische und
okonomische Schriften fiir die literarische Gestaltung, d.h. welches Bild der Diskur-
sivierung'® der Ehe in der skandinavischen frithen Neuzeit lisst sich anhand der
literarischen Textbeispiele vor der Folie anderer, nichtliterarischer Textzeugnisse
zeichnen? Fiir die skandinavische, postreformatorische Tradierung der Historien-
biicher erweist sich dabei die protestantische Eheauffassung, wie sie sich in der lu-
therischen theologisch-6konomischen Hausviterliteratur und der ,hustavla” (Haus-

beugt nun die Schultern unter der schweren Biirde und macht sich um der Liebe willen zu einem
Korntrager. O was fiir ein wunderliches Ding und so unglaublich, dass ein Mann, der so bewandert
ist im Rat, sich nun unter die Korntrigerknechte mischt und in ihrer Gesellschaft ist. Wer mag ir-
gendwo groflere Verkehrung finden? Und dies will Ovid uns in seinem Buch der Metamorphosen
zeigen, worin er erzihlt, wie die Menschen zu unverstindigen Tieren, Steinen und Pflanzen wer-
den. Dasselbe hat auch der hervorragende Dichter Virgilius Maro gemeint, der davon schreibt,
dass Circe viele ihrer Liebhaber in unverstindige Tiere verwandelt habe. Es ist so, dass der Geist
des Menschen von der Liebe Feuer derart verdreht wird, dass kaum noch ein Unterschied zwi-
schen einem solchen verwirrten Geist und einem unverstindigen Tier besteht).
125 Dieser Begriff nach Foucault, Sexualitit und Wahrheit 1, S. 23.



3.2 Ehe 183

tafel)'*® niederschligt, als zentraler diskursiver Hintergrund. Die hier analysierten
danischen und schwedischen Historienbiicher des 16. und 17. Jahrhunderts, in
denen Ehe, Liebe, Sexualitit und Gewalt sowie Inzest thematisiert werden (Melu-
sina, Griseldis, Echtenskaps Kirleeks Ahre-Crona/Tvende Kiobmend, Ett lustigt Sam-
taal emellan tvenne vnga Hustrur/Ecteskabs Samtale/En Kortvillig Dialogus, Helena aff
Constantinopel und Hildegardis och Talandus), werden hier in Korrespondenz gesetzt
zu zeitgendssischer dinischer und schwedischer Hausviter- und Okonomieliteratur.
Auf diese Weise soll ein diskursives Bild von Ehe, ehelicher Liebe und familiiren
Ordnungen und Hierarchiestrukturen im frithneuzeitlichen Skandinavien skizziert
werden. Wie Ehe, Liebe, Inzest usw. als Ordnungsverhaltnisse auf unterschiedliche -
aber durchaus auch auf ahnliche — Weise sowohl in den literarischen wie auch in den
theologischen und &konomischen Texten verhandelt werden, wird anhand der
einzelnen Historien vorgefiihrt.

Das Sprechen iiber Ehe im Mittelalter und in der frithen Neuzeit ist sehr viel-
schichtig und tritt in den verschiedensten Textsorten auf (etwa Kommentare, Trak-
tate, Busummen, Predigten); damit existieren auch unterschiedliche Redeweisen,
Diskurse iiber die Ehe, die in diese Textsorten jeweils in unterschiedlichem Maf3
einfliefen. So lassen sich grundsitzlich ein theologischer, ein juristischer resp.
kanonistischer, ein medizinischer und ein okonomischer Diskurs ausmachen.!?’
Hier ist insbesondere auf den gemeinsamen theologisch-6konomischen Diskurs der
Reformationszeit hinzuweisen, der auf Aristoteles und auf seine Rezeption in der
scholastischen Tradition rekurriert und in dem die Ehe bzw. die Familie und der
Haushalt als ,ganzes Haus” erscheinen, als ein Mikrokosmos, der in seinem (ide-
alerweise) harmonischen Funktionieren ein Abbild des Makrokosmos der optima-
len staatlichen Gemeinschaft ist.'*® Diese insbesondere bei Luther dominante Ver-

126 Dije ,Haustafel” stellt den Anhang zu Martin Luthers Kleinem Katechismus dar, die anhand von
Bibelzitaten die Pflichten der Menschen als Vertreter der unterschiedlichen Stinde - also im
Rahmen eines hiuslichen Mikro- sowie eines staatlichen Makrokosmos — einander gegeniiber er-
lautern. Vgl. hierzu auch Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung, S. 167, Anm. 240 und die fiir
die schwedische Mentalitits- und Kulturgeschichte immer noch grundlegende Arbeit von Hilding
Pleijel: Hustavlans vdrld. Kyrkligt folkliv i dldre tiders Sverige. Stockholm: Verbum, 1970.
Ich beziehe mich im Folgenden vor allem auf die Arbeiten von Riidiger Schnell. Natiirlich kann in
diesem Kontext die Vielfalt an Texten, die sich iiber die Ehe und das Verhiltnis von Liebe und Ehe
duBBern, keinesfalls vollstindig behandelt werden. Es geht mir auch eher um die Vermittlung einer
Vorstellung davon, in welchen Texten wie iiber Ehe gesprochen wird und inwiefern der Zusam-
menhang mit einem Obrigkeits- und Ordnungsdiskurs geschaffen wird. - Vgl. Schnell, Frauendis-
kurs, S.22-38. Eine reprisentative Ubersicht an geistlichen Eheschriften (lateinische und deut-
sche) des 13.-16. Jahrhundert liefert Riidiger Schnell (Hg.): Geschlechterbeziehungen und
Textfunktionen. Studien zu Eheschriften der Frithen Neuzeit. Tiibingen: Niemeyer, 1998 (Friihe
Neuzeit; 40), S.20-21. — Ferner fiir den deutschen Sprachraum: Repertitorium deutschsprachiger
Ehelehren der Frithen Neuzeit. Hg. von Erika Kartschoke. Bd. I/1. Handschriften und Drucke der
Staatsbibliothek zu Berlin/Preuischer Kulturbesitz (Haus 2). Berlin: Akademie Verlag, 1996.
128 Vgl. Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 133, der auf das antike Gesellschaftsmodell verweist, nach
dem die politica auf der oeconomia beruht, die ihrerseits in der Ehe ihre Grundvoraussetzung sieht.
Bei Aristoteles und in seiner Rezeption durch die Scholastik bildet der Haushalt (oeconomia) eine
Art Unterabteilung der Ethik, weshalb sich die ,Lehre vom rechten Haushalt” bzw. die 6konomi-

127



184 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

bindung von Ehe- und Familiendiskurs mit dem Staatsdiskurs — vornehmlich in
seiner Formulierung der Dreistindelehre von Lehrstand (geistlicher Stand: Kirche),
Webhrstand (weltlicher Stand: Regierung) und Nihrstand (privater Stand: Familie
und Haushalt), welche die aristotelische Trias ethica, politica und oeconomia
weiterentwickelt — sieht Hans-Jiirgen Bachorski als produktive reformatorische
Erweiterung des diskursiven Feldes ,Ehe”.'*” Ehe und Familie stellen — sozusagen als
kleinste Einheit organisierten menschlichen Zusammenlebens, als Haushalt - ein
Konzept von Ordnung und damit verbundenen Verhaltensweisen, Regeln und
Pflichten dar. Geregelt werden muss also, damit die angestrebte Ordnung funktio-
niert, das Verhiltnis zwischen den Ehegatten, zwischen Eltern und Kindern, zwi-
schen Hausherrschaft und Gesinde. Ehe bzw. Haushalt und Staat werden als Denk-
modelle begriffen, die dhnlich funktionieren, indem sie ihre Hierarchieverhaltnisse
und Aufgabenfelder klar definieren; wie etwa im Staat die Obrigkeit die Untertanen
regiert, so ist auch die Frau dem Mann untergeordnet und das Hausgesinde dem
Hausherrn.”*® Mit dieser homologen Setzung von Haus und Staat als einander
erginzende und sich gegenseitig stabilisierende Denkmodelle und Realititen ergibt
sich auch eine ,ordnungspolitische Perspektive” auf die Ehe als Keimzelle und
Grundlage des ,ganzen Hauses”: Eine harmonische und konfliktfreie Ehe ist er-
strebenswert, denn sie entspricht den Vorgaben der offentlichen Ordnung und
garantiert deren Stabilitit; eine nicht funktionierende, gestorte Ehe (z.B. durch
Streit und Bedrohung der Hierarchie innerhalb der Ehe) gefiahrdet dagegen auch die
offentliche Ordnung und muss daher durch reglementierendes Eingreifen wieder

sche Hausviterliteratur vornehmlich als Tugend- oder Sittenlehre fiir die Angehorigen dieses
Haushalts versteht. Vgl. hierzu auch Schnell, Sexualitit und Emotionalitdt, S. 105-11S, und insbe-
sondere fiir den schwedischen Kontext der frithen Neuzeit die ausfiihrliche Studie von Leif Rune-
felt: Hushallningens dygder. Affektlira, hushdllningsldra och ekonomiskt tinkande under svensk stor-
maktstid. Stockholm: Almgqvist och Wiksell International, 2001 (Acta Universitatis Stock-
holmiensis. Stockholm Studies in Economic History; 34), S. 91-118, zur aristotelischen Tradition
bes. S.93-100. — Fiir den Kontext der Ehelehren vgl. Schnell, Frauendiskurs, S. 26-27, und Bach-
orski, Diskursfeld Ehe, S. 511-545.

129" Bachorski, Diskursfeld Ehe, S. 525. — Schnell betont allerdings, dass die explizite Verkniipfung von
Ehe- bzw. Familien- und Staatsdiskurs nicht erst bei Luther geschieht, wenn auch dort wohl am
eindriicklichsten und einflussreichsten, sondern dass sich vielmehr schon in der Rezeption der
(aristotelischen) Okonomik des 13. Jahrhunderts solche diskursiven Verbindungslinien aufzeigen
lassen, sie also im 16. Jahrhundert nicht vollig neu sind. Vgl. Schnell, Sexualitit und Emotionalitit,
S. 15, Anm. 89.

130 vgl. Bachorski, Diskursfeld Ehe, S. 527.



3.2 Ehe 185

zurechtgeriickt werden."?! ,Die Institution Ehe wird also vor allem auf ihre ord-
nungsbedrohenden bzw. ordnungsstabilisierenden Faktoren hin untersucht.“*

Diese ordnungspolitische Perspektive schlagt sich gerade auch in der reformato-
rischen Hausviterliteratur nieder, die den Ehestand als einen eigenen Stand neben
dem weltlichen (politischen) und dem geistlichen Stand positioniert und die gegen-
seitigen Pflichten der Eheleute und der Angehorigen eines Haushalts mit den
Pflichten der Untertanen innerhalb des staatlichen Gefiiges parallel setzt, insbe-
sondere also das Verhaltnis zwischen Ehemann und Ehefrau, Eltern und Kindern
mit dem Gehorsams- und Hierarchieverhiltnis zwischen Obrigkeit und Unterta-
nen.'* Die meisten reformatorischen Schriften richten sich an den Mann als Haus-
vater und -vorstand, da diesem Verstindnis zufolge ihm die primire Verantwortung
fir die rechte Haushaltung und fiir eine gottgefillige Ehe zufillt, also die Verbin-
dung von 6konomischer, religioser und ehelicher Verantwortung. Zu den mafigeb-
lichen Schriften, die diese Verbindung thematisieren, gehort die Abhandlung Oeco-
nomia Christiana (1529) des lutherischen Theologen Justus Menius, die 1581 von
Bischof Laurentius Petri, dem Bruder des schwedischen Reformators Olaus Petri,
ins Schwedische iibersetzt wurde.'**

Im lutherischen Skandinavien, insbesondere in Schweden, bildet sich im 17.
Jahrhundert das entsprechende Genre der ,Haushaltsliteratur” (hushdllningslira
bzw. -litteratur) heraus. Sie ruht, wie Leif Runefelt in seiner umfangreichen Studie
zeigt, auf drei Pfeilern: auf der antiken, vornehmlich aristotelischen Tradition, auf
den alttestamentlichen Weisheitsschriften, vor allem dem Buch der Spriiche und
dem Buch Sirach, sowie auf der hustavla, dem Anhang zu Luthers Kleinem Katechis-
mus, in welcher die gegenseitigen Verpflichtungen der verschiedenen Stinde im
Haus und im Staat erliutert werden, abgestiitzt durch Textstellen aus dem Neuen
Testament, vornehmlich aus den paulinischen Briefen."** In der hustavla wird die

3! Hieraus erklirt sich auch die Delegation von Mafnahmen der Sozialdisziplinierung an die Obrig-
keit bzw. Offentlichkeit, wie die frithneuzeitlichen Formen der Visitationen und der Aufgaben-
bereichen der ,Policey” zeigen. Vgl. fiir die germanistische Diskussion z.B. Bachorski, Diskursfeld
Ehe, S. 526 und Werner Rocke: ,Von christlicher Haushaltung’ und ,guter Policey’. Die Regle-
mentierung von Ehe, Familie und Gesellschaft in der lutherischen Sozialethik”, in: Passagen. Lite-
ratur-Theorie-Medien. Festschrift fir Uwe Hohendahl. Hg. von Manuel Képpen und Riidiger Stein-
lein. Berlin: Weidler, 2001, S. 17-37.
Schnell, Frauendiskurs, S. 28, vgl. zur ,ordnungspolitischen Perspektive” insgesamt ebda., S.27-28
und ders., Sexualitit und Emotionalitdt, S. 105-1185.
Die Ehe wird in der theologischen und 6konomischen Tradition des Mittelalters und der frithen
Neuzeit als Stand betrachtet (neben Jungfrauen- und Witwenstand und den verschiedenen welt-
lichen und geistlichen Stinden). Vgl. Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 133, und Schnell, Frauen-
diskurs, S. 154-155, sowie Bachorski, Diskursfeld Ehe, S. 527. Der Hausvater wird daher bei Luther,
in der Nachfolge der antiken Tradition, als oeconomus bezeichnet (vgl. ebda.).
Vgl. dazu Ridiger Schnell: ,Geschlechterbeziehungen und Textfunktionen. Probleme und Pers-
pektiven eines Forschungsansatzes”, in: Ders., Geschlechterbeziehungen, S. 1-58, hier S. 42-47 und
Runefelt, Hushallningens dygder, S. 97-98.
%% Vgl. Runefelt, Hushdllningens dygder, S.92-95 (vgl. ebda,, S.93, Anm. 14 zu den relevanten
Bibelstellen: insbesondere Kol 3, 18 - 4, 1 und Eph S, 22 - 6,9 sowie 1 Petr 2, 18-20 und 3, 1-7). -
Zu den schwedischen Texten der Haushaltsliteratur, die besonders deutlich die ordnungspoliti-

132

133

134



186 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

lutherische Dreistindelehre zusammengefasst und ausgelegt. Durch die dominante
Priasenz, die Luthers Kleiner Katechismus und die Lehre der hustavla im kirchlich-
offiziellen Bereich durch Predigt und Liturgie wie auch im privaten Gebrauch, ins-
besondere durch die Andachtsliteratur, fir simtliche Bevolkerungsschichten Schwe-
dens vom 17. bis ins beginnende 19. Jahrhunderts hinein besaflen, kann von einem
durchgingig prasenten Wissen von der hustavla und ihrem Gedankengut ausgegan-
gen werden - bis hin zur volkstiimlichen Illustration der Dreistindelehre in
schwedischen ,dalmélningar” (volkstiimliche Malereien aus der schwedischen Pro-
vinz Dalarna) des 19. Jahrhunderts.'** Meine Analyse der Historienbiicher zeigt,
inwiefern Beziige zur hustavla bzw. anderer theologisch-6konomischer Literatur in
den literarischen Texten produktiv reflektiert werden, wenn es um eheliche, fami-
liare und herrschaftliche Autoritats- und Hierarchieverhiltnisse geht.

Die ,hushallningslira®, so der schwedische Historiker Leif Runefelt, besitzt zu-
gleich einen materiellen und einen ethischen Aspekt. Die wirtschaftliche Stabilitat
und Produktionssicherung des (familidren wie staatlichen) Haushalts ist nicht ohne
eine Morallehre denkbar, die die Aufgaben und die Beziehungen der einzelnen Mit-
glieder des Haushalts zueinander erldutert und so das Ordnungssystem und seine
Hierarchien sichert. Von diesem Ordnungsdenken her, das in der aristotelischen
Tradition letztlich als Teil einer Tugend- oder Morallehre verstanden wurde,
werden also simtliche Beziehungen erldutert: zwischen Ehemann und Ehefrau,
Eltern und Kindern und zwischen Herrschaft und Gesinde. Die Eintracht zwischen
Mann und Frau und ein friedliches hiusliches Zusammenleben, in dem jeder seinen
Pflichten nachkommt und seine Rolle im Ordnungssystem ausfillt, werden als
oberste Ziele beschrieben. Samtliche Aspekte der Beziehung zwischen den Ehe-
partnern erscheinen damit als auf die Stabilitit und das Wohlergehen des Haushalts
ausgerichtet und diesem Ziel untergeordnet.””” Von diesem Hausfrieden wird noch
in verschiedenen Historien die Rede sein. Die lutherische Analogsetzung von Staat
und Haus beweist sich gerade auch in ihrer Wechselbeziehung: Die positiven

sche Perspektive vertreten und in der Regel — der deutschen reformierten Tradition, insbesondere
Menius, folgend - den Titel Oeconomia tragen, gehdren etwa Per Brahes (d. A.) Oeconomia (ca.
1580), Schering Rosenhanes Oeconomia (1660er Jahre) oder Ake Ralambs Oeconomia (1690). Sie
richten sich iberwiegend an den adligen Gutsbesitzer, aber auch an den Hausvorsteher aus dem
biirgerlichen oder biuerlichen Stand und unterrichten ihn in der rechten Verwaltung seines
Haushalts.

136 Zur hustavla vgl. Pleijel, Hustavlans virld, bes. S.30-52. Der hustavla wurde in Schweden laut
Pleijel erstmals 1611 vom Bischof von Strangnis primire Bedeutung zugemessen. Die hustavla
war zudem in allen Katechesen und Gesangbiichern abgedruckt, was zu ihrer enormen Verbrei-
tung beitrug, dazu spiegelte sich die Dreistindelehre in der kirchlichen Liturgie wider und in der
Andachtsliteratur, aus der z.B. Gebete fiir die drei Stinde erhalten sind. Auch in politischen Tex-
ten, etwa Reichstagsdokumenten des 17. Jh.s, waren die hustavla und die Dreistindelehre prisent.
Lesen und das Auswendigkénnen einiger Gebete sowie des Kleinen Katechismus und der hustavla
gehorten noch Ende des 18. Jahrhunderts zur religiosen Bildung, die Eltern ihren Kindern bis zu
deren neunten Lebensjahr beibringen sollten. Vgl. Pleijel, Hustavlans virld, S.32-44. — Zu den
,dalmalningar” vgl. ebda., S. 6 (Abb.) und S. 43.

87 Vgl. dazu Runefelt, Hushdllningens dygder, S. 99-107.



3.2 Ehe 187

Auswirkungen einer harmonischen Ehe duflern sich etwa in politischen
Stabilititsfaktoren wie Frieden und in fortschreitender Kultivierung des Landes; der
Ehe wird also eindeutig eine ordnungsbewahrende und -férdernde Leistung
zugeschrieben.”®® Das Ordnungskonzept ist dem frithneuzeitlichen Denken und
Sprechen tber die Ehe dermaflen inhirent, dass der ,Ehediskurs des 1S. und 16.
Jahrhunderts [als] Teil des offentlichen Ordnungsdiskurses” begriffen werden
kann.'*

Als ein geeigneter Ubergangstext von der Liebesgeschichte Euriolus oc Lucretia zu
den Historien, die von Ehe und Familie handeln, erscheint die Melusina, denn
erstens erzahlt sie sowohl eine Ehe- wie eine Liebesgeschichte und nimmt damit
eine Art Zwischenposition ein. Es ist die Geschichte einer sogenannten ,gestorten
Mabhrtenehe”, d.h. der Ehe eines Menschen mit einem feenhaften Wesen, die als
innige Liebesbeziehung beginnt, aufgrund eines Tabubruchs jedoch tragisch en-
det.!* Zweitens ist insbesondere die frithneuzeitliche Uberlieferung der dinischen
Melusina ein interessantes Beispiel fir die Kontextualisierung eines Historien-
buchtextes in seinem diskursiven Umfeld von (protestantischem) Ordnungs- und
Eheverstandnis. Die Melusina-Erzihlung, die ich somit als Beispiel fiir eine Ehe- und
Liebesgeschichte und auch fiir eine Synthese aus Liebes- und Ehediskurs verstehen
mochte, verweist auf einen komplexen Zusammenhang, namlich auf die von Litera-
turwissenschaftlern, Mentalitits- und Alltagshistorikern gefiithrte Diskussion, ob und
inwieweit Liebe (verstanden als erotisch-sinnliche Liebe) und Emotionalitit in der
Rede tiber die Ehe in Mittelalter und frither Neuzeit aus zeitgendssischen Text-
zeugnissen — literarischen, moraltheologischen, medizinischen, konomischen und
juristischen Dokumenten — auszumachen ist.'* Eine solche Diskussion iiber ehe-
liche Emotionalitiat und mittelalterliche und frithneuzeitliche Diskurse tiber eheliche
Liebe und Sexualitit kann, wie Riidiger Schnell betont, nur als Untersuchung der
diese Gefiihle bezeichnenden sprachlichen Zeichen (mit Luhmann: Kommunikati-
onscodes) verstanden werden, wie sie in unterschiedlichen Texten mit unter-
schiedlichen Intentionen geduflert werden.'* Schnell verwehrt sich gegen eine
voreilige, zum Teil immer noch vertretene Meinung in der kultur-, sozial-, mentali-
tats- und geschlechtergeschichtlichen Forschung, dass es Liebe in der Ehe aufgrund
der generellen Korper- und Sexualfeindlichkeit des Mittelalters erst seit dem

138 Vol. das Zitat aus einer anonymen friihneuzeitlichen Eheschrift Von dem ehelichen Stand (Augs-
burg 0.].): ,Die Ee ist ain nutz hailsams ding/ durch die werden die lannd/ stott vnd hetiser ge-
bawt/ gemert vnd in frid gehalten/ manig streyt/ schwar Krieg vnd feintschafft nidergelegt vnd
gestillet/ gt fretintschafft vnd sipp vnder frembden personen gemacht.” Zitiert nach Braun, Ehe,
Liebe, Freundschaft, S. 133 (m. Anm. 52).

139 Schnell, Liebesdiskurs, S.99. Vgl. auch Braun, Ehe, Licbe, Frendschaft, S.157-158 zum Verhaltnis
von Ehe und Ordnung.

140 Lutz Réhrich: ,(Die gestorte) Mahrtenehe”, in: Enzyklopidie des Mirchens, Bd.9 (1999), Sp. 44-

53:

In diesem Rahmen kann nur auf iibergreifende Forschungspositionen, insbesondere die Arbeiten

Riidiger Schnells, eingegangen werden, vgl. zuletzt und umfassend Schnell, Sexualitit und Emotio-

nalitdt.

2 Vgl. Schnell, Sexualitit und Emotionalitit, S. 16-18.

141



188 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

17./18. Jahrhundert gegeben habe. Er spricht sich dagegen fiir eine differenziertere
Sicht aus, fiir ein komplexes (und noch lingst nicht vollends erforschtes) Diskursge-
flecht von Liebe und Ehe, das bereits in den verschiedenen Textgattungen des
Mittelalters und erst recht in denjenigen der frithen Neuzeit auftritt.'*

3.2.1 Gefahrdetes Gliick, gefahrdeter Staat. Melusina

Der ilteste bewahrte dinische Druck der Melusina ist in einem Uberlieferungsver-
bund enthalten, die Historie steht nimlich am Ende von Claus Pors’ umfangreichem
Kompilationswerk Leffnetz Compafl von 1613. Aus dem 17. Jahrhundert sind zwei
weitere, nun separate Drucke der Historie bekannt (1667 und 1697, letzterer verlo-
ren), dann kulminiert die Zahl der Drucke im 18. Jahrhundert, und der Text er-
scheint weiterhin bis 1877.!* Die schwedische Uberlieferung setzt erst viel spiter
ein (Erstdruck 1736), geht in der Ubersetzung von der dinischen Vorlage aus und
weist die grofite Dichte an Drucken im 19. Jahrhundert auf.'*

Leffnetz Compaf ist eine umfangreiche Sammlung moralischer, erbaulicher und
unterhaltender Texte, wurde 1613 bei Heinrich Waldkirch in Kopenhagen gedruckt
und trigt den barocken Titel:

En nyttig Hussbog: Kaldis retteligen/ Leffnetz Compaf/ som indeholder mange
skone/ victige Lerdomme/ Atvarsler oc Paamindelser/ som en huer Christen Ven
kand rette sit Liff oc Leffnet effter: Er tilsammen skreffuen aff mange atskillige Boger
met smucke Historier formenget/ lystig at lese/ baade til Leerdom oc Tids fordriffue:
Saa at en huer skal vel finde en rette Snor at vandre effter/ som haffuer lyst til at leffue
retsindelig/ dog huer oc en behager sin Vjf8 vel: Met stor flijd transfereret oc vdsat aff
Tydsken oc paa vort Danske Tungemaal: Aff Claus Porf3/ til @llingxoe. Prentet i Kio-
benhaffn/ Hoss Henrich Waldkirch/ Aar 1613.'4

3 Vgl. Schnell, Sexualitit und Emotionalitit, S. 21-31.

Zur genauen Druckiiberlieferung der Melusina in Dianemark vgl. DF VII, S. 253-267 und Glauser,
Ausgrenzung und Disziplinierung, S. 146 und S. 165-166.

Von der dinischen Vorlage ist anzunehmen, dass sie vor dem Zeitpunkt der schwedischen
Ubersetzung schon im dinischen Original in Schweden rezipiert wurde, der Text also durchaus
bekannt war, wie auch das frither angefithrte Zitat aus Stiernhielms Hercules zeigt. Vgl. Backstrom,
Svenska folkbécker 1, S. 323-357 und Glauser, Verzeichnis schwedischer , Volksbiicher”, S. 85-86.

Pors, Leffnetz Compaf, Bl. A1 (Ein niitzliches Hausbuch, zu Recht Lebens-Kompass genannt, das
viele schone und wichtige Lehren, Warnungen und Mahnungen enthalt, nach denen jeder Chris-
tenmensch sein Leben ausrichten kann. Zusammengeschrieben aus vielerlei schonen Biichern, mit
hiibschen Historien durchsetzt, angenehm zu lesen, um etwas daraus zu lernen und um sich die
Zeit zu vertreiben; auf dass jeder darin eine Richtschnur fiir sein Leben finde, der rechtschaffen le-
ben mochte, doch jeder nach seiner Weise. Sorgfiltig aus dem Deutschen transferiert und in un-
sere dianische Sprache iibertragen von Claus Porf} zu @llingse. Gedruckt in Kopenhagen bei Hein-
rich Waldkirch im Jahre 1613). KB Kopenhagen, Signatur 4,-9, 8° (Exemplar A der im Besitz der
KB Kopenhagen vorhandenen zwei Exemplare A und B). Aus dieser Augabe zitiere ich auch im
Folgenden die danische Melusina. — Zu Pors’ bedeutendem Kompilationswerk, vgl. auch Glauser,

Jahrhundert des Schwanks, S. 41-61, bes. S. 46-48 und S. 54-59. Eine ausfiihrliche Beschreibung des

145

146



3.2 Ehe 189

Nach einer Vorrede und einem ersten Hauptteil, der belehrend-illustrativ neun
thematisch gruppierte Kapitel iiber unterschiedliche menschliche Existenzbedin-
gungen und Aspekte menschlichen Zusammenlebens behandelt (Ehe, Stinde, Be-
sitz, Reden tiber andere Menschen, Triume, Hofdienst, Diebstahl und Wucher,
Vollerei und Trunksucht, Alter und Tod) und einem durch eine zweite Vorrede
eingeleiteten zweiten Hauptteil mit 253 Historien und einem Register am Ende
kiindigt der Text im Anschluss an eine Erstiibersetzung von Lukians Der goldene Esel
noch eine weitere Historie an, die bisher ebenfalls noch nicht auf Danisch zu lesen
war: ,Nu effterfolger en anden offuermaadige smuck oc lystig Historie/ om
Melusina, dog saare ynckeligt oc bedroffueligt paa det sidste at leese.”’*” Die an-
schlieBende dinische Historie von Melusina (auf Bl. YyS™-Aaa3") ist eine Uberset-
zung und stark verkiirzte Version der deutschen ,Volksbuch“-Vorlage, nimlich des
Prosaromans Melusine des Berner Ratsherrn Thiiring von Ringoltingen (verfasst
1456, Erstdruck 1473/74), welcher seinerseits eine Prosabearbeitung des Vers-
romans Le Roman de Parthenay des franzosischen Klerikers und Autors Coudrette
(entstanden um 1401 /vor 1405) ist.'*®

Der Roman wurde in der franzosischen Tradierung — sowohl Coudrettes Vers-
roman als auch die friihere Prosafassung des Jean d’Arras (1393), auf der Coudrettes
Roman basiert — als Auftragstext verfasst, um die Genealogie und den Herrschafts-
anspruch der durch Heirat verbundenen maichtigen Adelsfamilien Parthenay-
Larchevéque und Lusignan (mit dem dazugehdrigen Schloss Lusignan) im westfran-
zosischen Poitou abzusichern. Es handelt sich also um eine bewusst als genealogi-
sche Ursprungssage verfasste Erzihlung.'* Den Romanversionen zugrunde liegen

Drucks liefert DF VIJ, S. 253-254 und vor allem Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung, S. 161,
Anm. 230 und S. 162-163.

Melusina, Bl. Yy5™ (Nun folgt eine weitere, iiberaus schone und angenehme Geschichte von Melu-
sina, doch zuletzt sehr jimmerlich und betriiblich zu lesen). Zum Inhalt von Leffnetz Compaf vgl.
Glauser, Jahrhundert des Schwanks, S. 46-47 (Wortlaut der deutschen Ubersetzung des Titels der
dinischen Melusina: ebda., S. 47).

%8 Zu Coudrettes Text vgl. die jiingste kritische Ausgabe A Critical Edition of Couldrette’s Mélusine or
Le Roman de Parthenay. Edited, with Foreword and Introduction by Matthew W. Morris. Lampe-
ter: The Edwin Mellen Press, 2003. - Angaben zu Thiiring und Coudrette nach Jan-Dirk Miiller
(Hg.): Romane des 15. und 16. Jahrhunderts. Nach den Erstdrucken mit simtlichen Holzschnitten.
Frankfurt/Main: Deutscher Klassiker Verlag, 1990 (Bibliothek der friihen Neuzeit; 1), S. 1020. Zu
Thiiring vgl. ebda., S. 1020-1022. - Zur dinischen Uberlieferung vgl. DF VII, S. XXVI-LV. — Zu den
franzosischen und deutschen Bearbeitungen der Melusine und zu ihrer breiten Re-
zeptionsgeschichte, die besonders in der deutschen Romantik im Zusammenhang mit dem Un-
dine-Stoff grofle Bedeutung fiir die zeitgendssische Kunst, Malerei, Musik und Literatur erhilt,
existiert eine umfangreiche Sekundarliteratur, auf die hier nur stellenweise eingegangen werden
kann. Vgl. an neueren Arbeiten etwa Martina Backes: Fremde Historien. Untersuchungen zur Uber-
lieferungs- und Rezeptionsgeschichte franzosischer Erzihlstoffe im deutschen Spditmittelalter. Tubin-
gen: Niemeyer, 2004 (Hermaea Germanistische Forschungen. Neue Folge; 103) und Miihlherr,
,Melusine’ und ,Fortunatus’ und Kellner, Melusinengeschichten. Dartiber hinaus ist die Melusine in
zahlreichen Bearbeitungen im englischen, romanischen und slavischen Sprachraum bekannt.

Jean d’Arras hatte erstmals Ende des 14. Jahrhunderts von Herzog Jean de Berry den Auftrag
erhalten, die Geschichte des Schlosses Lusignan zu verfassen; in seiner Hystoire de Lusignan wird
auch Melusine erwdhnt. Wenig spiter gab Guillaume de Parthenay seinem Hofkaplan Coudrette

147

149



190 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

verschiedene hochmittelalterliche Uberlieferungen einer wohl auf mythische Vor-
formen zuriickgehenden, zum Typus der Feensage gehorenden Melusinensage;
diese mittelalterlichen Texte wurden in einem gelehrten naturwissenschaftlichen

oder theologischen Kontext von geistlichen Autoren tradiert.

150 Der Name der Fee,

Melusina, taucht jedoch erst im 14. Jahrhundert auf.'s!

Die dinische Melusina ist nun wie erwihnt eine gegeniiber der deutschen und

den franzosischen Versionen stark verkiirzte Erziahlung:

Melusina erzihlt die Geschichte vom Ritter Reymunt, der als Sohn des verarmten Gra-
fen van Forst in die Obhut des Grafen Emmerick gelangt, diesen versehentlich auf der
Jagd umbringt und in seiner Trauer an einem verwunschenen Brunnen im Wald drei
schonen Schwestern begegnet. Melusina, die jiingste von ihnen, weissagt Reymunt
Ruhm und Gliick, wenn er ihre Anweisungen befolge und sie zur Frau nehme.
Reymunt hilt sich an Melusinas Rat, heiratet sie und gelangt tatsichlich zu Reichtum,
Ansehen und zu einem Schloss, in dem er gliicklich mit seiner Frau lebt und zehn
Sohne mit ihr bekommt. Auch ihr Gebot, sie niemals am Samstagabend aufzusuchen
oder ihr nachzuspionieren — ansonsten wiirde er sie verlieren und sie beide ins
Ungliick stiirzen, hatte Melusina vorausgesagt —, befolgt er gehorsam, bis er an einem
Samstagabend, von den Verdiachtigungen seines Bruders aufgestachelt, Melusinas
geheime Kammer aufsucht, durchs Schliisselloch spaht und sie in ihrer wahren Natur
im Bad entdeckt: bis zur Taille eine schone Frau, unterhalb davon jedoch eine
Schlange. Reymunt ist entsetzt und bereut sogleich sein Vergehen, doch Melusina, die
seinen Verrat bemerkt hat, lisst sich zundchst nichts anmerken. Erst als Reymunt sie

150

151

den Auftrag, die Geschichte der Familie de Parthenay zu schreiben, die sich ebenfalls auf Melusine
als ,Urmutter” berief. Coudrettes Versroman ist Guillaumes Nachfolger, Jean de Parthenay ge-
widmet, er nennt sein Werk auch ,Roman’, Romant de Parthenay bzw. Romant de Lusignan. Zu Jean
d’Arras, Coudrette und der Verarbeitung historischer Verhaltnisse sowie den Hintergriinden der
Abfassung vgl. Miiller, Romane des 15. und 16. Jahrhunderts, S. 1025-1028 und Backes, Fremde His-
torien, S. 12-15. Zum Geschichtsbild und zur Roman- und Geschichtstheorie in der Melusine bei
Coudrette und Thiiring schreibt ausfithrlich Miihlherr, ,Melusine’ und ,Fortunatus’, S. 14-34 und
S.51-57.

So Walter Maps Erzahlsammlung De nugis curialium distinctiones quinque (1180er Jahre), Gervasi-
us von Tilburys Otia Imperialia, primo decisio XV (De oculis apertis post peccatum) von 1211/14,
schliefflich die Historie des franzdsischen Autors Helinandus (ca. 1200 verfasst, nur in der Wie-
dergabe von Vincent von Beauvais iiberliefert). Noch weiter zuriick fiihrt das Kernmotiv der
Melusinensage, die Verbindung eines sterblichen Menschen mit einem iiberirdischen Wesen (in
der Erzihlforschung als Mahrtenehe bezeichnet), die an ein Tabu gekniipft ist, sowie die my-
thischen Vorstellungen von einer Gottheit in Tiergestalt. Vgl. DF VII, S. XXXIX-XLII, sowie Miiller,
Romane des 15. und 16. Jahrhunderts, S.1022-1025 (,,Schriftlich werden Varianten der Sage seit
dem spiten 12. Jahrhundert in der lateinischen Literatur der clerici fabar.” Ebda., S. 1023) und
Miihlherr, ,Melusine’ und ,Fortunatus’, S. 15-19.

Vermutlich ist der Name Melusina deutbar als mére de Lusignans bzw. bei Jean d’Arras und Cou-
drette als merveille qui ja ne fault (,Wunder, das nie versagt”), vgl. dazu André Schnyder: ,Stel-
lenkommentar”, in: Thiiring von Ringoltingen: Melusine (1456). Nach dem Erstdruck Basel:
Richel um 1473/74 herausgegeben von André Schnyder in Verbindung mit Ursula Rautenberg.
Wiesbaden: Reichert, 2006. 2 Binde, hier Bd. II: Kommentare und Aufsitze, S. 4. — Die im Folgen-
den angefiihrten Zitate aus Thiirings Melusine folgen der Edition dieser Ausgabe (Bd. I: Edition,
Ubersetzung und Faksimile der Bildseiten), im Folgenden zitiert als Thiiring, Melusine (1456), Bd. ],
mit Blatt- bzw. Seitenangabe.



3.2 Ehe 191

vor dem versammelten Hofstaat entlarvt und blofstellt, spricht sie die Verfluchung
aus. IThre Hoffnung, durch die Ehe mit einem (das Tabu haltenden) Menschen von
ihrer Doppelnatur erldst zu werden, ist zerstort. Beide Eheleute nehmen trauernd und
liebevoll Abschied voneinander, und Melusina verlisst das Schloss als fliegende
Schlange. Sie kehrt jedoch jeweils des Nachts zuriick, um ihre beiden jiingsten Shne
zu stillen, die als einzige von den zehn Kindern nicht duferlich missgestaltet sind.
Reymunt aber bleibt allein zuriick."

Die Fee und ihr Seelenheil: Veranderungen in den skandinavischen Fassungen

Ergiebig ist zunichst ein Blick auf die textuellen Verinderungen und Eingriffe in den
skandinavischen Fassungen der Historie, welche die Bandbreite ihrer Kontex-
tualisierungen und Wege ihrer Transmission deutlich machen. Besonders gut lasst
sich dies an zwei Aspekten aufzeigen, die fiir die franzosischen Versionen, zum Teil
auch noch fiir Thiirings Roman entscheidend waren, im skandinavischen Kontext
des 17. Jahrhunderts jedoch verandert werden, namlich die Intention des Textes als
Genealogiegeschichte sowie die theologische Frage nach der Fee, nach Melusines
Seele und ihrem heilsgeschichtlichen Status als Geschopf Gottes.

Fiir beide Aspekte liefert bereits die Vorrede des dinischen Textes im Vergleich

zu derjenigen im deutschen Prosaroman einigen Aufschluss:

Den vise Mester Aristoteles skriffuer i begyndelsen i sin Bog/ som kaldis MeTAPHYSICA,
at huer Menniske aff Naturens metgiffuenhed begerer at vide megit. Derfor haffuer ieg
oc taget mig fore at skriffue denne Historie/ om Melusina, som vaar vanskafft huer
Loffuerdags Afftenen/ huilcken Historie en ved naffn Thuringus Ringoltingen aff
Bern/ haffuer vdsat aff Fransoiske/ oc paa Welsk/ aff Welsk siden oc paa Tydske.

Oc vil ieg samme Historie saa korteligen vdsatte paa vort Danske Tungemaal/ dog
hasteligen igennem lobe/ det lystigste oc vnderligste aff samme Historie/ saa megit
Melusina vedkommer/ oc gaa det andet forbi/ som indfalder der iblant om Krig oc an-
det/ som ter icke indferis for Tidsens kortheds skyld/ oc haffuer ieg icke heller seet
fleer aff disse samme Historier/ vden denne ene/ som ieg haffuer fundet i en gammel
Bog/ som skal vel vere en met de forste der ere prentede effter den Konst er
paafunden.

Oc skriffuer Historiens Scribente, at det skal vere en sandrue Historie/ oc aff Melusina
affkomme haffuer verit tuctige Riddere/ oc Konger i Franckerige/ Ciperen/
Armenien/ Behemen/ Engellandt/ Norge/ Holland oc andre flere omliggendis Lande
oc Orter i Tydskland.'?*

152

153

Diese Zusammenfassung beruht auf der dinischen Version, deren Orthographie der Eigennamen
sie auch im Folgenden beibehilt (Melusina, Reymunt usw.).

Melusina 1613, Bl. YyS™-YyS" (Der weise Meister Aristoteles schreibt zu Beginn seines Buches
Metaphysica, dass ein jeder Mensch von der Natur eine grofle Wissbegierde mitbekommen habe.
Darum habe ich diese Historie von Melusina geschrieben, die jeden Samstagabend missgestaltet
war; ihre Historie hat Thiiring von Ringoltingen zu Bern aus dem Franzésischen ins Welsche
tibersetzt, und dann aus dem Welschen ins Deutsche. Und so will ich ebendiese Historie rasch in
unsere danische Sprache tibertragen, doch nur kurz erzihlen, was sie Schones und Angenehmes
von Melusina berichtet, aber das auslassen, wo es um Krieg und anderes geht und was aus Zeit-



192 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Die spezifische genealogische Legitimation der Familie Parthenay-Lusignan und
damit die urspriingliche Motivation fiir die Genese des Textes, wie sie im spatmit-
telalterlichen franzosischen Kontext entscheidend waren, sind in der Vorrede der
dinischen Bearbeitung weggelassen. Doch auch schon bei Thiiring wurde dieser
Verweis abgewandelt, da der deutschsprachige Rezeptionsraum andere Vorausset-
zungen als der franzosische bot.'** Fiir den Berner Patrizier zeigt der Melusinenro-
man, so wie er ihn in seiner Vorrede prisentiert, im Wesentlichen drei Aspekte:
Wabhrheitsgehalt durch Wirklichkeitsbezug, die Demonstration der Allmacht Gottes,
wie sie sich in der wunderbar gestalteten Fee Melusine zeigt, und schliefllich der
Eigenwert der literarischen Fiktion: Leselust, Lust an der Zueignung fiktionaler
Welten. Zu Beginn von Thiirings Vorrede wird, wie schon bei Coudrette, auf Aris-
toteles und seine Metayphysica als Autoritit verwiesen, auf den naturgegebenen
Wissensdrang des Menschen, der die Abfassung bzw. Ubersetzung und das Zugiing-
lichkeitsmachen des Textes fiir Thiiring zusatzlich rechtfertigt.'”® Die Geschichte
yvon einer frouwen genant Melufina die ein merfeye vnd dar 30 ein geborne
kii/nigin [gewesen]“'%¢ besitzt Wahrheitsgehalt, weil von Melusine zum Zeitpunkt
der Abfassung noch existente europaische Herrschergeschlechter abstammten,'’
die Geschichte ist damit fiir den Leser einer gewissen experiencs, ,d.h. empirischer
Uberpriifung zuginglich”.'*® Diesen Aspekt der Nachpriifbarkeit (durch die direkte
genealogische Zuriickfithrung diverser europaischer Herrscherhduser auf Melusine
als Stammmutter sowie insbesondere auch durch einen dem Autor bekannten Au-
genzeugen, der die von Melusine erbauten Schlésser und Kirchen selbst gesehen
haben will), betont Thiiring nochmals ausdriicklich am Ende der Historie."* Zum
zweiten zeigt sich der Wahrheitsgehalt auch in einer Verbindung dieser politisch-

mangel hier weggelassen werden muss. Und ich habe keine anderen solchen Historien gesehen

aufler dieser einen, die ich in einem alten Buch gefunden habe, welches eines der ersten nach Er-

findung dieser Kunst sein soll. Und der Schreiber der Historie sagt, dass dies eine wahre Ge-
schichte sei und dass von Melusina tapfere Ritter und Konige in Frankreich, Zypern, Armenien,

Boéhmen und England, Norwegen, Holland und in anderen benachbarten Landern und Orten in

Deutschland abstammen).

Dennoch bleibt die Genealogie und die Selbstthematisierung eine zentrale Motivation fir Thi-

rings Melusinenroman, vor der (biographie-)historischen Folie des Aufstiegs seiner eigenen

Familie zum Berner Stadtadel im 15. Jahrhundert betrachtet. Vgl. Hildegard Elisabeth Keller: ,Die

Melusine und ihre Vertikale. Deszendenz und Subjektivitit im genealogischen Roman®, in: Martin

Baisch, Jutta Eming et al.: Inszenierungen von Subjektivitdt in der Literatur des Mittelalters. Konig-

stein/Taunus: Ulrike Helmer Verlag, 2008, S. 200-212, hier S. 200-201 und S. 210-211.

'35 Vgl. A Critical Edition of Coludrette’s Mélusine, VV. 1-12. Daraus folgert Coudrette indirekt auch
eine Legitimation der Erzahlung: ,Les choses de long temps passees/ Plaisent quant ilz sont re-
cordees.” Ebda., VV. 13-14. Sowie Thiiring, Melusine (1456), Bd.1, Bl 1'/S. 7, Z.12-21.

156 Thiiring, Melusine (1456), Bd. 1, BL. 1'/S.7,Z.2-3.

17 Vgl. Thiiring, Melusine (1456), Bd. I, Bl. 1'/S.7, Z.6-11: ,Es fint ouch von ir groffe mechtige
gellechte komen von kiinigen fuirften groffen fryen rittern vii knechten der noch kommen noch
hiit by difem tage ernampt ltitte kiinige fuirften groffen ritter vnd knechten fint/ Do by ma briffen
mag/ das dife materye durch ir experiencg bewiflet Das die hy(torie wor vnd an ir [elber alfo ift.”

158 Miiller, Romane des 15. und 16. Jahrhunderts, S. 1029.

139 Vgl. Thiiring, Melusine (1456), Bd. 1, BL. 98'/S. 201, Z. 3314 - BL. 99/S. 203, Z. 3370.

154



3.2 Ehe 193

realgeschichtlichen mit einer theologischen Perspektive: Melusine tritt auf als ,eines
jener Wunder der Schopfung, in denen sich Gottes Allmacht zeigt”;'® Gottes
Schopfermacht offenbart sich an der Romanheldin, wodurch die Wahrheit der
historia einen kaum angreifbaren Status erhalt. Schliefllich — und das ist fiir den
frithneuzeitlichen Kontext des sich entwickelnden Eigenwerts literarischer Fiktion
aufschlussreich, die bereits im Kontext des Apollonius angesprochene Autoritatsdis-
kussion — bietet die Historie als narrativer Text einen eigenen Unterhaltungswert,
denn sie macht den Leser neugierig auf fremde Welten, die sich mit seinem Erfah-
rungshorizont vereinen konnen, stellt also eine Mischung aus dem faszinierendem
Fremden der Fiktion und Vertrautem dar.'®!

Die Vorrede des dinischen Textes ist wesentlich kiirzer als diejenige Thiirings
und greift nur noch einige wenige Versatzstiicke daraus auf. Auch Pors begriindet —
in der Tradition des franzésischen Romans und Thiirings Text — die Motivation fiir
seine Ubersetzung im Verweis auf Aristoteles’ Metaphysica mit dem natiirlichen
Wissensdrang des Menschen: ,at huer Menniske aff Naturens metgiffuenhed bege-
rer at vide megit.”*> Das scheint als Grund fiir die Ubersetzung zunichst auszurei-
chen. Denn die dreifache Argumentation Thiirings fiir den Wahrheitsgehalt und den
Wert der Historie ist praktisch ausgelassen, nur ganz am Ende der Vorrede kommt
Pors auf den genealogischen Aspekt zu sprechen (die auf Melusina zuriickgehenden,
noch bestehenden Fiirstenhiuser), wobei der Wahrheitsanspruch nur indirekt, quasi
als Zitat oder Behauptung der Vorlage vermeldet wird.'®® Ebenfalls verschwunden

160" Miiller, Romane des 15. und 16. Jahrhunderts, S. 1029 (Zitat). Ausfithrlich heifit es hierzu in der
Vorrede: ,Das ir wandel fich ettwas einem valt groffen gots wunder oder gelpen[te glichete/ So
hat [y doch natiirliche vnd eliche kinde ge/loffen/ wol [iben [line die do groffe mechtige kiinige
firsten herren vnd tiire ritter geweflen vnd ir nochkommen noch fint vff difen hiitigen tag/ Es [y in
Franckrich in Cypr€ in armenie in behem in engellant in norwegen in hollant in tiitfchen landen
vnd anderfwo vii harumb menglich es deflter billicher halteé vnd glouben fol vn mag den ouch/
dauid in dem p/alter [pricht/ Mirabilis deus in operibus [uis Gott it wunderbar in [inen wercken
das bewilet fich eigent/lich an difer fremden figuren vnd hyftorie.” Thiiring, Melusine (1456), Bd.
I, BL. 1'/S. 8, Z. 31-40. Mit dieser Auflistung zahlreicher europdischer Lander erhilt nicht nur der
Herrschaftsanspruch der Parthenays gleichsam universalen Charakter, sondern es wird auch der
Wahrheitsgehalt der Historie verstarkt.

yDenn ouch (6liche [chéne vnd fremde hyftorie lieplich/ Vnd liftlich 3t lefen vnd 30 horen (int
vnd den lutten 3t (agen 30 prifen [int/ denn als die rofle vnder allé blimen geprilet wiirt alfo ift
ouch kunft vnd abentiire vber alle ander 3ytliche dinge lieb 3t habende.” Thiiring, Melusine
(1456), Bd.1, BL. 1'/S. 8, Z. 44-48. Vgl. auch Miiller, Romane des 15. und 16. Jahrhunderts, S. 1029.
Melusina 1613, Bl. YyS" (dass jeder Mensch von Natur aus wissbegierig ist). Vgl. auch die For-
mulierung bei Thiiring, Melusine (1456), Bd. I, Bl. 1'/S.7, Z.12-17: ,SJtt das [...] Ariltotiles
fprichet an dem anefag vnd vorrede [ines erften biichs/ Methauilice/ ein ieglich menfche begert
von nature vil c3t wilfen [ ... ].”

»Oc skriffuer Historiens Scribente, at det skal vere en sandrue Historie/ oc aff Melusine affkomme
haffuer verit tuctige Riddere/ oc Konger i Franckerige/ Ciperen/ Armenien/ Behemen/ Engel-
landt/ Norge/ Holland oc andre flere omliggendis Lande oc Orter i Tydskland.” Melusina 1613,
Bl YyS" (Und der Schreiber der Historie sagt, dass dies eine wahre Geschichte sei und dass von
Melusina tapfere Ritter und Konige in Frankreich, Zypern, Armenien, Béhmen und England,
Norwegen, Holland und anderen benachbarten Lindern und Orten in Deutschland abstammen.
Meine Hervorhebung). Die genealogische Argumentation mit Bezug auf die Ursprungsgeschichte

161

162

163



124 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

sind die anderen beiden Argumente fiir die Abfassung des Romans, die theologische
Begriindung (Melusina als Wunder der Schopfung) und die Betonung des
Eigenwerts eines fiktionalen Textes (die Liebe zu ,kun(t vnd abentiire”). Lediglich
ytechnische” Angaben zur Vorlage, Thiiring, zur sprachlichen Uberlieferungslinie
des Textes und zum Vorgehen der Ubersetzung und Bearbeitung finden Erwihnung
sowie der Hinweis, er, Pors, habe die Historie ,i en gammel Bog” (in einem alten
Buch) gefunden, ,som skal vel vere en met de forste der ere prentede effter den
Konst er paafunden.”® Auffallend an der Vorrede ist freilich vor allem, wie
beharrlich Pors immer wieder seinen (nicht weiter begriindeten) Zeitmangel betont,
welcher der Grund dafiir sei, dass er nur die wesentlichen Bestandteile der Historie
wiedergebe und anderes weggelassen habe:

Oc vil ieg samme Historie saa korteligen vdsatte paa vort Danske Tungemaal/ dog
hasteligen igennem lobe/ det lystigste oc vnderligste af samme Historie/ saa megit
Melusina vedkommer/ oc gaa det andet forbi/ som indfalder der iblant om Krig oc
andet/ som ter icke indferis for Tidsens kortheds skyld/ [ ...].'**

Einer solchen Kiirzung fillt etwa die Geschichte von Melusinas und Reymunts Soh-
nen und deren Kriegsziigen zum Opfer, die hier gegeniiber den Vorlagen auflerst
verkiirzt, nur quasi zusammenfassend ganz am Schluss der Historie erzihlt wird:
,Saa vil ieg oc kortelig [!] skriffue/ huad Historien siger/ om Reymunts oc
Melusinz Born som vaare 10.”'® Unmittelbar davor, am Ende der eigentlichen
Melusina-Handlung und vor der Auflistung der Geschichte der Séhne fiigt Pors
noch die Geschichte der Herkunft Melusinas ein (Melusina 1613, Bl. Zz8'-Aaa2"),
auch eine Sage, die erklirt, wie das Samstagabend-Tabu zustandegekommen ist
(eine Strafe der Mutter Melusinas, die zusammen mit ihren beiden Schwestern die
Mutter richen wollten, indem sie ihren Vater — der seinerzeit gegeniiber der Mutter
ebenfalls ein Tabu gebrochen hatte — auf seinem Schloss einsperrten).'” Die lange
Passage tiber das Schicksal der S6hne Melusinas nimmt in den franzdsischen Versio-
nen, aber auch bei Thiiring aus politischen und herrschaftslegitimatorischen, vor
allem aber auch aus poetologisch-dsthetischen Griinden — es ist ein Ritterroman! —
einen wesentlich breiteren Raum ein. Sie steht bei Jean d’Arras und Coudrette und

und den Herrschaftsanspruch der Familie Parthenay-Lusignan ist fiir den dinischen Kontext ja
nicht relevant, auch ergibt sich keine biographische Parallele wie im Fall von Thiirings Familie.
Pors folgt bei der Auflistung der Herrscherhiuser recht wortgetreu Thiirings Formulierung.
Melusina 1613, BL. YyS' (welches eines der ersten nach der Erfindung dieser Kunst sein soll).
Jacobsen/ Paulli vermuten als Vorlage fiir Pors Angabe (,ein altes Buch”) einen der undatierten
Drucke von Thiirings Melusine aus dem 185. Jahrhundert. Vgl. hierzu DF VII, S. LII

Melusina 1613, BL. YyS* (So will ich rasch ebendiese Historie in unsere dinische Sprache iiberset-
zen, doch nur kurz erzihlen, was sie Schones und Angenehmes von Melusina berichtet, aber das
auslassen, wo es um Krieg und anderes geht und was aus Zeitmangel hier weggelassen werden
muss).

Melusina 1613, Bl. Aaa2"-Aaa3" (So will ich rasch schreiben, was die Historie von Reymunts und
Melusinas zehn Kindern berichtet).

Zu dieser Vorgeschichte, die in den franzosischen Romanen und bei Thiiring in die Geschichte
von Gofrio (Geffroy), Melusines und Reymunts Sohn, eingebettet ist, vgl. Miiller, Romane des 18.
und 16. Jahrhunderts, S. 1031-1033 und Mihlherr, ,Melusine’ und ,Fortunatus’, S. 21-285.

164

165

166

167



3.2 Ehe 195

auch bei Thiiring mitten in der ,Reymunt-Melusina-Kernhandlung”,'* bei Pors aber
nur als wenige Zeilen einnehmende Aufzihlung ganz am Ende, wie ein Anhinggel,
das eigentlich nur der Vollstindigkeit halber erwihnt werden sollte. Durch die im
danischen Text so vorgenommene Umstellung und extreme Verkiirzung zweier
zentraler Erzihlpassagen verindert sich die gesamte spezifische, auf das Aufspiiren
der Vorgeschichte Melusinas angelegte urspriingliche Erzihlchronologie des
gesamten Romans, wie sie bei Coudrette und Thiiring konzipiert war.'®

An derartigen Eingriffen in den Erzihltext sowie an den solche Kiirzungen be-
grindenden Kommentaren des Kompilators werden aber auch Rezeptions- und
Bearbeitungsverfahren der frithen Neuzeit deutlich — besonders am Beispiel eines
ymultiplen” Historienbuchtextes wie der Melusine mit seiner mehrsprachigen,
verschiedene kulturelle Riume durchlaufenden und zeittiefen Tradierung. Glauser
hilt fir die narrativen Strategien frithneuzeitlicher Kompilatoren und Ubersetzer
fest:

Sie [Ubersetzerkommentare wie die von Pors zu seinen Kiirzungen] belegen unter an-
derem, wie unbefangen sich neue Rezipienten die alten Erzihlthemen aneigneten und
nach ihren Bediirfnissen - [ ... ] je nach Situation, unter der die Bearbeitung [entstand]
bzw. fiir die sie produziert wurden — adaptierten.'”

Weniger um eine Herabsetzung der mittelalterlichen Gattung ,Ritterroman’ durch
die déinische Bearbeitung geht es also hier, vielmehr um eine Kompilationspraxis
und Anpassung an neue Bedingungen der Textproduktion (und deren Motivie-
rung), die auch eine neue, durch Vorreden und Kommentare des Ubersetzers bzw.
Kompilators die Leseintentionen steuernde Lektiire des narrativen Textes mit sich
ziehen — je nach Kontextualisierung. Bei der Inkludierung der Historie von Melusina
in das Sammelwerk des Leffnetz Compafs handelt es sich um eine Kontextualisierung
der (fiir einen dénischen Leser sicherlich exotisch anmutenden) urspriinglichen
Liebes-, Ehe- und Genealogiegeschichte der Parthenays-Lusignans in ein Werk, das
mit seinen unterhaltenden Historien einen klaren moralisch-didaktischen Zweck
verfolgt.'”!

So wird in der dinischen Ubersetzung die Melusina-Erzihlung ganz dem Prinzip der
im Leffnetz-Compas vorherrschenden Kurzhistorien untergeordnet. Aus dem
umfangreichen Text wird ein erbauliches Kurzexempel.'”>

Deutlich spricht diese Intention aus einem Kommentar Pors’ zur eigenmaichtigen
Streichung der Passage mit den Abenteuern der Shne Melusinas, kurz vor dem
Wendepunkt der Erzihlung:

1 Vgl. A Critical Edition of Couldrette’s Mélusine, VV. 1403-3678 sowie Thiiring, Melusine (1456),
Bd.I,BL.21"/S.48,Z. 683, bis Bl. 58"/S. 121, Z. 1941.

' Fiir diesen interessanten Aspekt vgl. Hildegard Keller, Die Melusine und ihre Vertikale, S. 204.

170" Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung, S. 166.

7! Zur Intention von Pors’ Werk vgl. Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung, S.166, zu seiner

Ubersetzungs- und Kompilationspraxis vgl. ebda., S. 164-167.

Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung, S. 165.

172



196 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Nu lader ieg denne lystige tid vere skeed/ oc hues som dif8 imellem er tildraget/ som
icke kand giere andet/ end forlenge tiden oc Historien/ oc icke forlyste hende/ thi det
taler ickun om Krig oc Dystrenden met andet sligt/ oc vil sige huorledis denne begynte
glede fick en ond ende/ som det gemeenligt skeer/ at Kierlighed oc Glede/ er begyndelsen til
Sorrig oc Bedroffuelse.'”

Die Exempelfunktion der Melusinengeschichte wird hier - die Formulierung erin-
nert ein wenig an die Moral in der Vorrede zu Euriolus oc Lucretia — deutlich her-
vorgehoben. Die dahinterstehende moralisch-didaktische Intention der Historie
erkldrt somit auch die erwdhnte Verkiirzung der Vorrede und andere Eingriffe in den
Roman: Der Text kann in seiner Erzihlchronologie, mitunter auch in seiner
narrativen Logik, und in seinem Umfang verindert werden (und sogar auf eine
Rechtfertigung seiner Fiktionalitit, wie noch fiir Thiiring relevant, verzichten). Die
Melusina-Erzahlung wird durch die Einbettung in den Leffnetz Compaf$ zu einem
yerbaulichen Kurzexempel” neben anderen von Pors zusammengestellten Texten
transformiert und erhilt so eine neue Kontextualisierung und Intention.

Interessant ist aber auch ein Blick auf die religiosen Aspekte der Melusina-
Transmission, wird hier doch ein Erzahltext aus einem katholischen spatmittelalter-
lichen Milieu in das lutherische Skandinavien des beginnenden 17. Jahrhunderts
transferiert. Was geschieht daher mit solchen Textstellen, die Melusinas Feencha-
rakter und damit die Diskussion um die Seele thematisieren, oder mit anderen theo-
logischen, spezifisch katholischen Elementen? Dass Melusina eine Fee ist und damit
einen aus theologischer Sicht zumindest komplizierten, wenn nicht sogar
zweifelhaften existenziellen oder heilsgeschichtlichen Status besitzt, scheint in der
skandinavischen Tradition keine Rolle mehr zu spielen. In der Vorrede wird sie nur
noch als ,vanskafft” (missgestaltet) prisentiert,'”* nicht mehr als Fee, wie dies
Thiiring noch ausdriicklich tut. Damit reduziert sich das Interesse an Melusina auf
das an einer phantastischen Gestalt und ganz allgemein auf den Aristoteles zufolge
dem Menschen angeborenen Wissensdurst und die curiositas; auch nicht mehr re-
levant ist somit Melusinas Reprasentationsfunktion als Wunder der géttlichen
Schépfung. Ahnlich verhilt es sich auch im schwedischen Erstdruck von 1736, der

173 Melusina 1613, Bl. Zz3"; meine Hervorhebung (Nun iibergehe ich diese vergniigliche Zeit beiseite
und das, was sich inzwischen zugetragen hat, denn das verlingert sonst nur die Zeit und die His-
torie und trigt nicht zu ihren Gunsten bei, denn es geht nur um Krieg und dhnliche traurige Er-
eignisse; vielmehr will ich davon erzéhlen, wie diese anféingliche Freude ein boses Ende nahm, wie es im
Allgemeinen geschieht, dass Liebe und Freude der Beginn von Trauer und Kummer sind).

yDerfor haffuer ieg oc taget mig fore at skriffue denne Historie/ om Melusina, som vaar vanskafft

huer Loffuerdags Afftenen.” Melusina 1613, Bl. YyS* (Darum habe ich diese Historie von Melusina

geschrieben, die jeden Samstagabend missgestaltet war).

175 Vgl. das Titelblatt des schwedischen Drucks von 1736: En wacker och behagelig/ doch ther hos
mycket ynckelig/ Historia,/ Om Princessan Melusina/ Och/ Gref Reimundt,/ Huruledes the pd ett un-
derligit sitt kommit tilsamman och af srdeles tillfille atskilde blifwit/ ganska ynckeligt at lisa/ af
Danska spriket in uppd wart Moders mahl dfwersatt och tryckt/ Ahr 1736. (Eine schone und ange-
nehme, aber doch traurige Historie von Prinzessin Melusina und Graf Reimundt. Wie sie sich auf
wundersame Weise kennen lernten und durch besondere Umstinde getrennt wurden; recht trau-
rig zu lesen. Aus dem Dinischen in unsere Muttersprache iibersetzt und gedruckt im Jahre 1736).

174



3.2 Ehe 197

im Groflen und Ganzen noch der barocken danischen Vorlage folgt. Seine Vorrede
enthilt noch zwei kleine Bestandteile der Pors’schen Vorrede, nimlich den Verweis
auf Aristoteles und auf die verschiedenen Bearbeitungsstufen der Historie (wegge-
fallen ist dagegen Pors’ brevitas-Argumentation).'’® Das Interesse an Melusina wird
hier, wie schon bei Pors, allein durch den Aspekt des Wunderbaren oder Seltsamen
geweckt, der der angeborenen curiositas des Menschen bzw. des Lesers Rechnung
tragt; Melusina ist hier jedoch lingst losgelost vom spitmittelalterlichen theologi-
schen Kontext. Dafiir wird der die Ubersetzung motivierende Aspekt der Unterhal-
tung des Lesers stirker betont als bei Pors (,til néje och vilbehag”).

Mehrere Textstellen, die im katholischen Kontext der franzésischen und deut-
schen Historie verankert sind, werden in der dénischen nachreformatorischen
Fassung gekiirzt, etwa zu Beginn der Erzihlung, wo Reymunt nach dem Jagdunfall
sein Schicksal beklagt: ,O det ieg vaar nu ded [ ... ]. Forbandet vere den Stund ieg
bleff vndfangen paa/ oc den time ieg foddis til Verden: thi ieg kan aldrig forbede den
Mif3gierning for Gud.””” Bei Thiiring wurde Gott explizit angerufen, hier ist nur
indirekt oder gar nicht von Gott die Rede.'”® An anderer, wichtiger Stelle wird
jedoch die theologische Dimension grofitenteils beibehalten, etwa bei Melusinas
erster Begegnung mit Reymunt, wo namlich ihr expliziter Bezug auf Gott das aus-
schlaggebende Moment fiir sein Vertrauen und auch fiir seine Liebe zu ihr dar-
stellt."”” Reymunt soll auch bei Gott schworen, dass er das Samstagsverbot einhalt

SF VI, S. 11 (Historie ebda., S.15-54). Vgl. auch SF VI, S. 5-6, Bickstrom, Svenska folkbdcker 1,
S.323-324 und DF VII, S. XXVI-XXVIL.

176 Die schwedische Vorrede im Druck von 1736 lautet nach der Ausgabe in SF VI, S. 15-16: ,Den
vise Aristoteles skriver i begynnelsen av sin bok, som kallas Metafysica, att var och en méinniska av
natursens tilldelte gavor begir mycket att veta. Dirfore har jag tagit mig fore att skriva denne
historia om Melusina, vilken for straff palagt var att till sin kropps nedra del var logerdags afton
vara lytt och vanskapad. Denne historia haver forsta gangen Thiiringus Ringoltingen av Bern ifrin
franséskan avsatt pa vilska, sedan av vilska pa tyska och nu helt nyligen av tyska pd danska samt
intelig ifran danska pa svenska, allom historiz dlskarom till ndje och vilbehag transfererat.” (Der
weise Aristoteles schreibt zu Beginn seines Buches, das Metaphysica genannt wird, dass ein jeder
Mensch von Natur aus neugierig ist. Darum habe ich mir vorgenommen, diese Historie iiber
Melusina zu schreiben, welcher zur Strafe auferlegt war, dass der untere Teil ihres Kérpers jeden
Samstagabend missgestaltet war. Diese Historie hat als erster Thiiringus Ringoltingen von Bern
aus dem Franzésischen ins welsche Idiom abgefasst/ iibertragen, dann [wurde sie] aus dem
Welschen ins Deutsche [iibersetzt], und nun kiirzlich aus dem Deutschen ins Dinische sowie
endlich aus dem Dinischen ins Schwedische, allen Liebhabern schéner Historien zum Vergniigen
und Wohlgefallen).

177" Melusina 1613, Bl. Yy7*-Yy7" (Ach wire ich doch jetzt tot [ ...]. Verflucht sei der Augenblick, in
dem ich empfangen und die Stunde, in der ich geboren wurde, denn niemals kann ich diese
Missetat vor Gott wiedergutmachen).

178 Vgl. Thiiring, Melusine (1456), Bd. I, BL. 7°/S. 19, Z.201-202 und Z.208-210: ,ach wolt gott das
ich ouch yecg fterben folte [ ...] vii erbarme got von himel das ich ye geborn ward/ vnd verfliicht
[y die (tunde dor in ich enpfangen wart oder an die welt ye kam den ich dife getat gegen got
niemer kan noch mag gebiffen.”

17 Vgl. Melusina 1613, BL. Yy8": ,[D]et skulle alt saa skee/ thi Gud Allmectigste haffde det saa forseet.
Der hand herde hende tale om Gud/ da fick hand besynderlige Trost/ oc bleff da visse paa at
denne Jomfru vaar ingen spogelse/ eller Wchristen” (,Alles sollte so geschehen, denn Gott der
Allmichtige hat es so vorherbestimmt.” Als er sie von Gott sprechen horte, empfand er be-



198 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

(vgl. Melusina 1613, Bl. YyS*). Allerdings ist hier mitten in Melusinas Rede ein
interessantes Element im dinischen Text vollig weggelassen, namlich ein kurzge-
fasstes katholisches Glaubensbekenntnis, eine Kurzversion des Credo."® Dies zeigt
eine deutliche Verinderung des Textes in seiner Transmissionsgeschichte hin-
sichtlich seiner religiosen, in diesem Fall katholischen Elemente, die im lutherischen
dinischen Kontext ginzlich verschwinden (so auch der Hinweis auf die liturgischen
Gebete, die der Bischof iiber dem Bett des frischgetrauten Ehepaares spricht'®').
Eine andere entscheidende Stelle ist die Abschiedsszene zwischen Melusina und
Reymunt, in der Melusina ihr Los beklagt und die Unerlostheit ihrer Seele bis zum
Jingsten Tag anspricht, die ihr nun wegen Reymunts Verrat auferlegt ist. Bei
Thiring wird in Melusines Rede dreimal der Hinweis auf diese Unerldstheit und
damit die theologische Implikation des Feencharakters der Heldin gegeben, bei Pors
zwar ebenfalls,'®* (wobei die ersten beiden ziemlich wortgetreu dem deutschen Text
folgen); an der letzten Stelle unterliegt Pors jedoch offensichtlich einem im Grunde

sonderen Trost und war sich gewiss, dass diese Jungfrau kein Gespenst oder unchristliches Wesen
war).

'8 Vgl. Thiiring, Melusine (1456), Bd. I, B. 8'-97/S.22-23, Z. 282-288: ,noch got o bin ich die durch
die du das alles erholen mage(t doch o 3wiffel ouch nit das ich noch gottes verlihen ein gut criften
men(ch fige/ Denn ich gloube alles das/ d3 ein git criften men(che glouben vnd halten [0l Das
got von eyner kiifchen magt geborn [ige vnd fiir vns armé [tinder gelitten habe gott vind men(ch vff
erftandé 3u himel gefaré Vnd alle artickel criftenlichen gloubens kunde fy gar ordenlichen
erselen.” Die Aufforderung zum Schwur folgt dann einige Zeilen spiter. Dagegen kiirzt der im lu-
therischen Dinemark entstandene Text diese Stelle folgendermaflen: ,Jeg er it Christet Men-
niske/ oc ieg er den som du skalt faa Lycke oc fremgang met/ Oc du skalt suerge mig ved Gud
[...].” Melusina 1613, Bl. Yy8" (Ich bin ein Christenmensch, und ich bin diejenige, durch die du
Gliick und Erfolg haben wirst. Und du sollst mir bei Gott schworen [ ... ]).

181 Vgl. Thiiring, Melusine (1456), Bd. I, Bl 19/S. 43, Z. 599-601: ,Z le[te kam ein bischoff der [y vff
dem bette [egente/ vnd [chone antiphona verfickel vnd collecten laB.” Bei Pors ist nur vom Segen
des Bischofs die Rede (vgl. Melusina 1613, Bl. Zz3").

182 Vgl. Thiiring, Melusine (1456), Bd. I, Bl. 61'/S. 128, Z. 2071-2074: ,,din val(che 3linge din 3ornlich
grymme rede vii verwifen die hand mich (o in ein lang werende arbeit vnd nott geletzet dar inne
ich bliben vnd [in mus bis an das ende des Jung(ten tages vnd bif8 gott Vber die lebendigen vnd
dotte wiirt richten; ebda., Z.2086-2090: ,[wenn Reymunt seinen Eid gehalten hitte] o wer ich
natiirlichen by dir gewe/fen vnd bliben Vnd als ein ander natiirlich wip geftorben vnd der erde
beuolhen wordé vnd wer myn [ele von myng libe gewifllich 3t der ewigen froyde komeé Nu muf
myn lib vnd [ele diler [tinde hin in liden arbeit vnd in pin fin vnd bliben bit3 vff den Jungste tag”;
und Bl. 63/8S. 132, Z.2146-2148: ,denn durch das [Reymunts Treuebruch] [o lide ich pin bit3 an
den iung[ten tag des were ich durch dich erlofet worden Ach gott/ nit mifd ich wider in liden vnd
in kummer dannan ich kommen bin“. - Vgl. dazu die entsprechenden Stellen bei Pors, Melusina
1613, Bl. Zz6": ,din falske tunge/ din wbesindige wforskylde hastige vrede/ haffuer sat mig i
languarende Arbed oc mede/ der ieg skal bliffue til den yderste Dag” (deine falsche Zunge, dein
unbesonnener, von mir unverschuldeter und plétzlicher Zorn hat mir langwihrende Arbeit und
Miihsal beschert, worin ich verbleiben muss bis zum Jiingsten Tag); ebda., Bl. Zz6"-Zz6": ,da
haffde ieg bleffue hoss dig/ som en naturlig Quinde/ oc ded som it Menniske/ oc befalet Jorden
mit Legomme/ oc min Siel til den euige Glede.” (dann wire ich bei dir geblieben wie eine
Menschenfrau und wire wie ein Mensch gestorben, ich hitte meinen Leib der Erde anbefohlen
und meine Seele der ewigen Freude); Melusina 1613, Bl. Zz7": ,fordi derfor skal ieg lide Pine/
indtil den yderste dag: men dog for din skyld bliffuer ieg forlest.” (darum muss ich Qual erleiden

bis zum Jiingsten Tag: doch um deinetwillen werde ich erlést werden).



3.2 Ehe 199

fatalen Ubersetzungsfehler, der in seiner Unbekiimmertheit zeigt, dass diese
theologische Diskussion um die Erlosung der Feenseele fiir den barocken danischen
Text nicht mehr relevant ist: ,men dog for din skyld bliffuer ieg forlest” (doch um
deinetwillen werde ich erlést) sagt Melusina hier zu Reymunt, was eine — auch in der
weiteren Schilderung bei Pors selbst — narrativ vollig unbegriindete und auch
nirgends eingeldste Hoffnung auf Rettung ihrer Seele verspricht. Im deutschen Text
ist dies eben gerade im Konjunktiv- bzw. Irrealis formuliert (,des were ich durch
dich erlofet worden”). Reymunts Eidbruch verunméglicht ja gerade Melusinas
Hoffnung, durch die Liebe und Treue eines Mannes vom miitterlichen Fluch erlost
zu werden; auch bei Pors bleibt sie am Schluss das unerldste Wesen, halb Frau, halb
Schlange, und muss Reymunt verlassen; auch wenn sie als Romanfigur bereits bei
Thiiring eine christliche Seele besitzt und positiv dargestellt wird, nicht mehr als rein
damonische Fee.'®

Wirft man einen Blick auf einen dénischen Druck des 19. Jahrhunderts, so lassen
sich in dieser spateren Bearbeitungsstufe noch wesentlich drastischere Kiirzungen
und Anderungen sowohl hinsichtlich der narrativen Struktur als auch der zuvor
ausgefiihrten spezifisch katholischen Elemente erkennen. Die nur sechzehn Seiten
zahlende und in drei Kapitel eingeteilte Historien om Ridder Reymund og Prindsesse
Melusine, en Kongedatter af Albanien, tilligemed en kort Beskrivelse over deres 10 Sonner,
hvoraf de Fleste vare Vanskabninger (1858)'%* setzt bereits im Titel andere Akzente,
scheint dem Text eine exotische, wenn nicht sogar schon skurrile Note zu verleihen,
die mit dem urspriinglichen Ritterroman und mit den theologischen Aspekten der
mittelalterlichen Erzdhlung nicht mehr viel zu tun hat. Hier — im Gegensatz zu Pors
und erst recht zur Erzahlchronlogie der mittelalterlichen Fassungen - steht
Melusines Herkunftsgeschichte gleich zu Anfang des Textes: ,Melusines Herkomst
og Fodsel” (Melusines Herkunft und Geburt, S. 3-4), gefolgt von der
Haupthandlung, iiberschrieben mit ,Reymund og Melusines Historie” (Die Ge-
schichte von Reymund und Melusine, S. 4-15), am Schluss folgt ,En kort Efterret-
ning om Reymunds og Melusines 10 Born“ (Ein kurzer Bericht iiber Reymunds und
Melusines zehn Kinder, S. 16). Zu dieser narrativen Anordnung bemerkt Claude
Lecouteux: ,Les instants principaux de la légende sont évoqués et le texte se
présente comme une sorte de canevas a mi-chemin entre le livre de colportage et le

'8 Vgl. hierzu Thiiring, Melusine (1456), Bd. 11, S. 31-33 (Stellenkommentar), zur Seele bes. S. 32;
auch S. 31: ,Zweck ihres Liebes- und Ehebundes mit Reymond war ihre Erlosung vom Fluch, bis
ans Ende der Zeit jeden Samstag als monstroses Wesen, halb Schlange, halb Frau, verbringen zu
miissen; sie hitte sterben konnen.”

Historien om Ridder Reymund og Prindsesse Melusine, en Kongedatter af Albanien, tilligemed en kort
Beskrivelse over deres 10 Sonner, hvoraf de Fleste vare Vanskabninger. Kjobenhavn, 1858. Faaes hos
H.P. Moller, Gammelmont 151. Trykt hos H. E. Nissen. (Die Historie von Ritter Reymund und Prin-
zessin Melusine, einer Konigstochter aus Albanien, dazu eine kurze Beschreibung ihrer zehn
Séhne, von denen die meisten missgestaltet waren. Kopenhagen 1858. Erhiltlich bei H. P. Moller,
Gammelment 151. Gedruckt bei H. E. Nissen).

184



200 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

livret d’opéra.”’** Mit dem kompletten Auslassen der Vorrede und dem direkten
Einstieg in die Melusinengeschichte wird hier insbesondere die gesamte Uberlie-
ferungsgeschichte der Historie abgeschnitten. Die oben untersuchten Textstellen,
die die Frage nach Melusinas Seele thematisieren, sind dazu in ihrer religiésen
Ausdrucksweise nochmals abgeschwicht; so wird ,bis zum Jiingsten Tag” durch das
einer Mirchensprache angepasste, profane ,viele tausend Jahre” ersetzt;'*® hieraus
geht nichts iiber die Unerldstheit von Melusinas Seele hervor. Auch ist der gramma-
tisch-logische Fehler, der Melusinas angebliche Erl6sung durch Reymund verkiin-
det, beibehalten.'”” Durch die zusatzliche Umstrukturierung der narrativen Reihen-
folge hat die Historie in der Ausgabe von 1858 die Form einer sagenhaften, exotisch
anmutenden Familiengeschichte mit Vorgeschichte, Haupthandlung und Schluss
(dieser ist eine blofle summarische Auflistung tiber das Aussehen und Schicksal der
Sohne) erhalten. Sie dient nur noch der Unterhaltung des Lesers, hat sich aber von
der Erzihlchronologie und -logik und erst recht von der theologischen Dimension
der spatmittelalterlichen Historie freilich schon sehr weit entfernt.

Melusina als Liebes- und Ehegeschichte: eine ordnungspolitische Lektire

Im Folgenden soll der Fokus auf der barocken dinischen Melusina (1613) liegen
und dabei primir auf der Darstellung der Liebesbeziehung zwischen Reymunt und
Melusina sowie auf einer ordnungspolitischen Lektiire des Textes. Die Beziehung
zwischen Reymunt und Melusina wird von Anfang an als Liebesbeziehung geschil-
dert, die zwar unter etwas marchenhaften Umstanden mit der unvermittelten ersten
Begegnung im Wald nach dem Jagdunfall beginnt, dennoch unter Vorzeichen
hofischer Kultur steht und damit einem gesellschaftlich geregelten und bekannten
Verhaltenskodex folgt: Reymunt, der aus Trauer iiber den Tod seines Ziehvaters
den Kopf gesenkt hilt, muss sich von Melusina vorwerfen lassen, sie und ihre
Schwestern nicht standesgemif} gegriifit zu haben. Hofisches Verhalten ist damit an
einem Ort prasent bzw. wird dort eingefordert, wo sich die Protagonisten eigentlich
auflerhalb der dazugehorigen urbanen oder feudalen Zivilisation befinden, in einer
Art Ausnahmezustand oder, mit Foucault gesprochen, einem Heterotopos.'®® Dies

'8 Claude Lecouteux: ,Mélusine. Bilan et perspectives”, in: Mélusines continentales et insulaires. Actes

du colloque international tenu les 27 et 29 mars 1887 a I'Université Paris XII et au Collége des
Irlandais. Réunis par Jeanne-Marie Boivin et Proinsias MacCana. Paris: Honoré Champion, 1999,
S.11-27, hier S. 12. Lecouteux bezieht sich auf den Kopenhagener Vorgingerdruck von 1842, dem
die hier genannte Ausgabe von 1858 folgt.

18 Vgl. Melusine 1858, S. 13: ,[ D Jin falske Tunge, din ubesindige uforskyldne Vrede haver nu sat mig
i flere tusinde Aars Arbeid og Moie.” (Deine falsche Zunge, dein unbesonnener, unberechtigter
Zorn hat mir nun viele tausend Jahre Arbeit und Miihsal beschert).

187 Vgl. Melusine 1858, S. 14: ,[ D]og for din Skyld bliver jeg engang forlost.” (Um deinetwillen werde

ich jedoch einmal erlést werden).

Vgl. Michel Foucault: ,Andere Riume”, in: Aisthesis. Wahrnehmung heute oder Perspektiven einer

anderen Asthetik. Hg. von Karlheinz Barck et al. Leipzig: Reclam, 1990, S. 34-46. Der Wald ist in

der mittelalterlichen Literatur und auch in den Prosaromanen der frithen Neuzeit (etwa im For-
tunatus) ein beliebter Heterotopos, ein (gefihrlicher, abgelegener) Ort, wo die Normen der feu-

188



3.2 Ehe 201

ist wichtig, denn auch die EheschlieSung findet just an diesem Ort ihrer ersten Be-
gegnung statt, beim Brunnen mitten im Wald (vgl. Melusina 1613, BL. Zz1*), und
Melusina wird dort ,,aus dem Nichts” eine Kapelle entstehen lassen. So wird noch-
mals das Mirchenhafte, sich der gesellschaftlichen Norm Entziehende durch die
offizielle Norm legitimiert: Die Hochzeit ist standesgemiB und hat Offentlichkeits-
charakter, sind doch weltliche und kirchliche Autorititen sowie Festgiste anwesend.

Reymunt zeigt sich in der ersten Begegnung mit Melusina beeindruckt von ihrer
Schonheit und ihrem Wissen um seine Situation und fasst Vertrauen zu ihr."®® Als
sich dann noch zeigt, dass sie Christin und keine Zauberin oder ein ,Gespenst” ist
und sie ihm Ruhm und Wohlergehen prophezeit, wenn er ihre Bedingungen erfiillt,
folgt er bedingungslos ihren Worten und schwort den Eid, sie zur Frau zu nehmen
und ihre Gebote zu befolgen. Darauthin wird Melusina vom Erzihler bereits als
Reymunts ,Allerkieriste” (Allerliebste) bezeichnet (Melusina 1613, Bl. Zz1%). Als es
um die EheschlieBung geht, machen sich Bedenken einer die gesellschaftliche Norm
einfordernden Auflenwelt bemerkbar: Graf Bertram duflert Reymunt gegeniiber
berechtigte Zweifel angesichts einer Hochzeit mit einer v6llig unbekannten Frau -
eine nicht den herkommlichen Regeln entsprechende Verbindung —, denn Melusina
kommt als ,alleinstehende” Frau ohne Namen und ohne Verwandte daher, ist also
nicht recht einzuordnen in einen vertrauten gesellschaftlichen Kontext, und halt —
als Frau! — dann sogar selbst um Reymunts Hand an. Ihre Eheanbahnung und
Eheschlieung verlduft somit ganz gegensitzlich zu bestehenden sozialen, feudalen
Ordnungsvorstellungen.

Im Zentrum [ der Melusine] steht die Regeldurchbrechung, denn die Ehe von Reimund
und Melusine verdankt sich der Aktivitit der Frau, wihrend die Verwandten nicht mit-
zureden haben. Diese Verbindung gewinnt den Charakter des exzeptionellen gerade
vor dem Normalmodell der feudalen Ehe, das in der Generation der S6hne mehrfach
variiert wird, um wieder an die bekannte Lebenswelt heranzufithren, die ja auch die der
Lusignansist [ ... ].""

Aber Reymunt verteidigt seine Ehe mit der ebenso einfachen wie schlagkriftigen
Begriindung der grofien Anziehung, die Melusina auf ihn ausiibt, und ihrer gegen-
seitigen Affektbindung, die, so legt es der Text nahe, offensichtlich als ausreichend
logisch erscheint: ,Hun er it besynderligt smuckt Menniske/ hun motte vere en

dalen Gesellschaft nicht gelten oder gefihrdet sind, wo sich Riauber aufhalten, wilde Tiere und an-
dere Gefahren lauern.

"% Reymunt spricht (Melusina 1613, BL. Yy8"): ,Edle Jomfru/ huor kiender i mig/ ieg veed aldrig at
haffue verit i eders omgengelse/ dog behager mig eders skone ansict/ saa vel/ at ieg effter som mit
Sind det tilkiende giffuer/ at ieg formoder mig trost aff eder.” (Edle Jungfrau, wie erkennt Ihr
mich, da ich doch noch nie in Eurer Gesellschaft war; doch gefillt mir Euer schones Antlitz so gut,
dass ich mir — wie mein Sinn/Herz mich erkennen lisst — darum von Euch Trost erhoffe).

%0 Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S.125-126. — Ahnlich auch Miiller, Romane des 15. und 16.
Jahrhunderts, S. 1037: ,seine [Reymunds] Leidenschaft fiir die unbekannte Frau sprengt die Ord-
nungen feudaler EheschlieBungen”.



202 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Konge Daatter/ hun behager mig megit vel: Jeg vil haffue hende/ oc hun mig.”"*'
Wie in Euriolus oc Lucretia erscheint also auch hier in klassisch mittelalterlicher
Tradition Schonheit als primédrer und entscheidender Liebesausloser, gepaart mit
einer Mischung aus Attraktivitit durch Vertrautes (christlicher Glaube) und Frem-
des-Faszinierendes (Melusinas Vorwissen, Prophetie, unbekannte Herkunft), zu-
dem bestirkt durch den geheimnisvollen ,Ehevertrag”, das Geliibde, ein Tabu zu
respektieren.

Auch der Erzihler betont Melusinas wahrhaft ,iiberirdische” Schonheit: Bei der
Hochzeit, die Melusina ausrichtet und im wahrsten Sinne des Wortes als prachtiges
Fest mit Kapelle und Hochzeitsgisten mitten im Wald ,hervorzaubert”,'* erscheint
Melusina ,ligere en Engel/ end it dedeligt Menniske/ der til megit smycket met Edle

91 Melusina 1613, Bl. Zz2' (Sie ist wunderschon, muss eine Prinzessin sein, sie gefillt mir sehr: ich
will sie haben und sie mich).

Die Hochzeit selbst verlduft dann im vertrauten Rahmen eines spatmittelalterlichen Zeremoniells
und in hofischem Ambiente, die beiden werden in der Kirche getraut, anschlieSend gibt es ein
Fest mit iippiger Bewirtung und ritterlichen Vergniigungen wie Turnierreiten, am Abend werden
sie von den Gisten in die Brautkammer geleitet, vom weltlichen Herrn, dem Grafen begliick-
wiinscht und von der geistlichen Autoritit, dem Bischof, gesegnet. Vgl. Thiiring, Melusine (1456),
Bd. I, Bl 15'- Bl 217/S. 35-47 (wichtig fiir den Kontext der Frithdrucke ist auch das Bildmaterial,
die begleitenden Holzschnitte mit ihren Uberschriften). — Zur EheschlieBungspraxis und zum 6f-
fentlichen Charakter der Hochzeitsnacht im 13./14. Jahrhundert, bei der das Geleit bis zum
Brautbett durch die Hochzeitsgesellschaft (teilweise auch deren Wachen vor der Tiir der Braut-
kammer die Nacht iiber) wichtiger Bestandteil der Zeremonie war, weil eine Hochzeit als 6ffent-
liche Rechtshandlung galt, die eine gesellschaftliche Kontrolle inkludierte, und deren erst allmih-
licher Intimisierung und Privatisierung im 15./16. Jahrhundert vgl. Michael Schréter: ,Zur Intimi-
sierung der Hochzeitsnacht im 16. Jahrhundert. Eine zivilisationstheoretische Studie”, in:
Bachorski, Ordnung und Lust, S.359-414, bes. S.360-367. — Manuel Braun betont, dass es wie-
derum Melusine als Initiantin dieser Ehe ist, die die eigentliche Trauformel spricht, nachdem ihr
Brautbett vom Bischof gesegnet wurde: ,do hub fy an vnd [prach zi reymont/ reymont aller
lieb[ter gemahel vnd frunt gliick hatt vns zii famen gefiiget in mo[[€ d3 wir niin eliche gemahel fint
vnd follét fin vnd blibé byB vns der dot [cheydet.” Thiiring, Melusine (1456), Bd. I, BL. 207/S. 45
(darauf folgt wie als Bestitigung der EheschlieBung bzw. als deren Grundbedingung die Erinne-
rung an das Tabu und das erneute Einfordern des Treuegeliibde, was Reymunt ihr dann ,in ire
hant” schwért). — Im dinischen Text dagegen ist die Hochzeit wesentlich kiirzer geschildert, das
Eheversprechen (und das Geliibde, das Tabu zu wahren) sind weggefallen, nur die duflerlichen
Feierlichkeiten werden beschrieben (Melusina 1613, Bl. Zz3"): ,De kom i Kircken/ bleffue viede/
giorde siden Maaltid met stor lystighed oc Tids fordiff/ met Renden/ Tornering oc andere Rid-
derspil effter Maaltid/ huer giorde sit beste at vilde vere roest/ oc beholde Prisen/ men Reymunt
bleff roest for den beste Sticker/ der varede saa til Afften maaltid/ Brud oc Brudgom bleff herligen
fult i Seng. Greffuen ynskete dem Lycke/ oc Bispen velsignede dem. Denne Hoytid vaarede 18.
Dage/ der met toge alle Giesterne forloff/ drog hiem huer til sit.” (Sie kamen in die Kirche und
wurden getraut. Danach hielten sie ein sehr vergniigliches Festmahl, mit Turnierreiten und ande-
ren ritterlichen Spielen. Ein jeder bemiihte sich, der Beste zu sein und den Preis zu gewinnen,
doch Reymunt wurde als bester Kimpfer gepriesen. So ging es bis zum Abendessen. Braut und
Brautigam wurden feierlich ins Brautgemach geleitet. Der Graf wiinschte ihnen Gliick und der
Bischof segnete sie. Dieses Fest dauerte finfzehn Tage, dann zogen alle Giste wieder nach
Hause).

192



3.2 Ehe 203

oc dyrebare Clenodier.”** Schonheit als Liebesausloser gilt dabei fiir beide Partner.
Melusina, die am Ende der Historie nach dem Tabubruch auf die Beschimpfung
ihres Mannes vor der Hofgesellschaft mit Zorn, aber auch mit Trauer reagiert, wird
dann auf Reymunts schones Auf3eres als einstigen Liebesausloser verweisen:

O Gud/ O Gud Reymunt/ Vee mig at ieg nogen tid saae dig met mine Dyne/ vee
mig/ at ieg nogen tid skulle faa behagelighed til din skenhed/ vee mig/ at ieg fant dig
hos Brenden. Vee mig at ieg nogen tid skulle omfangne dit skene Liff. Vee mig den
elendige tid at ieg skulde faa dit kundskaff/ oc kierlighed."*

Fiir Prosahistorien nicht ungew6hnlich und wie bereits fiir den Apollonius konsta-
tiert, geht hier jedoch die Initiative in der Liebe und Anbahnung der Ehe von der
Frau aus.'"”® Damit, so liee sich etwas zugespitzt formulieren, wird in den literari-
schen Texten die Auffassung der kirchlichen Morallehre von der grofleren Begehr-
lichkeit der Frau zwar unterschwellig besttigt, gleichzeitig aber in eine Art ,narra-
tiven Katalysator” verwandelt und als ein die Handlung vorantreibendes Element
produktiv gemacht.

Dass es sich um eine liebevolle Ehebeziehung handelt, in der auch Erotik und
Sexualitit ihren Platz haben, wird besonders deutlich in der Szene, als Reymunt
nach dem Tabubruch seinen Verrat bereut und befiirchtet, nun seine ,Allerkieriste”
zu verlieren. Melusina kommt zu ihm, schon um sein Vergehen wissend, tut aber so,
als wisse sie noch nichts:

[Hun] kledde sig aff alle sine Kleder/ oc lagde sig hoss Reymunt/ kyste ham tog ham i
Arm/ thi hun fornam/ at hand vaar siug aff Hiertens sorg/ oc sagde: Min Allerkieriste
Reymunt/ siger mig eders skrobelighed oc siugdom/ i huad i skader/ skulle i snart faa
bedre/ met Guds hielp.'

Die erotische Qualitit der Beziehung wird hier deutlich. Nicht nur, dass Melusina
als vorbildliche Ehefrau sich um den Gatten sorgt und seinen Kummer mit ihm
teilen, ihn trosten will, sie verbindet diese Sorge auch mit einer Geste der
Zirtlichkeit und korperlichen Nihe. Das Ehepaar ist ein seine Sexualitit bejahendes

193 Melusina 1613, Bl. Zz2"-Zz3" (mehr wie ein Engel denn ein sterblicher Mensch, dazu mit edlem

und kostbarem Schmuck angetan).
194 Melusina 1613, Bl. Zz6" (O Gott, o Gott, Reymunt, weh mir, dass ich dich einmal erblickte, dass
ich einmal an deiner Schénheit Gefallen finden sollte, weh mir, dass ich dir einst am Brunnen be-
gegnete. Weh mir, dass ich einmal deinen wohlgestalteten Leib umarmen sollte. Ach, elende Zeit,
als ich dich kennen und lieben lernte).
Dazu von Bloh, Ausgerenkte Ordnung, S.203: ,Dabei ist den Frauen ein entschieden aktiver Part
eingerdumt: Das Liebesbegehren geht auffallend haufig von den weiblichen Akteuren aus, was sich
in den Verhaltensmustern begriindet, die ihnen ins Repertoire geschrieben sind: allen voran ihre
unablissige und regellose Begehrlichkeit.” Vgl. zu den Textbeispielen auch ebda., S. 203-211.
Melusina 1613, BL. Zz5" (Sie zog ihre Kleider aus und legte sich zu Reymunt, kiisste ihn und nahm
ihn in die Arme, denn sie merkte, dass er sehr bekiimmert war, und sagte: Mein liebster Reymunt,
sag mir doch deinen Kummer, sag, was dir fehlt, mit Gottes Hilfe mag es dir bald besser gehen).

195

196



204 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

und verwirklichendes Liebespaar, Ehe und Liebe erscheinen in der Melusina nicht
als getrennte Diskurse.'”

Noch deutlicher wird die auf einer starken Affektbindung und auf einer gegen-
seitigen erotischen Faszination beruhende Ehe zwischen Reymunt und Melusina in
der ausfiihrlich geschilderten Abschiedsszene des Paares (Melusina 1613, Bl. Zz5"-
Z28"). Melusina, die Reymunt zwar wie vorhergesagt bestraft und ihm sein Vergehen
deutlich vorhilt — schliefllich geht es um ihr Seelenheil und ihre Erlsung, deren
Realisierung Reymunt durch sein Verhalten unméglich gemacht hat -, zeigt sich
letztlich doch versohnlich und bittet Gott um Vergebung seiner Siinden. Reymunt
kiisst sie ,met stor Bedroffuelse oc hiertesorg/ som de baade haffde for denne
skilsmisse”,'”® und die gesamte Hofgesellschaft ist angesichts dessen geriihrt. Zum
Abschied spricht Melusina zu Reymunt:

Nu velsigne dig Gud mit Hierte/ min Kieriste/ min sande Glede/ velsigne dig Gud
min Velbehagelighed/ velsigne dig Gud min Allerkieriste Brudgom/ velsigne dig Gud
min kostelige Clenodie/ velsigne dig Gud mit sede Creature/ velsigne dig min
Kierlighed/ min Lyst oc huad ieg i denne tid haffde kier: Velsigne dig Gud min
Vduolde/ min skenniste/ hulde oc kieriste Ven/ velsigne dig Gud min venlige Herre.
Velsigne dig Gud mit opholt/ min Tids fordriffue/ min skempt. Velsigne dig Gud/
min allerkieriste Trost/ min Hiertis eniste Grund.'”

Reymunt erwidert ihren Abschied, der eine Akkumulation von zértlichen Zuschrei-
bungen bzw. Metaphern darstellt und als Reihung von Segensspriichen formuliert
ist, mit ahnlichen Worten:

Nu velsigne dig Gud min skeniste Brud: Min Ven oc min saligheds Krone/ velsigne
dig Gud/ min Lycke oc Sundhed. Velsigne dig Gud/ min Glede oc Rigdom/ velsigne
dig Gud min skempt oc Tidt fordriffue. Nu ere alle mine gode Dage oc Lycke til ende/
atiegicke maa see dig mere. O vee/ at ieg nogen tid vaar fodt.>*

7 Vgl. zum sich bereits in der mittelalterlichen Literatur allmihlich herausbildenden Konzept der

Liebesehe Riidiger Schnell: ,Liebesdiskurs und Ehediskurs im 15. und 16. Jahrhundert”, in: The
Graph of Sex and the German Text. Gendered Culture in Early Modern Germany 1500-1700. Hg. von
Lynne Tatlock. Amsterdam: Rodopi, 1994 (Chloe Beihefte zum Daphnis; 19), S.77-120, hier
S.90-92.

Melusina 1613, Bl. Zz7" (unter grofem Kummer und Herzensnot, die beide bei dieser Trennung
fithlten).

Melusina 1613, Bl. Zz7"-Zz8 (Nun segne dich Gott, mein Herz, mein Liebster, meine wahre
Freude. Gott segne dich, mein Wohlgefallen, mein allerliebster Brautigam, Gott segne dich, mein
kostbares Kleinod, mein herrliches Geschopf, segne dich Gott, meine Liebe, meine Lust und was
ich in diesem Leben liebte. Es segne dich Gott, mein Auserwihlter, mein schonster, freundlicher
und liebster Freund, mein guter Herr. Gott segne dich, meine Zuflucht, mein Zeitvertreib, meine
Freude, mein liebster Trost und einziger Herzensgrund).

Melusina 1613, Bl. Zz8" (Nun segne dich Gott, meine schonste Braut, meine Freundin und Krone
meiner Seligkeit, es segne dich Gott, mein Gliick und Wohlergehen, meine Freude und mein
Reichtum, segne dich Gott, mein Vergniigen und Zeitvertreib. Nun sind alle meine guten Tage
und mein Glick dahin, da ich dich nicht mehr sehen soll. Weh mir, dass ich jemals geboren
wurde).

198

199

200



3.2 Ehe 205

Reymunt wird nach Melusines Fortgang zeit seines Lebens nie mehr froh, ,vilde icke
lade sig troste aff nogen som vaar hoss ham/ oc ingen saae ham lystig indtil sin
dod. " — zeigt also dhnliche Symptome der Melancholie wie ein sehnsiichtiger oder
verlassener Liebender, etwa Lucretia oder Euriolus nach ihrer Trennung. Beide,
Reymunt und Melusina, bedauern ernsthaft das Ende ihres Gliicks. Auffallend in
den Abschiedsworten des Paares ist die von beiden formulierte Anrede des Partners
als Braut bzw. Briutigam und als Freundin bzw. Freund (,,aller lieb[ter gemahel vnd
frint”), daneben die zahlreichen Metaphern, die die herausragende Bedeutung des
Partners fiir die eigene Existenz unterstreichen (einzige Freude, Gliick, Reichtum,
yZeitvertreib” usw.). Deutlich spricht hier ein verheiratetes Liebespaar. Melusinas
und Reymunts gegenseitiges Ansprechen als Braut/Briutigam wund als Freun-
din/Freund zeigen sich als in der Tradition der volkssprachlichen hofischen Ro-
mane des 12. und 13. Jahrhunderts verwurzelt, wo sich Ehegatten vielfach als
Freund/in und Gemahl bezeichnen, etwa die beriihmte Antwort Enides in
Chrétiens Erec et Enide, der auf dem Boden liegende ohnmichtige Ritter sei sowohl
ihr Gemahl als auch ihr Geliebter.>** So ist also durchaus fiir die Literatur des 14./15.
Jahrhunderts eine Anniherung und Harmonisierung von Liebes- und Ehediskurs
festzustellen:**® Diskursverldufe mit Spuren, die bis in die dinische Ubersetzung der
Melusina des frithen 17. Jahrhunderts hinein sichtbar und kontextualisierbar bleiben.

Eine direkte Lehre aus der Historie von Melusina verkiindet der ddnische Erzih-
ler zwar nicht, abgesehen von in den Figurenreden wiederholt eingestreuten topi-
schen Verweisen auf die Unbestindigkeit des Gliicks, die jeweils die Frage nach der
Schuld tangieren.”** Auch der Titel bringt im Grunde keine expliziten Hinweise auf

21 Melusina 1613, Bl. Zz8'-Z28" (lie8 sich nicht mehr trésten, und niemand sah ihn je wieder froh bis
zu seinem Tod).

22 Vgl. Schnell, Sexualitit und Emotionalitit, S.423-427, zu Erec et Enide S. 425, dhnlich auch die
Wortwahl und die Rede von der Ehefrau als douce amie oder dame in Chrétiens Cligés (vgl. ebda.,
S.424). Die Begriffe ami(e) und fame, so Schnell, werden bei Chrétien immer wieder in einer Fi-
gur verbunden. — Die dinische Melusina-Ubersetzung folgt der deutschen Vorlage, wo meist von
,gemahel vnd friint” die Rede ist. Vgl. Thiiring, Melusine (1456), Bd. I, BL. 207/S. 45. — Damit er-
gibt sich ein Bild mannigfacher Uberschneidungen zwischen Minne- und Ehediskurs bereits in der
(spit-)mittelalterlichen Literatur, die schlieBlich die so hiufig erst fiir das 18. Jahrhundert oder gar
erst fiir die Epoche der Romantik beanspruchte Vorstellung von der Liebesehe hervorbringen.
Vgl. Schnell, Sexualitit und Emotionalitdt, S. 427.

293 Vgl. Schnell, Liebesdiskurs, S. 102-114.

2% Vgl. Melusina 1613, Bl. Yy7", als Reymunt nach dem ,Jagdunfall”, bei dem er seinen Ziehvater
getotet hat, das unbestindige Gliick anklagt: ,O Lycke/ hui haffuer du saa belad mig met sorrig/
banghed oc mifitrost: Du kand giore en Fattig aff en Rig/ du hielper den ene op/ oc den anden
neder. Den ene beuiser du naade/ oc den anden wnaade. Du est en suur: den anden sed. O Lycke/
huem kand forlade sig paa dig/ huad haffuer du giort mod mig arme Daare. Du haffuer forderffuit
mig paa Liff/ Siel/ Gods oc Zre. Du haffuer fordt mig i stor Elendighed/ O det ieg vaar nu dod/
oc kunde bliffue begraffuen met min allerkieriste Herre oc Fetter/ det vaare mig en stor
opholding.” (O Gliick, was hast du mir soviel Not, Angst und Misstrauen aufgeladen: du kannst
einen Reichen arm machen, du hilfst dem einen auf und bringst den anderen zu Fall. Dem einen
erweist du Gnade, dem anderen Ungnade. Dem einen bist du nicht gewogen, dem anderen gewo-
gen. O Gliick, wer kann sich auf dich verlassen, was hast du mit mir armem Narren gemacht. Du
hast mir Leben, Seele, Besitz und Ehre genommen. Du hast mich in grofies Elend gestiirzt; ach,



206 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

einen belehrenden Impetus des Textes. Dennoch lasst sich die Melusina als eine,
wenn auch ,mirchenhafte” Ehegeschichte mit didaktischem Anspruch lesen. Der
Text funktioniert sowohl im Hinblick auf das Zusammenspiel von Liebes- und
Ehediskurs wie auch als Beispiel fiir eine typisch frithneuzeitliche Kombination von
Ehe- und Ordnungsdiskurs. Fiir diese Lektiire ist nicht zuletzt die Stellung der His-
torie im Kontext von Claus Pors’ Leffnetz Compaf, als ,erbauliches Kurzexempel %
in dieser speziellen Kontextualisierung und in diesem Uberlieferungsverbund,
aufschlussreich fiir eine weitergehende Deutung der Historie, und ihre spezifische
Transmission entspricht damit einem bereits in der Historie angelegten Sinn-
potential.”®® Pors selbst versteht ja sein Werk — dessen erstes Kapitel den Ehestand
behandelt — explizit als didaktische Unterweisung, die bewusst mit ausgesuchten, die
Didaxe illustrierenden ,smucke hofflige Historier” ausgeschmiickt ist,>*” zu denen als
letzter Text auch die Melusinenhistorie gehort. Vor dem Hintergrund dieser
transmissionsgeschichtlichen Gegebenheiten lasst sich die dinische Melusina als
ordnungspolitische Ehegeschichte lesen, was ihr durchaus fiir die friihneuzeitliche
skandinavische Rezeption ein reizvolles Potential geliefert haben mag.

Solange namlich Melusinas und Reymunts Ehe gut funktioniert, d.h. solange er
die ,Regeln” befolgt und Melusinas Geheimnis respektiert, leben sie in Wohlstand
und Frieden — innerem wie du8erem.’® Thre Liebe erscheint, soweit der Text davon

wire ich doch tot und kénnte mit meinem liebsten Herrn und Onkel begraben werden, das wire
mir ein grofler Trost). Und Melusina in ihrer Rede an Reymunt nach seiner Anklage vor der Hof-
gesellschaft (Melusina 1613, BL. Zz7"): ,Nu er [ ...] vor Glede omuent til sorrig/ vor Styrcke til
Vanmectighed/ voris Velbehagelighed/ til Mif8behagelighed/ voris Lycke/ til Wlycke/ vor
Salighed er omuent til Elendighed/ oc vor Trest til Bedreffuelse/ vor Frihed/ til Treldom. Sligt
kommer aff Lyckens wstadighed/ oc sligt haffuer du fortient met din falske wtro Mund/ at du skal
miste din Allerkierist” (Nun ist unsere Freude zu Trauer geworden, unsere Kraft zu Ohnmacht,
unser Wohlergehen zu Not, unser Gliick zu Ungliick, unsere Seligkeit zu Elend und unser Trost zu
Betriibtheit, unsere Freiheit zu Knechtschaft. Solches kommt von der Unbestindigkeit des
Gliicks, und solches hast du verdient mit deinem falschen, untreuen Mund, dass du nun deine
Liebste verlierst). — In beiden Fillen wird durch die topische Herbeizitierung des unbestindigen
Gliickes die pikante Schuldfrage verschoben bzw. unbeantwortet gelassen.

Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung, S. 165.

Schnell verweist, was in diesem Kontext interessant ist, auf eine Kombination von Thiiring von
Ringoltingens Melusine mit dem Ehetraktat Albrecht von Eybs in einer Berliner Handschrift. Vgl.
Schnell, Liebesdiskurs, S. 119, Anm. 104.

27 Pors, Leffnetz Compaf, Bl. (b)2" (schonen artigen Historien). Zu Pors’ Motivation und zur Aus-
schmiickung mit Historien vgl. Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung, S. 167, der die (stereotyp
formulierten, aber doch aussagekriftigen) vier Hauptgriinde des Autors aufzeigt: 1. das Erzahlen
von guten Historien aus der Erinnerung werde gefordert (anstelle von ,slem Snack”, iiblem Ge-
rede), 2. bisher seien alle von ihm gelesenen dinischen Sammlungen mit ,wtuctige Historier”
(unziichtigen Geschichten) versetzt gewesen, 3. wolle er zeigen, dass man auch ohne Latein-
kenntnisse zu etwas kommen konne, schliefllich sei 4. das Schreiben eine Art therapeutischer
Selbstzweck fiir ihn als Autor bzw. Kompilator.

Miihlherr, ,Melusine’ und ,Fortunatus’, S. 35, verweist hier auf die rein erzihltechnische Motivation,
die ,Retardierung der Erzihlhandlung”, die aber durch die bedeutungsbildende Funktion der Lie-
besehe iiberhéht werde: ,Das Ehegliick bleibt auch nach Reymonds Ubertreten des Sichtverbots
so lange bestehen, wie er Melusines Geheimnis fiir sich behilt. Die Liebesgemeinschaft in der Ehe
ist stiarker als die Mechanik des Marchenmotivs.”

205
206

208



3.2 Ehe 207

spricht (insbesondere in den zirtlichen Abschiedsworten), nicht zuletzt aufgrund
ihrer ,Abmachung” als partnerschaftliche Beziehung mit einer fast modern anmu-
tenden Gleichstellung. Das entspricht zwar eigentlich nicht der zuvor erwihnten
Forderung nach der Unterordnung der Frau, birgt aber trotzdem noch nicht die
Gefahr eines umgekehrten Hierarchieverhiltnisses, denn sie lieben einander of-
fensichtlich gleichermaflen.*® Liebe und Ehe erscheinen hier als vereinbare Dis-
kurse. Ihre Ehe verlauft harmonisch und ist mit Nachkommenschaft reich gesegnet,
sie bekommen zehn S6hne. Melusina — nicht etwa Reymunt — entfaltet gleichzeitig
mit der familidren ,Erweiterung” eine rege Bautitigkeit, die zur Kultivierung des
Landes fiihrt; eine Art dynastische bzw. materielle ,Zukunftssicherung”: Sie lasst das
Schloss Lusignan erbauen, den Erbsitz der gleichnamigen Familie (deren Ahnherrin
sie bei Jean d’Arras und Coudrette wird), sowie zahlreiche weitere Schldsser, Stidte
und das Kloster Malliers. Melusina ist somit nicht nur ungewéhnlicherweise bzw.
entgegen dem gesellschaftlichen Kodex die Initiantin der Eheschliefung, sie ist auch
als Landesherrin der aktive Part, sie ist es, die das Land kultiviert und urbanisiert —
und nimmt damit eine traditionell mannlich besetze Rolle wahr?® In der
franzésischen und in der deutschen Version detailliert geschildert,*'' sind Melusinas
Bautitigkeit (ebenso die Kriegsziige der Séhne) in der dinischen Fassung voll-
staindig weggefallen.*'?

29 Als die hiusliche Ordnung gefihrdend wurde etwa die iibermifige sinnlich-erotische Liebe des

Mannes zu seiner Frau aufgefasst, weil er sich so zum ,Untertanen” seiner Frau machen und sich
das eigentlich vorgesehene Hierarchieverhiltnis umkehren konnte. Vgl. Schnell, Liebesdiskurs,
S.99-100.

Jacques le Goff hat sie als ,Mutter und Urbarmacherin” bezeichnet, vgl. Jacques Le Goff: ,Melu-
sine — Mutter und Urbarmacherin®, in: Ders.: Fiir ein anderes Mittelalter. Zeit, Arbeit und Kultur im
Europa des S.-1S. Jahrhunderts. Ausgewidhlt von Dieter Groh, eingeleitet von Juliane Kiimmell.
Weingarten: Drumlin, 1984, S. 147-174.

21 Vgl. Thiiring, Melusine (1456), Bd. I, BL 21~-21'/S.47-48 (Bau des ersten Schlosses Lusignan)
sowie Bl 21%, Z.704 - Bl. 22", Z.714/S.48-49: ,Dar nach buwete [y fauét [Vouvant] dor noch
meruét [Mervent]| vnd dé turn 3t mauét [Turm in Saint-Maixent] [ ... ] das [chéne clofter das
genempt iftt Malliers [Kloster Maillezais] 3u let(te buwete [y das flof vA ftat 34 portenach
[Schloss und Stadt Parthenay]”, ,des felben iares biweten [y ein (lof8 genant alarotlchelle
[Schloss La Rochelle ] vnd dor noch 3 Sonites [ Saintes] machte [y gar ein [chdne briicke”.

Pors hilt es anscheinend nicht fiir n6tig, diese Passage mitaufzunehmen, er listet lediglich die zehn
Sohne mit ihren kérperlichen Verunstaltungen auf (vgl. Melusina 1613, Bl. Zz3'-Z23") und be-
griindet dann die Verkiirzung mit dem wiederholten Argument des Zeitmangels (Melusina 1613,
Bl. Zz3"): ,Nu lader ieg denne lystige tid vere skeed/ oc hues som dif} imellem er tildraget/ som
icke kand giore andet/ end forlenge tiden oc Historien [ ... ] oc vil sige huorledis denne begynte
glede fick en ond ende/ som det gemeenligt skeer/ at Kierlighed oc Glede/ er begyndelsen til
Sorrig oc Bedroffuelse.” (Nun iibergehe ich diese vergniigliche Zeit und was sich dazwischen alles
zugetragen hat, aber nur die Zeit und die Historie verlingert. Ich will davon berichten, wie diese
Freude nun ein schlimmes Ende nahm, wie es so hiufig geschieht, dass Liebe und Freude der An-
fang von Trauer und Betriibnis sind). Betrachtungsperspektive ist hier also vielmehr die duferst
allgemein gehaltene ,Moral der Geschichte”, dass die Liebe héufig Anlass fiir Ungliick und Sorgen
sei — dhnlich wie die pessimistische Sicht des impliziten Autors in der Vorrede zu Euriolus oc Lucre-
tia (vgl. Euriolus oc Lucretia, Bl. A4*-AS") — einmal mehr auch ein topischer Verweis auf das Fortu-
namotiv.

210



208 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Dass Melusina im Sinne Ridiger Schnells als ein ordnungspolitischer Ehe-Text
gelesen werden kann, zeigt (mit dem Hintergrundwissen um die ausfiihrliche Pas-
sage in der deutschen Vorlage) eben diese deutliche Korrespondenz zwischen
Melusinas Aktivitit als Stidtegriinderin und Kultivatorin des Landes und ihrer bis
anhin unbeschwert-gliicklichen Ehe. Das harmonische Zusammenleben im ,inneren
Haus” der Ehe strahlt auch nach aulen und symbolisiert sich im reichen Kinder-
segen und in der parallel dazu fortschreitenden Kultivierung des Landes, es stabili-
siert so das ,duflere Haus” des Staates. Eheliche Fruchtbarkeit spiegelt sich in der
kulturellen ErschlieBung und Urbarmachung des Herrschaftsgebietes. Eine Ent-
sprechung dieser Kombination von ehelicher Harmonie und duflerem (politischen)
Frieden bzw. Ordnung findet sich in der Hausviterliteratur, wo Landesfrieden,
Kirchenfrieden und Hausfrieden eine untrennbare Einheit bilden, die politische,
religiose und 6konomische Stabilitat und Wohlergehen garantiert.?'?

Die ungliicklichen Ereignisse in der Handlung der Historie, die nicht nur das
Ende von Reymunts und Melusinas Ehe einlduten, sondern auch den gesellschaft-
lichen Frieden bedrohen, treten nach Reymunts Tabubruch ein. Er erfihrt dann,
dass sein Sohn Gofrio das Kloster Malliers tiberfallen und brandschatzen lief3, wobei
der jiingere Sohn Freymunt umgekommen ist. Daraufhin beklagt Reymunt, von
Trauer und Wut erfasst, sein Schicksal und beschimpft seine Frau vor der Hofgesell-

schaft:

23 Christoffer Fischers Haustafel-Schrift von 1618: Huus Tafla/ Thet ir/ Een Christeligh Vthlegning
och forklarning om thessa try stand: Kyrkio Regemente/ Werldzligh Ofwerheetz- och Huus Regemente/
Sampt allas theras/ som medh thesse tree Ordningar hafwa ndgon gemenskap och bestilning/ huru alla
som hdrvthinnan dro beslutna/ skole sigh i sijn kallelse effter Gudz befalning Christeligen forhdlla./
Stalt igenom Christoffer Fischer then Eldre./ Vthsatt aff Tyskon in pd wirt Swenska Tungomadl och nu
aff Trycket vthgangin aff Andrea Lavrentii Vpsaliensi Pastore Calmarensi./ Tryckt i Stockholm/ hoos
Ignatium Meurer/ Anno M.DC.XVIIL (Haus-Tafel, das ist eine christliche Auslegung und Erkli-
rung dieser drei Stinde: Kirchenfithrung, weltliche Obrigkeitsfiihrung und Hausfiihrung sowie al-
ler derjenigen, die mit diesen drei Ordnungen zu tun haben: wie alle hierin eingeschlossenen Per-
sonen sich in ihrer Berufung nach Gottes Willen christlich verhalten sollen. Verfasst von Chris-
toffer Fischer d. A., iibersetzt aus dem Deutschen in unsere schwedische Sprache und nun ge-
druckt von Andreas Laurentii Upsaliensis, Pastor zu Kalmar. Gedruckt in Stockholm bei Ignatius
Meurer Anno 1618). KB Stockholm, Sign. F1700/734 bzw. Mf Collijn, R. 358, vgl. hier S. 209:
yLandzfridh/ Kyrkiofridh och Huuffridh dr een besynnerligh och ddla Gudz gafwa/ hwilken
GUdh (for then endesta Fridzférsten Christi skuld/ som dr wér Fridzforste/ och medh then helga
anda/ som och ir fridzens ande) vthi wért hierta implanterar och stadhfester/ saisom Gudh sagher
Ezech. 11.” (Landesfrieden, Kirchenfrieden und Hausfrieden sind eine kostbare und edle Gottes-
gabe, die Gott — um des einzigen Friedensfiirsten willen, Christus, der unser Friedensfiirst ist und
mit dem Heiligen Geist, der der Geist des Friedens ist — in unsere Herzen einpflanzt und befestigt,
so wie der Herr spricht in Ezechiel, Kapitel 11).



3.2 Ehe 209

Gack fra mig du skendige oc slemme Orm/ dine Slect gior aldrig noget got/ see huad
got haffuer Gofrio met Tenderne vdra/ hand haffuer opbrent det skone Closter Mal-
lierss, oc min Allerkieriste Sen Froymunt/ som ieg elskede aff alt mit Hierte.>'*

Der Erzihler markiert die Entfremdung, die mit einem Mal zwischen das Elternpaar
getreten ist, deutlich in der Rede iiber die S6hne, die mit unterschiedlichen Posses-
sivpronomen versehen und damit in Distanz zueinander gestellt werden: Reymunt
spricht von der Nachkommenschaft Melusinas (,dine Slect”), zu der Gofrio zihlt
und die nur Béses auszurichten vermag, und seinen Séhnen (,,min Allerkieriste Son
Freymunt”), als ob es sich um zwei verschiedene Familien handele; er tut dies im
verzweifelten Bemiihen, die Schuld am Ungliick Melusina und ihrer polymorphen
Natur zuzuschieben.”'® Zwar gehen auch die anderen S6hne auf Kriegsziige, doch
der Uberfall Gofrios stellt einen direkten Angriff auf den Frieden des familidren
yHauses” dar, der auch den Makrokosmos, das gesellschaftliche ,Haus” bedroht.
Melusina prophezeit nun, wie frither angekiindigt, Reymunt den Untergang seines
Gliickssterns — und auch den politischen und wirtschaftlichen Niedergang des
Landes:

Men nu du det saa forredelig haffuer obenbaret: da skal det miflgaa dig paa Liff/
Gods/ Lycke/ Zre oc Salighed/ oc det kommer dig paa for din falske menedige Mif3-
gierninger/ [ ... ] Oc i denne samme stund/ skal din wlycke vogne/ som du haffuer for-
tient dig selff/ det skal gaa dig ilde/ dine Land skal skillies vit adt/ oc aldrig komme
sammen igien vnder en Regimente/ nogen aff dine Slect bliffuer fredlef/ oc aldrig faar
fred igien. [ ... ] Horibel voris yngste Son skalt du icke lade leffue/ men strax effter min
Henferd omkomme hannem/ hand er fod met 3. @yne/ motte hand leffue: da skulde
hand fore saa megen Krig/ at der skulde icke voxe Korn i disse Land/ eller anden
Fruct/ oc hand skulde fore alle sine Brodre i stort Armod: disligeste oc alle dem som
vaar i hans Slect.?!¢

Das Ende der Ehe ist gleichzeitig auch das Ende eines zusammenhaltenden staat-
lichen ,Hauses”: Das eigene Herrschaftsgebiet gerit in einen Auflésungszustand
und wird von innenpolitischer Zersplitterung, Kriegen und Hungersnéten bedroht.

24 Melusina 1613, Bl. ZzS" (Weiche von mir, du elende, schlimme Schlange, deinesgleichen fiihrt nie
etwas Gutes im Schilde, sieh doch, was Gofrio mit dem Zahn Gutes getan hat, er hat das herrliche
Kloster Malliers verbrennen lassen, und mit ihm meinen geliebten Sohn Freymunt, den ich von
Herzen liebte).

5 Vgl. dazu Miihlherr, ,Melusine’ und ,Fortunatus’, S.42. Noch deutlicher ist die Unterscheidung
zwischen ,dein Sohn“ und ,mein Sohn“bei Thiiring und bei Coudrette (vgl. ebda.).

216 Melusina 1613, Bl. Zz6"-Zz6" (Doch nun, da du es so verriterisch offenbart hast, soll es dir schlecht
ergehen, an Leib, Besitz, Gliick, Ehre und Seligkeit, wegen deiner falschen, meineidigen Misseta-
ten. In eben dieser Stunde erwacht dein Ungliick, das du dir selbst verdient hast; schlecht soll es
dir ergehen, deine Lindereien splittern sich auf und kommen niemals wieder unter eine Herr-
schaft, manche in deiner Familie werden friedlos und werden nie wieder Frieden haben. Horibel,
unseren jiingsten Sohn, sollst du nicht am Leben lassen, sondern gleich nach meinem Fortgang
umbringen lassen, er ist mit dem dritten [d.h. bésen] Auge geboren. Bleibt er am Leben, so wiirde
er so viele Kriege fiithren, dass kein Getreide oder andere Friichte mehr in diesem Land wachsen
wiirden, und er wiirde alle seine Briider und jeden aus seiner Familie in gro8e Armut stiirzen).



210 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Die facettenreiche Geschichte von Melusina bietet grundsitzlich natiirlich meh-
rere unterschiedliche Interpretationsansitze; sie enthilt Aspekte zum Diskurs der
Geschlechterbeziehungen, zu literarischen Mustern von Weiblichkeit und Sexualitit
oder zur Rolle der Magie und zum bereits erlauterten naturwissenschaftlich-phi-
losophisch-theologischen Diskurs der Feennatur”” Fur den hier primér
interessierenden Kontext frithneuzeitlicher Darstellungen von Ehe ist festzuhalten,
dass der Text einerseits eine Erzihlung von ,Ausnahme und Regelbruch” darstellt,
einen Text, der in der mirchenhaften Gestaltung der Eheanbahnung und Ehe-
schlieSung seiner Protagonisten, indem diese nicht den gesellschaftlichen Normen
ihrer Zeit entsprechen, von ,Verstoflen [erzihlt] und auf andere Art Sinniiber-
schiisse [produziert]“?" Traditionelle Geschlechterkonstellationen und Weiblich-
keitsmuster werden umgekehrt: Melusina als Initiantin der Ehe, als Zivilisatorin des
Landes (ihre Aktivitit entfaltet sich also, anders als in den mittelalterlichen und
frithneuzeitlichen Ehelehren der Frau zugeschrieben, auch auch auflerhalb des ,Wir-
kungsraums Haus”). Diese Umkehrung ist freilich auch bedingt durch ihre Natur,
denn als Feenfrau (die sie ist, auch wenn dies im dinischen Text von 1613 nicht
mehr so explizitgemacht wird) besitzt sie eine andersgeartete Macht iiber den
Mann: ,Die hierarchische Struktur der patriarchalischen Ehe wird im Text modifi-
ziert. In der Feenehe ist die Herrschaftsgewalt des Mannes gemaf3 gottlichem Willen
[ ...] durch die Eigenmacht der Feenfrau beschrinkt.””"? Zugleich werden aber auch
verschiedene traditionelle Imaginationen von Weiblichkeit innerhalb der Erzahlung
durchgespielt und bestitigt.””® Solche Konstruktionen von Geschlechterbeziehun-
gen und weiblichem und minnlichem Rollenverhalten kreuzen die Diskursfelder
Liebe und Ehe.

27 Vgl. Kellner, Melusinengeschichten.

'8 Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft, S. 132.

219 Ursula Liebertz-Griin: ,Das Spiel der Signifikanten in der ,Melusine’ des Thiiring von Ringoltin-
gen”, in: Bachorski, Ordnung und Lust, S. 211-229, hier S. 222 (auch zum Aspekt der eheherrlichen
Macht).

Melusina erfiillt solche Imaginationen, indem sie etwa als liebende Ehefrau und Mutter zahlrei-
cher Kinder erscheint und ihrem Mann sogar seinen Tabu- und Vertrauensbruch zunichst nach-
sieht. Sie verhilft zwar Reymunt zu Gliick und Besitz, ist aber auch von ihm als Erléser abhingig.
Und Reymunt? Er hilt es schliefllich nicht aus, den seiner Frau gewihrten freien Samstagabend
weiterhin zu respektieren, er wird, beeinflusst durch seinen Bruder, misstrauisch und stellt seine
eheherrliche Macht und Kontrolle iiber Tun und Lassen der Ehefrau tiber das urspriinglich einan-
der versprochene Vertrauen und den Respekt vor Melusinas Freiraum. Vor allem aber bietet der
Text laut Liebertz-Griin ein Deutungsschema, das mit der biblischen Erzihlung vom Siindenfall
und der damit verbundenen abendlindisch-theologischen Dimonisierung des Weiblichen (und
des weiblichen Kérpers) korrespondiert (die Schlangenfrau Melusina als Tochter Evas, die sich
einst von der Schlange verfithren lief}; Melusina wird auch noch verantwortlich gemacht fiir die
Katastrophe, die Untaten des Sohnes). Anstelle von partnerschaftlichem Respekt, Vertrauen,
Freiheit und einem positiven Verhiltnis zu Erotik und Sexualitit stehen nun die Verteufelung des
(weiblichen) Kérpers, Angst, Misstrauen und der (ménnliche) Wunsch nach Kontrolle, das Prin-
zip der Unterordnung. — Vgl. zum Stindenfallschema Liebertz-Griin, Spiel der Signifikanten, S. 221-
222.

220



3.2 Ehe 211

Dass das dinische Historienbuch im Rahmen eines der wichtigsten Werke der
dinischen (didaktischen) Unterhaltungsliteratur des 17. Jahrhunderts publiziert
wurde, liefert fiir die ehe-ordnungspolitische Lektiire der Historie noch weitere
Stichworte. Claus Pors verarbeitet, zitiert und paraphrasiert in der kurzgefassten
Ehelehre, die das erste Kapitel des Leffnetz CompafS ausmacht, hauptsichlich Bibel-
zitate und deutsche Texte aus der Reformationszeit: Luthers Tischreden, Johannes
Agricolas Sprichwortersammlung und vor allem die Teufelbiicher, insbesondere den
Eheteufel von Andreas Musculus (1556).”*' In der Ausfiihrung der wesentlichen
Punkte einer christlichen Ehe folgt Pors primér der Tradition der deutschsprachigen
geistlichen Ehelehren mit ihrer moraldidaktischen Ausrichtung:*** Die Ehe ist ein
von Gott selbst im Paradies eingesetzter Stand (der erste Stand iiberhaupt). Da Eva
aus der Rippe Adams geschaffen wurde, ist sie seine ihm zur Seite gestellte Partnerin
(Leffnetz Compaf, Bl. B6"). Der Mann soll seine Frau lieben und ehren und, als das
von Natur aus vernunftbegabtere Wesen von beiden, ihr ihren unbestindigen Sinn
(sie ist eine Tochter Evas!) nachsehen (Leffnetz Compafs, Bl. A3"-A3", C2'-C3").
Doch auch der Frau wird Klugheit und Verstindigkeit zugesprochen, mit deren
Hilfe sie etwa einen leicht zornigen Mann besinftigen konne (Leffnetz Compaf3, BI.
B8"-B8"). Sie ist zu ehren und zu achten, weil sie als Mutter das Leben schenkt
(Leffnetz Compaf, Bl. C3*-C3"). Das Muster einer Ehefrau ist die kluge Hausfrau im
alttestamentlichen Buch der Spriiche (Spr 31, 10-31). Thr Aktivititsbereich ist das
Haus, wihrend der Mann nach auflen hin orientiert ist und offentliche Amter
wahrnimmt (Leffnetz Compaf, Bl. B8"). Als primire Tugend der Frau wird neben
Ziichtigkeit und hauslicher Ttichtigkeit das im vielzitierten Pauluswort empfohlene
Schweigen herausgestellt (1 Kor 14, 34-35). Vor allem mittels Textstellen aus den
paulinischen Briefen, aber auch aus der Erzihlung vom Siindenfall werden der
eheliche Gehorsam und die Unterordnung der Frau unter den Mann und damit eine
klare Geschlechterhierarchie in der Ehe und im Hausstand manifestiert. ,Her imod
er Quinderne/ Mendene @re/ horsomhed/ vnderdanighed/ venlighed oc lydighed
plictig/ oc kalde dem Herre.”*

Asmodeus, der ,Eheteufel”, versuche jedoch, die anzustrebende hiusliche Ein-
tracht zu storen, indem er Streit und Zwietracht zwischen den Eheleuten sit, ihnen
das Zusammenleben zur Qual macht und sie wiinschen lasst, besser gar nicht erst
geheiratet zu haben (vgl. Leffnetz Compaf, Bl. A8-C4"). Eine Ursache fiir ein Aus-
einanderleben kann aber auch eine falsche Grundeinstellung zur Ehe sein, wenn
man etwa aus sinnlichem Begehren heraus die Ehe eingehe:

2! Zu Pors’ Quellen vgl. ausfithrlich Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung, S. 168-169. Glauser
bemerkt, dass Pors interessanterweise nicht die bereits im 16. Jahrhundert entstandenen dini-
schen Ubersetzungen der Teufelbuchliteratur heranzieht, sondern sich der deutschen Vorlagen
bedient und diese wohl selbst iibersetzt (vgl. ebda., S. 168, Anm. 246).

Ich beschrinke mich im Folgenden auf die Darstellung bei Pors. Da auf die deutschen Vorlagen
nicht naher eingegangen werden kann, verweise ich auf die Untersuchungsergebnisse in Schnell,
Frauendiskurs und Braun, Ehe, Liebe, Freundschaft.

Pors, Leffnetz Compaf, Bl. A2" (Dagegen sind die Frauen den Minnern Gehorsam, Untertinigkeit,
Freundlichkeit und Folgsamkeit schuldig und sollen den Mann ihren Herrn nennen).

222

223



212 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Oc det skal vel vare en orsage/ at vnge Folck icke betencker denne hellige Ecteskabs
stads indstifftelse met Guds villie/ ordning oc indskickelse/ men meget mere giffuer
sig der i aff ond lyst/ oc lesactigheds attraa/ oc naar samme onde lyst oc brynde paa en
kort tid bliffuer end/ Saa begyndis forst at betencke hussholdingen/ huad der skal til:
Der fattis mad oc ell/ gods oc bierring/ oc mand gidder icke arbeidet: Saa folger der
wsamdrectighed [ ... ].2**

Darum wird jungen Minnern auch nicht geraten, eine gleichermaflen hiibsche,
fromme und tugendhafte Ehefrau zu erstreben, denn ,det er alt formegit paa en tid:
Men begere en gudfryctig Quinde aff Gud: Saa giffuer hand dig det andet altsammen
met.*** Frommigkeit ist die vornehmste Tugend und das Auswahlkriterium fiir eine
zukiinftige Ehefrau, Schonheit dagegen verginglich und, weil mit der sinnlich-
erotischen Liebe der cupiditas verkniipft, unbedingt verdichtig und keine Basis fiir
eine gute christliche Ehe: Bei ,ond lyst/ oc lgsactigheds attraa” ist bereits der Ehe-
teufel im Spiel, solche Liebe fiihrt ins Verderben. Gerade die Sinnlichkeit aber, die,
wie bereits im Euriolus gesehen, als ,vnordentliche liebe“** immer unter dem Ver-
dacht der Todsiinde steht, erscheint in der Historie von Melusina als etwas voll-
kommen Natiirliches und Positives zwischen den Ehepartnern. Und es war nicht die
Sinnlichkeit an sich, die das Paar ins Verderben stiirzt, sondern eher die Angst vor
dem Unbekannten, die Kontrollsucht, die gefihrdete Hierarchie. Sinnlichkeit und
korperliche Schonheit, die der Abschnitt tiber die Ehe bei Pors also gerade ,verteu-
felt”, werden in der Melusina in den Mittelpunkt der ehelichen Beziehung geriickt
und waren auch schon, wie gesehen, entscheidende Kriterien fiir die Partnerwahl.
Die von Pors anschlieSend an den Didaxe-Teil kompilierten, vornehmlich deut-
schen Schwanksammlungen entnommenen Historien sollen das Ehekapitel gemif}
der expliziten Ankiindigung illustrieren: ,Disse effterskreffne Historier anrerer oc
henforis til Bogens forste hoffuid Punct om Ecteskaff/ oc om Ecteskabs Dieffuel.“**’
Diese Anreicherung eines didaktischen Werks mit unterhaltenden Geschichten, die
der beabsichtigten Didaxe, wie sie etwa der Abschnitt iiber die Ehe formuliert,

24 Pors, Leffnetz Compaf, Bl. B2"-B2" (Und dies ist wohl ein Grund, dass die Jugend die Einsetzung
dieses heiligen Ehestands durch Gottes Willen, Ordnung und Fiigung nicht recht bedenkt, son-
dern ihn mehr aus béser Lust und Begehren heraus anstrebt. Und wenn diese bose Lust und das
Begehren nach kurzer Zeit erloschen sind, so wird erst dann die Haushaltung bedacht, was es dazu
braucht: Es fehlt an Speisen und Bier, an Besitz, und man hat keine Lust zu arbeiten. Daraus folgt
die Uneinigkeit).

Pors, Leffnetz Compaf, Bl. BS" (dies ist zuviel auf einmal: Aber verlangst du eine gottesfiirchtige

Frau von Gott, so gibt er dir alles andere dazu).

So die Bezeichnung im deutschen Kontext spitmittelalterlicher Ehetraktate, etwa Marcus von

Weidas Spigell des ehlichen Ordens (1487). Aus der Handschrift herausgegeben von Anthony van

der Lee. Assen: Van Gorcum, 1972 (Quellen und Forschungen zur Erbauungsliteratur des spiten

Mittelalters und der frithen Neuzeit; 1). Vgl. von Bloh, Ausgerenkte Ordnung, S.259-281, hier

S.269.

27 Pors, Leffnetz Compaf, Bl. R8" (Diese nachstehenden Historien beziehen sich auf den ersten
Hauptabschnitt des Buches, der von der Ehe und dem Eheteufel handelt). Zu Pors’ Quellen und
Vorlagen gehoéren u.a. vor allem Johannes Paulis Schimpf und Ernst, Hans Wilhelm Kirchhofs
Wendunmuth, die Teufelbiicher des 16. Jahrhunderts, vgl. Glauser, Ausgrenzung und Disziplinie-
rung, S. 167-170.

225

226



3.2 Ehe 213

entsprechen konnen, ihr aber auch massiv widersprechen und sie unterlaufen (was
die Schwanktexte in noch viel extremerem Mafle tun als die Melusina, die urspriing-
lich ein Ritterroman ist), ist keineswegs selten in der mittelalterlichen und friih-
neuzeitlichen Literatur’*® Der Reiz liegt gerade in dieser Spannung zwischen
autoritirem Wort und fiktionaler Diskursivierung, darin, dass narrative Texte einen
Diskurs sowohl konstituieren wie auch gleichzeitig modifizieren und ,mit nicht-
stabilen Diskurselementen spielen” konnen.””” Die Melusina prasentiert ein solches
Spiel mit Diskurselementen, indem sie einerseits — wie andere spatmittelalterliche
und frithneuzeitliche Texte auch — Liebe und Ehe als vereinbare Diskurse vorfiihrt.
Sie bestatigt auch auf ihre Weise den Zusammenhang von Mikro- und Mak-
rokosmos, von Haus und Staat; und sie erzihlt eine Ehegeschichte, die sie in ein
frithneuzeitliches Konzept der ordnungspolitischen Perspektive auf die Ehe einfiigt.
Aber sie unterlauft gleichzeitig auch das didaktische Konzept ihres ,Pritextes”, das
Kapitel iiber die Ehe, indem etwa der Sinnlichkeit ein wichtiger Stellenwert einge-
raumt wird oder indem die Ehe weniger auf einem traditionell geforderten hierar-
chischen Verhiltnis als auf einer partnerschaftlichen Basis (und auch auf einem un-
gewohnlichen oder mérchenhaften Tabu) beruht.*

Ein solches Spiel mit Diskurselementen verwirklichen narrative Texte der frithen
Neuzeit also sowohl innerhalb der eigenen textuellen Grenzen, indem sie sich als
mehrschichtige Erzihlungen prisentieren (die nicht konsequent einem einzigen
Diskurs zuzuordnen sind, sondern sich stets auf mehrere hin 6ffnen lassen), als auch
als Bestandteile eines Uberlieferungsverbundes, was wiederum neue Formen der
Auseinandersetzung zwischen literarischer Fiktion und auf8erliterarischer Norm und
damit eine eigene Dynamik generiert, wie in der dinischen Transmission der
Melusina.

28 Vgl. etwa die Uberlieferungsgeschichte der deutschen Ubersetzung des Ritter vom Turm (Mar-
quard vom Stein, 1493 ), vgl. dazu Bachorski, Diskursfeld Ehe, S. 540-541.

29 Bachorski, Diskursfeld Ehe, S. 538, vgl. auch S. 540-541.

230 Zum Konzept eines partnerschaftlichen Verhiltnisses zwischen den Eheleuten arbeitet Riidiger
Schnell heraus, dass es sich bereits in der spatmittelalterlichen Ehediskussion ausmachen lasst. Be-
reits hier, in Ehepredigten des 13.-15. Jahrhunderts, lassen sich Ermahnungen an die Ehemanner
zu liebevollem Verhalten und Riicksichtnahme gegeniiber ihren Frauen finden, ebenso Ermunte-
rungen an die Frauen, ihre Minner zu kritisieren usw. Durchaus nicht erst die Reformation bringe
die (vermeintliche) positive Aufwertung von Frau und Partnerschaft in der Ehe. Vgl. Schnell,
Geschlechterbeziehungen, S. 13-16.



214 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

3.2.2 ,Huru the sigh tolemodeligen halla skola”: Tugend, Ordnung und
Gehorsam in Griseldis/Grisilla

Hatten die Melusina und auch der Apollonius Modelle einer eher partnerschaftlichen
Liebesehe illustriert, erzahlt dagegen die Historie von Griseldis (in der schwedischen
Tradierung Grisilla) vom weiblichen Gehorsam in der Ehe und ihrer Unterordnung
unter den Willen des Ehemannes. Hier wird ein anderes Modell von Ordnung im
yDiskursteld Ehe” prasentiert, das sehr viel stirker einem didaktischen und
patriarchal-hierarchischen Diskurs entspricht, diesen zu bestitigen und weniger mit
ihm zu spielen scheint, als dies fiir die Melusina konstatiert wurde. Die ddnischen
und schwedischen Versionen der Griseldis verstehen sich vor allem auch als
didaktische Erzahlungen iiber die Tugend der Geduld und werden insbesondere
einem weiblichen Lesepublikum anbefohlen.

Die Geschichte von Griseldis ist in ihrer ersten fassbaren literarischen Form die
zehnte Novelle des zehnten Tages, also die allerletzte Geschichte in Giovanni Boc-
caccios Decamerone. Dort besitzt sie noch keine explizit didaktische Aussage; die
Voraussetzungen fiir ihre bis ins 17. Jahrhundert hinein dominante Rezeption als
exemplarischer und insbesondere ehedidaktischer Text erfihrt sie erst in der latei-
nischen Bearbeitung durch Francesco Petrarca, der die Erzihlung unter den Titel de
insigni oboedientia et fide uxoris stellte.”*' Petrarca las die Erzihlung von Valterius und
Griseldis als exemplarischen Text: als Illustration des Verhiltnisses zwischen Gott
und Mensch und als Beispiel fiir die anzustrebende Standhaftigkeit des Menschen
angesichts der Wechselfille des Gliicks und der Willkiir der Fortuna, die aber in der
christlichen Interpretation der providentia Dei aufgehoben ist. Griseldis wird bei
Petrarca zur Verkorperung der Tugend (virtus), Valterius zu derjenigen Fortunas.
Griseldis unterwirft sich Gott, dessen Pline sie nicht kennt, in Demut und Gehor-
sam. Insbesondere die von Griseldis praktizierte Tugend der patientia (die der
Kardinaltugend fortitudo entspricht) und der modestia (entspricht der temperantia)
sind die bewihrten remedia gegen die Macht der Fortuna. Petrarca konzipierte die
Griseldisfigur allerdings weniger als Ideal fir Ehefrauen, sondern wollte sie vielmehr
— im sinnbildlichen Verstindnis der Ehe - als Verkorperung der christlichen
patientia oder constantia minnlichen wie weiblichen Lesern als Vorbild emp-
fehlen.””* Die spezifische Rezeption als Ehelehre im deutschsprachigen Raum zeigt
sich in der Uberlieferungs- und Transmissionsgeschichte der Griseldis seit ihrer
deutschen Ubersetzung von Heinrich Steinhowel, die 1471 erstmals gedruckt wurde
und die im Verlauf der frithen Neuzeit in einem vielschichtigen Interessen- und

»!1 Zu Petrarcas Bearbeitung und Rezeption der Boccaccio-Novelle vgl. Kyra Heidemann: ,,Zu
leyden in dem stand der eh..." Die Griseldis-Novelle als Ehelehre”, in: Maria E. Miiller (Hg.):
Ehegliick und Liebesjoch. Bilder von Liebe, Ehe und Familie in der Literatur des 1S. und 16. Jahrhun-
derts. Weinheim und Basel: Beltz, 1988 (Ergebnisse der Frauenforschung; 14), S.47-77, zu Pet-
rarca und der Rezeption seiner Griseldis-Version in Deutschland vgl. ebda., S. 54-58.

32 Vgl. hierzu Joachim Knape: De oboedientia et fide uxoris. Petrarcas humanistisch-moralisches Exem-
pel ,Griseldis’ und seine frithe deutsche Rezeption. Géttingen: Gratia, 1978 (Gratia; S), S. 1-19 und
S. 25 sowie Heidemann, Griseldis-Novelle, S. 54.



3.2 Ehe 218

Diskursfeld zum Thema Ehe, Normen und Rollenverteilung zwischen Mann und
Frau stand.>**

In Skandinavien erscheint die Historie von Griseldis zunachst in Danemark, das
fritheste (nicht erhaltene) dinische Exemplar ist ein Hamburger Druck von 1528,
die alteste vollstindig bewahrte Ausgabe stammt von 1592 und wurde in Liibeck
gedruckt. Als Vorlage fiir die dinische Griseldis ist eine niederdeutsche Version von
Steinhowels Historie aus den 1480er Jahren anzunehmen.>** Es existiert auch eine
dinische ,folkevise” (Ballade) mit dem Titel Den taalmodige Kvinde in einer adligen
Sammelhandschrift aus der ersten Hailfte des 17. Jahrhunderts.>*® Das danische
Historienbuch wiederum war die Vorlage fiir die schwedische Ubersetzung Grisilla,
die 1622 erstmals erschien und sich inhaltlich und syntaktisch eng an den dénischen
Text hilt. Weitere schwedische Auflagen folgen 1636, 1644 (Abb. 8) und 1654.2%¢

23 Doch die mit der Ehe verbundenen Probleme waren damit [mit der Aufwertung der Ehe durch
Luther] offenbar nicht beseitigt, [ ... ]; didaktische ebenso unterhaltende Literatur beschiftigt sich
weiterhin bevorzugt mit Eheproblemen, mit dem richtigen Verhalten beider Ehepartner und ins-
besondere mit der entsprechenden Zurichtung der Ehefrau. In diesem Zusammenhang fiigt sich
die Figur der Griseldis als Ideal der gefiigigen, vorbildlichen Ehefrau ein, ihre willige Rollenan-
nahme, ihre — auch hausfraulichen - Tugenden und die Liebe zu ihrem Gemahl sind die zentralen
Momente.” Heidemann, Griseldis-Novelle, S.57-58. — Eine spezifische Intention des Textes als
(geistliche) Ehedidaxe zeigt sich aber bereits frither, in der (nicht auf Boccaccio und Petrarca,
sondern auf miindliche Vorlagen zuriickgehende) Grisardis des Karthiuserménchs Erhart Grosz
(1432). Vgl. hierzu Heidemann, Griseldis-Novelle, S. 58-60 und Knape, De oboedientia, S. 23-28. -
Zu Details und allgemein zur Uberlieferungs- und Rezeptionsgeschichte von Steinhéwels Griseldis
bzw. der Historie im deutschsprachigen Raum verweise ich auf die griindlichen Arbeiten von Ur-
sula Hess: Heinrich Steinhowels ,Griseldis’. Studien zur Text- und Uberlieferungsgeschichte einer friih-
humanistischen Prosanovelle. Miinchen: C.H. Beck, 1975 (Miinchener Texte und Untersuchungen
zur deutschen Literatur des Mittelalters; 43) und Christa Bertelsmeier-Kierst: ,Griseldis’ in
Deutschland. Studien zu Steinhéwel und Arigo. Heidelberg: Winter, 1988 (Germanisch-Romanische
Monatsschrift, Beihefte; 8).

2% Zur Uberlieferungsgeschichte der dinischen Griseldis vgl. DF VIII, S.XXI-LIX und S.233-250
(Bibliographie und Ubersicht iiber die dinischen Drucke) und (fiir die friithen Drucke 1528,
1557/59, 1592 und 1597) Lauritz Nielsen: Registre til Dansk Bibliografi 1482-1550 & 1551-1600.
Kobenhavn: Gyldendal, 1935, S. 126.

55 Vgl. DF VIII, S. XLI-XLIII und Danmarks gamle Folkeviser. Bd. V: Ridderviser med kvindelig hoved-
person og fortrinsvis ulykkelig udgang. Udgivet 1877-90 af Svend Grundtvig og Axel Olrik. Koben-
havn 1966, S.9-12 (= DgF 257 A). Hier wird die Griseldisgeschichte in einen danischen Kontext
verlegt; allerdings ist hier die Griseldis-Figur Liden Kirstin am Anfang der Geschichte noch nicht
mit Herrn Peder verheiratet, was ihr eine andere soziale Stellung zuschreibt. Die Heirat und damit
Anerkennung als legitime Ehefrau steht erst am Ende als ,Belohnung” fiir ihr geduldiges Verhalten
,Den taalmodige Kvinde ist eine von 95 ,viser” (v.a. Liebeslyrik, aber auch geistliche Lieder u.a.)
in der Sammelhandschrift der jiitischen Adligen Vibeke Bild (1597-1650); die Eintragungen im
Quarto-Manuskript wurden zwischen ca. 1631 und 1645 gemacht. Vgl. hierzu Vibeke A.
Pedersen: ,Vibeke Bild og hendes kvart®, in: Svebt i mdr. Dansk Folkevisekultur 1550-1700. Bd. 4:
Lerdom og overtro. Red. af Flemming Lundgreen-Nielsen og Hanne Ruus. Kebenhavn: Reitzel,
2002, S. 485-574 (zu DgF 257 A vgl. ebda., S. 499 und S. 561-562).

26 Zur schwedischen Grisilla-Uberlieferung vgl. Collijn, Sveriges bibliografi 1600-talet, Sp. 330 und
Bickstrom, Svenska Folkbdcker 1, S. 275-301 sowie Lars Burman: ,,Om folkbokens vackra Grisilla.
Bokhistoria, dygdemoral och erotik”, in: Tidskrift for litteraturvetenskap 35 (2006), Nr. 1, S. 45-61,
hier S. 45, S.49-50 und S. 59, Anm. 9.



216 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Der Text erfreute sich in Danemark wie in Schweden enormer Beliebtheit, wie die
zahlreichen Auflagen bis ins spite 19. Jahrhundert hinein belegen, und wird in bei-
den Landern meist zusammen mit einer anderen Boccaccio-Erzahlung iuberliefert,
der neunten Geschichte des dritten Tages aus dem Decamerone, nimlich Giletta de
Narbonne, im Danischen und Schwedischen die Historie En Docters Daatter aff Bo-
nonia bzw. En Medicinae Doctoris Dotter.>>’

Wie die folgende Analyse zeigen wird, unterscheiden sich der dinische und der
schwedische frithneuzeitliche Text in der Deutlichkeit ihrer didaktischen Intention.
So gibt die dinische Historie noch keine spezifische Rezeption als Ehedidaxe vor, sie
versteht sich dem Titel gemaf als Lobpreis der Geduld:

Tuende deylige oc Nyttelige Historier at lse. Den Forste om Griseldis. Den Anden
om en Docters Daatter aff Bononia/ Aff huilcke Historier alle @rlige Quinder maa
begribe gode lerdom/ oc besynderlige at haffue gaat taalmodighed.>**

Freilich ist hierbei das anvisierte Zielpublikum ein weibliches, was durchaus kon-
krete kultur- und sozialhistorische Realitit ist — das Lesepublikum von Andachts-
wie von Historienbuchliteratur im frithneuzeitlichen Skandinavien war zu einem
groflen Teil ein weibliches.**

7 Vgl. zur gemeinsamen Uberlieferung von Griseldis und En Docters Daatter (ddn.) DF VIII, S. LX-
LXXXIV und S.233-250 sowie Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung, S.132-133, S. 149 und
S.192. Zur entsprechenden schwedischen Tradierung von Grisilla und En Medicinae Doctoris Dot-
ter vgl. Biackstrom, Svenska Folkbicker 1, S. 275-301 und Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung,
S. 149 sowie ders., Verzeichnis schwedischer ,Volksbiicher”, S. 42-43. — In Dinemark wird Griseldis
zusammen mit En Doctors Datter erstmals 1557/59 gedruckt (Fragment); bis auf das Titelblatt
vollstindig erhalten ist der Druck von 1592 (die Ausgabe von 1597 enthilt nur die Griseldis), ab
1665 erscheinen beide Texte wieder gemeinsam. In Schweden werden beide Historien seit dem
Erstdruck von 1622 stets gemeinsam iiberliefert. Vgl. z.B. die entsprechende Ankiindigung auf den
Titelblittern der Grisilla-Ausgaben 1636 (KB Stockholm, Sign. F1700/2298), Bl. A1": En skén och
merckeligh Historia Om Grisilla/ hwilken war en fattigh Torpare Dotter/ Och bleff vnderligen for sina
Dygder och skickeliga Leffuerne/ aff Gudhi vphogdh til sadan dhra/ at hon wardt en méchtigh Frw och
Furstinna/ och bleff aff sin Herra i manga handa matto frestad och forsokt/ och bleff lijkwal i tolamodh
bestandigh. Ther hoos ock en annan nyttigh Historia/ som innehdller en sadan Materiam som then
forra/ om een Doctoris Dotter/ som genom vnderliga Omstindigheter bleff een Greffuinna/ etc. Lustiga
och nyttiga til at ldsa/ synnerligha for Quinfolck/ som hdr ldra/ huru the sigh tolemodeligen hdlla skola.
Tryckt i Stockholm/ Anno 1636 (Eine schone und bemerkenswerte Historie von Grisilla, die eine
arme Bauerntochter war und von Gott auf wundersame Weise ihrer Tugnden und ihres anstindi-
gen Lebens wegen zu solcher Ehre erhoben wurde, dass sie eine michtige Dame und Fiirstin
wurde und die von ihrem Gebieter auf vielerlei Weise versucht wurde, jedoch in ihrer Geduld be-
standig blieb. Dazu eine weitre niitzliche Historie, die dieselbe Materie wie die vorige enthilt, von
der Tochter eines Doktors, die unter wundersamen Umstianden eine Grifin wurde etc. Beide sind
lustig und niitzlich zu lesen, insbesondere fiir Frauen, die hier lernen, wie sie sich geduldig verhal-
ten sollen); entsprechend auch im Druck von 1644 (KB Stockholm, Sign. F1700/2299), BL. A1".

28 Griseldis (Libeck 1592), Bl. A2" (Zwei schone und niitzliche Historien, die erste handelt von
Griseldis, die zweite von der Tochter eines Medicus aus Bologna. Aus diesen Historien mogen alle
ehrlichen Frauen eine gute Lehre ziehen, insbesondere, dass sie sich in der Geduld zu tiben ha-
ben). KB Kopenhagen, Sign. LN 680. Im Folgenden zitiere ich die dinische Griseldis aus diesem
Druck.

39 Vgl. Hansson, Privatlivets litteratur, S. 204-205 und Burman, Om folkbokens vackra Grisilla, S. 46.



3.2 Ehe

“ " @0 fesn och mercelig!

HISTORIA

B yvifila,/ bivil i

fen war en factigh L orpare
- Dotter/ Och bleff vnberl!gmfbr ﬁml

b (Pickeliga Lcfwerne/a 9 1 :
Hreay at don wardt o dm Ji§ee o ;; TS
m/odyblcff aff fin 45mm nangPARdy
© mduo frejiadr och forﬁi&/ody b{
gtk alantodlybeiine

bgb?

;mgb iftoriasfom umewf' “’W,

Yeciam fom then forra 05 cn Doariy B

& nom ondecligs Omit ‘nmg!)ac:b!e, fess:

T;. winna /¢ Lutliga ody upttd @ Claley |

fypmerligha fér @ninfolck :omgfc' S
idva, buen the i ghtolomos

Z\dsgx n bgilg
??Qtﬂo

153
3
) B
!l
3

€505 4
#

Eod

iR - i
; ttyd'zt étod‘bvlm/ Ausc 16 4 .

Abb. 8:

217

Titelblatt des schwedischen ,Grisilla’-Drucks (1644 ). Kungliga Biblioteket Stockholm



218 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

In der kurzen Vorrede erwihnt der anonyme dinische Ubersetzer seine deutsche
Vorlage und die Herkunft des Textes, kniipft aber auch an die antike und renais-
sancezeitliche Tradition des literarischen Frauenlobes an, an Boccaccios De claris
mulieribus:**

Her begyndis en meget subtilig oc lystelig Historie aff en wrlig Quinde/ som hed
Griseldis/ Aff huess tolmodighed/ ingen kand fuldkommeligen sige eller scriffue/ Aff
huilcken Historia alle gode Quinder maa tage god leerdom.

Efterdi at mange Historier om Quindfolck ere bescreffne/ I huilcke mand oc finder
mange merckelige ting/ som Quindfolck met stor snildhed oc vissdom haffue
begaaed/ Saa tyckis mig oc nytteligt vere/ at mand icke forglemmer den tolmodige
Griseldis/ Aff hues Historie mange gode Quinder maa tage stor oc nytteligt lerdom.
Hennes Historie screff Franciscus Patrarcha [!]/ dog icke aff forste/ Men drog henne
ud aff Bocatii Valske Boger/ oc sette henne paa Latine. Siden er hun vddragen aff
Latinen oc st paa Tydske. Men ieg wbeneffnde fick i sindet/ at drage henne vd aff
Tydsken oc sette henne paa Danske/ sagen er/ Fordi at mueligt er/ at sodanne stycker
som samme Historier inde holder/ Det kunde end nu skee/ At gode Quinder de
kunde haffue henne til gode trest/ oc til ith gaat exempel oc en nyttelig lerdom.**!

Der Text soll offensichtlich in dieser Tradition des Lobes der vorbildlichen,
tugendhaften Frau (,mange Historier om Quindfolck ere bescreffne...met stor
snildhed oc vissdom haffue begaaed”) verankert verstanden werden, was gleichzeitig
ein Verweis auf seine Aktualitit und sein intertextuelles Bewusstsein ist: Er schlief3t
an einen literarischen Diskurs an, der auch heute noch Nutzen fiir den Alltag hat
(,det kunde end nu skee”). Die didaktische Absicht des Ubersetzers, der seinen Text
hier halb anpreist, halb verteidigt, fasst auch in der Vorrede ein weibliches Publikum
ins Auge: ,At gode Quinder de kunde haffue henne til gode trest/ oc til ith gaat
exempel oc en nyttelig lerdom.” Griseldis erscheint als vorbildliches Beispiel fiir die
Tugend der Geduld. Zwar appelliert der Text ausdriicklich an die Belehrung bzw.
ethisch-geistige Bildung seiner weiblichen Leserschaft, doch ist die Formulierung
und damit die Intention des danischen Textes nicht so explizit im Sinne einer aus-
driicklich geistlich-moralischen Auslegung wie bei Petrarca oder einer spezifischen
Ehedidaxe, wie sie sich im deutschsprachigen Raum ausbildet, zu verstehen. Geduld

M0 Vgl. beispielsweise Ricarda Miiller: Ein Frauenbuch des friihen Humanismus. Untersuchungen zu
Boccaccios ,De mulieribus claris”. Stuttgart: Franz Steiner, 1992 (Palingenesia; 40).

Griseldis, Bl. A2-A2" (Hier beginnt eine sehr feine und angenehme Historie iiber eine ehrliche
Frau namens Griseldis, von deren Geduld niemand je vollkommen berichten oder schreiben kann.
Aus dieser Historie mogen alle guten Frauen gute Lehre ziehen. Nachdem es viele Historien tiber
die Frauen gibt, in denen man bemerkenswerte Dinge findet, die die Frauen mit grofer Klugheit
und Weisheit ausgefiihrt haben, so erscheint es mir darum niitzlich, die geduldige Griseldis nicht
zu vergessen, von deren Geschichte viele gute Frauen grofien Nutzen und Lehre ziehen kénnen.
Thre Historie schrieb Franciscus Petrarcha, jedoch nicht als erster. Er entnahm sie aus den italieni-
schen Biichern des Boccaccio und tibertrug sie ins Lateinische. Aus dem Lateinischen ist sie dann
ins Deutsche iibersetzt worden. Ich Ungenannt jedoch hatte den Gedanken, sie aus dem Deut-
schen ins Dinische zu iibertragen. Es ist nimlich moglich, dass solches, wovon diese Historie be-
richtet, heute noch immer geschieht. Die Historie moge darum guten Frauen zu gutem Trost, gu-
ten Exempel und niitzlicher Lehre gereichen).

241



3.2 Ehe 219

anzustreben angesichts einer von den Wechselfillen des Schicksals bedrohten Exis-
tenz in der Welt wird auch in anderen Historienbiichern als intendiertes Ziel der
Lektiire formuliert.***

Zunichst sollen einige Punkte aus der Historie herausgegriffen werden, die den
Gehorsam und das (hierarchische) Verhiltnis zwischen den Eheleuten beleuchten
sowie das Verhaltnis zwischen Landesfiirst und Untergebenen, also die beiden in der
lutherischen Tradition parallel gesetzten Modelle ,Ehe” bzw. ,Haus” und ,Staat”.
Hier wird sich zeigen, dass das Verhalten von Griseldis’ Ehemann Volter zwar auf
einen ersten Blick diese Hierarchien und damit eine ordnungspolitische Perspektive
auf die Ehe bestitigt, auf einen zweiten Blick aber kaum den in friihneuzeitlichen
Ehelehren geforderten Normen fiir den Ehemann entspricht und den Ehe-Staat-
Diskurs damit letztlich unterlduft. Insgesamt kann der Text trotzdem als narrative
Bestatigung der normativen Vorstellungen des lutherischen Ordnungskonzepts von
Ehe und Haushalt gelesen werden. AnschliefSend wird der Blick auf die schwedische
Historie und ihr spezifisch (ehe-)didaktisches Nachwort die Verankerung der
skandinavischen Griseldis/ Grisilla im zeitgenossischen Tugend- und Ehediskurs
erlautern.

First Volter, so der Beginn der Erzihlung, lisst sich von seinen Untertanen, die
um die Sicherung der Thronfolge besorgt sind, zur Heirat iiberreden — aus freien
Stiicken hitte er sich nicht fiir die Ehe entschieden, da sie fiir ihn Einschrinkung
seiner Freiheit bedeutet: ,Kere Venner/ i tuinge mig til det som aldrig kom vdi min
tancke/ Helst fordi at ieg haffde vduold mig en wbehindrit Frihed/ huilcken der
sielden findes vdi Ecteskaff.””* Die Ablehnung der Ehe mit dem Argument einer
angeblich beschnittenen personlichen Freiheit wird in den reformatorischen
Eheschriften jedoch ausdriicklich bekimpft, wie es ein schwedisches Beispiel erldu-

2 Etwa im Titel der ddnischen Helena von Konstantinopel: ,En Underlig oc dog meget Skien Histo-
rie/ Om den Tolmodige Helena af Constantinopel/ en Kongis Datter/ som i langsommelig tid
lidde stor Armod/ Sorg oc Bedroffuelse: Thi der hun var ved 16 Aar/ motte hun romme sin Fa-
ders Gaard/ fordi hendis egen Fader vilde tage hende til Ecte: Meget Lystig/ dog en part steds
Bedroffvelig nock at Lase. Hvor udi mand kand rattelig see Lyckens Ustadige Lob/ etc.” Zitiert
nach der Ausgabe in DF VIII (Kopenhagen 1677), Bl Al" (S.3). (Eine wundersame und doch
sehr schone Historie von der geduldigen Helena von Konstantinopel; einer Konigstochter, die
lange Zeit groffe Armut, Not und Betriibnis erduldete: Denn als sie sechzehn Jahre alt war, musste
sie das Haus ihres Vaters verlassen, weil ihr eigener Vater sie zur Frau nehmen wollte. Sehr ange-
nehm, doch stellenweise auch betriiblich zu lesen, woraus man wahrlich die Unbestindigkeit des
Gliicks ersehen kann, etc.). — Die Kombination aus einer allgemein gehaltenen didaktischen, vom
Autor bzw. Ubersetzer nahe gelegten Rezeptionshaltung, die die Tugend der Geduld in den Mit-
telpunkt stellt (in ihrer philosophisch-theologischen Tradition als geschlechteriibergreifende Kar-
dinaltugend patientia bzw. constantia), sowie der insbesondere in der frithen Neuzeit ausgeprigten
Verganglichkeits- und Fortunametaphorik erscheint als zentraler ideengeschichtlicher und litera-
rischer Hintergrund vieler skandinavischer Historienbiicher.

Griseldis, Bl. A4 (Liebe Freunde, ihr zwingt mich zu etwas, was mir nie in den Sinn gekommen
war, vor allem, weil ich mir eine ungehinderte Freiheit gewihlt habe, die es selten in der Ehe gibt).

243



220 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

tert:>** Christoffer Fischers Huus Tafla, die sich im Abschnitt , Then Ottonde Predi-
kan. Om Echtenskapet i gemeen” (Achte Predigt. Uber die Ehe im Allgemeinen) der
Ehe und dem Verhiltnis der Eheleute zueinander widmet, betont die Wiirde der Ehe
und deren Status als von Gott selbst im Paradies eingesetzten und darum heiligen
Stand und heilige, gottliche Ordnung: ,Och althenstund Echtenskapet dr och en
Guddomligh ordning/ och hafwer sitt forsta vrsprung aff Gudz Nades och wij3heetz
killa/ ja/ Gudh hafwer thet sielff i Paradijs instichtat och insatt [...]“>* Fischer
fihrt eine deutliche Polemik gegen Gegner und Kritiker der Ehe und gibt deren
Argumente wieder, die er selbst, als Verteidiger der Ehe, sogleich als Einfluss des
Teufels, des Ehefeindes, verurteilt:

Ja/ Echtenskaps stand dr itt modhosampt och oroligit kall/ hwilket ir beladt och
beswirat medh myckin dngest och nédh/ [ ... ] lijkwil moste then ena blifwa hoos then
andra hela sin lijffs tidh/ therfore ar thet icke radheligit/ at man for méngahandra
beswirningar begifwer sigh til Echtenskapet/ och siledes mister sijna frijheet/ ther
man 166s dr/ later sigh fangzla och binda/ Altsa hafwer och en of6rstindigh Grobian
sagdt: En Echtaman hafwer icke mera dn twé gladha dagar/ sin Brollops dagh/ och
then dagh nér han folier sin hustru til grafwa. Sidana ordsprak hafwer then ledha
Diefwulen Echtenskapzens fiende vptanckt/ ther medh at skemma Echtenskapet.*

An mehreren Stellen in der Griseldis-Historie werden Hierarchieverhiltnisse the-
matisiert, die den Forderungen der ordnungspolitischen Eheauffassung in der lu-
therischen Tradition entsprechen. So wird etwa Griseldis als vorbildliche Tochter
des armen Bauern Janiculus beschrieben, schon, tugendhaft, tiichtig und ihre Rolle
perfekt ausfiillend: ,,Al den deel som ith gaat Baarn til herde/ det fuldkommede hun
altsammen hoss sin fattige gamble Fader.””” Den Respekt und Gehorsam, den sie

** Im Folgenden verwende ich bei den herangezogenen Eheschriften und der Hausviterliteratur
sowohl dinisches wie schwedisches Quellenmaterial. Beabsichtigt ist nicht so sehr eine spezifische
Kontextualisierung der dinischen oder der schwedischen Griseldis/Grisilla in einen rein dinischen
oder schwedischen mentalitits- und frommigkeitsgeschichtlichen Kontext des 16. bzw. 17. Jahr-
hunderts — dazu miisste viel weiter ausgeholt und vollstindigkeitshalber wesentlich mehr Eheleh-
ren bzw. Texte der Hausviterliteratur herangezogen werden und auch die Uberlieferungs-
geschichte beider sprachlicher Varianten genauer untersucht werden. Es geht mir hier eher um ein
Aufzeigen der Spielarten, die frithneuzeitliche Historienbiicher innerhalb des Diskursfeldes ,Ehe”
praktizieren, im synchronen Blick auf zeitgendssische ehedidaktische Texte im lutherischen Skan-
dinavien.

35 Fischer, Huus Tafla, S. 165 (Darum ist die Ehe auch eine gottliche Ordnung, sie hat ihren Ur-
sprung in Gottes Gnade und Weisheit und ist von Gott selbst im Paradies eingesetzt und begriin-
det worden).

26 Fischer, Huus Tafla, S. 166 (Ja, der Ehestand ist eine beschwerliche und unruhige Berufung, die
mit viel Angst und Sorgen beladen ist. So muss auch der eine Partner sein Leben lang beim ande-
ren bleiben, darum ist es nicht ratsam, dass man aus vielerlei Schwierigkeiten in die Ehe tritt und
so seine Freiheit verliert, sich binden und fesseln lisst. Darum hat auch ein unverstindiger Gro-
bian gesagt: fiir einen Ehemann gibt es nur zwei frohe Tage: seinen Hochzeitstag und den Tag, an
dem er seine Frau zu Grabe trigt. Solche Spriiche hat sich der hissliche Teufel, der Feind der Ehe,
ausgedacht, um damit die Ehe zu schmihen).

Griseldis, Bl. B2" (Alles, was sich fiir ein gutes Kind ziemt, das erwies sie in vollem Maf ihrem

armen, alten Vater).

247



3.2 Ehe 221

ihrem Vater gegeniiber zeigt, iibertrigt sie bei der EheschlieSung auf den Ehemann.
Sie geht aus dem Vaterhaus und dem patriarchalen Einflussbereich hiniiber in das
neue Zuhause, in dem der Ehemann regiert. Gehorsam und Respekt gegeniiber dem
Vater bzw. den Eltern zdhlt gemdfl den Normen der ,hushallningslitteratur” zu den
wichtigsten Verpflichtungen der Kinder, nach der Gottesliebe und dem Lernen des
Katechismus.>*® Die Autoritit des Vaters setzt sich in der eheherrlichen Autoritit
fort, die, wie ich zeigen werde, eine weitere, transzendente Perspektive besitzt:
Gehorsam und Ehrfurcht Gott gegeniiber. ,Vordnaden for fadern ersattes efter brol-
loppet av vordnaden f6r maken. Rollen som dotter och rollen som hustru hade stora
likheter.””* In der Historie stellt auch Volter, ganz dieser Ordnungsvorstellung
entsprechend, die Hierarchien klar und erwartet von seiner Frau vor allem Gehor-
sam als ,Eheversprechen”, worin Griseldis auch einwilligt:

Om saa skede/ som snarligen vel skeer/ vilt du oc met fri vilie giffue mig din smatycke
[!]/ oc gere din vilie lige met min vilie/ saa at du icke nogen tid vilt sige ney til det ieg
vil haffue frem/ Oc huad som ieg vil haffue at skaffe met dig eller andre at du icke vilt
knurre der imod/ eller giffue mig nogre hofferdige ord/ men lade mig sielff betemme
[!] som det sig bor/ Til sadanne vnderlige oc fremmede tale/ suarede hun bluelig oc
sagde. Min alder kariste Herre ieg ved mig wuerdig til saadan @re/ men er det din vilie

8 Vgl. Fischer, Huus Tafla, S.284-313, insb. S. 308-313; ebda., S.308: , The [Barnen] skola theras
kira och fromma Gudh fruchta/ elska och for 6gonen hafwa/ theras Catechismum medh Lutheri
vthlegning flitigt lira [ ... ]/ lata sigh gerna vptuchta och vpfostra i Herrans Gudz fruchtan och i all
redeligheet/ bewisa sina foraldrar barnsligen horsamheet/ hélla them i dhra/ icke genstorftteligen
eller fortraflligh them bedrofwa.” (Sie sollen ihren lieben und guten Gott fiirchten, lieben und vor
Augen haben, ihren Katechismus mit Luthers Auslegung fleif3ig lernen, sich gerne erziehen lassen
in Gottesfurcht und jeglicher Redlichkeit und ihren Eltern kindlichen Gehorsam erweisen, diese
ehren und sie nicht betriiben). — Vgl. auflerdem Speculum Domesticum; Thet dr/ Dageligh Spegel/
Ther aff en som Hws och Heem/ Hustru/ Barn ec. at forestd/ kan sigh Férst/ pdminna/ hwad som
felas; Thet andra/ lira hwad han skal giora. Thet tridie/ och ther til medh Tijdhen Lust och Behagh
haffua. Korteligen och eenfaldelighen sammanhemptat aff then Lijknelsen/ ther GUdh Gen 37 v. 10
lijknar Hwsbonden widh Solan Hustrun widh Manan/ Barn etc. widh Stiernor./ aff Olao Nicolai
Insuleo H./ Matth. S v. 16. Laten edhart Liws lysa for Menniskiomen/ sd see edhra goda Gerningar?/
Stockholm/ tryckt hoos Chr. Reusner. Anno MDCXXXIII. KB Stockholm, Sign. F1700/284, var. B.
(Speculum domesticum, das ist ein tiglicher Spiegel, worin ein jeder, der Haus und Heim, Frau
und Kindern etc. vorsteht, sich erstens in Erinnerung rufen kann, was mangelt, zweitens lernen
kann, was er tun soll, drittens sich damit unterhalten soll. Kurz und einfiltig zusammengefasst
nach dem Gleichnis in Gen 37, 10, worin der Hausherr mit der Sonne, die Ehefrau mit dem Mond,
die Kinder etc. mit Sternen verglichen werden. Von Olaus Nicolai Insulzus. Mt S, 16:,So soll euer
Licht vor den Menschen leuchten, damit sie eure guten Werke sehen.” Stockholm gedruckt bei
Chr. Reusner, Anno 1633). Zum Verhiltnis Eltern-Kinder vgl. hier Bl. B4'-C2". - Vgl. dazu aufler-
dem Runefelt, Hushdllningens dygder. S. 107-110.

Barbro Bergner: ,Dygden som levnadskonst. Kvinnliga dygdeideal under stormaktstiden”, in: Eva
Osterberg (Hg.): Jammerdal och frjdesal. Kvinnor i stormaktstidens Sverige. Stockholm: Atlantis,
1997, S.71-124, hier S. 99 (Der Respekt fiir den Vater wurde nach der Hochzeit durch den Res-
pekt fiir den Ehemann ersetzt. Die Rollen als Tochter und als Ehefrau glichen einander sehr.) -
Die viterliche bzw. mannliche Autoritit hat natiirlich ihre sozialhistorische Begriindung in der
Regelung der Vormundschaft fiir weibliche Familienmitglieder. Vgl. hierzu Kenneth Johansson:
»Mannen och kvinnan, lusten och dktenskapet. Nagra tidstypiska tankegangar kring gatfulla ting”,
in: Osterberg, Jammerdal och fréjdesal, S. 27-70, hier S. 54-55.

249



222 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

oc locken vil forserge mig: Da vil ieg icke aleniste aldrig tale/ men aldrig nogen tiid
tencke det dig skal vere imod. Aldrig skalt du oc nogen ting begere aff mig (vilde du
end bede mig gaa i deden) som mig skal kunde vere for suart. Her Volter sagde. Det er
nock sagt.>*

Die vollstindige Aufgabe eines eigenen Willens und die Unterwerfung unter den
Willen des Ehemannes bewahrt und bestitigt Griseldis auch in den Priifungen, die
ihr Volter auferlegt, die Wegnahme ihrer beiden Kinder.

Den tiid ieg gick fra mine gamble kleder aff min Faders Huss/ oc kom i dit Huss/ da
gick ieg saa vel fra min egen vilie som fra mine gamble kleder/ oc haffuer anammit igen
din vilie oc dine kleder. Oc der fore i alle maade/ huad som helst du vilt det vil oc ieg.
Vaare det mueligt at ieg altid aff mig selff viste din vilie oc begere: Langt for end du
skulde begere aff mig nogen vilie/ da vilde ieg i alle maade gantske gerne fuldkomme
din vilie. [ ... ] Vor vilie skal aldrig nogen atskillie/ huercken deden eller nogen anden
ting eller Creature som i Verden er til.**'

Von Liebe ist hier nirgends die Rede. Griseldis fugt sich aus Gehorsam in den Willen
Volters, nicht, weil sie ihn liebt oder gar einverstanden wire mit seinen Ent-
scheidungen und Forderungen. Wie ihre wirklichen Gefiihle hinter der Maske des
stoischen Ertragens und Gehorchens aussehen, bleibt auch dem kommentierenden
Erzihler verschlossen: ,Hun tog det deylige Barn til sig met et wforuandelt ansict/
men huad i hendes hierte vaar/ det ved icke ieg.”***> Uberhaupt gibt der Erzéihler nur
sehr selten einen Einblick in Griseldis’ Inneres (und dann eher mit Beobachtungen
und Vergleichen physisch-somatischer Art als psychologisierend), etwa beim
Wendepunkt am Schluss der Erzihlung, als Volter die Priifungen beendet, das Ge-
schehen aufklirt und Griseldis wieder mit ihren Kindern zusammenfiihrt.>*

250

251

252

253

Griseldis, BL. B3' (Wenn es so kommt, wie es wohl bald geschieht, willst du mir dann mit freiem
Willen dein Einverstindnis geben und meinen Willen zu deinem machen, so dass du niemals Nein
zu etwas sagst, was ich durchsetzen mochte? Und was ich mit dir oder anderen tue, dagegen wirst
du nicht protestieren oder mir hochmiitige Worte sagen, sondern mich bestimmen lassen, wie es
sich gehort. — Auf solche wunderliche Rede antwortete sie schiichtern: Mein liebster Herr, ich
weif3 mich solcher Ehre wiirdig, aber ist es dein Wille und das Gliick will mich versuchen, dann will
ich niemals etwas sagen oder denken, was dir zuwider wire. Niemals sollst du etwas von mir ver-
langen, und sollte es mein Tod sein, das zu befolgen mir zu schwer wire. Herr Volter sprach: Das
ist recht gesagt).

Griseldis, Bl. C4" (Als ich in meinen alten Kleidern aus meinem Vaterhaus fortging und in dein
Haus kam, da gab ich mit meinen alten Kleidern auch meinen eigenen Willen auf und habe deinen
Willen und deine Kleider angenommen. Und darum: Was auch immer du willst, das will auch ich.
Wiire es moglich, dass ich deinen Willen im Voraus selbst wiisste — lange bevor du von mir etwas
verlangen wiirdest, wiirde ich ganz deinen Willen erfiillen. Dein und mein Wille sollen immer ein-
und derselbe sein, weder der Tod noch irgendeine Kreatur in dieser Welt soll sie voneinander
trennen).

Griseldis, Bl. D1" (Sie zog das hiibsche Kind zu sich mit unverinderter Miene, doch was in ihrem
Herzen vorging, das weif} ich nicht).

Griseldis, Bl. E3*-E4": ,aff hues Griseldis forskrack och forferede sig/ ligeruis som hun haffde veerit
opuecht aff en suar oc vnderlig drom” (woriiber Griseldis erschrak und sich fiirchtete, so als wire
sie aus einem schweren und merkwiirdigen Traum erwacht) sowie ebda., Bl. E4": ,Den tid den
gode tolmodige Griseldis oc hendes Born saadant herde, da bleffue de paa alle sider aff ret hier-



3.2 Ehe 223

Auch Fischers Huus Tafla betont mit Bezug auf Paulus (insbesondere Eph S) die
Liebe der Eheminner zu ihren Frauen als oberstes Gebot. Davon lasst sich freilich in
Volters Verhalten nichts finden. Der Ehemann, der in Anspielung auf den biblischen
Schopfungsbericht auch gern mit der kraftvollen Sonne verglichen wird, die Frau
dagegen mit dem milden Licht des Mondes,** soll jedoch fiir seine Frau sorgen,
achtsam mit ihr umgehen und sich nicht vom Zorn hinreiflen lassen. Harter Umgang
wird verurteilt.>*® Die Frau als der ,schwichere Teil” in der Ehe soll riicksichtsvoll
und nachsichtig von ihrem Mann behandelt werden. Freilich wird die Herrschaft des
Mannes iiber die Frau niemals in Frage gestellt — der Mann ist mit den Worten des
Epheserbriefes das ,Haupt der Frau”, womit ihre untergeordnete Position im
ehelichen Hierarchieverhaltnis biblisch legitimiert wird:**°

tens glaede saa foruandlede/ at de i lang tid icke kunde komme til ordz.” (Als die gute geduldige
Griseldis und ihre Kinder solches horten, da waren sie aus rechter Herzensfreude dermaflen ver-
andert, dass sie lange Zeit gar nicht sprechen konnten).
Vgl. Insuleus, Speculum domesticum, Titelkupfer: ,Korteligen och eenfaldelighen sammanhemptat
aff then Lijknelsen/ ther GUdh Gen 37 v. 10 lijknar Hwsbonden widh Solan Hustrun widh
Manan/ Barn etc. widh Stiernor” (Kurz und einfiltig zusammengetragen aus dem Gleichnis in
Gen 37, 10, wo der Hausherr mit der Sonne, die Frau mit dem Mond und die Kinder etc. mit den
Sternen verglichen werden). - Vgl. zu Insulzus auch Runefelt, Hushdllningens dygder, S. 103, Anm.
51.
Fischer, Huus Tafla, S.231: ,Wij skole honom [gemeint ist der Ehepartner, Mann wie Frau] aff
hiertat elska/ gott mena/ skota och wachta honom/ icke ldta honom liggia i sin siukdom sisom en
hund [ ... ].“ (Wir sollen ihn von Herzen lieben, es gut mit ihm meinen, ihn pflegen und schiitzen
und in Krankheit nicht wie einen Hund liegen lassen). — Fischer, Huus Tafla, S. 232: ,,En man skal
icke altidh medh sijn Hustru buldra och tritta/ vthan gladeligh och winligh medh henne vimga/
Minger Man hafwer intet lirdt annat tala eller ord framféra/ vtan bannor/ eeder och trugh/ for-
menandes thet wara sigh lofligit/ althenstund han ir qwinnones hufwud/ miflbrukar férthenskuld
sin macht til allahanda tyrannij/ men thet heter/ alt for skarpt ar alt for hogdt/ gor och ingen godh
lagh/ tu héller tina lemmar myckit til godo/ nir the icke i alla matto gora thet tu befaler/ sa gor
och tu emot tin hustru thet samma.” (Ein Mann soll nicht stindig mit seiner Frau streiten, sondern
froh und freundlich mit ihr umgehen. Viele Manner haben nichts anderes gelernt als Fliiche und
Beschimpfungen von sich zu geben; im Glauben, dies sei in Ordnung; weil er das Haupt der Frau
ist, missbraucht der Mann seine Macht zu allerlei Tyrannei, doch wie man sagt, zu viel Scharfe ist
nicht gut, und so wie es auch deinen eigenen Gliedern gut bekommt, wenn sie nicht immer das tun
miissen, was du befiehlst, so verhalte dich ebenso zu deiner Frau). Vgl. auch ebda., S.237: ,Och
om tu dn wille medh tilborligh alfwar see til/ at tu kunde skarpeligen medh beskedeligheet och itt
ritt sitt straffa henne/ sa dr thet dochlikwil thet basta/ nir tu tijger stilla/ om tu 4n slar henne
[...]. Therfére lit icke wredhen 6fwerwinna tigh/ ty mantzens wredhe gor intet thet got ér for
Gudhi [ ... ].“ (Und wenn du auch mit angemessenem Ernst vorhast, sie in gebiithrlichem Mafle zu
strafen, so ist es doch das Beste, dass du still schweigst, auch wenn du sie ziichtigst. Darum lasse
dich nicht vom Zorn iibermannen, denn der Zorn des Mannes tut nichts, was vor Gott gut wire).
256 Eph S ist neben Gen 2, 21-25 (Erschaffung Evas aus Adams Rippe) und den Bibelstellen der
yhustavla” (1 Petr 3, 1-7 und Kol 3, 18-25) die meistzitierte Textstelle, die als biblisch-theologi-
scher und damit autoritativer Beleg fiir die Unterordnung der Frau gegeniiber dem Mann, der von
Gott als Erster erschaffen wurde, herangezogen wird. Als zweites Argument fiir die untergeordnete
Position der Frau tritt der Verweis auf, dass sie es war, die sich im Paradies durch die Schlange
verfithren lieB. Vgl. Fischer, Huus Tafla, S. 239-243 u. S.246. Zugleich dient Eph S (neben ande-
ren paulinischen Zitaten) aber auch als biblisch begriindete Forderung der Liebe des Ehemanns
zu seiner Frau, denn als ihr ,Haupt” trigt er auch die liebevolle Verantwortung fiir sie (vgl.

254

255



224 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Men nu sitter S. Paulus orsaken ther til och talar altsd: Ty Mannen dr qwinnones huf-
wud/ i lika matto som Christus dr Forsamblingennes hufwud/ och han ér hans krops
helsa/ och sasom Forsamblingen 4r Christo vnderdanigh/ altsi och qwinnorna theras
min vti all ting. Och sasom nu alla lemmar pa menniskiones krop regera sigh effter huf-
wudet/ gaa/ staa/ gora och lita/ och haélla hufwudet til godo/ sisom en Herre 6fwer
the andra lemmar/ altsa skal een dchtahustru sigh effter Mansens sinne/ wilia/ ord och
gerningar stilla och fogha/ elliest blifwer icke linge nagon fridh och enigheet i huset/
the skola forthenskuld wil lira Mansens sinne.”’

Die herausgehobene Position des Mannes in der Ehe bzw. im gesamten Haushalt,
die durch das Gehorsamsgebot besonders deutlich wird, inkludiert auch eine geist-
liche Verantwortung fiir seine Ehefrau und die Hausgemeinschaft. In der dinischen
Schrift En Christelig Huus-Fader/ Eller velmeent Formaning (1675) von Hans Hansgn
Vindekilde ist die Autoritit des Hausvaters stark biblisch begriindet. Der Hausvater
wird mit alttestamentlichen Figuren wie David und Josua als Vorbildern verglichen,
er tragt die weltlich-materielle wie auch die geistlich-seelsorgerliche Verantwortung
fiir sein Haus:

En hver maa give Act paa sit eget Huus/ det er hans Embede. Hans Huus-Folck ere
hans Hiord/ hvilcken hand maa tage i act [ ... ]. Jeg tor friligen sige/ at en hver Fader
og Hussbunde maa giore ligesaa stoert Regenskab for sine Borns og Tiundis Sizle/
som en Prest for sine Tilhereres Sizle.>®

257

258

Fischer, Huus Tafla, S. 198, S.221-223 u. S. 228-229). - Vgl. auch Runefelt, Hushdllningens dygder,
S.105-107.

Fischer, Huus Tafla, S.241-242 (Nun begriindet der heilige Paulus dies so: Der Mann ist das
Haupt der Frau, so wie Christus das Haupt der Gemeinde ist und ihr Wohl; und so wie die Ge-
meinde Christus untergeordnet ist, so sind auch die Frauen ihren Minnern in allem untergeord-
net. Und so wie alle Glieder des menschlichen Kérpers sich nach dem Haupt richten, gehen, ste-
hen, tun und bleiben lassen, und das Haupt als den Herrn tiber die anderen Glieder anerkennen,
so soll auch die Ehefrau sich nach dem Willen, dem Sinn, den Worten und Taten ihres Mannes
richten, denn sonst gibt es bald keinen Frieden und keine Eintracht mehr im Haus. Darum soll
sich die Frau den Sinn ihres Mannes zu Eigen machen).

Hans Hansen Vindekilde: En Christelig Huus-Fader/ Eller velmeent Formaning til alle gudfryctige
Huus-Fedre, hvorledis de med deris Huus skulle tiene Gud./ Af Engelsk udsat paa Tydsk af Ant. Brun-
sen/ og nu paa Danske ved Hans Huuses Velstand. [i.e. Hans Hansen Vindekilde |. Kobenhavn 1675,
Bl. BS'-B6". KB Kopenhagen, Sign. Hielmst. 1028-8°. (Ein christlicher Haus-Vater oder
wohlmeinende Ermahnung an alle gottesfiirchtigen Hausviter, wie sie mit ihrem Haus Gott die-
nen sollen. Aus dem Englischen ins Deutsche iibersetzt von Ant. Brunsen und nun ins Danische
iibertragen von ,dem Wohlstand seines Hauses"). Letzteres ist ein Wortspiel mit den Initialen des
dinischen Ubersetzers. Das oben angefiihrte Zitat lautet iibersetzt: Ein jeder gebe Acht auf sein
Haus, das ist sein Amt. Sein Hausvolk ist seine Herde, auf die er achten soll. Ich wage offen zu sa-
gen, dass ein jeder Vater und Hausherr ebensoviel Rechenschaft fiir die Seelen seiner Kinder und
Diener ablegen muss wie ein Pfarrer fiir die Seelen seiner Gemeindemitglieder.



3.2 Ehe 225

Als Leitmotiv fiir das gesamte Werk dient dabei ein Vers aus dem Buch Josua:

En Christelig Huus-Fader/ Eller hvorledis en from Huus-Fader og Huusbunde/ skal
tiene GUD i sit Huus med sit gandske Huus-Folk/ fremvist af Josuae cap. xxiv. v. 18.
med disse Ord: Jeg og mit Huus vi ville tiene HERREN.>

Nicht nur ein ordnungspolitischer Mikrokosmos—Makrokosmos-Bezug zwischen
Haus und Staat wird also in der Hausviterliteratur festgeschrieben, sondern auch ein
theologischer. Der Hausvater entspricht in seiner geistlichen Verantwortlichkeit
dem (lutherischen) Pfarrer, der fiir das Seelenheil der ihm anvertrauten Gemeinde
verantwortlich ist. Dies wird in En Christelig Huus-Fader ganz deutlich gemacht:
yFormedelst en bestandig og ret Hiertens oprictig og hellig Gudfryctigheds @velse
skal hans Huus vare en liden Kircke.”**® Diese Doppelrolle als ,Herrscher” und
yPfarrer” wird dann noch einmal zusammengefasst in der Beschreibung des Hausva-
ters, der — gemdfd der lutherischen Tradition — das Morgen- und Abendgebet mit der
versammelten Hausgemeinschaft spricht, die Hausandacht halt: ,Ligerviis hand er
som en Konge at regere sin Familie, saa er hand og en Prast/ til at opofre Gud
Bonnens og Taksigelses Morgen- og Aften-Offer med sit gandske Huus.”?®' Der
Hausvater wird in Vindekildes Schrift entsprechend ermahnt, seine Vorbildfunktion
zu schitzen und wahrzunehmen (vgl. Huus-Fader, Bl. F7-F11*). Die hier kurz
aufgezeigte religiose Verantwortung des Hausvaters stellt darum eine wichtige
Erweiterung seiner Position im Haushalt dar, sie erginzt die politische Haus-Staat-
Beziehung um einen zentralen theologischen Aspekt und kann in dieser Erweiterung
als diskursiver Hintergrund fiir das (skandinavische) Lesepublikum der friihen
Neuzeit gesehen werden. Losen sich nimlich die Konflikte in der Historie am Ende
- wie dies fiur Griseldis, Apollonius und Helena aff Constantinopel konstatiert werden
kann — in Ordnung und geordneten Verhiltnissen auf, ist dies auch der Pflichterfiil-
lung des Herrschers und Hausvaters zu verdanken.

Neben dem theologischen wird auch ein naturwissenschaftlicher Diskurs fiir die
Begriindung der Hierarchie im Haus herangezogen: In Olaus Insuleus’ Speculum
domesticum wird mit der Rangfolge im Planetensystem argumentiert, was auf die
Hierarchie im Haushalt tibertragen wird. Steht die Sonne im Zentrum des Systems,
nimmt also auch der Mann im Haus den ersten Platz ein und ist der Frau (symboli-

29 Vindekilde, Huus-Fader, zweites Titelblatt vor S.1 (Ein christlicher Hausvater, oder: Wie ein
frommer Hausvater und Hausherr Gott in seinem Haus mit seinem gesamten Hausvolk dienen
soll, vorgefithrt anhand von Josua, Kapitel 24, Vers 15 mit diesen Worten: Ich aber und mein
Haus, wir wollen dem Herrn dienen).

Vindekilde, Huus-Fader, Bl. C4" (Durch eine stetige und recht von Herzen kommende aufrichtige
und heilige Ubung in Gottesfurcht soll sein Haus wie eine kleine Kirche sein). Vgl. auch ebda., BL.
C4": ,da bliver en hvers Huus en Helligdom og GUds Huus” (da wird sein Haus zu einem Heilig-
tum und zu Gottes Haus).

Vindekilde, Huus-Fader, Bl. C5-CS' (Ebenso wie er als ein Kénig seine Familie regiert, so ist er
auch ein Priester, um Gott das Morgen- und Abendopfer von Gebet und Dank darzubringen, mit
seinem ganzen Haus). Zur Hausandacht im lutherischen Skandinavien vgl. auch (fiir Schweden)
Pleijel, Hustavlans virld, S. 53-65.

260

261



226 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

siert durch den Mond) iibergeordnet — erst am Schluss folgt dann auch eine Bibel-
stelle:

Solen ir then fornemste Planeten pa Himmelen/ ty hon sitter mitt ibland the siu
Planeter. Ty sasom Astronomi eller Stiernekijkare vthwijsa/ sitter Saturnus i 6ffuersta
Himmelens Kretz/ nist vnder Firmamentet/ ther hoos Jupiter, ther nast Mars, sedan
Sol, nast henne nedan fére Mercurius, ther vnder Venus, aldra nederst Manan: Altsa
haffuer Gudh giffuit Mannenom i Hwset Herrawildet/ icke at han skal eller ma illa
regera sa som han will/ vthan at han medh Fornufft/ thet regera och foresta skal/ 1.
Petr. 3.v. 7 Therfore haffuer Gudh vntt honom hégsitet i Hwset.>*

Zwar wird gerade auch bei Insulzus eine gewisse Abschwichung der hierarchischen
Ordnung formuliert, indem die Partnerschaftlichkeit in der Ehe betont wird (mit
dem Verweis auf die Erschaffung Evas aus der Rippe Adams als ihm buchstablich zur
Seite gestellte Gefihrtin)**® — was auch Pors in seinem ,Hoffuid Punct” erwihnt und
was an Melusina und Reymunt als ein Ehe-, Liebes- und Freundschaftsdiskurs
vereinendes Paar denken lasst. Gehorsam und Untertanigkeit der Frau haben zwar

262

263

Insuleeus, Speculum domesticum, Bl. A2' (Die Sonne ist der vornehmste Planet am Himmel, denn
sie hat ihren Platz mitten zwischen den sieben Planten. Denn so wie die Astronomen oder Stern-
deuter zeigen, steht Saturn im obersten Himmelskreis, dem Firmament am nichsten, gefolgt von
Jupiter, Mars, dann der Sonne, danach Merkur, Venus, zuunterst der Mond. So hat Gott dem
Mann die Herrschaft im Haus gegeben, nicht auf dass er schlecht und nach seinem Gutdiinken re-
giere, sondern damit er das Haus mit Vernunft regiere und ihm vorstehe. 1 Petr 3, 7. Darum hat
Gott ihm den Vorsitz im Haus iiberlassen).

Insuleeus, Speculum domesticum, Bl. A4"-A4": ,Altsa kan en dhrligh och beskedeligh Man wiil lijdha
sin Hustro jempte sigh/ och bor icke for hennes skull/ ther hon dhrligh dr/ och sigh wil stiller/ in-
tet blyes/ eller sladh nistan nedh fore: Ty Hustrun ir taghen och bygd/ icke aff Mansens
Huffuud/ at hon skal radha 6ffuer honom/ Syrach 9. v. 2 icke heller aff Fotterna/ at hon skal wara
hans Footetridh och Footapall/ vthan aff Sidoreffuet bygde Gudh Evam/ medhan Adam soff (och
nu i thenna dagh genom sin vnderligha Férsyn beskirar han hwariom sin Maka/ honom vthan
skadha) pa thet han skal lijdha henne hoos sigh/ wenlighen och kiirlighen med henne vmga/ och
lata henne wara sins C)ghons Lusta i alla Lijffzdaghar/ icke silinge Deeligheten/ Rijkedomar/
Helsa och Sundheet Dignitet och Ahra etc. warar/ men s& linge hon leffuer/ skal Mannen haffua
henne for sin kiresta/ deyeligesta och biasta Wen i Werldenne (Ezech. 24 v. 16).” (Also kann auch
ein ehrlicher und anstindiger Mann seine Frau neben sich gut ertragen und braucht sich nicht zu
schimen, wenn sie ehrlich ist und sich gut anstellt: Denn die Frau ist nicht aus dem Haupt des
Mannes geschaffen, um iiber ihn zu herschen (Sir 9, 2), auch nicht aus seinen Fiiflen, dass sie sein
Fuf3schemel sei; vielmehr schuf Gott Eva aus der Rippe Adams, als dieser schlief (und auch
heutzutage beschert Gott in seiner wunderbaren Vorsehung einem jeden seine Ehefrau, ohne ihm
dabei Schaden zuzufiigen), auf dass Adam sie an seiner Seite haben mége, freundlich und liebevoll
mit ihr umgehe und sie sein ganzes Leben lang sein Augenstern sei, nicht nur solange Schénheit,
Reichtum, Gesundheit, Ehre usw. anhalten, sondern das ganze Leben lang soll die Ehefrau ihrem
Mann die liebste, schonste und beste Freundin sein, die er auf der Welt finden kann, siche Ez 24,
16). - Vgl. auch Pors, Leffnetz Compaf, Bl. B1' und v.a. Bl. B6": ,En Medhielperinde/ En
Medherrerinde/ oc en Regierinde/ intet storre eller mindre end Adam/ men lige i ®re oc
Regieringen met hannem.” (Eine Gehilfin, eine Mitherrscherin und eine Regierende, nicht grofer
oder geringer als Adam, sondern ihm gleich an Ehre und im Regieren).



3.2 Ehe 227

ihre Grenzen im (moral-)theologischen Bereich,*** ansonsten ist jedoch ,horsamhe-
ten” gegeniiber dem Ehemann die Zierde der Frau und ihre vornehmste Tugend.
Der Gehorsam folgt im Tugendkatalog der vorbildlichen Ehefrau gleich nach der
Gottesfurcht:

[...] at huar och een Christeligh Huushallerska skal thetta dagligh béra pa sitt hufwudt
for en dhra Crono/ och ther i later finnas wara insatta thessa effterfoliandes idla stenar
och kosteliga parlor. 1. At the Gudh elska och fruchta. 2. At the aff hiertat hafwa theras
Huusherra kir/ dre honom horsamma/ trogna/ sachtmodiga/ nochter/ hofweska/
0dmiuka/ warandes godha huushalderskor/ the som barn wal vpfodha.>*®

Das neutestamentliche Doppelgebot der Gottes- und Nachstenliebe wird hier auf
die Ehe tibertragen und definiert als Liebe zu Gott und Ehemann, womit die ehe-
liche Hierarchie einmal mehr theologisch fundiert wird. Wenn also Griseldis in der
Historie den Willen ihres Mannes befolgt, ohne zu murren oder sich zur Wehr zu
setzen, entspricht sie ginzlich dem in den Ehelehren geforderten Bild der gehorsa-
men und damit tugendhaften Ehefrau.’®® Sogar einem ,tyrannischen Ehemann” ist
nimlich der gebithrende Gehorsam zu schulden (sofern er nicht gegen Gottes Ge-
bote verstofit).2”

264 Soist die Ehefrau keinesfalls verpflichtet, dem Ehemann in Dingen zu gehorchen, die wider Gottes
Gebot sind. Vgl. Fischer, Huus Tafla, S. 242.

%65 Fischer, Huus Tafla, S. 247-248 (Eine jede christliche Hausfrau moge dieses tiglich als eine Ehren-
krone auf ihrem Haupt tragen, bestiickt mit diesen nachfolgenden Edelsteinen und kostbaren
Perlen: 1. Sie soll Gott lieben und fiirchten, 2. Sie soll aus ganzem Herzen ihren Hausherrn lieben
und ihm eine gehorsame, treue, sanftmiitige, niichterne, artige, demiitige und gute Hausfrau sein,
die auch die Kinder gut erzieht).

66 Vgl. Fischer, Huus Tafla, S.253-254: ,Horsamheten ir och si een Echta hustrus herligha be-
prydelse/ at hon gor hwad hennes man behagar/ och later wara hwadh honom miflhagar/ och férr
bijta sigh sielff i fingret/ dn at wara mootwilligh och honom f6rtérna/ thet hon medh 6gonen seer
honom wara kirt/ skal hon aff sitt ganska lijff medh itt gladt hierta wilwilieligen och gerna géra.”
(Gehorsam ist ein herrlicher Schmuck fiir die Ehefrau, dass sie tut, was ihrem Mann gefillt und
lasst, was ihm missfillt, und dass sie sich lieber in den Finger beiflen wiirde, als widerborstig ihm
gegeniiber zu sein; was ihm lieb ist, soll sie stets mit einem frohen Herzen und bereitwillig gerne
tun). Als illustrierende ,historische” Beispiele und Exempel dienen Fischer dafiir biblische
Frauenfiguren und solche aus der antiken Geschichtsschreibung, vgl. ebda., S.249-257, sowie
auch praktische Beispiele aus dem taglichen Leben bzw. ,,Volksweisheiten®, vgl. ebda., S. 258.

267 Fischer, Huus Tafla, S.260-261: ,Altsa siger och Ephicarmus/ at thet dr een qwinnos hoghsta
smycke och beprydhelse/ Ja/ then aldra ddlaste dygd/ at hon tijger stilla och icke fortornar sin
man/ sdsom then ther wore en tribock/ ther ginge intet gott ord aff Munnen emot hennes man/
vthan mulrade och knorrade vthan aterwendo/ sisom en osmord wagn/ Ja/ ta skulle man heller
wilia boo ibland Leijon och Drakar/ som Syrach. 26. cap. siger. the ire icke Christna vthan ogud-
achtiga Qwinnor/ som wilia regera 6fwer theras Min/ Christna Echtahustrur skola och sd wara
Tyranniska och onda Min gerna vnderdanigha och hérsamma.” (meine Hervorhebung). (So sagt
auch Epicharmos, dass es die schonste Zierde einer Frau sei, ja, die edelste Tugend, dass sie
schweige und nicht ihren Mann verirgere, als ob er ein Holzbock wire; da richtete sich kein gutes
Wort gegen ihren Mann, sondern es kime nur ein Knarren und Quietschen wie von einem unge6l-
ten Wagen. Ja, lieber wiirde man bei Lowen und Drachen wohnen, wie Sirach im 26. Kapitel sagt.
Das sind keine christlichen, sondern gottlose Frauen, die iiber ihre Méanner herrschen wollen.
Christliche Ehefrauen sollen sich auch tyrannischen und bosen Ehemdnnern gerne unterordnen und ih-
nen gehorchen).



228 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

In der Historie duflert der Erzahler aber trotzdem Skepsis am Verhalten Volters
und kann sich dessen grausames Handeln nicht erkliren, verurteilt es aber auch
nicht eindeutig. Obwohl seine Untertanen wie Volter selbst sich iiber die Geburt des
ersten Kindes freuen,

kom hannem ith vnderligt stycke i sindet. Om det vaar loff verd eller ey/ ved ieg icke/
Men ieg lader de viise der om sige/ helst fordi/ at endog han saa sin Hustru haffue sig
kizre oc vere dygdelig/ wrefuld/ oc trofast i alle maade. Alligeuel vaar hans ydderste
begere at forsege oc friste hende io hogere oc mere >

Seine vorgeschobene Argumentation ist politischen Charakters (angeblich wéren
die Untertanen unzufrieden und wiirden sich nicht von den Kindern eines ehema-
ligen Bauernmidchens regieren lassen wollen) und zielt auf die einzuhaltende
Ordnung und Harmonie zwischen Herrscher und Untertanen:

Jeg haffuer altid hafft fred oc god samdraect met mine vndersaatte oc end nu haffuer.
Saa vil det mig icke stadis at leffue effter min vilie met dit Barn. Men gore effter mit
Folckis vilie/ oc gore den ting som mig gantske suar vil bliffue [ ... ]2

Ohne Murren, wie einstmals versprochen (vgl. Griseldis, Bl. C2"), soll Griseldis ihm
darum gehorchen. Die Historie lasst Volters Verhalten freilich unlogisch erscheinen,
denn gerade die Akzeptanz eines Bauernmidchens als Fiirstin hatte er einst selbst
bei der Eheschliefung von seinen Untertanen gefordert (vgl. Griseldis, Bl. B1* und
Bl. B4), eine Auflerachtlassung sozialer Standesschranken also. Dazu hatte ihre
Tichtigkeit und Tugendhaftigkeit Griseldis Sympathien eingebracht und Volters
Ansehen im Volk bestitigt (vgl. Griseldis, Bl. B4-C1*). Tugend geht damit vor
sozialer Herkunft. Interessant ist nun die Auswirkung seines inkonsequenten Han-
delns: Volters Hirte und Willkiir evozieren Vertrauensverlust und Hassgefiihle im
Volk, womit seine angebliche Riicksicht auf die Stimmung der Untertanen sich ins
Gegenteil verkehrt und sich gegen Volter selbst richtet:

Iblant Landsens Edlinge voxte saa hemmelige it ond rycte paa Her Volter/ samledis
iblant det mene folck dag fra dag io meer oc meer: Huorledis han skulde haffue ladit
myred [!] sine Born/ som en Tyranne oc wchristelig Mand for sin Hostrues skyld/
fordi/ at hun vaar en Bonde Dotter/ oc fattig/ Heltz fordi/ at mand icke fick bernene
at see/ ingen viste helder huor de vaare i verden. Saa giorde den gode Herre Her Volter
sig en wgunst aff sine vndersate/ at de som altid tilforn haffde holdit hannem i stor are
oc verdighed met alsomstorst kierlighed/ de motte da mellem sig selff huercken hore

268 Griseldis, Bl. C1'; meine Hervorhebung (kam ihm ein wunderlicher Gedanke in den Sinn. Ob es

lobenswert war oder nicht, das weif8 ich nicht. Aber ich lasse die Weisen dariiber urteilen, besonders,
weil er doch seine Frau liebte und sie tugendhaft, ehrsam und treu in jeder Hinsicht war. Dennoch
war es sein Wunsch, sie stets noch mehr auf die Probe zu stellen).

9 Griseldis, Bl. C1'-C2" (Ich habe stets Frieden und gute Eintracht mit meinen Untertanen gehalten.
Dabher passt es fir mich nicht mehr, nach meinem Willen mit deinem Kind zu leben, sondern ich
will den Willen meiner Untertanen befolgen und tun, was mir sehr schwer fallen wird).



3.2 Ehe 229

eller see hannem/ Dette viste vel Her Volter/ dog vilde han icke alligeuel offuer giffue
at friste sin Hostru.?”

Es tritt also genau die Zwietracht und Missstimmung zwischen Fiirst und Unterta-
nen ein, die Volter Griseldis glauben machen wollte. Sein Verhalten wird von den
Untertanen als das eines , Tyrannen und unchristlichen Mannes” bezeichnet, womit
seine Rolle als Ehemann wie als Landesvater extrem kritisiert und in Frage gestellt
wird. Hier gibt es keine Entsprechung mehr zwischen Mikro- und Makrokosmos,
denn ein solches Verhalten im ,inneren Haus” spiegelt keine vorbildliche Ordnung
im ,aufleren Haus” wider. Politische Unzufriedenheit erscheint als natiirliche
Konsequenz. Die angebliche Riicksicht auf die zu bewahrende Ordnung im
Staatshaushalt hat in der Reaktion der Untertanen auf Volters Grausamkeit den
Effekt, dass sie eben diese Ordnung selbst untergrabt.

Dieses Zuwiderlaufen der Ordnung wird jedoch in der Episode der dritten und
letzten Geduldprobe fiir Griseldis erzihlerisch abgewendet: Volter will sich nach
zwolf Jahren Ehe von Griseldis trennen und sich erneut verheiraten, nun mit einer
standesgemiflen Ehefrau. Er tduscht hierfir mit Hilfe eines gefilschten Briefes sogar
die angebliche Zustimmung des Papstes, also der hochsten kirchlichen Instanz, zur
Ehescheidung vor: Dem Wortlaut dieses Briefes nach sei es Volter erlaubt worden,
»at faa sig en anden [Ehefrau] som hannem vert ere/ aff Slect oc Byrd oc Edelhed/
paa det at dess bedre fred oc samdregt skulde bliffue/ mellem hannem oc hans gode
Mend/ oc mene almue.”””’ Wiederum werden also politische Griinde und die
(diesmal nun offenbar tatsichlich) gefihrdete Harmonie im Staat vorgeschoben.
Der Erzihler kommentiert oder kritisiert Volters Handlungen nur sehr verhalten,
aber die Filschung des Briefes wird fiir den Leser aufgedeckt (Volters Boten wurde
bei der Riickkehr aus Rom aufgetragen, ,[at] lade som de haffde breff aff Pauen saa
liudendis”).?”> Und das Mitleid der Untertanen mit der verstoffenen Griseldis wird
in der Schlussszene erwihnt: Als Volter die vermeintliche neue Braut als seine und
Griseldis” gemeinsame Tochter prisentiert, die er bei seiner Schwester hatte erzie-
hen lassen, und Griseldis nunmehr rehabilitiert wird, ist von Rithrung bei den An-
wesenden die Rede. Volter zeigt sich am Ende der Historie als vorbildlicher, tu-
gendhafter Fiirst:

270 Griseldis, Bl. D2" (Unter den Vornehmen des Landes kursierte heimlich ein boses Geriicht iiber
Herrn Volter, das auch im gemeinen Volk tiglich Zuwachs bekam: auf welche Weise er seine
Kinder hat umbringen lassen wie ein Tyrann und unchristlicher Mann, weil seine Frau eine arme
Bauerntochter war. Dies Geriicht kam vor allem deshalb zustande, weil man die Kinder nie sah
und nicht wufite, wo sie waren. So zog sich der gute Herr Volter die Missgunst seiner Untertanen
zu, welche ihn zuvor stets verehrt und geliebt hatten. Sie wollten untereinander nichts mehr von
ihm héren oder sehen. Davon wufite Herr Volter wohl, doch wollte er trotzdem nicht davon las-
sen, seine Frau zu versuchen).

Griseldis, Bl. D2'-D3" (eine andere Frau zu nehmen, die ihm von der Herkunft her wiirdig sei,
damit zwischen ihm, seinen Leuten und dem gemeinen Volk wieder Frieden und Eintracht herr-
sche).

Griseldis, Bl. D2" (vorzugeben, dass sie einen Brief vom Papst bei sich hitten, der folgendermafien
lautete).

271

272



230 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Her Volter leffuede met sin Hostru/ oc met sine Born der effter i mange aar/ i alsom-
storst kierlighed/ oc met stor Gudfryctighed. [ ...] Sin Daatter gaff han Marggreffuen/
men Sennen han bleff arffuing til Landit effter Faderens ded. Leffuede i mange aar/ oc
regerede Landit gantske vel/ met stor viissdom oc snildhed.””

Zeigte also Volters Verhalten dem Leser kurzfristig ordnungsgefihrdende Konse-
quenzen, findet letzterer am Ende der Historie in der Versicherung des Erzihlers
eine wieder ,eingerenkte” Ordnung vor. In der Herrschaft des Sohnes scheint die
harmonische Ordnung im ,Staatshaus” und ihre Kontinuitit nun aufs Neue fiir eine
(freilich fiktionale) Zukunft gesichert. In der so wiederhergestellten genealogisch-
politischen und auch emotionalen Ordnung am Ende der Erzihlung erscheint Vol-
ter als letztlich doch guter Herrscher, Vater und Ehemann — obwohl sein gesamtes
Verhalten im Verlauf der Geschichte diesem eigentlich deutlich widerspricht. Weder
erweist er Griseldis die einer Ehefrau zustehende Liebe oder nimmt er seine
viterlichen Pflichten in der Erziehung der gemeinsamen Kinder wahr, und er gibt
sich auch nicht als giitiger, auf seine Untertanen horender Landesvater. Das den
Leser bzw. die Leserin mit einem etwas bitteren Nachgeschmack zuriicklassende
gute Ende der Historie ist im Grunde nur deshalb moglich, weil es der Erzihlung
weniger um eine schliissige psychologische Darstellung von Volters Charakter als
Ehemann, Vater und Herrscher geht, sondern um eine Bestitigung bestimmter
Ordnungsvorstellungen in der Demonstration von Griseldis’ Tugendhaftigkeit, die
sich in allen Versuchungen und Widrigkeiten als siegreich erweist.

,Virtue Rewarded” — die Griseldis-Historie im friihneuzeitlichen Tugend- und
Ehediskurs

Dass die Griseldis-Historie neben ihrer Lektiire als Parabel christlicher Tugend und
Standhaftigkeit und neben ihrem nicht zu vernachlissigenden Unterhaltungswert
auch explizit als Beitrag zur zeitgenossischen Tugend- und Ehedebatte zu verstehen
ist, zeigt sich besonders deutlich an der schwedischen Grisilla, die im 17. Jahrhun-
dert interessanterweise — im Gegensatz zu danischen oder deutschen Drucken — am
Ende der Erzahlung noch ein moralisierendes, didaktisches Nachwort an den Leser
enthdlt und damit einen Rekurs auf den zeitgendssischen Tugenddiskurs und auf
skandinavische frithneuzeitliche Ehelehren eroffnet:

Saledes ar nu thenna Historia til enda fordt/ aff hwilka/ Gunstige Lasare/ tu thetta

korteligen achta och merckia kant.

I. At Gudh vphoyer hwem han will/ och weet radh/ medel och sett/ huru thet tilga
skal/ och at han intet forgiter then som om Dygder och Christeligit Lefwerne sigh
beflijtar.

13 Griseldis, Bl. E4* (Herr Volter lebte mit seiner Frau und seinen Kindern noch viele Jahre in grofiter
Liebe und grofler Gottesfurcht. Seine Tochter gab er dem Markgrafen zur Frau, der Sohn aber
erbte die Herschaft nach dem Tod des Vaters. Er lebte viele Jahre und regierte das Land sehr gut
mit grofer Klugheit und Umsicht). Moglicherweise noch besser als der Vater?



3.2 Ehe 231

II. At tolamodh ér en kosteligh/ beromeligh och fruchtbirande dygd/ then allom
Menniskiom wal anstar/ och pa sistonne wil beloner.

1L At then som sigh i ichtenskap gifwa wil/ skal meer achta dygd/ Ahra/ Gudfruchtig-
heet och skickeligit lefwerne/ dn hogh Slicht/ Rijkedomar och vthwertes an-
seende.””*

Die Tugendlehre, die der Ubersetzer hier formuliert, besagt zunichst, dass soziale
Ranghohe des Menschen in Gottes Hand liegt, Gott aber ein vorbildliches und
tugendhaftes Leben unabhingig von der gesellschaftlichen Stellung belohnt. Dies
verkiindet auch der schwedische Titel: ,Och [Grisilla] bleff vnderligen fér sina
Dygder oc skickeliga Lefwerne/ aff Gudhi vphogdh til sidan dhra/ at hon wardt en
michtig Frw och Furstinna.”””> Zweitens ist Geduld an sich bereits eine Tugend, die
sich fir jeden Menschen auszahlt. Drittens wird die Historie in die Rezeption als
Ehedidaxe miteinbezogen, indem Eheleuten empfohlen wird, Tugend, Ehre und
Gottesfurcht als hochste Giiter gegeniiber weltlichen ,Werten” wie ranghohe Ge-
burt, Reichtum und Schénheit vorzuziehen.””® Lars Burman zufolge prisentiert die
Grisilla-Historie eine Tugendlehre in fiktionaler Form fiir ein weibliches Publikum
und stellt ein Pendant zur schwedischen Petrarca-Ubersetzung von De remediis
utriusque fortunae dar, dem sich an mannliche Leser, nimlich die Schiiler der Dom-
schule in Linkoping wendenden Speculum morale (1641) des Arvidus Olai
Scheningensis.””” Wie Burman iiberzeugend darlegt, lisst sich Grisilla aber auch als
»soziales Manifest” lesen, in einer Zeit des Aufstiegs wohlhabender Patrizierbiirger
und Angehoriger des niederen Adels in Schweden, indem in der Erzihlung am
Beispiel der Grisilla-Figur selbst — die von einem armen Bauernmidchen zur Fiirstin
aufsteigt — und anhand des zitierten Nachworts dem ,Seelenadel” deutlich der
Vorzug gegeniiber dem Geburtsadel gegeben wird.””® Wie bereits erwihnt, lieben
Volters Untertanen Grisilla gerade wegen ihrer Tugend und verurteilen Volters
Harte.

Bei einer anzustrebenden Ehe Tugend, Ehre und Gottesfurcht den Ausschlag
geben zu lassen anstelle von Reichtum, Schénheit und sozialer Stellung (obwohl

2% Grisilla 1644, Bl. B7'-B8" (So ist nun diese Historie zu Ende, aus der du, geneigter Leser, folgendes
beachten und lernen kannst: 1. Dass Gott erhoht, wen er will und Rat, Mittel und Wege weif3, wie
dies geschehen kann, und dass er denjenigen nicht vergisst, der sich um Tugenden und um ein
christliches Leben bemiiht; 2. Dass die Geduld eine kostbare, rithmenswerte und fruchtbringende
Tugend ist, die allen Menschen gut ansteht und letztendlich reich belohnt; 3. Dass derjenige, der
sich in die Ehe geben will, Tugend, Ehre, Gottesfurcht und ein anstiandiges Leben hoher schitzen
soll als ranghohe Geburt, Reichtimer und Auferes [Schénheit]). Die Einzigartigkeit dieses
Nachworts in der schwedischen Version — in deutschen und danischen Drucken nicht vorhanden
— bemerkt zuerst Burman, Om folkbokens vackra Grisilla, Erliuterungen dazu ebda., S. 54-55 und
S.59, Anm. 9.

Grisilla 1644, Bl. A1" (Und Grisilla wurde wegen ihrer Tugenden und wegen ihres untadeligen
Lebenswandels von Gott wunderbar zu solcher Ehre erhoht, dass sie zu einer méchtigen Fiirstin
wurde).

76 Vgl. hierzu Burman, Om folkbokens vackra Grisilla, S. 54-55.

77 Vgl. Burman, Om folkbokens vackra Grisilla, S. 45.

8 Vgl. Burman, Om folkbokens vackra Grisilla, S. 54.

278



232 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Grisilla ja gerade wegen ihrer Tugend in einen sozial hoherstehenden Rang aufsteigt
und am Schluss eben doch mit ,hégh Slicht/ Rijkedomar” belohnt wird) — diese
Empfehlung des schwedischen Grisilla-Nachworts spiegelt sich auch in zeitge-
nosssischen skandinavischen Ehelehren. Damit wird deutlich, dass die Griseldis-
/Grisilla-Historie, deren Titelheldin samtliche der dort erlauterten ehefraulichen
Tugenden in sich vereint, als literarischer Beitrag zur frithneuzeitlichen Ehedebatte
in Skandinavien interpretiert werden kann. So widmet etwa Christoffer Fischer die
zwolfte Predigt seiner Huus Tafla ,then forestdlta Dygd och dhrakrona som een
Gudfruchtigh hwshélderska skal wara medh begéfwat.”*” Er listet hier eine Reihe
von Tugenden auf, die die vorbildliche Haus- und Ehefrau auszeichnen bzw. von ihr
anzustreben sind. Allen voran steht die Gottesliebe und Gottesfurcht, die schon im
Alten Testament als Ursprung der Weisheit bezeichnet wird, welche ihrerseits ,die
Meisterin aller Dinge” ist (Weish 7, 21). Gottesfurcht gilt allerdings fiir simtliche
Mitglieder des Haushalts, also auch die ménnlichen, als oberste Tugend.*® Das
yzweite Gebot” fiir die Ehefrau gleich im Anschluss daran ist, wie bereits erwahnt,
die Liebe und Unterordnung gegeniiber dem Mann, der damit zur irdischen Ver-
langerung der gottlichen Autoritit wird.”®' Als folgende wichtige Tugend wird bei
Fischer die Treue erlautert, und zwar sowohl die eheliche Treue wie auch die Treue
im Haushalt, d.h. ein ehrlicher Umgang mit dem materiellen Besitz und insbeson-
dere mit den ehelichen Finanzen.?®* Die Frau hat ihrem Mann in allen Lebenslagen,
gerade auch in (wirtschaftlicher) Not und Krankheit, treu beizustehen, sie zeichnet
sich durch Sanftmiitigkeit, Nachgiebigkeit und ein ,stilles Wesen” aus.?®® Zentrales
literarisches und moralisch-autoritatives Vorbild ist dabei stets das alttestamentliche
»Lob der tiichtigen Frau” im Buch der Sprichwérter, das mehrmals anzitiert wird.

79 Fischer, Huus Tafla, S. 262 (die Tugend und Ehrenkrone, mit der sich eine gottesfiirchtige Haus-
frau schmiicken soll).

%0 vgl. Runefelt, Hushdllningens dygder, S.103-10S. Fiir den ,Hausvater” sind weiterhin die Kar-
dinaltugenden Klugheit und Vorsicht/Umsichtigkeit (prudentia) und Gerechtigkeit (iustitia) am
wichtigsten. Zur Position der Weisheit und der Gottesfurcht vgl. vor allem Weish 6-8 und Spr 1-9,
insb. Spr 9, 10: ,Anfang der Weisheit ist die Gottesfurcht.”

81 Fischer, Huus Tafla, S.262: ,Namligh/ at hon fér all ting skal sin trofasta Gudh (alt sasom thet
hogsta/ ddlaste goda) elska/ fruchta och fér 6gonen hafwa/ icke honom fértriligh och mootwil-
ligt bedréfwa och fortorna. Thil det andra/ at hon och aff hiertat elskar sin man/ bewijsar honom
skyldigh horsamheet/ gora hwadh honom behagar och lita thet honom miflhagar.” (Sie soll nim-
lich zuerst ihren treuen Gott als das hochste und vornehmste Gut lieben, fiirchten und vor Augen
haben, ihn nicht verargern und absichtlich betriibt machen. Zum zweiten soll sie ihren Mann von
Herzen lieben, ihm den schuldigen Gehorsam erweisen, tun, was ihm gefallt und sein lassen, was
ihm missfillt).

8 Vgl. Fischer, Huus Tafla, S. 263.

83 Vgl. Fischer, Huus Tafla, S.263-269 (mit zahlreichen biblischen und ,historischen” Beispielen
tugendhafter Frauen, die als Exempel dienen) und Insuleus, Speculum domesticum, Bl. B3'-B4*
(auch er stiitzt seine Argumentation vor allem auf Exempel biblischer Frauenfiguren: Sara, Rahel,
Rebekka, Abigail, Elisabeth u.a.).



3.2 Ehe 233

Zusammen mit der Tradition der vier Kardinaltugenden und dem christlich-paulini-
schen Tugendverstindnis entsteht somit ein weiblicher Tugendkatalog.***

Barbro Bergner, die schwedische Leichenpredigten tiber adlige und biirgerliche
Frauen im 17. Jahrhundert auf den darin zur Sprache kommenden zeitgenossischen
Tugenddiskurs untersucht hat, stellt heraus, dass in diesen, bestimmte Ideale und
normative Anspriiche spiegelnden Texten ein Bild der tugendhaften Frau gezeichnet
wird, das oftmals gerade in seinem Lob eine misogyne Grundeinstellung erkennen
lasst. Diese wird gewissermaflen als negative Folie hinter dem Tugendlob sichtbar.
Beispielsweise gelten just Sanftmiitigkeit und ,en stilla anda“ als weibliche Tugend,
weil eine misogyne paulinisch-aristotelische Traditionslinie die Oberflachlichkeit
und Schwatzhaftigkeit der Frau betont.”*> Als besonders verurteilenswerte Laster
werden bei Fischer ausfiihrlich Trunksucht und Unkeuschheit sowie Miiliggang
abgehandelt.?®

Weitere Tugenden sind Freundlichkeit, Bescheidenheit, Demut (als Gegenteil
zur Hochmut, die im Mittelalter zu den Todsiinden gezihlt wurde), die sich auch
duflerlich an der Kleidung und in bescheidenen materiellen Anspriichen zeigen soll,
doch dabei ist durchaus ein gepflegtes AufSeres erwiinscht, dazu auch Mildtatigkeit
und Freigebigkeit gegeniiber den Armen. Ferner natiirlich spezifisch hauswirt-
schaftliche Tugenden wie Reinlichkeit, Sparsamkeit, Zuverldssigkeit und Tiichtig-
keit und schlieBflich die verantwortungsvolle Kindererziehung. Simtliche Tugenden
der Frau sind, im Rekurs auf das ,Lob der tiichtigen Frau“, mehr oder weniger auf
das Verhiltnis zum Mann bzw. auf den Titigkeitsbereich des Hauses abgestimmt;
sie besitzen keinen ,Selbstzweck”.?®” Alle diese Tugenden machen zusammen die
yahrakrona” der guten Haus- und Ehefrau aus, die sie in Ehren zu halten hat; und der

#% Das Lob der tiichtigen Frau” steht bei Spr 31, 10-31. Das Verhiltnis von Minnern und Frauen,
die Warnung vor schlechten, zinkischen Frauen und die Qualititen der guten Frau erldutert Sir
25-26. Aussagen tber ,die gute” bzw. ,die schlechte” Frau finden sich ansonsten auch verstreut an
mehreren Stellen im Alten Testament, insbesondere in den Weisheitsbiichern (Buch der Spriiche,
Buch der Weisheit und Jesus Sirach). Vgl. auch Fischer, Huus Tafla, S.247 u. S.264. — Zum
neutestamentlichen Tugendbegriff vgl. Gal S, 19-23, wo Paulus zwischen den ,Friichten des
Geistes” und den ,Werken des Fleisches” unterscheidet, die Eingang in den christlichen Be-
griffskatalog von (Tod)siinden und Tugenden gefunden haben.

Vgl. Bergner, Dygden som levnadskonst, hier bes. S. 79.

286 Vgl. Fischer, Huus Tafla, S.269-271 (Trunksucht), S.272-275 (Unkeuschheit; wiederum mit
zahlreichen biblischen und historischen, besonders antiken Exempeln), S. 281 (Miifliggang).

*%7 Vgl. Fischer, Huus Tafla, S. 275-283 (auch hier wird die Argumentation mit zahlreichen Exempeln
unterstiitzt). Ahnlich Insuleus, Speculum domesticum, Bl. B3-B3", der aus den verschiedenen Ei-
genschaften und Erscheinungsformen des Mondes die Qualititen der guten Hausfrau ableitet,
etwa Bl. B3": ,Manen medh sitt Skeen om Natten dr méngom til nytto och gang/ som tringia til at
wara vthe omsin dhrliga Fédho och Kalls fullbordande/ eller Reesors fullfélielse./ Altsa ir en
idogh Boquinnas sysslor i sitt Hws mangom til nytto och gang. Ty aff hennes Flijt och ijdogheet
haffua hennes Man/ Barn/ Hwffolck och fremmande gang och férdeel.” (Der Mond mit seinem
Schein in der Nacht ist vielen von Nutzen, die ihrer Arbeit nachgehen oder reisen miissen. So sind
auch die Titigkeiten einer tiichtigen Hausfrau vielen von Nutzen. Denn ihr Fleiff kommt ihrem
Mann, ihren Kindern und dem Gesinde und auch Fremden zugute). Sowie Bergner, Dygden som
levnadskonst, S. 80, mit Anm. 38.

285



234 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Autor schliefit seine Predigt mit dem frommen Wunsch, dass Gott seinen Beistand
und seinen Segen dazu geben méoge:

[...] atalla Christna Echtahustrur ena sddana dhrakrona maga hafwa aldeles wil pole-
rat/ och ingen ddlesteen ther aff férlora/ sa wore the badhe for Gudh och werlden wil
beprydda/ och om the i troon vthi endan framherda/ sa warda the och effter thetta lif-
wet ewinnerliga saliga/ thet forline them och off allom Gudh fadher [ ... ]2

Die hier aufgezihlten Tugenden und ehefraulichen Pflichten der Frau wurden auch
in der zeitgendssischen Andachtsliteratur reflektiert, etwa im Gebetbuch En Gud-
achtig Sidls Nyckel til Himmelriket/ och Thes dageliga brukande... (Einer gottes-
fiirchtigen Seele Schliissel zum Himmelreich und zum tiglichen Gebrauch) des
schwedischen Geistlichen Johannes Avenarius, worin im Kapitel ,En dchta hustros
bon” (Gebet einer wahrhaften Ehefrau) ebenfalls der gingige weibliche Tugendka-
talog aufgelistet wird. Dieses Gebetbuch wurde zusammen mit Then Swenska Psalm-
boken gedruckt und gelangte so zu grofler Verbreitung in weiten Bevolkerungstei-
len.>®

Interessant ist ebenfalls der Aspekt, dass Keuschheit und Okonomie in der
Haushaltsliteratur des 17. Jahrhunderts — mit Bezug auf das Alte Testament, insbe-
sondere die Spriiche Salomos — in Kombination betrachtet werden, d.h. die (weib-
liche wie minnliche) eheliche Keuschheit und Treue mit den wirtschaftlichen Res-
sourcen des Hauses parallel gesetzt werden. Untreue und auflereheliche Beziehun-
gen sind daher nicht nur aus moralischen Griinden abzulehnen, sie werden auch als
,sloserij” (Verschwendung) verurteilt. Die moralische und wirtschaftliche Stabilitit
des Hauses muss gewahrt bleiben.* Hier iiberschneiden sich Tugend-, Sexualitts-
und Okonomie-Diskurs.

Schlieflich sind die unterschiedlichen Sprechweisen im Diskursfeld Ehe auf-
schlussreich, wie also in den verschiedenen Texten iiber die Ehe und die Ordnung
im Haushalt gesprochen wird. Sowohl Fischers Huus Tafla von 1618 als auch In-
suleeus’ Speculum domesticum (1633) entstammen einem theologischen Kontext und
bedienen sich daher einer theologisch argumentierenden Sprache, die vor allem
Bibelstellen, aber auch Beispiele aus der (vorwiegend antiken) Geschichtsschrei-
bung, seltener Anekdoten oder Alltagsweisheiten und Sprichworter als Belege

88 Fischer, Huus Tafla, S. 283 (Alle christlichen Ehefrauen mégen eine solche Ehrenkrone gut poliert
erhalten und keinen der Edelsteine darin verlieren. So wiren sie vor Gott und der Welt schon ge-
schmiickt, und wenn sie im Glauben bestindig bleiben, so werden sie auch nach diesem Leben die
ewige Seligkeit erlangen, das gewihre ihnen und uns allen Gott, unser Vater).

%9 Vgl. Bergner, Dygden som levnadskonst, S. 122 und S. 375 (Anm. 154).

0 Vgl. zur ,Luxus”-Diskussion Runefelt, Hushdllningens dygder, S. 116. Argumentiert wird in den
entsprechenden Texten mit Bezug auf Spr 5 (insbesondere S, 8-10) und Sir 9, 1-9 (vgl. ebda,,
Anm. 137). - Die Stabilitit des Hauses (des privaten Haushaltes wie des Staates) ist ein entschei-
dender Aspekt: Die Tugenden insgesamt erfiillen, Bergner zufolge, gerade in der ,stormaktstid”
des 17. Jahrhunderts mit ihren zahlreichen Kriegen und wirtschaftlichen Krisen eine Schutz- und
Stabilitatsfunktion, sie stellen ein normatives, moraltheologisches ,Bollwerk” gegen eine oftmals
als unsicher und chaotisch empfundene Gegenwart dar. Vgl. Bergner, Dygden som levnadskonst,

S. 8S.



3.2 Ehe 235

heranzieht. Pors hatte in seinem Hoffuid Punct die aus der deutschen Eheteufellite-
ratur iibernommene Argumentation durch Beispiele (eigener?) ,forfarenhed” (Er-
fahrung), also einer Art ,Alltagswissen” erginzt, zusitzlich zum Verweis auf unter-
schiedliche ,Historien”.*! Fischer schliefflich bringt an einer Stelle auch ein literari-
sches Beispiel, was fiir den Kontext der Historienbuchiiberlieferung besonders
interessant ist: Er erwahnt in der neunten Predigt ,Huru Christet Echtafolck skola
Christeligen och fridhsamligen blifwa tilhopa” (Wie christliche Eheleute christlich
und friedlich beisammen bleiben sollen) nach einigen historischen Beispielen,
insbesondere Plutarch, auch ein Gleichnis aus der Historie des Ritter vom Turm, das
von der Wichtigkeit des guten Zusammenhalts von Ehemann und -frau erzahlt.*
Fischer bedient sich dieses Beispiels, um auf die Bedeutung einer stabilen Ehe fiir die
Stabilitdt im Staat zu sprechen zu kommen, also die lutherische Argumentation von
Haushalt und Staat als einander entsprechendem Mikro- und Makrokosmos. Nicht
zufillig biete es sich fiir diese Analogsetzung an, ist doch der Ritter vom Turm als
didaktischer Text von einem Adligen fiir seine Tochter verfasst worden. Es erinnert
darin zudem an die oben vorgefiihrte ordnungspolitische Lektiire der Melusina als
Ehegeschichte.

Weniger ernst und theologisch argumentierend tritt dagegen Petrus Johannes
Bjuggs gereimter Huus-Speegel von 1689 auf, obwohl auch Bjugg Pfarrer war; der
Text kiindigt sich auch auf dem Titelblatt als ,nyttigh och lustig” und als , Tijdzfor-
drijff” an, bedient sich also derselben genretypischen Formulierungen wie zahlreiche
Historienbiicher und betont damit — im Gegensatz etwa zu den vorher genannten
theologischen Werken - die bewihrte Kombination von Didaxe und Unterhal-

»! Vgl. Pors, Leffnetz Compaf, Bl. A3*-A4", Bl. A6", Bl. BS", BL. C1".

2 Fischer, Huus Tafla, S. 204: ,,En Riddare ifrin Thurm brukade thenna liknelse: en Fader hade tree
Sonner/ han badh them gora en eld/ ther til skulle hwar bira sitt wedhatrdd/ nar thet begynte wil
brinna/ befalte han/ at hwar skulle tagha sitt trii aff elden/ sa snart the thet giorde sa vthslicknade
elden/ ther aff talade han til sina Sonner: Elskelige Sonner annammer ther aff itt Exempel/ nir i
eendrechteligh tilhopa hallen/ s& gir idher wil i hand/ men laten i idher s6ndra och athskilia/ sa
warder idhart godz ganska ringa och blifwer alt for idher til intet. Ja/ Herren Christus sagher sielff
(then of8 ir giord aff Gudh Fadher til wijsheet) at hwart och itt rijke som séndrar sigh sielfft/ thet
maste falla/ fridh och enigheet ir en stodh och stalpe (nist Gudh) ther vppé lyckan och helsan ér
grundat och bygd/ och sasom itt huus maste falla alt vthi sender nidh/ nir man slar stodhen eller
stalpanar vndan/ si maste och all regemente och all huushillning falla i grund/ ther fridh och
enigheet blifwer fordrifwin/ fridh kirleken och enigheet dre fulkomlighetennes band/ sisom then
helga skrifft bewijsar.” (Ein Ritter vom Turm verwendete folgendes Gleichnis: Ein Vater hatte drei
Sohne; er bat sie, ein Feuer zu machen, wofiir jeder von ihnen Holz herantragen sollte. Als es zu
brennen begann, befahl der Vater, dass jeder Sohn sein Holz wieder aus dem Feuer ziehen solle,
und als sie das taten, erlosch das Feuer. Daraufhin sprach er zu ihnen: Liebe S6hne, nehmt dies als
Exempel. Wenn ihr eintrichtig zusammenhaltet, so geht alles gut, trennt ihr euch aber voneinan-
der, so wird euer Besitz zunichte. Ja, unser Herr Jesus Christus sagt selbst, von Gottvater als Rat
gegeben, dass jedes Reich, das sich selbst zerstort, fallen muss. Frieden und Eintracht sind neben
Gott diejenigen Stiitzen, die Gliick und Wohlergehen begriinden; und so wie ein Haus in sich zu-
sammenfillt, wenn man seine Stiitzen entfernt, so miissen auch das Hausregiment und der Haus-
halt zusammenbrechen, wenn Friede und Eintracht verloren gehen. Friede, Liebe und Eintracht
sind das Band der Vollkommenheit, wie es die Heilige Schrift beweist).



236 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte
tung.’”® Bjugg stellt hier einen allgemeingiiltigen, geschlechter- und standesiiber-
greifenden Tugendkatalog an den Anfang. Als erste und wichtigste Tugend fiir alle
Menschen gilt hier die Gottesfurcht. Danach werden zahlreiche erstrebenswerte
Eigenschaften und Tugenden aufgezahlt: Ehrlichkeit, Fleifl, Umsichtigkeit, Tiichtig-
keit, Liebenswiirdigkeit, Bescheidenheit, Mafigkeit, Friedfertigkeit. Vor Lastern und
schlechten Sitten wie Trunksucht, Falschheit und unsittlichem Benehmen wird ge-
warnt.?* Im Abschnitt iiber ,Huusméodrars Syslor” (Titigkeiten der Hausfrauen)
werden vor allem praktische Titigkeiten der Frau im Haushalt aufgezihlt wie
Spinnen, Kochen usw. und ihre nie endende Sorge und Umsicht fiir das Haus be-
schrieben. Im Gegensatz zu Fischer und Insuleus (wo sie so gut wie vollig ausge-
klammert bzw. nur indirekt im Zusammenhang mit Keuschheit und Treue erwahnt
wird, als natiirlicher Bestandteil des ehelichen Zusammenlebens wird sie still-
schweigend vorausgesetzt) bezieht Bjugg auch die eheliche Sexualitit auf eine
lockere und humorvolle Art in seinen , Tugendkatalog” mit ein: am Abend,

Nir [ ... ] alt ar ompufllat/ Och séledes wil syslat/
Gaér hon til Mannen/ Som ligger s ensammen.
Hilser honom godh qwill/ frager safwer tu wil/

Da swarar han strax jaa/ Jag dr och ritt glaa/

At syslan nu stannar/ Sé at tu nu kommer/

At hwijla dina fotter/ Som ar nu sé trétter.

Du stackere lilla/ Som aldrig ar stilla/

Sin Gud hon dé beder/ Och lagger sa sig neder/
Och ir helt frommer/ Ehuru sendt hon kommer/
Ligger s& mannen p4 armen/ sticker handen uti barmen
Taler och smeker/ Krammer och trycker/

ar mannen frijsk och qwecker/ D4 begynnes en leker
Som slitt intet swijker/ Vthan huuset féroker.?

Bjugg fithrt dem Leser aber auch das Schreckbild eines verwahrlosten Haushaltes
vor, etwa wenn der Ehemann trinkt und seine Pflichten vernachlissigt — was tibri-
gens wesentlich ausfithrlicher dargestellt wird als das Bild der faulen Frau, das als

% Een Huus-Speegel,/ Nyttigh sd och lustig for gamble och Vnga/ Hwar aff sees forst hwadt allom i ge-
meen/ sedan hwart stand i synnerheet wdl anstdr och pryder/ For Tijdzfordriff Componerat och sam-
mansatt/ Aff Petro Biugg/ Past: i Linderdhs. Jnkidpingh/ Tryckt ahr 1689. (Ein Haus-Spiegel, niitz-
lich und unterhaltsam fiir Alt und Jung, aus dem man zunichst ersehen kann, was sich fiir alle
Stande ghort, dann fiir jeden einzelnen. Zum Zeitvertreib zusammengestellt von Petrus Biugg,
Pastor in Linderas. Jonképing, gedruckt im Jahre 1689). UUB Uppsala (Mikrofilm in der KB
Stockholm, Sign. Mf. Collijn R. 174).

Vgl. Bjugg, Huus-Speegel, S. 187-189 (wohl spitere Paginierung).

Bjugg, Huus-Speegel, S. 193 (Wenn alles versorgt und wohl gerichtet ist, geht sie zum Mann, der da
so einsam liegt, wiinscht ihm einen guten Abend und fragt, ob er gut schlafe, da antwortet er
gleich: Ja, ich bin auch recht froh, dass alle Titigkeiten nun erledigt sind und du herkommst, deine
Fiifle auszuruhen, die jetzt so miide sind. Du arme Kleine, die du nie zur Ruhe kommst. Sie spricht
ihr Gebet und legt sich nieder, sie ist guter Dinge, wie spit es auch sein mag, nimmt ihren Mann in
die Arme, plaudert und liebkost, umarmt und herzt ihn, und wenn der Mann munter ist, beginnt
nun ein Spielchen, das nicht vergebens ist, sondern zur VergréBerung des Hausstandes fiihrt).

294
295



3.2 Ehe 237

abschreckendes und warnendes Beispiel ebenfalls in den alttestamentlichen Weis-
heitsbiichern, vor allem im Buch Sirach und in den Spriichen Salomos, sein bib-
lisches ,Urbild“ hat.?%

Zusammenfassend und nochmals zuriick zur Griseldis: ,Taalmodighed®, die Ge-
duld, die sie so auszeichnet und als nachahmenswert fiir die Leserinnen erscheinen
lasst, wird in den hier untersuchten Okonomieschriften im Grunde eigentlich
nirgends spezifisch hervorgehoben, sie fliefit eher mit ein in die allgemeinen Tu-
genden von Mann und Frau, denn Langmut und Nachsichtigkeit mit dem Ehepart-
ner wird wie gesehen von beiden gefordert. Als Aquivalent zur Kardinaltugend
fortitudo ist sie geschlechteriibergreifend anzustreben. Doch Geduld ist — mit dem
Vorbild Hiobs, einer zentralen religiosen und kulturell-literarischen Identifikati-
onsfigur im 17. Jahrhundert — die entscheidende Tugend, die den Menschen Leiden,
Pritfungen und Schicksalsschlige im Glauben und in Frommigkeit ertragen lasst.
Auch das Gottesbild zeigt sich stark von Hiob geprigt: Gott als der den Menschen
ziichtigende Vater, der ihm aber letzten Endes Gutes will und ihn fiir die geduldig
ausgehaltenen Leiden im Himmel belohnt.*’ In dieses Bild fiigt sich die Griseldis-
Figur sehr gut ein. Sie ist bereits bei Petrarca eine Personifikation der virtus, doch
stellt sie gerade auch fiir die skandinavische Rezeption im 16. und 17. Jahrhundert
ein grofles Identifikationspotential bereit: Sie verkorpert neben der Geduld
zahlreiche der weiblichen, ehefraulichen Tugenden, die zeitgendssische Ehelehren
und Texte der ,hushéllningslira” als normativ beschreiben. Wie an Griseldis’
Verhiltnis zu ihrem Vater und zu Volter, aber auch an der schlussendlichen
Kontinuitit der Herrschaft gezeigt wurde, nimmt der ordnungspolitische Aspekt
einen groflen Stellenwert in der Historie ein. Aufgrund solcher Korrespondenzen
lasst sich die Griseldis-Historie besonders gut in einem frithneuzeitlichen, luthe-
rischen Kontext wie dem skandinavischen verorten und macht sie hier zu einem
attraktiven Text, der auf unterhaltsame, ,romanhafte” Weise die normativen
Vorgaben im Grofien und Ganzen bestitigt. So stellt sich die Historie von Griseldis,
die schliefllich fiir ihr tugendhaftes Verhalten, ihre Treue und ihre Geduld belohnt
wird, auch hier in einen Rezeptionszusammenhang von Ehedidaxe und Okonomie-

26 Vgl. Bjugg, Huus-Speegel, S. 194-195. Bei Insuleus werden schlechte Haushaltsfithrung des Man-
nes und der Frau etwa gleichmifig abgehandelt, bei Fischer iiberwiegen dagegen die Beispiele
weiblicher Verfehlungen bzw. Nachlassigkeiten.

Vgl. Bergner, Dygden som levnadskonst, S. 99-100 und neben den von Bergner untersuchten Per-
sonalia der Leichenpredigten auch literarische Zeugnisse wie etwa die Autobiographie (1657) der
schwedischen Adligen Agneta Horn. Vgl. Agneta Horn: Beskrivning dver min vandringstid. Utgiven
med inledning och kommentar av Gésta Holm. Stockholm: Almgvist & Wiksell, 1959. Vgl. hierzu
auch Eva Hattner Aurelius: Infor lagen. Kvinnliga svenska sjilvbiografier fran Agneta Horn till
Fredrika Bremer. Lund: Lund University Press, 1996 (Litteratur teater film. Nya serien; 13) und
Stephen A. Mitchell: Job in female garb: Studies on the autobiography of Agneta Horn. Géteborg:
Litteraturvetenskapliga institutionen, 1985 (Skrifter utgivna av Litteraturvetenskapliga institutio-
nen vid Géteborgs Universitet; 14).

297



238 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

bzw. ,hushallningslitteratur”,®® zugleich demonstriert sie damit auch die Erfolgsge-
schichte des Phinomens Historienbuchs.>”

3.2.3 Ehedidaxe und Unterhaltung. Ecteskabs Samtale, En Kortvillig
Dialogus und Ett lustigt Samtaal emellan twenne vnga Hustrur

Eine Briicke zwischen der Griseldis und denjenigen Historien, die mit dem zeitge-
néssischen Ehe- und Tugenddiskurs sehr viel spielerischer umgehen als die Griseldis,
schldgt ein kleiner Text, der 1619 in Kopenhagen unter dem Titel Ecteskabs Samtale,
eller Dialogus, imellem Tuende Quinder, lystig oc nyttelig alle dem som ere indgangne
[...] Ecteskab erschien. Als dinischer Ubersetzer wird auf dem Titelblatt H. V.
[Hans Vindekilde] angegeben.**® Unmittelbare Vorlage fiir diesen ddnischen Text
ist ein weit verbreitetes Werk des deutschen Humanisten und lutheranischen
Theologen Erasmus Alberus: das 1539 gedruckte Das Ehbiichlin. Ein gesprech zweyer
weiber,®' welches wiederum auf einem berithmten lateinischen Dialog des Erasmus
von Rotterdam basiert. Dieser trigt den Titel Uxor usuyiyouog sive coniugium
(Coniugium, ,Die Ehe”) und ging 1523 in Basel in Druck im Rahmen der lateini-
schen Familiarum Colloquiorum formulae des Erasmus; 1524 wurde der Text ins

% Vgl. nochmals Burman, Om folkbokens vackra Grisilla, S. 57, der auch eine Erotisierung der Tu-

gend in der Historie feststellt: ,En forklaring till Grisillas popularitet ir att dygden (och den krop-
pens skdnhet som speglar dygden) ir vapnet i den dktenskapliga konflikten. Dygdediskussionen
fors dirmed inte bara i ett erotisk sammanhang utan dven i ett socialt. Aktenskapetsom religios
och social inrittning var ett under rendssansen omdebatterat tema, och griseldisberittelsen skall,
som redan framhallits, ses som ett inligg i diskussionen.” (Eine Erklirung fiir Grisillas Beliebtheit
ist, dass die Tugend (und die kérperliche Schonheit, die die Tugend spiegelt) die Waffe im ehe-
lichen Konflikt darstellt. Die Tugenddebatte wird damit nicht nur in einem erotischen Kontext
gefiihrt, sondern auch in einem sozialen. Die Ehe als religiose und soziale Institution war ein in der
Renaissance vieldiskutiertes Thema, und die Griseldis-Erzihlung soll, wie bereits erldutert, als Bei-
trag zu dieser Debatte verstanden werden).

Vgl. Burman, Om folkbokens vackra Grisilla, S. 58: ,Genom at boken spreds i ,folkbokens’ nya form
nadde den ldsare i nya samhallsskikt, och detta betyder att tidigare sekundira betydelsemonster —
maktansprak, erotiska konflikter — blev av storre vikt och till och med tycks kunna forklara verkets
popularitet. Grisilla blev en utpriglad marknadsforeteelse och dirigenom modern.” (Indem das
Buch in der neuen Form des ,Volksbuches’ verbreitet wurde, erreichte es Leser einer neuen gesell-
schaftlichen Schicht, wodurch zuvor sekundire Bedeutungsmuster wie Machtanspruch und eroti-
sche Konflikte wichtiger wurden und sogar die Beliebtheit des Textes erkliren lassen. Grisilla
wurde zu einem ausgeprigten Marktphinomen und dadurch modern).

Ecteskabs Samtale, eller Dialogus, imellem Tuende Quinder/ lystig oc nyttelig/ alle dem som ere ind-
gangne/ eller indgaa ville/ det hellige Ecteskab/ etc. Giort aff Erasmo Albero/ Oc fordansket/ Aff H.V.
[Hans Vindekilde]. Prentet i Kiobenhaffn/ Aar 1619. (Ehegesprich oder Dialog zwischen zwei jun-
gen Frauen, lustig und niitzlich fir alle, die verheiratet sind oder in den heiligen Stand der Ehe
treten wollen, etc. Von Erasmus Alberus geschrieben und von H.V. ins Dinische tbersetzt. Ge-
druckt in Kopenhagen im Jahre 1619). KB Kopenhagen, Sign. 4,-76 8°.

Erasmus Alberus: Das Ehbiichlin. Ein gesprech zweyer weiber/ mit namen Agatha vnd Barbara/ vnd
sunst mancherley vom Ehestand/ Eheleuten/ vnnd jederman niitzlich zulesen/ An die Durchleuchtige
Hochgeborne Fiirstin/ Fraw Catharina geborne Hertzogin von Braunschweig/ Marggrafin zu Branden-
burg etc. Durch Erasmum Alberum. 0.0. 1539. Zentralbibliothek Ziirich, Sign. Z 18.291.

299

300

301



3.2 Ehe 239

Deutsche iibersetzt und entwickelte sich zu einem der beliebtesten unter den meist
Fragen der Moral umkreisenden Colloquia-Dialogen.*” Die Transmission verlauft
also von einem katholischen lateinischen Ausgangstext tiber eine deutsche reforma-
torische Ubersetzung und Bearbeitung zu einer danischen Adaption. 1680, sechzig
Jahre nach der ersten dinischen Ubersetzung Vindekildes, wird eine weitere,
diesmal anonyme Fassung des Dialogs auf Danisch gedruckt: En Kortvillig Dialogus
eller Samtale/ Mellem Tvende Qvinders Personer/ Angaaende den H. Ectestand’®
Wenig spiter erscheinen zwei schwedische Auflagen: 1687 und 1690 wird der
Dialog von einem anonymen Ubersetzer ins Schwedische iibertragen und mit dem
ausfiihrlichen Titel versehen:

Ett Lustigt Samtaal/ Emellan Twenne vnga Hustrur/ Hwarvthinnan den ena sigh be-
swarar Ofwer sin Mans silsamma Lefwerne/ At hon derfore intet kan komma 6fwerens
och forlijkas med honom./ Och den Andras / Swar och Lirdom/ huru hon skal sigh
forehalla och bira sig ath pa det hon ma fa honom godh och from moot sigh igen./
Nyttigt at Lasa och weta for vnga Hustrur/ och andra som sadant kunna behéfwa nir
dhe tyckia sigh at haa otimma Min./ Tryckt Ahr 1687.3%

302

303

Erasmus von Rotterdam: Coniugium, in: Opera omnia Desiderii Erasmi Roterdami. Recognita et
adnotatione critica instructa notisque illustrata. Ordinis primi tomus tertius. Colloquia. Hg. von L.-E.
Halkin, F. Bierlaire und R. Hoven. Amsterdam: North-Holland Publishing Company, 1972,
$.301-313 (im Folgenden als Erasmus, Coniugium zitiert). — Vgl. auch Erasmus von Rotterdam:
Vertrauliche Gespriche. Aus dem Lateinischen iibersetzt, herausgegeben und mit einem Vorwort
versehen von Kurt Steinmann. Ziirich: Diogenes, 2000 (,,Die Gattin, die iiber die Ehe listert oder
Die Ehe”, S.47-71), S.24-30 und S. 320-322, S.351. Als Zielpublikum der Colloquia Familiaria
oder Colloquia, wie sie meist genannt werden, sind nicht nur die (méinnlichen) Lateinschiiler im
Rahmen des Schulunterrichts oder ein engerer Gelehrtenkreis anvisiert, sondern ein breiteres
hausliches Publikum, die gesamten familiares, Angehorige der Gelehrtenfamilie, damit also durch-
aus auch (Ehe-)Frauen: ein Familien- und Bildungsideal, das Erasmus von Thomas Morus iiber-
nommen hatte (der auch im Text selbst indirekt von Eulalia erwihnt wird, s.u.). Vgl. hierzu Katrin
Graf: ,, Ut suam quisque vult esse, ita est.” Die Gelehrtenehe als Frauenerziehung”, in: Schnell, Ge-
schlechterbeziehungen, S.233-257, hier S.238-250. Sowie dies.: ,Der Dialog ,Conjugium’ des
Erasmus von Rotterdam in den deutschen Ubersetzungen des 16. Jahrhunderts”, in: Schnell, Ge-
schlechterbeziehungen, S. 259-273. — Zur Bearbeitung des Erasmus Alberus vgl. Graf, Dialog, S. 266-
268 sowie Braun, Ehe, Liebe, Freundschatft, S. 136.

Der vollstindige Titel lautet: En Kortvillig Dialogus eller Samtale/ Mellem Tvende Quinders Perso-
ner/ Angaaende den H. Ectestand. Den ene ved Naffn Agatha/ som loffver og berommer sin Ecte-Mand:
Den andens Naffn Barbara/ som derimod laster oc foracter sin Mand: Alle Unge Ectefolck saare Nytte-
lig/ oc der hos megit lystigt at Leese. Nu nyligen paa Danske offversat. [Kopenhagen, 1680?] KB Ko-
penhagen, Sign. 14,-455, 8°. Ex. 3. (Ein kurzweiliger Dialogus oder Gesprich zwischen zwei
Frauen iiber den heiligen Ehestand. Die eine davon mit Namen Agatha, die ihren Ehemann lobt,
die andere heif8t Barbara, die ihren Mann jedoch tadelt und verachtet. Allen jungen Eheleuten sehr
von Nutzen, und dazu unterhaltsam zu lesen. Kiirzlich ins Dinische iibersetzt). — Der kleine Text
zihlt nur zehn Blatt und ist nicht vollstindig erhalten (erhalten sind Bl. A1*-A8", dann fehlt B1; B
B2-B3 sind vorhanden, der Text endet auf Bl. B3").

(Ein vergniigliches Gesprich zwischen zwei jungen Ehefrauen, worin sich die eine iiber die
Lebensweise ihres Mannes beschwert, dass sie darob niemals mit ihm einig werden kénne. Und
die Antwort und der Rat der anderen, wie sie sich verhalten solle, um sich wieder mit ihm zu ver-
tragen und ihn sich selbst gegeniiber gut zu stimmen. Niitzlich zu lesen und zu wissen fiir junge
Hausfrauen und andere, die solches gebrauchen kénnen, wenn sie widerspenstige Minner zu ha-



240 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Als Beispiel fiir die skandinavische Rezeption deutschsprachiger, humanistischer
didaktischer Literatur und damit in seiner Transmissionsgeschichte ist dieser Text
duflerst interessant; um diese und um eine Verortung des Dialogs als ,niitzliche und
schone Historie” im Kontext der skandinavischen Ehe- und Okonomieliteratur soll
es hier gehen. Aufschlussreich hierfiir ist zunichst die ausdriickliche Widmung des
schwedischen Textes an junge Ehefrauen, denen er eine Art ,Ehe-Ratgeber” sein
will, wenn sie sich von ihren widerspenstigen Ehemiannern geplagt fithlen. Erasmus
Alberus hatte sich noch an ein allgemeineres Publikum beiderlei Geschlechts
gewandt, insbesondere an Ehepaare: ,Eheleuten/ vnnd jederman niitzlich zule-
sen”.3 Ahnlich die ddnische Version von Ecteskabs Samtale oder im Titel des Kort-
villig Dialogus: ,Alle Unge Ectefolck saare Nyttelig/ oc der hos megit lystigt at Leese.”
(Allen jungen Eheleuten niitzlich, dazu auch sehr unterhaltsam zu lesen).

Die Historie, die in Kortvillig Dialogus und in den schwedischen Fassungen so
wie das urspriingliche Coniugium ein Prosatext, in Vindekildes Ecteskabs Samtale
aber in Versen gehalten ist, besteht aus einem Dialog zwischen zwei jungen, mit-
einander befreundeten Frauen, die sich tiber ihre Ehen unterhalten. Bei Erasmus von
Rotterdam und in der schwedischen Historie heiflen sie Eulalia und Xanthippe, im
danischen Text Kortvillig Dialogus dagegen Agatha und Barbara wie bei Erasmus
Alberus, in Vindekildes Version von 1619 aber Dorothe und Karine.’*® Hier zeigt
sich schon ein interessanter Unterschied in den beiden skandinavischen Traditio-
nen, der sich dann vor allem im Inhalt bemerkbar macht: Wihrend die beiden Ver-
sionen der dinischen Tradition (Vindekilde und Kortvillig Dialogus) im Grofen und
Ganzen wortgetreu Erasmus Alberus folgen, ist der schwedische Text viel niher am
Coniugium des Erasmus von Rotterdam, wobei gewisse Textstellen ausgelassen sind.
Dazu im Folgenden mehr. Auffallend und bezeichnend ist in diesem Zusamenhang
daher auch, dass (nur) En Kortvillig Dialogus seine Titelblattillustration an diejenige
in Erasmus Alberus’ Ehbiichlin anlehnt (vgl. Abb. 9 und 10) und sich damit auch

ben glauben. Gedruckt im Jahre 1687). KB Stockholm, Sign. F1700/2315 a, Bl. A1". - Im Folgen-
den zitiere ich die schwedische Version mit Samtaal aus diesem Druck von 1687. Ein weiterer, mit
diesem identischer Druck erschien bereits drei Jahre spiter, 1690 (KB Stockholm, Sign.
F1700/2315 b). - Die SF-Edition gibt keinerlei literaturhistorische Angaben zu diesem Text:
,Forfattaren till Ett lustigt samtal emellan tvenne unga Hustrur dr okind.” (Der Autor von Ein ver-
gniigliches Gespriich zwischen zwei jungen Ehefrauen ist unbekannt) ist der einzige Kommentar (SF
V, S.12). In DF ist die Historie nicht aufgenommen, wohl deshalb, weil es sich hierbei um keinen
Prosaroman bzw. Historienbuch im eigentlichen Sinne handelt, sondern um einen moralisieren-
den Dialog,.

Erasmus Alberus, Ehbiichlin, Bl. A1". — Nach Graf iiberwiegt in den deutschen Ubersetzungen des
16. Jahrhunderts insgesamt die Anrede an die Frauen, weshalb das Coniugium in der deutschspra-
chigen Rezeption wohl mehrheitlich als , Frauenerziehungsschrift” (Graf) interpretiert worden sei,
entgegen der urspriinglichen Intention des Erasmus von Rotterdam. Vgl. Graf, Dialog, S. 260 und
S. 266.

Die Namen bei Erasmus von Rotterdam und in der schwedischen Fassung sind programmatisch:
Die mit ihrer Ehe zufriedene Eulalia ist ,die schon Sprechende”, Xantippe dagegen tritt als
Namensvetterin der als duf8erst zankisch bekannten Frau des Sokrates auf. Vgl. auch Erasmus,
Coniugium, S. 301, Anm. 1. — Wenn ich mich auf den schwedischen Text beziehe, verwende ich die
dort benutzte Schreibweise ,Xantippe”, mit einfachem ,t".

305

306



3.2 Ehe 241

ikonographisch in die Tradierungslinie der deutschen Vorlage stellt, wihrend die

schwedischen Drucke (Abb. 11: Ett Lustigt Samtaal, 1687) ebenso wie Vindekildes
Ecteskabs Samtale keine Illustrationen aufweisen.

Das Ehbidlin, +

it defprech stwepcr weibed /¢ fid
| mcn& gatha H1d Barbara,/ vHnd
funﬁmamﬁerkpﬁom Eheftand/ Ehe-

(eutm/vnnb;cbevmannu:;lxcb sulefen/Andic Durdps
lcnd;t:ge bod)gcbome Sieftin/Sraw Catharing

gebornePereo Sqm von Braunfchweig/
marggz ﬂ'-‘m suBiandens
" boegc.

Qurdg Erafimum Alberum,

e
&
-

Abb. 9:
Erasmus Alberus, Das Ehbiichlin (1539). Titelblatt. Zentralbibliothek Ziirich



242 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

W mw o dbe i o R Al N
- 5 -
‘ :

&mﬁomi&ig DxaIOgUb M

.ad"

¥ ¢

Wecllemy ?Q«nor ol cers Dw{omﬁ %
Angasendé ven £, Letefand, Deacne sen 3
- MaffnAgacharfom toffoet of berommer fin€eepe

Drand : Den anvens Naffa Barbaray jows -
. bertmod taper oc foracter fin Wiaud;

ale Ullat Etefold fanse ﬂpmlm 7 0¢ '“ ‘3
) 'i

b ¢
7 T

bos megit Lnfia ar § efe.

Nu nyligen paa ﬂax.ﬁc ﬂ’wq‘ct

' \\(

v
o

Abb. 10:
Titelblatt des dinischen Drucks ,En Kortvillig Dialogus‘ (1680?).
Det Kongelige Bibliotek Kobenhavn



3.2 Ehe 243

. %&&&&&C@)&&&&i&; R
% Cte Euftige Samtaat :

.ag " Emellan Tevenne vnga

ﬁﬁuﬁrur/

: @watmbmnan dett cnaﬁ*;
ﬁﬁ%? be{tvdé'a'r 6fm/r gi;mbmgns
AMmma Lefsveree/ YAt Hon Oerzg, .-
ggmférc tm?tfanfomma ofverens B
g “ocd fovlfifas ied honom,

ﬂ?

. O dent. ndeas

Swar o Edrd om/
aﬁ{mm bon f¥al figh forehdlla od)bd‘
'ﬂ ra fig dth pd dechonmd fd bos
X nom gobl) och frommoot -
i I figh igen,

Fwetiat at Ldfa ody weta e vhga Hiw
~* fheur/ odd) andra fom fadbant Funna bes
'ﬂ | béfma ndr dhe tocfia figh at
- R ‘baa otdmima’SNdn.

s Teycke Abr 1687
%%%%‘%“%%? FPPEEET

Mwwa@%‘wmw

Abb. 11:
Titelblatt des schwedischen Drucks ,Ett lustigt Samtaal emellan twenne
vnga Hustrur' (1687). Kungliga Biblioteket Stockholm



244 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Zwei gegensitzliche Positionen und Einstellungen zur Ehe werden an den beiden
Frauen vorgefithrt:*”” Xantippe (Barbara bzw. Karine) ist ungliicklich und beklagt
sich bei der Freundin tiber ihren Mann, der sie vernachlissigt und, anstatt zuhause
zu sein, lieber sein Geld in Bordellen und Wirtshausern, beim Trinken und Wiir-
felspiel ausgibt, der auflerdem noch leicht in Jahzorn gerit und sich handgreiflich
mit ihr streitet, wenn er heimkommt — verschiedene Laster, die den mittelalterlichen
Todsiinden gula, luxuria, libido und ira (Mifiggang, Verschwendung, Wollust,
Zorn) entsprechen.’®® Diese lassen sich in einem breiteren Verstindnis dem iiber-
geordneten Aspekt der ,sloserij” (Verschwendung) zuordnen: also auch hier ein
Beispiel der in der schwedischen Okonomieliteratur typischen Verkniipfung von
finanzieller Veruntreuung und Ressourcenverschwendung mit Unkeuschheit, einer
Verbindung des wirtschaftlichen Diskurses mit dem Sprechen iiber Sexualitat.
Eulalia (Agatha bzw. Dorothe) dagegen ist gliicklich verheiratet und strahlt auch
duflerlich Wohlstand und Zufriedenheit aus. Sie gibt Xantippe Ratschlige — daraus
besteht der grofite Teil des Textes —, wie sie ihre verlorene eheliche Harmonie
wiederherstellen kann. Denn Xantippe und ihr Mann verstoflen, wie Eulalia fest-
stellt, gegen das Ideal der ehelichen Eintracht, des Hausfriedens, des ersten ,Ehe-
gebots”: ,en ddla/ kosteligh och markeligh ting huusfriden/ then som icke kan beta-
las eller kdpas medh guld eller silfwer”.>®

Der Hausfrieden steht gewissermaflen im Mittelpunkt der Beziehung zwischen
Ehemann und -frau, und zwar sowohl in diesem Dialog wie auch in Schriften der
skandinavischen Hausviterliteratur. Er ist das titelgebende Thema einer moraltheo-
logischen Schrift des deutschen Autors und Geistlichen Paul Rebhun (1505-1546),
die 1575 von Rasmus Hansen Reravius (der auch andere geistliche Schriften und
auch Jorg Wickrams Knabenspiegel 1571 ins Dinische iibertragen hatte) ins Dini-
sche tibersetzt wurde unter dem Titel Husfred. Det er Aarsager aff den hellige Scrifft/
som skulle beuege alle Christelige Ectefolck/ til at holde Fred oc Endrectighed i deris
Husholdning*'° In insgesamt zehn ,Aarsager” (Griinden bzw. Kapiteln) behandelt

37 Ich beziehe mich fiir inhaltliche Referenzen der Einfachheit halber bei Zitaten grofitenteils auf den
schwedischen Text, da Kortvillig Dialogus nur unvollstindig erhalten und Ecteskabs Samtale auf-
grund der anderen Namen und der Reimform leicht verindert ist. Es wird in der Analyse aber auf
alle drei Versionen eingegangen.

398 Vgl. Graf, Gelehrtenehe, S. 243.

399 Fischer, Huus Tafla, S.207 (ein edles, kostbares und besonderes Gut ist der Hausfrieden, nicht

mit Gold oder Silber zu erkaufen).

Rasmus Hansen Reravius: Husfred. Det er Aarsager aff den hellige Scrifft/ som skulle beuege alle

Christelige Ectefolck/ til at holde Fred oc Endrectighed i deris Husholdning/ Vdscet paa Danske aff Ras-

mus Hansson Reravius. Du Mand/haff din Hustru kier/ oc du Quinde ver din Husbonde lydig. Det gior

Husfred. Prentet i Kiobenhaffn/ aff Andrea Gutterwitz oc Hans Stockelmands arffuinge. [ Druckjahr im

Kolophon] 1575. KB Kopenhagen, Sign. Hielmst. 767-768 8° (Hausfrieden. Das sind Griinde aus

der Heiligen Schrift, die alle christlichen Eheleute dazu bewegen sollen, Frieden und Eintracht in

ihrem Haus zu halten. Ins Danische tibersetzt von Rasmus Hansen Reravius. Du Mann, liebe
deine Ehefrau, und du Frau, sei deinem Ehemann gehorsam. Das macht den Hausfrieden. Ge-
druckt in Kopenhagen von Andreas Gutterwitz und Hans Stockelmands Erben. 1575). Vgl. auch

Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung, S. 116, Anm. 83. — In einem dem Text vorangestellten

Gedicht spricht der hiusliche Frieden, quasi personifiziert, selbst zum Leser (,Husfred taler til

310



3.2 Ehe 245

der Autor das Verhiltnis zwischen den Eheleuten, etwa den ehelichen Gehorsam der
Frau, das Verbot auflerehelicher Beziehungen bzw. der Unzucht, die du8erliche Be-
scheidenheit der Frau und die Vorrangstellung des Mannes im Haushalt und in der
Ehe, wobei er sich stets auf die in der Hausviterliteratur einschligigen Bibelstellen
beruft (Gen 3, ; Eph S, 1; 1 Petr 3; 1 Kor 11). Als eine der schlimmsten Feindinnen
der christlichen Ehe wird die Unzucht dargestellt; sie kann aus der Uneinigkeit der
Eheleute untereinander entstehen, weshalb sich ihr der Text besonders ausfiihrlich
im dritten Kapitel widmet.*"!

Thi naar den ene Person vdi Ectescaff gior icke andet/ end seer surt vd/ knurrer oc
murrer i huer vraa/ er stum oc stuf baade nat oc dag/ da kand den vere en stor Aarsage
til/ at den anden opeggis til Horeri oc skerleffnet.’'

Gerade gegen das Ideal der ehelichen Liebe und Eintracht — nach Rebhun/Reravius
sind beide Ehepartner fiir die Vermeidung der Unzucht gleichermafien verantwort-
lich - versto3t besonders Xantippe mit ihrem miirrischen Verhalten, das den un-
rithmlichen Lebenswandel ihres Mannes fordert, iiber den sie dann wiederum klagt
und den sie ihm vorwirft. Darum belehrt Eulalia sie mit dhnlichen Worten wie die
Okonomieschriften:

Sasom iagh for en stund sedan tigh sade/ laga sa at det star wal til hemma i Huset/ och
at alt seer reent och skijnande vth/ och at icke nagot ar i wigen/ hwar aff han far orsaak
och nodgas at gi vth; Sedan still tig och emot honom altid winlig och from/ och
forgit icke heller i medler tijdh at gd honom med all respect och wyrdnad tilhanda/
hwilket en Hustru ar skyldigh sin Man at bewijsa. Inte skal du see Trumpen och mulen
vth/ icke heller skal du wara moot honom dierff och NiBwijs [ ... ].>"

Und auch Husfred lehrt seine Leser(innen), dass die Ehefrau ihrem Mann nicht
,predigen” solle (mit Berufung auf 1 Petr 3) — allerdings ist der Mann in dem Sinn
das ,Haupt” der Frau, dass er ihr gegeniiber Autoritit und liebevolle Verantwortung
wahrzunehmen habe.*'* Friedfertigkeit ist eine wichtige Eigenschaft der Ehefrau und
wird auch in der 1653 erschienenen Eheschrift Fromme Quinders Speyel, einer
dinischen Ubersetzung des Werks des norddeutschen Pfarrers Johann Holtzmann,

Lzseren”, Bl. A1) und ermahnt diesen, sich an den Frieden zu halten ,sig sielff til gaffn/ Til re
oc prijs Guds hellige naffn” (sich selbst zum Nutzen, und zu Ehre und Preis von Gottes heiligem
Namen).
311 Reravius, Husfred, Bl. G1™-K3" — bezeichnenderweise weitaus der lingste Abschnitt im gesamten
Text.
312 Reravius, Husfred, Bl. H1*-H2" (Wenn niamlich einer der Ehepartner nur sauertopfisch drein-
schaut, stindig mault und miirrisch ist, nichts sagt, tagein, tagaus, da kann dies eine entscheidende
Ursache dafiir sein, dass der andere zu Unzucht aufgestachelt wird).
Samtaal, Bl. BS"-BS" (Wie ich dir schon zuvor sagte, richte es so ein, dass alles ordentlich im Hause
ist und reinlich aussieht und nichts im Weg steht, so dass er nicht gezwungen ist, das Haus zu ver-
lassen. Dann sei auch stets freundlich gegen ihn und vergiss nicht, ihm mit all dem Respekt und
der Ehrerbietung zu begegnen, die eine Ehefrau ihrem Mann schuldig ist. Du sollst nicht verdrief3-
lich und miirrisch dreinschauen, und auch nicht frech und naseweis zu ihm sein).
314 Vgl. Reravius, Husfred, Bl. N7*-OS" (die Frau soll dem Mann nicht ,predigen”) und Bl. O6-P2*
(der Mann als Haupt der Frau).

313



246 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

ausfiihrlich behandelt.*’* Die vorbildliche Ehefrau, die in diesem didaktischen Text
mit einem Reh und mit einer Perle verglichen wird, murrt nicht und ist nicht trotzig,
sie erzirnt ihren Mann nicht, denn in der Herrschsucht und im trotzigen Auf-
begehren der Frau droht stets die Gefahr des Hochmuts, der einst zum Siindenfall
fiihrte. Eva dient darum als warnendes Beispiel, denn mit dem Verweis auf die alttes-
tamentlichen Weisheitsbiicher (besonders Sir 25, 24) wird der Eintritt der Siinde in
die Welt durch den Ubermut der Frau erklirt:

Men saadant [Herrschsucht und Ubermut] skulle Christelige Ecteqvinder icke giore/
ey heller understaa sig at giore/ paa det/ at de icke skulle strebe oc stride imod Guds
Befalning/ oc dermed falde i Guds svare Straff: De skulle icke veere Mandens Skam/
men hans Krune oc Are/ som Sanct Povel siger. [ ... ] Ligesom mand skal demme for
Vand/ saa skal mand icke lade en Qvinde haftve sin Villie: Eva hun vilde oc ophaye
sig/ oc flye hoyre/ end hendis Vinger vaare voxne/ vilde vere GUd lige/ lod sig
forfore aff Fanden/ oc der hun vaar forfordt/ offvertalde hun oc Adam sin Mand/ med
svigactige Ord/ at hand felgede hende effter/ oc oed aff det forbedne Tra/
hvorudoffver de begge fulde icke allen udi saadan Jammer oc Nod/ men de forde oc
det gantske Menniskelieg Kion der udi./ Huilcket Exempel med rette/ alle dyderige
Qvinder skal giore klog oc viise/ oc formane dem/ at de icke skulle staa effter
Regimentet/ oc betencke/ at det er saare ilde gaaen aff for Eva: Thi derfor acte det en
hver Qvinde/ naar hun opsetter sig imod Gud/ oc vil tage fat paa Mandens Regiment
oc Grimen/ saa opsetter sig oc GUd visselig imod hende/ oc styrter saadan Hoffmod/
saasom hand altid hafver straffet Hoffmodighed/ som mange den H. Skriffts Exempler
det stadfester.’'

31§

316

Johann Holtzmann: Fromme Qvinders Speyel/ Eller/ Alle gudfryctige Matroners Plict oc Skyld imod
Gud/ deris Ecte-Mand/ Saa oc alle Mennisker/ oc dem selff/ Hvorudi formeldis oc gifvis tilkiende/
hvorledis de skulle forholde sig/ at de forst kand befalde Gud/ dernest deris Ectemend/ saa oc alle Men-
nisker/ oc det dennem self maa vere berommeligt/ Item/ at de kunde oc skulle sig her udi speyle/ see oc
beskue/ hvad deris Embede/ Plict oc Rettighed er/ Paa Tydsk sammenskrefven af Hederlig oc Vellerd
Mand/ Her Johann Holtzmann/ Prest til Vandsbeck udi Holsten/ Nu af Tydske Sprock fordansket ved
J. [Joachim] M. [Moltke] B. [Boghandler]/ Er der hos/ for Materien Ligheds skyld/ foyet D. Niels
Hemmingssons S. Christelig Undervijfining om Ecteskab/ at I. Betencke/ 1. Begynde/ I11. Fuldkomme/
IV. leffve udi 1. Vijfilige/ 2. Zrlige/ 3. Gudfryctige/ 4. Rolige./ Item Morgen- oc Aftenboner til hver Dag
udi Vgen./ Prentet i Kiobenhavn af Georg Lamprecht/ Paa Joachim Moltkens Bekostning. 1653. KB
Kopenhagen, Sign. 4,-80 8° (Spiegel fiir fromme Ehefrauen, oder: Aller gottesfiirchtigen Haus-
frauen Pflicht und Schudigkeit gegeniiber Gott, ihren Eheminnern und allen Menschen, und
ihnen selbst gegeniiber. Woraus bekannt gegeben wird, wie sie sich verhalten sollen, auf dass sie
sich Gott, danach ihren Ehemiannern, allen Menschen und auch sich selbst anbefehlen und es
ihnen zur Ehre gereichen moge. Auch auf dass sie sich hierin spiegeln und erkennen mégen, was
ihre Aufgaben, Pflichten und Rechte sind. Auf Deutsch zusammengeschrieben vom ehrenwerten
und gelehrten Herrn Johann Holtzmann, Pfarrer in Wandsbek in Holstein. Nun aus der deutschen
Sprache ins Dinische iibersetzt von J.M.B. Wegen der Ahnlichkeit der Materie D. Niels Hem-
mingsens Christliche Unterweisung iber die Ehe angefiigt: 1. Zu bedenken, 2. Zu beginnen, 3. Zu
vervollkommnen, 4. Zu leben 1) weise, 2) ehrlich, 3) gottesfiirchtig, 4) in (Gewissens)ruhe. Dazu
Morgen- und Abendgebete fir jeden Wochentag. Gedruckt in Kopenhagen von Georg
Lamprecht, auf Joachim Moltkes Kosten. 1653). — Zum Aspekt der Friedfertigkeit vgl. insgesamt
ebda., Bl. C4"-D1".

Holtzmann, Quinders Speyel, Bl. C5™-C6" (Doch solches sollen christliche Ehefrauen nicht tun, auf
dass sie nicht gegen Gottes Gebote verstoffen und Gottes schwere Strafe auf sich ziehen: Denn sie



3.2 Ehe 247

In der didaktisch (und humorvoll) angelegten Historie von Eulalia und Xantippe
sind natiirlich sowohl der lasterhafte Ehemann als auch Xantippe iiberzeichnet. Sie
entspricht nicht nur in keiner Weise der ,guten Ehefrau®, sie negiert sogar vollig ihre
Rolle, indem sie au8er Schimpfen und Murren, was einer christlichen Ehefrau nicht
ziemt,»'” sogar noch handgreiflich wird: ,Han skulle haa fatt fornimma det han mera
en Karl dn en Kona haa hafft den gangen at giéra med”,*"® berichtet Xantippe stolz.
Doch hiermit beweist sie nicht etwa Mut, vielmehr macht sie sich lacherlich, weil sie
die vorgeschriebenen minnlichen und weiblichen Rollen nicht respektiert. Auf
Eulalias Beklagen dieser ungliicklichen Situation antwortet sie: ,Star det intet ann/
Om intet han haller mig for Hustru/ sa skal och intet heller iagh halla honom for
Man.”"” Zwar verweist sie damit im Grunde auf die paulinische Ermahnung, dass
die Maianner ihre Frauen lieben sollen und damit auf einen Grundstein der
Hausviterliteratur;**° doch ihre Logik und die daraus resultierende Rollennegierung
bedeuten das Ende der Ehe und die Auflésung der hiuslichen Ordnung, ja, sogar ein
(an den Siindenfall erinnerndes) Aufbegehren gegen Gott als Stifter dieser
Ordnung. Als Urheber solcher Entzweiung wird darum in den geistlichen
Eheschriften der frithen Neuzeit, insbesondere in der ,Eheteufelliteratur”, Asmo-
deus, der ,Eheteufel” betrachtet,**' mit dem sich auch Claus Pors im Leffnetz
Compaf$ auseinandersetzt:

sollen nicht die Schande des Mannes sein, sondern seine Zierde und Ehre, wie der heilige Paulus
sagt. So wie man das Wasser eindaimmen muss, so darf man einer Frau nicht ihren Willen lassen:
Eva wollte sich erheben und hoher fliegen als ihre Fliigel reichten, wollte Gott gleich sein; sie lief3
sich vom Teufel verfithren und tiberredete danach Adam, ihren Mann, mit betrtigerischen Wor-
ten, so dass er ihr folgte und vom verbotenen Baum af3, wodurch sie nicht nur selbst in Jammer
und Not gerieten, sondern auch noch das ganze Menschengeschlecht mitzogen. Solches Beispiel
soll mit Recht alle tugendreichen Frauen klug und verstindig machen und sie ermahnen, nicht
nach der Herrschaft zu streben und zu bedenken, dass es firr Eva tibel ausging. Darum beachte
jede Frau, dass, wenn sie sich gegen Gott widersetzt und die dem Mann zugeteilte Herrschaft an
sich reiflen will, dass auch Gott sich ihr widersetzt und solchen Hochmut bestraft, so wie er schon
immer den Hochmut bestraft hat, wie es uns die Heilige Schrift in vielen Beispielen bestitigt).

317 Vgl. Holtzmann, Quinders Speyel, Bl. C7-C7", C8"-D1": ,Saare smuckt er det oc/ at Qvinden er

icke traatzig/ spottsk oc gienstridig mod sin Mand/ [ ...] hun skal icke altid haffve eller beholde

det sidste Ord/ om hun end skion haffver rat at staa paa/ men lade Manden Zren”. (Besonders

schon ist es, wenn eine Frau nicht trotzig, spottisch und widerspenstig gegen ihren Mann ist. Sie

soll nicht immer das letzte Wort behalten, auch wenn sie Recht hat, sondern dem Mann die Ehre

lassen).

Samtaal, Bl. A3" (Er sollte merken, dass er es eher mit einem Mann als mit einer Frau zu tun

hatte).

319 Samtaal, Bl. A3" (Wieso nicht? Wenn er mich nicht als seine Ehefrau behandelt, so will auch ich
ihn nicht als meinen Ehemann behandeln).

320 Vgl. Eph S, 25-33 und Holtzmann, Quinders Speyel, Bl. FS™-FS" sowie Fischer, Huus Tafla, S. 222-

233,

Asmodeus (auch: Asmodaeus), urspriinglich ein Ddmon im Alten Testament (Tob 3, 8), gehort

in der spitmittelalterlichen Lasterliteratur als Teufel der Wollust, Unkeuschheit (luxuria). Vgl.

Isabel Griibel: Die Hierarchie der Teufel. Studien zum christlichen Teufelsbild und zur Allegorisierung

des Bosen in Theologie, Literatur und Kunst zwischen Friihmittelalter und Gegenreformation.

Miinchen: tuduv, 1991 (Kulturgeschichtliche Forschungen; 13), S. 205-212.

318



248 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Naar Mand oc Kone forligis ilde/ sendis/ slaes oc dragis/ oc regen driffuer Manden vd
aff huset/ Quinden lader sig tycke at haffue prisen/ [...]. Manden er huset
forneffuert/ gaar vd oc dricker oc suermer/ Konen sider hiemme oc seer suurt vd/
tencker ont/ der voxer had oc affuind: Det er Dieffuelsens loeg/ naar Konen snurrer oc
sendis: Mannen slaar oc bader/ der er io vist ingen Guds fryct eller velsignelse iblant/
eller inden dere/ men Asmodeus er deris Feltforere.*>

Und in Fischers Huus Tafla wird Ehezwist als Provokation Gottes gesehen, der
Urheber allen Friedens ist und die Ehe einst im paradiesischen Urzustand eingesetzt
hatte:

Fridh och enigheet ir lijk en selsam wilbradh och steek vti dchtenskapet/ ty Asmodeus
achtenskapsens fiende och frijdzens forstorare/ som och ar en Warkmastare til all
oenigheet/ han blaser med sina helwetis blaflbilior owinskap/ haat och
mootwilligheet i Echtafolcks hierta/ at the s& wil kunna forlijka sigh medh hwar
annan/ saisom hundar och kattor/ thetta fortryter Gudh/ som en fortirande eld ar/
och hafwer ther til itt stort milhagh/ effter han ér sielff then som elskar frijden.*®

Das Vorbild der guten christlichen Ehe ist die mystische Ehe zwischen Christus und
seiner Kirche, die in der theologischen Tradition als Braut gesehen wird.*** In der
Schilderung von Xantippes Ehe wird somit ein Anti-Bild der guten Ehe und des vor-
bildlichen Ehepaares, wie sie in den Ehe- und Okonomieschriften geschildert wer-
den, entworfen, bzw. es wird ex negativo deren Ideal bestitigt.**® Eine solche, den
lutherischen Eheschriften entsprechende Ausrichtung, welche insbesondere den
Schluss des Dialogtextes in den danischen wie schwedischen Versionen dominiert,
ist jedoch der deutschen Bearbeitung durch Erasmus Alberus zuzuschreiben, die
sich dann in den skandinavischen Versionen fortgesetzt hat; sie ist mithin ein
Ergebnis der Transmissionsgeschichte des Textes. Fiir das Verstindnis des Dialogs
ist es daher wichtig zu wissen, dass er urspriinglich bei Erasmus von Rotterdam ein

322 Pors, Leffnetz Compaf, Bl. B3'-B4" (Wenn Mann und Frau sich nicht vertragen, sich streiten und
schlagen und der Rauch den Mann aus dem Haus treibt, glaubt die Frau, gewonnen zu haben.
Dem Mann ist das Haus verweigert, er treibt sich herum, trinkt und spielt, die Frau sitzt zu Hause
und sieht miirrisch drein, denkt Boses, und Hass und Neid wachsen. Das ist das Gesetz des Teu-
fels, wenn die Frau murrt und zankt, der Mann handgreiflich wird: Da ist keine Gottesfurcht und
kein Segen mehr dabei, sondern da regiert Asmodeus im Haus).

3 Fischer, Huus Tafla, S. 200 (Friede und Eintracht in der Ehe sind wie seltenes Wild, denn Asmo-
deus, der Ehefeind und Friedenszerstorer, der ein Urheber aller Uneinigkeit ist, blast mit seinen
hollischen Blasbalgen Feindschaft, Hass und Widerwillen in die Herzen der Eheleute, so dass sie
sich miteinander so gut wie Hunde und Katzen vertragen. Das betriibt Gott, der ein verzehrendes
Feuer ist und dem dies duflerst missfillt, weil er selbst den Frieden liebt).

3% Vgl. auch Reravius, Husfred, Bl. Q5*-VS'.

3 Vgl. 2.B. Insuleus, Speculum domesticum, Bl. A2": ,Solen ir een Prydningh pa Herrans hogha Him-
mel/ nér hon vpgar: Altsa ir ther een Prydningh i Hwset/ som en echta Man ar. Ty sasom Krop-
pen prydeligh dr/ nir han sitt Huffud haffuer/ sa dr ock medh Hwsholdit/ nir han sijn wordighe
Férman haffuer. Ty thet dr gott i Hwse/ ther en ir kuse/ pligar man siya.” (Die Sonne ist eine
Zierde an Gottes grolem Himmel, wenn sie aufgeht, und so ist auch der Ehemann eine Zierde des
Hauses. Denn so wie der Kérper mit seinem Haupt geschmiickt ist, so ist auch der Haushalt mit
einem wiirdigen Vorsteher geziert. Denn wo ein Hausherr ist, da geht es dem Haus gut, wie man

zu sagen pflegt).



3.2 Ehe 249

gelehrtes und durchaus auch humoristisches bis satirisches Spiel mit zwei
verschiedenen philosophischen Traditionen und Positionen zum Thema ,Ehe” und
,Eheerziehung” ist.>*® Im Coniugium belehrt Eulalia Xanthippe, indem sie ihr einige
Exempel von gegliickten Ehen und klugen Ehefrauen erzahlt*”” und ihr erklart, wie
die Frau den Ehemann durch Bildung und als umsichtige Hausfrau und Partnerin,
aber auch — und das ist interessant — durch eine erotisch unterstiitzte persuasio
wieder auf den rechten Weg bringen kann und wie dadurch eine harmonische Ehe
ermoglicht wird.

Gerade dieser, bei Erasmus von Rotterdam in Eulalias Rede ausgefiihrte Aspekt
der erotischen Ausstrahlung der Ehefrau und damit die Bedeutung, die ehelicher
Erotik und Sexualitit grundsitzlich dort zugesprochen wird, ist jedoch in den skan-
dinavischen Versionen des Dialogs und auch bereits in Erasmus Alberus’ Ehbiichlin
vollstindig gestrichen worden; diese Kiirzungen betreffen die Sage vom Venusgiir-
tel, Eulalias Belehrungen iiber die Bedeutung des ehelichen Friedens im Schlaf-
zimmer und die Geschichte von Xantippes vorehelicher Beziehung zu ihrem Mann,
der ihr erstes Kind entstammt. Das Sprechen iiber Sexualitit (und damit auch ein
guter Teil des Humors im Coniugium) hat bei Erasmus Alberus sowie in den skan-
dinavischen Historien keinen Raum. Bemerkenswert ist hierbei allerdings, dass sich
der schwedische Dialog insgesamt doch ziemlich eng an den Wortlaut des Con-
iugium halt; zwar werden die erwihnten ,anstof8igen” Textstellen im letzten Drittel
des Dialogs hier ausgelassen, doch folgt Samtaal dann wieder dem Coniugium bis
zum Schluss.*** Die beiden dénischen Versionen Ecteskabs Samtale bzw. Kortvillig

326 So interpretiert es Graf: Xanthippe stehe fiir die ehefeindliche philosophische Tradition und fiir
ein stoisches Lebens- und Tugendideal, Eulalia dagegen trete als Vertreterin des humanistischen
Frauenideals der gebildeten Ehefrau auf und prisentiere ein epikureisches Lebens- und Tugend-
ideal, das schlieflich siegreich aus dem Dialog hervorgeht. Vgl. Graf, Gelehrtenehe, S. 242-250.
Wobei freilich nur in einem einzigen ein wirklich vorbildlicher Ehemann vorkommt; eine Anspie-
lung auf den mit Erasmus von Rotterdam befreundeten Thomas Morus, die zwar auch im dani-
schen und schwedischen Text beibehalten, aber von den skandinavischen Lesern des 17. Jahrhun-
derts kaum mehr erkannt worden sein diirfte, dort ist diese von Eulalia erzihlte Anekdote einfach
exemplarischen Charakters. In Samtaal (1687) steht sie auf Bl. A7"-B1" (,Jag var bekant med en
Adelsman... "), im ddnischen Druck von 1680 fehlt hier das entsprechende Bl B1 (vgl. das Ende
des Exempels auf Bl. B2"); in Ecteskabs Samtale findet sich die Ankedote auf Bl. B8'-C2". Vgl. auch
Graf, Gelehrtenehe, S. 240-241, S. 245, S. 247.

Vgl. Erasmus, Coniugium S. 309, Z.294-30S (,Illud ante omnia [...] et iucundam”), wo es um
Einvernehmlichkeit im ehelichen Schlafzimmer geht. Der entsprechende Text miisste in Samtaal
am Ende von Bl. B3" stehen, vor Xantippes Antwort, es geht dort (BL. B3 oben) aber gleich weiter
wie bei Erasmus, Coniugium, S.310, Z.306. Ferner ausgelassen ist die Sage vom Liebesgiirtel der
Venus (vgl. Erasmus, Coniugium, S.310, Z.308-320; Eulalias Lehre daraus lautet: ,vxorem
omnem curam adhibere oportere, vt in congressu connubiali iucunda sit marito, quo recalescat ac
redintegretur amor ille maritalis, et discutiatur ex animo, si quid erat offensionis aut taedii.” (ebda.,
Z.315-317). In Samtaal, Bl. B3" spricht Eulalia von ,altidh wara dem lydiga/ och moot dem
fromma och liufliga“ (ihnen [den Ehemiannern] gegeniiber stets gehorsam und freundlich zu
sein). Von Gehorsam ist bei Erasmus an dieser Stelle nicht die Rede. Die Geschichte vom vorehe-
lich gezeugten Kind und der neuen Schwangerschaft (vgl. Erasmus, Coniugium, S. 311 Z.341-368:
»Ad eam rem conducet [ ... ] si tu vel paulum temet accomodes”), miisste in Samtaal unten auf Bl.

327

328



250 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Dialogus dagegen halten sich wortgetreu — im gesamten Text, insbesondere aber in
dem (nur in Ecteskabs Samtale vollstindig erhaltenen) stark abgeinderten Schluss -
an die deutsche Vorlage des Erasmus Alberus. Im Ehbiichlin verlisst niamlich der
Autor schon vor der Geschichte vom Venusgiirtel auf einmal den Text des Con-
iugium und setzt einen eigenen, kiirzeren Schluss, der Agathas (Dorothes bzw. Eula-
lias) Ratschlige an Barbara (Karine bzw. Xantippe) fiir eine gliickliche Ehe in einem
Katalog von Anstands- und Verhaltensregeln der klugen Ehefrau zusammenfasst.
Barbara verspricht Agatha, diese zu halten; betont wird dabei auch das beharrliche
Gebet um die eheliche Eintracht.*” Von Erotik ist nirgends die Rede, und das Ende
des Dialogs legt somit das Gewicht auf die Haushaltsregeln. Entsprechend verkiirzt
und verandert gegeniiber dem Coniugium endet auch Ecteskabs Samtale, wo am Ende
des ,Pflichtenkatalogs”, den Dorothe Karine ans Herz legt, noch ein Verweis auf
Christi Erlosungstat eingefiigt ist und der Text mit Karines Gebet um Gottes Schutz
fir ihre Ehe endet.”® Der schwedische Text dagegen iibernimmt den gesamten
Schlussteil und Eulalias Rede ziemlich wortgetreu aus Erasmus’ Coniugium.”' In
beiden danischen Versionen wird der Dialog zwischen den beiden Frauen auflerdem
durch kleine, aus Erasmus Alberus’ Ehbiichlin ibernommene — im Coniugium nicht
vorhandene - Einschiibe erginzt, etwa iiber die Richtigkeit dessen, was man in der
Kirche tiber die Ehe hore oder iiber die falsche Auffassung, sich als Ehefrau dem
Wort des Mannes widersetzen zu wollen. Damit werden die hiuslichen und ehe-

B4" stehen, dort ist der Text jedoch zusammengestrichen und setzt erst mit ,Men hwadh siija
andra... “ (was sagen denn andere) wieder ein (vgl. Erasmus, Coniugium, S. 311, Z. 369).

Der Verhaltenskatalog findet sich zwar auch schon im Schluss des Coniugium, ist jedoch bei Al-
berus bearbeitet und wesentlich ausfiihrlicher. Die Textstelle, wo Alberus vom Coniugium ab-
weicht und den Dialog direkt in Agathas Schlussrede iibergehen lisst (vgl. Erasmus, Coniugium,
S.309, Z.293; die Schlussrede folgt hier erst auf S. 312, Z. 402 bis S.313, Z.413) lautet in Eras-
mus Alberus, Ehbiichlin, Bl. C4'-C4": ,[ Agatha:] Du hast nun mein lieb Barb/ genugsam vonn mir
gehort/ wie du dich halten solt/ Gedenck/ vnnd hab acht druff/ das es fein reynlich im hauf
stehe/ damit der man vnlusts halbenn nit vrsach hab auff dem hauff zugehn/ Las nit eyns hie
ligen/ das ander da ligen/ sonder stell ieglichs an sein ort/ vnd mach das bett zu rechter zeit/ nit-
wart/ bifd ihr ietz zu schlaffen gehn solt/ vnd gedenck/ wo er herkumpt/ das er von dir freundtlich
entpfangen werde/ vnnd das er des abents ein warm fuf3 wasser habe/ flux sei bereyt/ vnd ziehe im
die schith vnd hosen auf8/ vnnd laf} nit die schithe vngewischt stehn/ sonder weil sie noch feucht
sind/ so wisch sie/ vnd halt in fiir deinen Herrn/ erbiet im alle ehr/ vnd die er im hauf} leiden
mag/ die a8 dir auch angenem sein/ vnd empfang sie mit ziichtigen geberden/ vnd sei guter ding
mit inen/ vnd wann er vff seiner lauten schlegt/ so sing im drein vnd laf dir sein weif3 wolgefalln/
Also wirstu machen/ das er gern daheim bleiben vnd desto weniger verthun wirt/ Auch hoff ich/
Gott wird euch mitteler zeit ein kind beschern/dadurch wird die lieb zwischen euch auch
ziinemen. [ ... ] Barbara: Ich wil allen flei8 fiirwenden/ vnd Gott vimb gnad anriffen/ dem sei du
auch befolhen. Agatha: Amen/ amen.” (Das Kind als Unterpfand der Liebe fand sich ja schon im
Coniugium, hier bei Erasmus Alberus jedoch (nur) als Wunsch in der bereits geschlossenen Ehe,
nicht etwa schon zuvor in einer vorehelichen Schwangerschaft).

330 Vgl. Ecteskabs Samtale, Bl. C6'-C7". Das Gebet steht am Ende auf Bl. C7-C7".

3 Vgl Erasmus, Coniugium, S. 311, Z.369 - S. 313, Z. 424 und Samtaal, Bl. B4'-B6".

329



3.2 Ehe 251

lichen Ordnungsvorstellungen stellenweise noch deutlicher unterstrichen als im
schwedischen Text.?*

Erasmus Alberus begriindet freilich die von ihm aus Anstandsgriinden vorge-
nommenen Kiirzungen und Verinderungen seiner Quelle bzw. Vorlage in seiner
eigenen Vorrede:

[...] derhalben nach dem mir diser Dialogus/ oder gesprech zweyer weiber/ welchs
den Ehestand betrifft/ firkummen ist/ hab ich es den Eheleuten zu ehrn/ gern
verteutscht. Es hats ein Hochgelerter man mit namen Erasmus vonn Roterdam zu
latein geschriben/ welchs ich verteutscht hab/ aber nit aller dingen wie es vonn ihm
geschriben ist/ sonder den Eheleuten zu gut/ Vnterweiln etwas auflgelassen/
vnterweilen etwas darzu gesetzt/ dan das Ehleut vnsern Herrn Gott sollen anrffen etc.
das steht nicht im lateinischen Dialogo/ Widerumb hab ich etwas aufigelassen/ das fiir
ziichtige ohrn vnd sonderlich fir Jungfrawen nicht all zu wol klingen wolt/ Auch hab
ich etwas weiters vom Ehestand zu diesem Dialogo gesetzt/ nach dem ich dann dem

selben sonderlich hold bin [ ... ].**

Entscheidend ist hier auch die Kontextualisierung des Dialogs insgesamt, er ist nim-
lich bei Erasmus Alberus dem eigentlichen Werk, dem Ehbiichlin, als eine Art Ein-
leitung vorangestellt. Im Haupttext werden dann in insgesamt sechs Kapiteln ver-
schiedene Aspekte der Ehe und des Familienlebens ausgefiihrt, vom bonum der Ehe
aus theologischer Sicht, ihrer Einsetzung durch Gott als heiligen Stand im Paradies,
iber den Aufwand von Hochzeitsfeierlichkeiten bis hin zur Kindererziehung. Das
Ehbiichlin ist also als pastoral- und moraltheologische Abhandlung tiber die christ-
liche Ehe zu verstehen: ,Darumb hab ich der heyligen Ehe zu ehrn dif8 buchlin las-
sen auflgehn”, schreibt Alberus am Ende seiner von zahlreichen biblischen Text-
stellen iiber die Ehe begleiteten Vorrede; gewidmet ist die Schrift der Markgrifin
Catharina von Brandenburg.>**

Zur Transmissionsgeschichte dieses Textes ldsst sich also festhalten: Hatte der
urspriingliche Dialog zwischen den beiden Frauen bei Erasmus von Rotterdam
einen von vielen, unterschiedliche Themen behandelnden Dialogtexten in der

332 Vgl. etwa Kortvillig Dialogus, Bl. A3'-A4" und insbesondere Bl. A6"-A6": ,Barbara: En gammel
Kierling lerde mig/ som ieg nu icke il neffne/ at ieg for ingen deel skulde lade mig af min Mand i
der forste sige/ raade/ eller lade hannem Tonen forlang/ hand skulde (ellers) aldrig blifve mig
god. — Agatha: Den Kierling var visselig udsendt af Dieffvelen/ at forfere dig/ [...] haffver dog
Gud sagt til Qvinden/ du skalt bucke dig for din Mand oc hand skal vere din Herre [...].” (B.:
Eine alte Frau, die ich nicht nennen mag, lehrte mich, mir keinesfalls von meinem Mann etwas sa-
gen zu lassen oder mich von ihm bestimmen zu lassen, sonst wiirde er mir nie gut sein. — A.: Diese
Frau war gewifllich vom Teufel geschickt worden, um Dich zum Bésen zu verfithren. [ ...] Hat
nicht Gott zur Frau gesagt: Du sollst deinem Mann gehorchen und er soll dein Herr sein). Die
entsprechende Stelle findet sich bei Erasmus Alberus, Ehbiichlin, Bl. B3'-B4'.

33 Erasmus Alberus, Ehbiichlin, Bl. A3".

3% Erasmus Alberus, Ehbiichlin, Bl. A3". Die Kapiteliiberschriften des Haupttextes lauten: ,Von der
Ehe./ Das Erst Capittel/ was die Ehe sey/ vnnd was sie guts mit sich bring./ Das Ander Capitel/
Wie ein weib geschickt sein sol/ die einer zur Ehe nemen wil. Wie alt/ vnd was sie dem mann
zubringen sol./ Das Dritte/ Von dem kosten vnd gebrenge auff der Hochzeit./ Das Vierdte. Das
ein weib ire Kinder selbst seugen soll./ Das Fiinffte. Von dreien tugenten def weibs./ Das Sechst.
Von der Kinderzucht.” Erasmus Alberus, Ehbiichlin, Bl. A1".



252 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Sammlung der Colloquia gebildet, wird er bei Erasmus Alberus in einen ganz neuen,
spezifisch moraltheologischen Kontext eines Werkes zur Ehedidaxe gestellt. In der
dinischen und der schwedischen Uberlieferung rund achtzig und bis zu hun-
dertsechzig Jahre spiter aber werden Ecteskabs Samtale, Kortvillig Dialogus und
Samtaal nurmehr als Einzeltexte tradiert, ohne eine Uberlieferungssymbiose mit
einem (ehe)didaktischen Werk. Nur der Titel und die darin anvisierte Leserschaft
»Alle Unge Ectefolck saare Nyttelig” wie in Kortvillig Dialogus verweisen hier auf den
Kontext der Ehedidaxe in der reformatorischen Bearbeitung. Und Vindekildes
Ubersetzung, die friiheste Version des Dialogs in Skandinavien, gibt noch auf dem
Titelblatt Erasmus Alberus als Vorlage bzw. urspriinglichen Autor an und bewahrt
damit als einzige der drei skandinavischen Bearbeitungen zumindest einen Teil der
Tradierungsgeschichte des Textes. Vindekildes Vorrede (Bl A1'-A2") ist im We-
sentlichen aus dem Ehbiichlin iibernommen. Hier fithrt der dinische Ubersetzer aus,
wie der von Gott im Paradies eingesetzte heilige Ehestand durch den bestindig
Zwietracht sienden Teufel bedroht wird, und betont am Schluss nochmals den
Zweck der Abfassung des Werks, die geistliche Unterstiitzung fiirr den Rat suchen-
den Leser und den Schutz der heiligen Ehe.*** Dass freilich Textstellen in der His-
torie ausgelassen und abgeindert wurden (,aus Anstandsgriinden”, wie Erasmus
Alberus erldutert hatte), wird hier nicht mehr kommentiert; und in Kortvillig Dialo-
gus und Samtaal fehlen dann neben der Angabe der Textvorlage mit der Vorrede
auch der Ort fiir einen Verweis auf solche textuellen Eingriffe.

In den Auslassungen und Kiirzungen wird sowohl bei Erasmus Alberus als auch
in den skandinavischen Dialogversionen deutlich, dass die im Coniugium ausge-
filhrte Bedeutung erotischer Liebe in der Ehe nun keine Rolle mehr spielt, vielmehr
ein Idealbild der Ehefrau gezeichnet wird, das sich vor allem iiber die Befolgung der
erwahnten ,Haushalts- und Verhaltensregeln” definiert. Hierzu gehoren etwa die
Sorge der Frau um die Sauberkeit und Ordentlichkeit des Hauses und das Bemiihen,
dem Mann ein gutes Essen zuzubereiten, ihn von Sorgen abzulenken und
aufzumuntern, so werde dem Mann kein Grund zur Klage gegeben. Weiterhin das
stets freundliche Benehmen der Ehefrau, die Riicksicht auf die Launen und
Wiinsche des Mannes zeigen und ihm mit dem nétigen Respekt entgegenkommen
solle; auch diirfe sie ihren Mann nicht unnétig reizen, vielmehr auf seine jeweiligen
Stimmungen achten und sich dementsprechend nachsichtig und mitfithlend
verhalten, Vorwiirfe und sogar Unrecht lieber mit Schweigen und Sanftmut ertragen
als aufzubegehren. Zwar finden sich diese Regeln auch im Coniugium, besitzen dort

335 Vgl. Ecteskabs Samtale, Bl. A1'-A2". (Der Anfang ,Den onde Satan... “ ist wie bei Erasmus Alberus,
Ehbiichlin, Bl. A2: ,Es hat der Satan von der Welt anfang her... ). Der Schluss der dinischen Vor-
rede lautet (Bl. A2"): ,Paa det nu fromme Christne/ som frycte oc elske Gud/ oc acte euindelige at
leffue met hannem/ skulle fly horeri/ oc faa dif storre lyst til at giffue dem i det H. Ecteskab/ vil
ieg lade denne Historia vdgaa.” (Auf dass nun fromme Christen, die Gott lieben und fiirchten und
ewig mit ihm zu leben gedenken, die Unzucht vermeiden mégen und desto grofleren Antrieb be-
kommen, in den Stand der heiligen Ehe zu treten, habe ich diese Historie verfasst). Der Teufel als
Ehefeind wird auch an anderen Stellen immer wieder heraufbeschworen, vgl. ebda., etwa Bl. B2'-
B2Y, B3".



3.2 Ehe 253

aber durch den Facettenreichtum des Textes insgesamt, die ironischen Einschlage
usw. langst nicht jene Gewichtigkeit wie bei Erasmus Alberus und in den
skandinavischen Varianten.**® In dieser Konzentration auf die Haushaltsregeln und
auf das Geschlechterverhiltnis in der hauslichen oeconomia hat sich die Intention
des Theologen Alberus mithin in der Transmission der skandinavischen Uberset-
zungen fortgeschrieben. Das Bild der Ehefrau entspricht hier dem in der lutheri-
schen Hausviterliteratur von ihren moralisch-religiosen und ordnungspolitischen
Erwartungen her vorgezeichneteten Bild der idealen Ehefrau, das auch mit dem
alttestamentlichen ,Lob der tiichtigen Frau” einhergeht, natiirlich wesentlich mehr,
als wenn hier etwa eine Hervorhebung von oder sogar Ermunterung zu ehelicher
Erotik formuliert wiirde. Die Ordnungsvorstellungen der hustavla, insbesondere
hinsichtlich der Rolle der Frau und des (hierarchischen) Verhiltnisses zwischen den
Eheleuten, werden in den skandinavischen Dialogversionen explizit bestitigt. So
lassen sich die Aussagen beider Protagonistinnen deutlich auf die hustavla beziehen,
wenn etwa im schwedischen Text Eulalia mit der Unterordnung der Frau gegeniiber
dem Mann (vgl. Samtaal, Bl. A3": sie verweist auf Eph S, 22-23 und Kol 3, 18) und
der Bescheidenheit der Frau in Kleidung und Betragen (vgl. Samtaal, Bl. A2" und
dazu 1 Petr 3, 5-6) argumentiert, Xantippe aber wiederum mit der geforderten Liebe
der Eheminner zu ihren Frauen (vgl. Samtaal, BL. A3" und Eph 5, 25 und 28)
kontert.*¥” Eulalia beruft sich auch auf die Unauflgslichkeit der Ehe:

Wari sigh huru det wara kan/ sa tanck nu det min kéra Syster/ att tu intet kan fa byta
bort tin Man/ som fordom haar warit Sedh och i Bruuk/ att wid hogsta och storsta
oférsonligheten emellan dchta Folck/ haar tillatiz skilnad/ men nu icke si/ vthan
sadant dr aldeles afflagdt/ och han bliir altsa tin Man och du hans Hustru/ in til def8 att
Daoden skilier eder 4t

36 Vgl. Samtaal, Bl. BS-BS' und Erasmus, Coniugium S.312, Z.402 - S.313, Z.413. ,Cura vt domi
niteat omnia“ und ,Sit apparatus domi lautus” sind hier die einzigen Aussagen, die sich auf die
Haushaltsfithrung beziehen, wihrend es im schwedischen Text ausfiihrlicher heift: ,laga sa at det
star wil til hemma i Huset/ och at alt seer reent och skijnande vth/ [ ... ] icke heller [skal du wara]
laat och forsummelig wid Huushaldzsyslorne/ eller det som bo6r wara giordt/ vthan at alt seer
skickelig/ reent och prydande vthi Huset.” Samtaal, Bl. BS-BS" (Sieh zu, dass alles im Haus wohl-
bestellt ist, glinzt und sauber aussieht; sei auch nicht nachlissig in den Haushaltspflichten oder
dem, was getan werden muss, vielmehr soll alles ordentlich, sauber und schén aussehen). Vgl.
auch Ecteskabs Samtale, Bl. C6™-C6".

Die Bibelzitate bzw. -verweise finden sich aber auch schon bei Erasmus von Rotterdam, vgl. etwa
Erasmus, Coniugium, S.302,Z.23 und Z. 55 - S. 303, Z. 59.

Samtaal, Bl. A3'-A4" (Wie es auch immer sein mag, bedenke nun, meine liebe Schwester, dass du
deinen Mann nicht gegen einen anderen eintauschen kannst, wie es frither iiblich war, wo bei
hochster und grofiter Unversohnlichkeit zwischen Ehepaaren die Scheidung erlaubt war; nun gibt
es das aber nicht mehr, er bleibt dein Mann und du seine Frau, bis dass der Tod euch scheidet).
Vgl. auch Ecteskabs Samtale, Bl. A8": ,Du oc din Mand er komne sammen/ At ingen hin anden
maa forlade/ For Deden kommer oc adskil eder baade.” (Du und dein Mann, ihr seid zusammen-
gekommen, auf dass keiner den anderen verlasse, bis dass der Tod euch beide voneinander
trenne) und Bl. B§".

337

338



254 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Und an spiterer Stelle nochmals:

Nir sadan tanka kommer tig i sinnet/ sa tenk och der hoos och besinna huru platt aff
alzintet wirde en Qwinnes-Person dr som ir skild ifrdn sin Man. Derfore dr storsta Be-
rom och prydnad for en ahrligh Hustru/ att hon ar sin Man och Maka hérsam och ly-
dig; Och som Naturen det sa haar skickat/ sa haar och Gudh sa welat att Hustrun skal
aldeles wara sin Man tilbunden. Kom och detta ihug/ och som i sanning nu dr/ att han
ar tin Man/ och en annan kan du intet f.3*

Mit dem Verweis auf die Unaufloslichkeit der Ehe wird hier explizit das katholische
Eheverstindnis formuliert und auf den Sakramentalcharakter der katholischen Ehe
rekurriert. Moglicherweise eine Ubernahme aus dem Originaltext des Erasmus von
Rotterdam,*’ aber Eulalias Aussage lasst sich auch in Ubereinstimmung mit der
lutherischen Auffassung von der Sakralisierung der Ehe und des hauslichen Zu-
sammenlebens sehen, das Kenneth Johansson zumindest fiir das lutherisch-ortho-
doxe Schweden der Grofimachtzeit feststellt und mit dem dominanten Ordnungs-
und Hierarchiedenken in der moraltheologischen Hausviterliteratur und im zeit-
genossischen politisch-juristischen System Schwedens begriindet. Die Sakralisie-
rung der Ehe und des Hauses schreibt der Frau auch eben diesen Ort, das Haus, als
Wirkungsbereich vor und definiert damit ihren Bewegungsradius.>*' Auch in Eulalias
Vorstellung von einer gliicklichen Ehe, wie sie selbst eine fiihrt (nach anfinglichen
Schwierigkeiten, von denen sie Xantippe zur Unterstiitzung erzihlt), nimlich eine
Ehe als vollkommene Freundschaft (vgl. Samtaal, Bl. A4™-AS") spiegelt sich ebenfalls
das Ideal der hustavla wieder: , At thet ar huflens storsta lycka/ nir mannen och
hustrun wil forlika sigh/ och icke dre oens sigh emellan/ td omsidher blifwer
emellan hustru och bonde it liufligit och winligt omginge.”* Wenn sie Xantippe
den Rat gibt, hidusliche Unstimmigkeiten lieber in den eigenen vier Winden zu
kliren bzw. iiber erlittenes Unrecht zu schweigen (vgl. Samtaal, Bl. B3"), folgt sie
ebenfalls Christoffer Fischers Huus Tafla, wo das geduldige Ertragen ehelichen

3% Samtaal, Bl. B4 (Wenn dir solche Gedanken in den Sinn kommen, dann bedenke, wie vollkom-

men wertlos eine Frau ist, die von ihrem Mann geschieden ist. Darum ist es die hochste Zierde
und der grofite Ruhm fiir eine ehrliche Frau, dass sie ihrem Mann folgsam und gehorsam ist. Wie
die Natur es gefiigt hat, so hat es auch Gott gewollt, dass die Frau ganz ihrem Mann verbunden ist.
Daran denke, und es ist wahrlich so, dass er ja dein Mann ist und du keinen anderen bekommen
kannst).
Vgl. Erasmus, Coniugium, S. 303, Z. 81-82: ,Olim immedicabilius dissidiiss remedium extremum
erat divortium. Nunc hoc in totum ademptum est. Vsque ad extremum vitae diem ille tuus sit
maritus oportet, et tu illius vxor.”
Vgl. Johansson, Mannen och kvinnan, S. 68-69 und dazu Insuleus, Speculum domesticum: ,Manan
haffuer sin serdeles Kretz ther vthi han wijstas: Altsa dar Hwachtigheet Qwinnone befalt/ at hon
thet achta och wachta skal. [...] Hwarfére haffua the Gamla lijknat een god Booqwinna widh
Snigelen/ hwilken sitt Hws medh sigh forer [ ... ].” (Der Mond hat seine bestimmte Bahn, auf der
er sich bewegt: So ist auch Hauslichkeit den Frauen befohlen, damit sie gut auf das Haus schauen
und es hiiten. Deshalb haben die Alten eine gute Hausfrau auch mit einer Schnecke verglichen, die
ihr Haus stets mit sich fiihrt).
32 Fischer, Huus Tafla, S. 205 (Das grofte Gliick fiir das Haus ist, wenn Mann und Frau sich gut
vertragen und sich nicht uneins sind, wenn zwischen den Eheleuten ein guter und freundlicher
Umgang besteht).

340

341



3.2 Ehe 255

Zwistes mit der Aufforderung zu moralischer Besserung verbunden ist; die Be-
wahrung des Hausfriedens steht an oberster Stelle.**

Abschlielend sei noch bemerkt, dass die schwedische Version Ett lustigt Samtaal
in beiden Ausgaben 1687 und 1690 noch ein barockes Liebesgedicht als Anhang hat,
das in elf Strophen das Werben eines Mannes um die in poetischer Manier mit
,skiénste Chloris” (schdnste Chloris) angesprochene Frau beschreibt.*** Der Spre-
cher, den zuvor bereits eine Liebesbeziehung mit der Frau verbunden hatte, diese
sich jedoch unter dem Einfluss negativer Nachrede von ihm abgewandt hatte, ver-
sucht nun, die Angebetete vom Irrtum der Verleumdungen zu iiberzeugen und stell,
barocken Topoi folgend, angesichts der Verginglichkeit alles Irdischen den Wert
der eigenen Bescheidenheit und Untadeligkeit heraus sowie die tatsichliche
Ernsthaftigkeit seiner Absichten und die Bestindigkeit seiner Liebe: ,Aldrig lir du
nansin finna/ Den digh med sa stoort begiar/ haller kiir/ och sa trogen aff alt sinne
som iagh ir” (8. Strophe) bzw. , Ty min Kirleeek han ir bygd/ pa tin Dygd” (10.
Strophe).*** Die zwolfte und letzte Strophe ist als Antwort der Frau zu lesen, die
dem Sprecher vergibt und erneut in die Liebesbeziehung, mdoglicherweise sogar in
die Ehe, mit ihm einwilligt.** Man kann dieses kleine Gedicht als Supplement zur
Historie lesen, indem hier die Thematik von Liebe, Ehe, menschlichen Fehlern und
Treue von einem anderen zeitgendssischen Genre aufgegriffen und variiert werden;
der Grund mag dariiber hinaus, wie dies haufig der Fall war bei frithneuzeitlichen
Drucken unterhaltender Texte, durchaus auch rein praktischer Natur sein: um die
letzten zwei Seiten des Bogens (mit teilweise zur Haupterzihlung passenden
Texten) aufzufiillen.

Erscheinen damit Ecteskabs Samtale bzw. En Kortvillig Dialogus und Ett lustigt Sam-
taal insgesamt als Bestatigung der hiuslichen Ordnung, wird aber die eheliche Treue
und Keuschheit, um die die meisten Verfasser der Eheschriften so besorgt sind, in

33 Fischer, Huus Tafla, S.218 - hier allerdings an beide Eheleute gerichtet: ,Men synnerligh skola
alla Echtafolk therfore wachta sigh medh hogsta flijt/ alt sasom for then hogh skadeliga forgifft och
alla faarligaste Pestilentia/ som déder then goda Huuf3fridh/ at ingen dchtamaka 6ffuer then andra
for fremmande folk klagar/ [...] vthan siddana oritt medh itt Christeligh tolamodh och
sachtmodigheet férdraga/ och betinckia/ at Gudh hafwer tigh thet korset vppalagdt tigh til godo/
och til en wederkinnelse for synden skuld/ at tu skalt fora itt bittre lefwerne [ ... ].” (Insbesondere
aber sollen Eheleute darum duf8erst besorgt sein und darauf achtgeben — um die hochst schidliche,
giftige und gefihrliche Pest fernzuhalten, die den guten Haufrieden tétet —, dass kein Ehepartner
tiber den anderen vor Fremden klagt, sie sollen vielmehr solches Unrecht mit christlicher Geduld
und Sanftmut ertragen und bedenken, dass Gott dir dieses Kreuz zu deinem Besten auferlegt hat,
um deiner Siinden willen, auf dass du dein Leben bessern mogest).

¥ Vgl. Samtaal, Bl. B6'-B7' (Druck 1687) bzw. Bl. B7*-B8" (Druck 1690).

35 Samtaal 1687, Bl. B7" (Niemals wirst du jemanden finden, der dich so sehr liebt und so iiberaus
treu ist wie ich) bzw. Bl. B7' (Denn meine Liebe ist auf deine Tugend gebaut).

36 Samtaal 1687, BL. B7": ,Tu dst min Uthwalde Man/ Lt mig wara tin igen/ Bindt war Hierta fast
tilsammans/ Bliff mig vhti Sorg och N6d/ en god St6d/ Leeff med mig i Suck och Gamman til wér
Dd!“ (Du bist mein auserwihlter Mann, lass” mich wieder die Deine sein. Kniipfe unsere Herzen
fest zusammen. Bleibe mir in Sorgen und Noten eine gute Stiitze und lebe mit mir in Kummer und
in Freuden bis an unser Ende).



256 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

mehreren Historienbiichern narrativ in unterschiedlicher Weise aufs Spiel gesetzt.
In Apollonius und Helena wird die Liebes-, Ehe- und Familiengeschichte jeweils von
Inzestepisoden zu Beginn der Historie iiberschattet, worauf im letzten Kapitel dieser
Arbeit eingegangen wird. Die Geschichte einer ehelichen Treueprobe, wie sie
Tvende Kiobmend bzw. die schwedische Fassung Fyra kopmdn erzahlt, die auch den
Titel Echtenskaps Kirleeks Ahre-Crona trigt und damit auf die bei Christoffer Fischer
beschriebene ,Krone” der tugendhaften Ehefrau anspielt, soll im folgenden Kapitel
untersucht werden. Mit Helena und Hildegardis werden anschlieflend literarische
Texte vorgefihrt, die noch extremer mit den ausgeprigten Ordnungs- und
Normvorstellungen ihres zeitgendssischen juristischen und moraltheologischen
Kontextes spielen.”” Am Beispiel ehelicher Treue einerseits sowie am Beispiel
inzestudser Begegnungen andererseits, die mehrmals mit Vorstellungen von
Herrschaft und mit einer Herrscherfigur gekoppelt sind (also mit bestimmten
Anspriichen an ein Ordnungs- und Tugendideal), soll dies dann deutlich gemacht
werden.

3.2.4 Spielen mit Ordnung: die Geschichte einer Treueprobe.
Echtenskaps Kdrleeks Ahre-Crona/Tvende Kisbmaend

1641 erschien bei Ignatius Meurer, einem der grof3en Buchdrucker Stockholms, bei

dem auch zahlreiche andere Historienbiicher gedruckt wurden, eine Historie mit
dem ausfiihrlichen Titel (Abb. 12):

Echtenskaps Kirleeks Ahre-Crona/ Thet ir: Een skdon och sannfirdigh Historia/ om
een dhrligh och dygdesam Qwinnes bestandige Trooheet och Kyskheet/ hwilken for
sin Mann bleff falskeligen angifwin: For hwars skuld hon vthi storste Dédzfahra kom/
doch vnderligen frilst och widh Lijfwet behallen: Alle Gudfruchtighe/ Dygdesamme
Matroner och dygderijke Jungfruer til en Ahrespegel aff Trycket vthgangen. Stock-
holm/ Hoos Ignatium Meurer/ Anno MDC XL1.}*®

3*7 Zum Aspekt der ausgeprigt normorientierten Gesetzgebung (gerade auch minnlichen und weib-

lichen Umgang betreffend) in Schweden im 17. Jahrhundert vgl. Johansson, Mannen och kvinnan,
S. 63-69, zum staatlichen Kontrollsystem der Visitationen vgl. ebda., S. 49-50.

(Die Ehrenkrone der ehelichen Liebe. Das ist eine schéne und wahrhaftige Geschichte von der
bestindigen Treue und Keuschheit einer ehrlichen und tugendhaften Frau, die von ihrem Mann
falschlich bezichtigt wurde, weswegen sie in die grofite Todesgefahr geriet, jedoch wundersam ge-
rettet und am Leben erhalten wurde. Allen gottesfiirchtigen und tugendreichen Matronen [i.e.
biirgerlichen Frauen] und Jungfrauen [i.e. adligen jungen Damen] als ein Ehrenspiegel gedruckt.
Stockholm, bei Ignatius Meurer, im Jahre 1641). KB Stockholm, Mikrofilm, Sign F1700/2330 a,
Bl. A1". Im Folgenden zitiere ich den schwedischen Text Ahre-Crona aus diesem Druck von 1641.
— Vgl. auch die Angaben bei Collijn, Sveriges Bibliografi, Sp.390-391 (Fyra képmin) bzw.
Sp. 1033-1034 (Ahre-Crona).



k

; £ 1?66 o5 fatma

. Alle @ubfrugttgbc/ DOyadefartite

Titelblatt des schwedischen Drucks ,Echtenskaps Kirleeks Ahre-Crona’ (1641).

3.2 Ehe

leccfe __brcf@rona/

- fardigh Sifforia / om cert

dhrligh ocb Opgdefart Ovinnes bes. 28
dige Troobeet och Ryftheer /bwilfc“ . ‘*‘"‘_
f6r fin SNann bleff falfteligen angifwin : Jérhwars |
- fuld gpn oehi ftSefe Dodyfalira fom/ dodh i

: onderligen ftd(ﬂ od) tm"0§ frwee

- Matroner och dygderd e Jun
¢il cn btdgggcl a?f Trydet m

“Anno M.DC xu

Abb. 12:

Kungliga Biblioteket Stockholm

257



258 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Dieser Text, der in den folgenden Auflagen 1689 und 1699 unter dem Titel Historia
om Fyra kopmin (Historie von vier Kaufleuten) in Druck ging, behandelt einen
Stoff, der auch von William Shakespeare in Cymbeline bearbeitet wurde und auf eine
Boccaccio-Novelle aus dem Decamerone (die neunte Geschichte des zweiten Tages)
zuriickgeht: die aufs Spiel gesetzte Treue und Keuschheit der Ehefrau, die listig hin-
tergangen und dann vom enttduschten Ehemann zu téten versucht wird, die jedoch
fliehen und am Ende der Geschichte, nach langen Umwegen, ihre Unschuld bewei-
sen kann. Textvorlage fiir die schwedische Version ist die dinische Historie En skion
Historie om Tvende Kiobmend, die erstmals 1599 in Kopenhagen gedruckt wurde
und ihrerseits auf einer niederdeutschen Fassung basiert.**

Vier Kaufleute begegnen einander zufillig unterwegs, in einer Herberge in Paris, und
im Gesprich iber das ungewisse Tun und Lassen ihrer zuhause gebliebenen
Ehefrauen kommen zwei von ihnen auf die Idee, um die Treue der Frau des
genuesischen Kaufmanns Ambrosius zu wetten. Sein Partner, Johan von Florenz, reist
nach Genua in der Absicht, die Frau des anderen zu verfiihren. Als er ihr vor der Kirche
begegnet und ihre tugendhafte Haltung und damit die Aussichtslosigkeit eines
Unterfangens bemerkt, beschlief3t er, eine List anzuwenden. In einer Truhe gelangt er
in ihr Haus; es gelingt ihm, eines Nachts Schmuck aus ihrem Zimmer zu entwenden
und ein kleines Mal an ihrem Arm zu bemerken. Mit dem gestohlenen Schmuck, vor
allem aber mit dem intimen Wissen tiber ein kérperliches Detail gewinnt er die Wette
gegen Ambrosius und stiirzt den ,betrogenen” Ehemann in tiefste Qualen. Heimge-
kehrt, will sich dieser an der angeblich untreuen Ehefrau richen und befiehlt einem
Diener, sie umzubringen. Das kann verhindert werden, jedoch flieht die Ehefrau in
Minnerkleidern aufler Landes, um sich und den Diener vor Ambrosius’ Zorn, dessen
Ursache sie gar nicht kennt, zu retten. Unter dem Namen Fridrik gelangt sie schlief3-
lich in Kairo am Hof des Sultans zu Ruhm und Ansehen, indem sie (bzw. ,er”, denn im
Text wird in dieser Passage, die von der verborgenen Identitit erzihlt, das mannliche
Personalpronomen verwendet) sich als kluger Berater, Feldherr und Stellvertreter des
Sultans unersetzlich macht. SchliefSlich gelangt auch Johan von Florenz an den Hof
und bietet den einst in Genua gestohlenen Schmuck zum Kauf an. Fridrik kauft ihn,
und es gelingt ,ihm” so, indem ,er” auch Ambrosius nach Kairo bestellt, den Betrug
von einst aufzuklaren. Fridrik — den wahren Namen der Frau erfihrt man gar nicht —
offenbart seine wahre Identitit vor dem Sultan, dem eigenen Ehemann und den

349

Im Folgenden verwende ich fiir Zitate aus der dinischen Historie die Ausgabe von 1662: En smuck
Historie/ Om tvende Kiobmand/ oc om/ En erlig oc dydelig Quinde/ Oc/ Hvorledis det gick den ene
Kiobmeands Hustru vdi hans Fraverelse/ Oc hvad Falsk oc Suig dem baade vederfaret er. Prentet i
Kiobenhavn/ Aar 1662. (Eine hiibsche Historie von zwei Kaufleuten und von einer ehrlichen und
tugendhaften Frau, und wie es der Ehefrau des einen wihrend seiner Abwesenheit erging, welche
Falschheit und Betrug ihnen beiden widerfuhr. Gedruckt in Kopenhagen im Jahre 1662). KB
Kopenhagen, Sign. HJ 1928, 8°. - Zum literargeschichtlichen Hintergrund der schwedischen
Historie vgl. die Angaben in SF V, S.7-8 sowie Backstrom, Svenska folkbocker 1, S. 302-322 und
Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung, S.109, S. 132 und S. 148 (mit Anm. 191). Vgl. auf3er-
dem Giovanni Boccaccio: Das Dekameron. In der Ubertragung von Karl Witte, durchgesehen von
Helmut Bode. Mit einem Nachwort und einer Zeittafel von Winfried Wehle. Miinchen und Zii-
rich: Artemis und Winkler, 1991 (Neuausgabe der Ausgabe von 1952), S.179-192. Zum déni-
schen Text vgl. DF IX, S. LVVII-LXXXII und S. 157-187 (Nachdruck des Erstdrucks von 1599) so-
wie SF'V, S. 8 und Rahbek, Almindelig Morskabslesning, S. 171-173.



3.2 Ehe 259

versammelten Gisten bei einem Festessen; der Betriiger Johan wird grausam getotet,
und Ambrosius und seine Frau kehren nach Genua zuriick, wo sie noch vier Kinder
bekommen und gliicklich zusammenleben.

Einen deutlichen Hinweis auf einen bestimmten Rezeptionskontext liefert der
doppelte Titel der Historie: Ist der spitere Titel Fyra kopmdin niher an der dani-
schen Vorlage und zugleich vollig intentionsneutral, rein auf das fiktionale Element
konzentriert, bezieht sich der iltere Titel Echtenskaps Kirleeks Ahre-Crona explizit
auf das Tugendideal und die ,Krone” der guten Ehefrau in der Hausviterliteratur
und weckt dadurch bestimmte Assoziationen. Die Historie ist nicht bloff Unterhal-
tung, sie erzahlt von der gefihrdeten Ordnung und der bedrohten Tugend, denn mit
Ehe und ehelicher Treue resp. Keuschheit wird risikoreich gespielt (im wahrsten
Sinne des Wortes: um Geld).

Christoffer Fischers Huus Tafla zahlt zur ,dhrakrona” der Frau zuerst ihre reli-
giosen Verpflichtungen, danach die zwischenmenschlichen, die Frau soll Gott lieben
und fiirchten, danach ihren Mann lieben und ihm gehorsam sein. Die eheliche Treue,
die als oberste Tugend zahlt, besteht aus mehreren Aspekten: Keuschheit/eheliche
Treue (die Erinnerung an das Trauversprechen), wirtschaftliche Zuverlissigkeit und
schliefllich Solidaritiat mit dem Ehemann im Krankheitsfall — auch hier lasst sich eine
interessante Nihe zwischen Sexualitit/ehelicher Treue und Okonomie ausmachen:

Men thenna troheet ér forfattat i manga puncter/ at hon sijn Echtenskaps troo emot
sin dchtaman icke forgiter/ icke stijgandes aff wigen/ bedrifwandes otucht eller 166s-
achtigheet/ hwilken synd och diefwuls last GUdh hafwer i alla tijder hemsokt med
timligit och ewigt straf. [...] Ther nist skal hon och wara sin man troghen i hans
Penningar och Godz/ icke sidant hemligen vdansticka/ vpdricka/ kldda sigh til pral
och hoghfird/ eller annorlunda lata onytteligen affkomma/ ther om wij hir effter
warde horandes. Sidan at hon honom troligen achtar och skéter/ nir han siuk och
swagh ar/ honom icke ofwergifwer i nédenne/ i medel tidh gar och spasserar eller
wistas i 66lstugur och gistebudz huus.>*

In der Historie sind Okonomie und Sexualitit miteinander insofern verkniipft, als
der seiner tugendhaften und treuen Ehefrau sichere Kaufmann Ambrosius fiinftau-
send Goldgulden auf ihre Keuschheit setzt. Beide, die nichts ahnende Frau wie auch
ihr Mann, werden betrogen vom listigen Johan von Florenz, der vorgibt, sie verfiihrt
zu haben, um die Wette und das Geld zu gewinnen. In der danischen und
schwedischen Historie wird er am Schluss, nach der Aufdeckung der wahren Bege-
benheiten, zu einem grausamen Tod verurteilt, geridert und enthauptet, als ab-
schreckendes Mahnmal fiir mogliche andere Ubeltiter: ,Sadant hafwe the fortient/

330 Fischer, Huus Tafla, S.263 (Diese Treue aber besteht aus folgenden Punkten: dass sie ihre ehe-
liche Treue zu ihrem Mann nicht vergesse, vom rechten Weg abkomme und Unzucht treibe, die
eine Siinde und ein teuflisches Laster ist, das Gott stets mit zeitlichen und ewigen Strafen bestraft
hat. AuBerdem soll sie ihrem Mann Treue erweisen, was Geld und Gut betrifft, nicht etwa heim-
lich Geld verstecken, vertrinken, sich hoffirtig kleiden oder anderes Unniitzes, von dem wir noch
horen werden. Vielmehr soll sie ihm treulich zur Seite stehen, sich um ihn kiimmern, wenn er
krank und schwach ist, und ihn in der Not nicht im Stich lassen und, wihrend er krank daliegt,
ausgehen und sich in Schankstuben und Wirtshidusern herumtreiben).



260 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

som bedragha dhrlige och dygdesamma Qwinnor och Jungfruer/ hwilke ock effter-
trachta huru the theres Hedher och Ahra/ Nampn och godhe Rychte/ odhra och
forolempa kunne.”! Der Erzihler stellt also allen Bedrohern der ,ahrakrona” eine
Sanktion vor Augen: Tugend oder Tod. Die Frau des Ambrosius ist vorbildlich,
insofern sie ihre eheliche Treueverpflichtung gegeniiber ihrem Mann erfiillt, sie halt
sogar dann noch zu ihm, als er sie toten lassen will (auch hier fiigt sie sich, wenn
auch mit einer List, seiner Anordnung) und am Schluss lebt sie wieder gliicklich mit
ihm vereint. In ihrer Inkognito-Rolle als Fridrik erweist sie sich dazu noch als vor-
bildlicher und beim Volk beliebter Regent, vereint damit weibliche und mannliche
Tugenden in einer Doppelrolle, die ihr auch vom Erzihler zugeschrieben wird — in
der Passage, in der sie als Fridrik am Hof des Sultans lebt, ist in mannlichen Prono-
mina von ihr die Rede. ,Er” regiert das Land in der Abwesenheit des Sultans wih-
rend einer Pestepidemie (eine Reminiszenz an das Decamerone?) mit Klugheit und
Umsicht und schligt sogar eine Schlacht gegen einfallende Feinde mit Bravour. Die
Untertanen ,wore honom horige och lydige/ gifwandes honom stoort Berém/ att
han sa fornuffteligen och wil them regerad hade”.*>*

Hier zeigt sich einmal mehr eine im Sinne der Hausviterliteratur adaptierbare
Moral: die Ubereinstimmung von ehelichem Gehorsam und ehelicher Treue bzw.
Hausfrieden und einer auf hierarchischem Gehorsam (und Treue zum Herrscher)
basierenden politischen Stabilitit bzw. Landesfrieden — wenn auch in der speziellen
Konstellation, dass der Ehemann gar nichts von der Treue seiner Frau weify bzw.
gerade das Gegenteil vermutet. Aufgrund der Tugend, die ,Fridrik” symbolisiert,
gelingt jedoch diese — fiir die Figuren (noch) nicht, wohl aber fiir die Leserschaft
offensichtliche — Ubereinstimmung und Deckungsgleichheit von privater und
staatlicher Haus-Ordnung. Zwar beweist auch Ambrosius seine Liebe zu seiner Frau,
denn er bereut sofort seinen Befehl, sie zu toten, als er die vermeintlichen
Beweisstiicke ihres Todes sieht (vgl. Ahre-Crona, Bl. B2'). Im Mittelpunkt steht

351 Ahre-Crona, Bl. C1' (Solches haben die verdient, die ehrliche und tugendhafte Frauen und Mad-
chen betriigen, und die auch danach trachten, deren Ehre, Namen und guten Ruf zu entehren).
Ganz ihnlich der Wortlaut des dinischen Textes: ,Saa fick hand sin ratte fortiente Lon/ huilcket
saare sielden skeer/ at saadan bliffuer ustraffet/ naar nogen Vanarer fromme tuctige Quinder oc
Jomfruer/ oc vil dem fratage deris Heder oc Zre/ Naffn oc gode Rycte.” Tvende Kiobmend, Bl.
B6" (So bekam er seinen recht verdienten Lohn, denn selten bleibt es ungestraft, wenn jemand
fromme, tiichtige Frauen und Jungfrauen entehren und sie ihrer Ehre, ihres Namens und ihres gu-
ten Rufes berauben will). - Interessant ist, dass die als Mann verkleidete Frau des Ambrosius in
der Szene, in der sie ihre weibliche Identitit offenbart, bei Boccaccio nur das Oberteil ihres Klei-
des ablegt und sich so als Frau zu erkennen gibt, wihrend sie in der dinischen und schwedischen
Version vollstindig nackt in den Saal tritt, was von den Anwesenden aber keineswegs als un-
tugendhaft aufgefasst wird. Sie griifit alle hoflich und bewegt sich ,medh stoor Blygsamheet” (mit
Zucht und Anstand. Ahre-Crona, Bl. B8") und einer nur durch ihr vollkommen tugendhaftes We-
sen erklirbaren Ungezwungenheit, die dieses Auftreten nicht als anziiglich erscheinen lisst. Ange-
sichts der Widmung des schwedischen Textes an ,alle Gudfruchtighe/ Dygdesamme Matroner
och dygderijke Jungfruer til en Ahrespegel” (Ahre-Crona, Bl. A1) mag diese Freiziigigkeit ver-
wundern, wurde jedoch offensichtlich nicht als Widerspruch gesehen.

Ahre-Crona, Bl. BS* (waren ihm gehorsam und priesen ihn, dass er sie so gut und verniinftig regiert
hatte).



3.2 Ehe 261

jedoch nicht die Liebe des Mannes oder der Betrug, sondern die unschuldige, tu-
gendhafte Frau.

Wahrend sich die schwedische Historie explizit an ein weibliches Publikum
wendet und auch durch die Anspielung auf die ,dhrakrona” im Titel auf den weib-
lichen bzw. ehefraulichen Tugendkatalog der moraltheologischen Schriften rekur-
riert (allerdings nur im Erstdruck - in den spiteren Drucken mit dem veranderten
Titel Fyra kopmiin ist dieser Bezug nicht mehr so deutlich gegeben), versteht sich die
dinische Fassung eher als eine allgemein-moralisch exemplarische Erzihlung, die
den Leser vor der Bosheit und Falschheit der Welt warnen und ihm zeigen will, dass
allein auf Gott Verlass ist, wobei die Geschichte von der betrogenen Ehefrau nur als
Authinger dient. Angesprochen ist hier jedermann, Minner wie Frauen, und die
»Moral der Geschichte” zielt nicht ausdriicklich auf die Verteidigung ehefraulicher
Tugenden. Dies wird deutlich in den Paratexten der dinischen Historie: dem Titel,
der gereimten kleinen Vorrede und dem ebenfalls gereimten Epilog, der als
anonyme Anweisung zum gottgefilligen Leben daherkommt. Der dinische Titel
steht ohne explizite Widmung an ein weibliches Publikum:

En smuck Historie/ Om tvende Kiobmnd/ oc om/ En rlig oc dydelig Quinde/ Oc/
Hvorledis det gick den ene Kisbmands Hustru vdi hans Fravaerelse/ Oc vad Falsk oc
Suig dem baade verderfaret er.’**

Eine in Reimform der Historie vorangestellte Moral richtet sich ebenfalls an den
nicht weiter spezifizierten Leser:

TIL LASEREN.

Rettelig i denne Historie leeris dig/

At Verden er fuld aff Falsk oc Suig.

Som hun haffuer veret aff Alders tid

Mand ter ey soge effter Bevifining viit.

Ver derfor gudfryctig/ bed Gud ude oc inde
Som du her lerer aff denne Quinde.

Hand hielper dig for sin Barmhiertighed/

At du offuervinder bedragerens suigactighed
Nu ville vi alle paakalde Gud vor HErre/

Saa vil hand vor beskermer vare.

Det ynske oc begzre vi Christne allesammen/
Nu oc altid Evindelige/ Amen.**

33 Tvende Kiobmend, Bl. A1" (Eine hiibsche Historie von zwei Kaufleuten und von einer ehrlichen

und tugendhaften Frau, und wie es der Ehefrau des einen Kaufmanns wihrend seiner Abwesen-
heit erging, welche Falschheit und welcher Betrug ihnen beiden widerfuhr).

3% Tvende Kiobmend, Bl. A1* (An den Leser. In dieser Historie wird dir recht gezeigt, dass die Welt
voller Falschheit und Betrug ist, wie es von Anbeginn an war. Man braucht gar nicht weit zu gehen,
um Beweise zu finden. Sei darum gottesfiirchtig, bete zu Gott, wie du es hier von dieser Frau ler-
nen kannst. Er hilft dir in seiner Barmherzigkeit, dass du alle Falschheit der Betriiger iiberwindest.
Nun wollen wir uns alle an Gott unseren Herrn wenden, dass er unser Beschiitzer sei. Das wiin-
schen wir Christen alle, nun und ewiglich, Amen).



262 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Am Ende der Historie (iibrigens auch schon im Erstdruck von 1599) steht nicht wie
im schwedischen Text der lateinische Spruch ,Malum consilium consultori pessi-
mum” (Ahre-Crona, Bl. C2),>> dhnlich wie in Boccaccios Text die Erzihlerin der No-
velle, Filomena, ihre Geschichte als illustrierendes Exempel fiir die allgemein-mo-

ralische Lehre ,Wer andern eine Grube gribt, fillt selbst hinein” erzihl

t,3% sondern

eine von einem anonymen Autor (,en gammel Mand”) gelieferte Anweisung zum
rechten christlichen Leben. Empfohlen wird also eine ausdriickliche Rezeption der
Erzihlung als moralisches Lehrsttick:

Her effter folger en skon Vndervifining aff en gammel Mand/ huorledis huer from
Christen skal fore sit Leffnet.
Hor Menniske jeg vil dig nu leere/ Huor du skalt fore dit leffnet met are./ At det kand
vare Gud behagelig/ Oc dig der hos saare nyttelig./ Forst skalt du met flid begynde/
At frycte Gud baade ude oc inde./ Hore oc saa Guds Ord huer tid oc stund/ Thi du for
summer [?] dig der med ingenlund/ Naar du gaar effter Guds Ord/ Ver ey forgarig
paa Guld oc Jord./ Guds Bud du ey offuertred/ Betenck hans Pine ocsaa der met./
Som hand for os Syndere lide vilde/ ver hannem tacknemmelig aarle oc silde./
Wtacknemmelighed iblant Snder alle/ Mon Gud synderlig ilde befalde./ Saa skalt du
effter Guds Venskab staa/ Som du strax aff Verden skulle gaa./ Dette skal forst din
offuelse veere/ Nu merck frembedre en timelig lere./ I dit Kald arbeyd du flittelig/
Som du vilde leffve evindelig./ Huad du skalt giore/ skalt du forstaa/ Besind altid huad
Ende det vil faa./ Ver forsictig oc holt dig slet/ Ver ey forhastig/ oc beteenck dig ret./
Gack icke ledig/ arbeyd flittelig/ saa kand du bliffue salig oc riig./ Fordi den er salig sin
haand n®rer/ End er den saligere sit Gods rat forterer./ Tro icke alting/ acte vel dine
Ord/ Fordi bagraad duer icke stort./ En Penning saa kier som fire du holde maa/
Formaar du ey Vin/ drick huad du kand faa./ Ad oc drick met it friit mod/ Huad du
formaar tag det til god./ Du kand saa vel en Pendig spare dig/ Som vinde to/ tro du
mig./ Forvare dit Gods det store met det lille/ Gior icke mange Gestebud eller Gilde./
Borge icke/ men maadelig tere/ Saa kand du dig dif} bedre nzre./ Met din Naboer
holt ingen strid eller kiff/ Ver sandru oc ingen Logn bedriff./ Baer meget offuer vocte
dig for Gield/ Vr icke gierig/ tag dig veere for Spil./ Laan lidt bort/ tag dig vare for
borg/ lad huer selff for sit Gods hafue sorg./ For serge dit eget/ tag dig liden Sorg til/

356

Zudem steht auch ein Hinweis auf die Wahrhaftigkeit und die Aktualitit der Erzdhlung am Ende
des schwedischen Textes, der die erwiinschte Restitution der Ordnung demonstriert (Ahre-Crona,
Bl C27): ,S4 at hele thenne Familia bleff sedan vphogd/ och til stoor Ahra vpsatt/ och kan wiil
skee/ at minge aff ssmma Familia lefwa dnnu i thenne Dagh.” (So wurde diese Familie erhéht und
kam zu groflen Ehren, und es kann durchaus sein, dass einige aus dieser Familie heute noch le-
ben).

»Nachdem sie so gesprochen hatte, begann sie: im Volke geht das Sprichwort um: ,Wer andern
eine Grube gribt, fillt selbst hinein.” Dieses Sprichwort kann aber nur wahr sein, wenn es im Le-
ben wirklich so zugeht. So ist mir eingefallen, euch, ohne mich dabei von der allgemeinen Aufgabe
zu entfernen, an einem Beispiel zu zeigen, daf3 es auch wirklich so ist, wie man sagt. Laf}t es euch
nicht gereuen, meine Geschichte zu horen, aus der ihr lernen konnt, wie man vor Betriigern auf
der Hut sein muf}.” Boccaccio, Dekameron, S. 179. — Die Novelle steht als neunte Geschichte des
zweiten Tages unter dem Motto des gliicklichen Ausgangs von scheinbar aussichtslosen Zustin-
den: ,Es beginnt der zweite Tag des Dekameron, an welchem unter der Herrschaft Filomenas von
Menschen gesprochen wird, die nach dem Kampfe mit mancherlei Ungemach wider alles Hoffen
zu frohlichem Ende gediehen sind.” (ebda,, S. 81).



3.2 Ehe 263

Fordi det skeer dog huad Gud vil./ Mangen staar efter Gods oc Rigdomme/ Oc kand

dog aldrig af Armod komme/ Derfor veed jeg ingen bedre fund/ End at it menniske
huer tid oc stund/ Satter alt Haab oc Lid til Gud/ Som af all Ned kand hielpe vd./
Fordi hand alleene alting mon gifue/ Hielp of3 HErre at vi maa salig bliffue./ AMEN.?’

Hier werden Verhaltensweisen fiir den Alltag und fiir ein gottgefilliges Leben
empfohlen (,en timelig leere”), die sich an den Vorschriften und den Tugenden der
Haustafel und an den Weisheitslehren der biblischen Tradition im allgemeinen,
insbesondere an den salomonischen Spruchsammlungen (Spr 10, 1-29; 27) und am
Buch Kohelet bzw. Prediger Salomo orientieren: Frommigkeit, Sparsamkeit, Fried-
fertigkeit, Bedachtsamkeit und Vorsicht, Enthaltsamkeit vom Spiel usw. Kluges
Wirtschaften spielt dabei eine wichtige Rolle — nicht umsonst sind ja gerade Kauf-
leute die Protagonisten in der Historie. Am Negativ-Exempel der Figur des Johan
von Florenz wird somit vorgefiihrt, was ein eigentlich gottgefilliges Leben ist.

3.2.5 Erzdhlen am Rand der Ordnung: Inzest-Geschichten.
Helena aff Constantinopel und Hildegardis och Talandus

Im folgenden letzten Teilkapitel mochte ich zwei Historien fokussieren, die eine fiir
ihre gesamte Handlung relevante Inzestepisode beinhalten. Damit mochte ich
zeigen, inwiefern diese Texte mit einer Kombination der Diskursfelder Ehe, Sexua-
litit und Gewalt operieren und sich, indem so der gesellschaftliche und moralische

37 Tvende Kiobmaend, Bl. B7"-B8" (Hierauf folgt eine schone Unterweisung eines alten Mannes, wie
ein frommer Christ sein Leben fiihren soll./ Hére, Mensch, ich will dich nun lehren, wie du dein
Leben mit Ehre fithren sollst, auf dass es Gott wohlgefillig ist und zudem dir von Nutzen. Zuerst
sollst du darauf vor allem achten, dass du Gott stets fiirchtest. Hore immerzu Gottes Wort, damit
vertust du nicht deine Zeit. Wenn du nach Gottes Wort lebst, sei nicht nach Gold oder Besitz be-
gierig, ibertrete nicht Gottes Gebote, bedenke auch sein Leiden, das er fiir uns Siinder ertrug. Sei
ihm stets dankbar, denn Undankbarkeit gefillt Gott unter den Siinden am wenigsten. Du sollst
Gottes Freundschaft erstreben, als wenn du gleich diese Welt verlassen miisstest. Dies soll deine
erste Ubung sein, nun hore eine zeitliche Lehre. In deiner Arbeit sei fleiflig, als wenn du ewig leben
wiirdest. Was du tust, sollst du verstehen, bedenke stets, welches Ende es nehmen wird. Sei vor-
sichtig und halte dich wacker, sei nicht vorschnell, besinne dich recht. Geh nicht miifig, arbeite
fleiBlig, so kannst du selig und reich werden. Denn wer sein eigenes Brot verdient, ist seliger als der,
der sein Gut nur aufbraucht. Glaube nicht alles, achte auf deine Worte, denn List taugt nichts. Ei-
nen Pfennig sollst du wie vier schitzen, hast du keinen Wein, trink, was du bekommen kannst. If}
und trink munter, und was du vermagst, das erwerbe dir. Du kannst ebensogut einen Pfennig spa-
ren wie zwei gewinnen, glaube mir. Halte deinen Besitz beisammen, den groflen und kleinen, halte
keine groflen Feste, verleihe nichts, verbrauche alles in Maf3en, so wird es dir gut ergehen. Mit dei-
nem Nachbarn streite nicht, sei ehrlich und liige nicht, achte auf dein Geld, sei nicht gierig und
nimm dich in Acht vor dem (Wiirfel)Spiel. Verleihe nur wenig, hiite dich vor dem Leihen, lass je-
den fiir sein eigenes Gut sorgen. Versorge du das Deinige, sorge dich nicht zu sehr, denn es ge-
schieht doch, was Gott will. Viele sind auf Besitz und Reichtum aus und kommen doch nicht aus
der Armut heraus. Darum weif ich keinen besseren Rat, als dass ein Mensch zu jeder Zeit seine
ganze Hoffnung und seine Zuversicht auf Gott setzt, der uns aus aller Not helfen kann. Denn er
allein gibt alles; so hilf uns, o Herr, dass wir die Seligkeit erlangen. Amen).



264 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Ordnungsrahmen strapaziert wird, auf einer Grenze des Erzahlbaren bewegen. Mit
Ute von Bloh ausgedriickt, die das ,gefihrliche Begehren”, d.h. ,die destruktiven
Moglichkeiten der liebe, die die gesellschaftliche Ordnung mit ihrer Heiratspraxis
bedrohen”,**® in den Prosaromanen Elisabeths von Nassau-Saarbriicken untersucht:

Wie hier [im Herzog Herpin] werden tabuisierte Grenzen erzihlerisch immer wieder
ausgereizt, um die ausschlieflich extremen, potenziell zu befiirchtenden Effekte einer
yLiebes“-Beziehung der Aufmerksambkeit auszusetzen. Doch ganz gleich, ob es sich um
Vergewaltigungs- oder Inzestwiinsche handelt, die Erfillung eines derartigen
Verlangens wird erzihlstrategisch regelmifig verhindert.’

Fiir die von ihr analysierten Prosaromane stellt sie verschiedene Erzihlstrategien
fest, die das gefihrliche Begehren desavouieren, etwa die Distanzierung zum Ge-
schehen durch Komik oder die Auslagerung des Begehrens auf ,Unpersonen” wie
Riesen, Rauber und auf auf8erhalb der christlichen Ordnung stehende ,heidnische”
Prinzessinnen, wodurch der eigene kulturelle Raum, die erzahlte adlig-christliche
Welt ,entlastet” wird. Mittels solcher Verschiebungen und Projektionen gelingt es
den Texten, so von Bloh, von solchen ,Ordnungsverstoflen” zu erzihlen und zu-
gleich das Erzdhlte zu entlasten, gewissermaflen also am Rand der Ordnung narrativ
zu experimentieren.*® Ausgangspunkt und Voraussetzung ist dabei das grundsitz-
lich ,,ordnungsgefihrdende Potenzial” der Liebe bzw. des sinnlichen Begehrens, wie
es im Kapitel tiber Euriolus oc Lucretia verdeutlicht wurde und das genau wegen
dieses Potenzials sowohl eine narrative Herausforderung fir literarische Texte
darstellt als auch zum zentralen Gegenstand der spatmittelalterlichen und frithneu-
zeitlichen moraltheologischen Diskussion tiber Liebe und Ehe wird.

3.2.5.1 Helena aff Constantinopel

Die Historie der schonen Helena von Konstantinopel, auch unter dem Titel La Belle
Héléne de Constantinople bekannt, weist eine komplexe Uberlieferungsgeschichte seit
dem Hochmittelalter auf und wird zu einer Reihe motivverwandter Texte gerechnet,
die Elizabeth Archibald als ,Erzihlungen von der Flucht vor dem inzestudsen Vater”
zusammengefasst hat: lateinische und volkssprachliche Prosa- und Verserzahlungen
vom 13. bis zum frilhen 16. Jahrhundert im romanischen (vorwiegend
franzésischen), englischen und deutschen Sprachraum.’®' Dieser Erzihlkomplex
vom Inzestversuch eines Vaters wird in der Forschung auch hiufig als ,Constanze-
Zyklus” bezeichnet.*® Zu den frithesten Zeugnissen dieser Erzahltradition gehéren

3% Von Bloh, Ausgerenkte Ordnung, S. 223.

%9 Von Bloh, Ausgerenkte Ordnung, S. 226.

3% Vgl. von Bloh, Ausgerenkte Ordnung, S. 226-259.

361 Vgl. Elizabeth Archibald: Incest and the Medieval Imagination. Oxford: Clarendon Press, 2001,
S. 149-191 und Synopsis ebda., S. 245-256.

362 Nach der Heldin in Nicholas Trivets Chronique anglo-normande (1334-37), der Kénigin Cons-
tance von Northumberland benannt; auch in John Gowers Confessio amantis und in Chaucers
Canterbury Tales kommt diese vor; der Begriff stammt von H. Suchier. Vgl. Ines Kohler-Ziilch:



3.2 Ehe 265

die um 1250 in England verfasste, Mathaeus Parisiensis (Matthew Paris)
zugeschriebene lateinische Vitae duorum offarum und die ca. 1238-47 von Pierre de
Saint-Aubert geschriebene Vitae Sanctae Dympnae. Etwa zeitgleich, Mitte des
13. Jahrhunderts, entsteht der altfranzosische Versroman La Manekine, Autor ist
Philippe Remi Sire de Beaumanoir pére; der Text ist nach Archibald die ilteste
volkssprachliche Version der Erzihltradition ,Flucht vor dem inzestuésen Vater.>s
Zu dieser Traditionslinie, deren Produktionsschwerpunkt nach Archibald im
14. und 15. Jahrhundert liegt, zihlen weiterhin das mittelhochdeutsche Epos Mai
und Beaflor (ca. 1260), ,Der Konig von Reussen” in der Weltchronik des Jansen
Enikel (Ende 13. Jahrhundert), die franzésischen Versromane Le Roman du Conte
d’Anjou von Jean Maillart (Anfang 14. Jahrhundert) und Lion de Bourges (Mitte 13.
Jahrhundert), die italienische Novella della Figlia del Re di Dacia (wohl 14. Jahrhun-
dert) und Hans Biihels deutsches Versepos Die Kinigstochter von Frankreich (1401).
Daneben finden sich, dhnlich wie in der Uberlieferungsgeschichte des Apollonius,
auch kiirzere Varianten der Grundgeschichte in Exempelsammlungen, etwa die
Erzahlung ,Die Tochter des Konigs von Poitou”im Kapitel 180 in der Scala coeli des
Jean Gobi (Johannes Gobius), einer 1325-30 lateinisch verfassten Sammlung von
Marienwundern.®* Ahnlich wie beim Apollonius generiert die jeweilige
Kontextualisierung der Erzihlung in einem bestimmten Uberlieferungsverbund,
beispielsweise innerhalb einer geistlichen Exempelsammlung wie der Scala coeli, eine
bestimmte Aussage und Bedeutung der Geschichte. Sie kann damit selbst zum
exemplum werden, etwa fiir das wunderbare Eingreifen Gottes in der Welt.

Die Uberlieferungsgeschichte der Erzahltradition ,Flucht vor dem inzestuosen
Vater” weist aulerdem Nihe zu volkstiimlicher Uberlieferung auf — den Motivkom-
plexen des ,Madchens ohne Hinde” und der ,unschuldig verfolgten und verleum-
deten Frau”: Erstmals in Beaumanoirs Manekine wird die Inzestgeschichte mit dem
Midchen ohne Hinde-Motiv der (Selbst-)Verstimmelung der Heldin kombi-
niert*® — sowie zahlreichen anderen, aus der europaischen Volksliteratur bekannten

yMidchen ohne Hinde", in: Enzyklopddie des Mdrchens, Bd.8 (1994), Sp. 1375-1387 und DF
VIII, S. HI-VIL Erzdhlungen des ,Constanze-Zyklus” besitzen in der Regel eine zweiteilige Struk-
tur: (1) Eine Tochter flieht vor den Anniherungsversuchen ihres Vaters (bzw. wird ausgesetzt),
sie gelangt in die Fremde und heiratet dort einen Kénig. (2) In dessen Abwesenheit wird sie
falschlich beschuldigt (durch Verleumdung oder gefilschte Briefe), Ungeheuer geboren zu haben;
zusammen mit ihrem Sohn (Zwillingen) wird sie ausgesetzt und schlieBlich von ihrem Mann (und
ihrem reuevollen Vater), der nach seiner Riickkehr die Wahrheit erfihrt oder vermutet, wie-
dergefunden.

363 Vgl. Archibald, Incest, S. 153-158.

364 Vgl. hierzu Archibald, Incest, S. 149-150 und S. 247.

365 Michael Heintze: ,Helena von Konstantinopel®, in: Enzyklopddie des Mirchens, Bd. 6 (1990), Sp.
767-772 sowie ,Midchen ohne Hinde" in: Enzyklopddie des Mirchens und Elfriede Moser-Rath:
,Die unschuldig verleumdete/verfolgte Frau®, in: Enzyklopidie des Mirchens, Bd.S (1985),
Sp. 113-11S5. Als duflerst interessanten jingeren Beitrag zur Helena-Erzihlung vgl. Christian
Kiening: ,Genealogie-Mirakel. Erzihlungen vom ,Midchen ohne Hinde'. Mit Edition zweier
deutscher Prosafassungen”, in: Geistliches in weltlicher und Weltliches in geistlicher Literatur des Mit-
telalters. Hg. von Christoph Huber et al. Tiibingen: Niemeyer, 2000, S. 237-272.



266 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Motiven (die Intrige der bosen Schwiegermutter, die Verleumdung der Kinder als
Missgeburten, abgetrennte Gliedmaflen als Beweis fiir den Tod einer Person, usw.).
Dazu besitzt die Erzihlung, insbesondere in der Manekine-Héléne/Helena-
Tradition, auch deutliche Ziige der mittelalterlichen hagiographischen Literatur,
etwa Parallelen zur Placidas-Eustachius-Legende und zur Alexiuslegende.*®® Auf die
darausfolgenden Implikationen fiir die narrative Organisation und fiir die Trans-
mission des Textes werde ich noch eingehen.

Beaumanoirs Versroman La Manekine gilt als fritheste volkssprachliche Version
dieser thematisch verwandten Vater-Tochter-Inzest-Erzihlungen (und zugleich die
ilteste bestimmbare Erzihlung vom Midchen ohne Hinde), und von Frankreich
aus geht auch die Linie der ,Volksbuch-Tradition” der Erzihlung von der schonen
Helena von Konstantinopel aus, auf die ich mich im Folgenden konzentrieren werde.
Frithestes Zeugnis fiir eine literarische Bearbeitung, in der die Heldin den Namen
Helena bzw. Héléne trigt, ist eine altfranzosische Chanson de geste von La Belle
Héléne de Constantinople aus dem 1S. Jahrhundert, in rund 15.500 Alexandriner-
Laissen verfasst und in drei Handschriften und einem Fragment iberliefert.**” Im
Laufe des 15. Jahrhunderts wird diese Chanson de geste in Prosa umgearbeitet. Es
existieren zwei franzosische Versionen: der Prosaroman La Belle Héléne de Cons-
tantinople, von Jehan (Jean) Wauquelin um 1448 fiir seinen Herrn, Herzog Philipp
von Burgund (Philipp der Gute), geschrieben und in nur einer einzigen Handschrift
aus dem 1S. Jahrhundert iiberliefert, sowie eine zweite, anonyme Prosafassung, die
sich vom Ausgangstext teilweise stark unterscheidet (durch Kiirzungen und
inhaltliche Umstellungen) und die in drei franzosischen Handschriften des 18.
Jahrhunderts bewahrt ist. 1528 ging diese zweite Prosafassung in Lyon erstmals in
Druck unter dem Titel Le romant de la belle Helayne de Constantinoble mere de sainct
Martin de Tours en Tourayne. Et de sainct Brice son frere.>*® Dieser anonyme Prosatext
ist es, der dann zur Vorlage fiir die weiteren gedruckten franzésischen Ausgaben der
Historie vom 1S. bis ins 19. Jahrhundert und damit zum Ausgangspunkt der europii-
schen ,Volksbuch“-Tradition der Helena wird.

Interessanterweise ist bereits in einer der erwahnten drei Handschriften dieses
anonymen Prosaromans die Helena-Historie mit Coudrettes Mélusine und mit dem
Roman de Pierre de Provence et la belle Magelone kombiniert, ergibt sich also ein
Uberlieferungsverbund von thematisch und gattungsmiflig verwandten franzdsi-

366 Vgl. DF VIII, S. XIX-XX1I und ,Helena von Konstantinopel” in Enzyklopidie des Miirchens, Sp. 769-
770.

Vgl. La Belle Héléne de Constantinople. Chanson de geste du XIV" siécle. Edition critique par Claude
Roussel. Genéve: Droz, 1995 (Textes litteraires frangais), im Folgenden zitiert als La Belle Héléne.
Zu den frz. Hss. vgl. ebda,, S. 29-35. - Vgl. auflerdem ,Helena von Konstantinopel” in Enzyklopd-
die des Mdrchens, Sp. 767 sowie DF VIII, S. XXII-XXIV.

Jehan Wauquelin: La Belle Héléne de Constantinople. Mise en prose d’'une chanson de geste. Edi-
tion crtitique par Marie-Claude de Crécy. Genéve: Droz, 2002 (Textes litteraires frangais), im
Folgenden zitiert als: Wauquelin, Belle Héléne, S. xviii-xxii. Vgl. auferdem ,Helena von Konstanti-
nopel”in Enzyklopddie des Mdrchens, Sp. 767.

367

368



3.2 Ehe 267

schen Ritterromanen bzw. Historienbiichern des Spitmittelalters, die zudem alle in
einem hofischen Kontext entstanden waren.>*

Der Weg der franzosischen Prosahistorie nach Skandinavien verlduft auch hier
hochstwahrscheinlich tiber Deutschland, jedoch sind die bibliographischen Beweis-
spuren im Fall der deutschen Helena-Tradierung auflerst sparlich. Joseph Gorres
erwihnt ein Historienbuch mit dem Titel Eine schone, anmuthige und lesenswiirdige
Historie von der geduldigen Helena, das er auf das Gedicht Von eines Kiiniges Tochter
von Frankreich zuruckfuhrt.>”® Moglicherweise ist das Attribut ,geduldig” also iiber
eine deutsche Vorlage in die skandinavischen Versionen eingegangen, denn in der
franzdsischen Tradition ist stets von ,La Belle Héléne” die Rede. Das wohl alteste
dinische Historienbuch Historia om den Taalmodiga Helena stammt aus der Mitte
des 17. Jahrhunderts, die élteste erhaltene danische Ausgabe wurde 1677 gedruckt.
Eine dieser Versionen war mit Sicherheit die Vorlage fiir den schwedischen Helena-
Druck von 1679. Bis in die zweite Halfte des 19. Jahrhunderts war die Historie tiber-
aus beliebt, wie die zahlreichen dinischen und schwedischen Drucke vor allem aus
dem 18. und 19. Jahrhundert bezeugen.””' Die Historie von der schonen Konigs-
tochter Helena, die vor dem drohenden Inzestbegehren ihres Vaters flieht, daraufhin
eine Reihe von Abenteuern bestehen und allerlei Entbehrungen durchmachen muss,
bevor sich schlieffllich alles zum Guten wendet und Helena mit ihrer Familie
wiedervereint wird, gehort, dhnlich wie der Apollonius, zu den auflagenstirksten
Historienbuchtexten des 17. Jahrhunderts in Schweden.

Zunichst zum (kaum verkiirzt erzihlbaren) Inhalt des in mehreren parallelen
Handlungsstringen erzihlten Romans, der in einem nicht genauer bestimmten
Mittelalter angesiedelt ist:

Helena ist die Tochter des Konigs Antonius von Konstantinopel und Nichte des
Papstes Clemens. Nach dem Tod der Koénigin will sich der Vater mit der
fiinfzehnjahrigen Helena verheiraten und erpresst den Papst, um eine Zustimmung zu
erhalten. Diesem wird im Traum von einem Engel offenbart, er konne sie ihm ruhig
geben, denn der Konig werde nicht seinen Willen doch durchsetzen kénnen. Helena,
entsetzt iber das Ansinnen des Vaters und die vermeintliche Unterstiitzung des
Papstes, flieht darauthin mit Hilfe eines Fihrmanns. Ihre Kammerzofe Clarissa wird
fir die Fluchthilfe vom K6nig mit dem Tod bestraft. Helena gelangt inzwischen nach
Sluus in Flandern, wo sie in ein Kloster eintritt, bis der Ruf ihrer Schonheit an den Hof
des Konigs Cantabri von Flandern dringt, der sie zur Mitresse haben will. Wieder

3 Vgl. die Ubersicht iiber die Manuskripte und Drucke bei Wauquelin, Belle Héléne, S. i-xiii sowie zur

Volksbuchtradition auch nochmals ,Helena von Konstantinopel” in Enzyklopddie des Mdrchens,
Sp. 767-770 sowie insgesamt zum Héléne-Komplex Claude Roussel: Conter de geste au XIV® siécle.
Inspiration folklorique et écriture épique dans ,La Belle Héléne de Constantinople’. Genéve: Droz,
1998 (Publications romanes et francaises; 222).

370 Vgl. Gérres, Die teutschen Volksbiicher, S. 136-1435.

! Zu den dinischen Drucken vgl. DF VIII, S.XXV-XXX und S.207-229. Folgende schwedische
Drucke sind bekannt: ein undatierter (vor 16672), 1667, 1679, 1683, 1684, 1687, 1699; mégliche
frilhere Ausgaben vor 1679 sind verloren. Vgl. Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung, S. 193
und S. 200 und ders., Verzeichnis schwedischer ,Volksbiicher”, S.49-51 sowie Bickstrom, Svenska
Folkbicker 1, S. 184-234 und Collijn, Sveriges Bibliografi, Sp. 369-370.



268 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

flieht Helena, ihr Schiff wird von Piraten tiberfallen, und sie kann sich mit Gottes Hilfe
durch einen plétzlich aufkommenden Sturm retten. Auf einer Planke schwimmend,
erreicht sie die Kiiste von England, wo sie von K6nig Heinrich und seinem Gefolge
gefunden wird. Er erkennt ihre kénigliche Abkunft an ihrem vornehmen Betragen (sie
erzihlt ihm auch ihre Geschichte, jedoch ohne ihre wahre Identitit preiszugeben),
verliebt sich in sie und heiratet sie. Nach zwei Jahren wird Kénig Heinrich vom Papst
zu Hilfe gerufen in der Belagerung Roms durch den armenischen Konig Brutor. Vor
seiner Abreise setzt der Konig den Herzog von Colchester als Regenten ein und
vertraut zwei seiner koniglichen Siegel Helena und dem Herzog an. Die bosartige
Koniginmutter spinnt in der Abwesenheit des Konigs eine Intrige gegen Helena, die
wihrend dieser Zeit zwei Knaben zur Welt bringt. Indem sie Helena das Siegel stiehlt
und es filschen ldsst sowie mittels bestochener Boten bringt sie falsche Briefe in
Umlauf, die Helena verleumden (sie hitte zwei monstrose Hunde geboren und der
Herzog solle sie auf angeblichen Befehl des Ko6nigs hin mit dem Tod auf dem
Scheiterhaufen bestrafen). Aus Angst vor der Rache des Kénigs will der Herzog,
obwohl auf Helenas Seite, gehorchen, doch seine Nichte opfert sich fiir Helena. Er
lasst Helenas Hand mit dem Ehering abschlagen, die er als Beweis fiir ihren Tod dem
Konig zeigen will. Helena und ihre zwei kleinen S6hne gelangen auf dem Seeweg in die
Bretagne, wo sie sich in einem Wald verirren, in welchem die Kinder von wilden
Tieren geraubt, dann aber von einem Eremiten namens Felix gefunden und aufgezo-
gen werden, bei dem sie bis zu ihrem sechzehnten Lebensjahr bleiben. Helena
betrauert den Verlust ihrer S6hne und verbringt einige Jahre als Bediirftige in Nantes.
Inzwischen ist K6nig Heinrich nach Hause zuriickgekehrt und hilt zunachst den Her-
zog fiir den Anstifter der Intrige. Da kommt Konig Antonius an seinen Hof, der sich
inzwischen auf die Suche nach seiner Tochter gemacht hat, und hilft Heinrich bei der
Aufklirung der Intrige der Koniginmutter. Sie wird mit dem Tod bestraft, und beide
Konige reisen gemeinsam fort, um Helena zu finden. Die beiden Knaben gelangen
wihrenddessen nach Amiens, wo sie getauft werden (aus Leo wird Martinus, und aus
Arm - er trigt die abgeschlagene Hand seiner Mutter wie eine Reliquie in einem
Beutel um den Hals — wird Brixius), und danach nach Tours, wo sie am Hof des
Bischofs dienen. Auch Helena kommt nach Tours und lebt dort von den Almosen des
Bischofshofes, erkennt ihre beiden Sohne aber nicht. Heinrich und Antonius kommen
ebenfalls nach Tours, und Heinrich erkennt seine Kinder an der abgeschlagenen Hand
Helenas, die sie bei sich haben, wieder. Brixius reist nach England, um im Auftrag des
Vaters den Herzog von Colchester endgiiltig zu rehabilitieren; die beiden Konige
gehen auf Kreuzzug ins Heilige Land. Helena, die sich von Mann und Vater verfolgt
glaubt und darum ein Wiedersehen in Tours vermieden hatte, macht sich auf den Weg
nach Rom (einen Zwischenaufenthalt in einem Kloster in der Lombardei, wo sie sich
mit der Konigin Plaisante anfreundet, muss sie beenden, weil sich abermals der dortige
Kénig in sie verliebt), wo sie sieben Jahre lang unerkannt unter der Treppe im Palast
des Papstes, ihres Onkels, als Bettlerin lebt, bis sie von der Ankunft Heinrichs und
Antonius’ in Rom hort. Wieder flieht sie vor ihnen, hinterlasst unter der Treppe jedoch
einen Brief, der ihre Identitit verriat. Antonius und Heinrich fithren zusammen mit
Brixius und dem Bischof von Tours in Norditalien, Flandern und Schottland
erfolgreich Kreuzziige gegen die Heiden und kehren dann zuriick nach Tours. Der
Eremit Felix, dem ein Engel im Traum erschienen war, kommt auch nach Tours und
berichtet Heinrich davon, wie er dessen Sohne einst im Wald gefunden hatte. Helena,
die ebenfalls zuriick in Tours ist und die ein Diener des K6nigs wiedererkannt hatte,



3.2 Ehe 269

wird schliellich an den Hof des Bischofs gebracht, wo sie endlich mit ihrer Familie
wiedervereint wird, und wie durch ein Wunder fiigt sich auch ihre abgeschlagene Hand
wieder an den Arm. Gemeinsam reisen alle nach Rom zum Papst; dann fihrt Antonius
mit seinem Enkel Brixius und dessen Frau Lucennia nach Konstantinopel, wo diese die
Herrschaft antreten. Martinus wird mit Plaisante, der lombardischen Konigin,
verheiratet und Kénig von England und Schottland. Heinrich und Helena leben bis zu
ihrem Tod noch viele Jahre gliicklich in Rom.

Zum Apolloniusroman ergeben sich inhaltlich und strukturell mehrere Bezugspunkte
und Interferenzen: Beides sind ,Familienromane”, schildern das sich iiber viele Jahre
hinziehende Schicksal des Titelhelden bzw. der -heldin, die nach einer
Bedrohungssituation, einer Inzestepisode zu Beginn des Romans (die jeweils als
ynarrativer Katalysator” fungiert), fliehen miissen, in der Grindung einer Familie
zunichst ihr anfinglich bedrohtes personliches Gliick als ,rehabilitiert” erleben, dann
jedoch ihre Familie verlieren aufgrund widriger Umstinde bzw. ihnen iibel gesinnter
Antagonisten (Tarsias Pflegemutter im Apollonius, die bose Schwiegermutter in
Helena) und die nach langen Irrfahrten und Abenteuern, die sie durch einen Grof3teil
West- und Mitteleuropas bzw. des Mittelmeerraumes fithren, endlich wieder mit ihrer
Familie glicklich vereint werden, alle Missverstindnisse aufkliren und die Bosen
bestrafen konnen. Beide Romane enden mit der Konsolidierung und langfristigen
Sicherung von Herrschaft, Recht und Ordnung; beide haben konigliche Protagonisten
bzw. verzeichnen ihr agierendes Personal auf der obersten Standesebene (Konige,
Prinzessinnen, Herzoge, Grafen, in der Helena sogar der Papst). Eine weitere
Verbindungslinie ergibt sich iiber das Fortuna-Motiv. In der Helena ist es ebenfalls im
Titel prasent, jedoch nicht in einem eigenen Vorwort bzw. Gedicht wie im Apollonius:

En vnderlig och mycket sillsam/ Historia,/ Om then Tolamodige/ Helena Antonia/
Af Constantinopel/ Hwarvthinnan man kan beskada Lyckones obestindiga lopp/
mycket behagelig att ldsa./ Har jamte dr ock infort widh andan en skion och ny Wisa/
Om/ Paris och skiéna Helena/ Af Grekeland/ Samt hela Trojaniske ynckeliga
vnderging och forstoring/ sammanfattat af the trowérdigste Skribenter./ Tryckt Ahr
1699.37

372 (Eine duferst wundersame Historie von der geduldigen Helena Antonia von Konstantinopel,
worin man den unbestindigen Lauf des Gliicks betrachten kann, sehr angenehm zu lesen. Hier ist
auch eine schone und neue Weise von Paris und der schonen Helena von Griechenland angefiigt,
sowie vom betriiblichen Untergang und der Zerstorung Trojas; zusammengefasst von den glaub-
wiirdigsten Autoren. Gedruckt im Jahre 1699). Dieser Druck befindet sich in der KB Stockholm
unter der Signatur F1700/2305, im Folgenden zitiert als Helena 1699. Mir lagen dieser sowie der
schwedische Druck von 1679 vor, der aber den viel kiirzeren und schlichteren Titel trigt: ,En
Skién och Sanfirdigh/ Historia/ Om/ Den Tohlmodige/ Helena/ Aff Konstantinopel/ Ganska
liufligt at ldsa./ Stockholm/ Tryckt af Henrich Keyser/ Kongl. Boktr./ Ahr 1679.” (Eine schone
und wahre Historie von der geduldigen Helena von Konstantinopel, recht lieblich zu lesen. Stock-
holm, gedruckt von Heinrich Keyser, koniglichem Buchdrucker, im Jahre 1679). KB Stockholm,
Signatur F1700/2304, im Folgenden zitiert als Helena 1679. — Auffallend bei diesem Titel im Ge-
gensatz zu demjenigen der Ausgabe von 1699 ist, dass die Aufmerksamkeit des Lesers auf die tra-
ditionelle Genrezugehorigkeit und Poetik der Historienbiicher gelenkt wird, nimlich die Gat-
tungsbezeichnung als ,schone Historie” sowie die Versicherung des wahren Inhalts (,en



270 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Aber auch im Epilog des Erzahlers wird auf das Rad der Fortuna rekurriert: In der
Zusammenfassung von Helenas Schicksal wird die Macht der gebenden und neh-
menden Fortuna und das ,regno, regnavi, sum sine regno, regnabo” der mittelalter-
lichen Ikonographie des Gliicksrades demonstriert — gerade am koniglichen
Personal also ist die Verbindung von Herrschaft bzw. weltlicher Macht und der
Willkiir des Gliicks offensichtlich:

Sa hafwer nu thenna Historia en inde/ effter Doden wille icke tilstidia/ at mera matte
wara skrifwit om them/ forty han tog them s hastelig bort. Hwar uthi man kan ritteligh
see Lyckones Hiul huru thet omkrin [!] l6per/ som thet hafwer sig tildragit/ hér uthi
Historien medh the ddyelige Konungz Dottren Helena: Ty forst war hon uthi dhra som
en Konungz Dotter borde/ ther efter led hon stor Elendigheet/ som i thenna Historia
nogsampt ir forklarat/ och formedelst sin stora Tolamodigheet i sin Bedrofwelse/ haf-
wer Gudh henne underligen hulpit til ritta igen/ at hon dr kommen til sin Herre Konung
Henrich/ och til sina Barn/ ther hon then allermista Elendigheet hade lijdit/ och hafwer
sa lefwat i sin Lijfztijdh har i Werlden/ medh sin Nadighe Herre uthi Glidie och godt
Behag for Gud/ och the tilsamman dre farne har ifran och til ewig Roo. Hwarest at komma/
unne o3 Gudh fader/ genom JEsum Christum i then Helige Anda/ Amen. ENDE.*”*

Ahnlich wie Apollonius, allerdings mit einigen zusitzlichen Verwicklungen, wird
also auch Helena auf allerlei Umwegen schliefllich sowohl ihre konigliche Wiirde
wiedererlangen (bzw. ihre konigliche Herrschaft wird restituiert) als auch ihre Fa-
milie in der ,richtigen” Ordnung wieder finden (etwa den Vater als Vater und nicht
als moglichen Ehemann), d.h. die Familienstrukturen werden ebenfalls restituiert.
Dazu spater noch ausfiihrlicher.

Sanfirdigh Historia“), obwohl dies zum Publikationszeitpunkt gar nicht mehr notig wire, ist das
skandinavische Leserpublikum doch schon seit tiber hundert Jahren mit dem Genre des Histori-
enbuchs vertraut. Das Genresignal erhilt sich teilweise bis ins 19. Jahrundert, dann allerdings
wirklich nur noch als Reminiszenz an eine Tradition bzw. als Spiel mit dieser.

373 Helena 1699, Bl. D2'; der Text ist identisch mit dem Epilog in Helena 1679 (in Helena 1679 steht
der Schluss auf Bl. D8-D8"). (So hat nun diese Historie ein Ende, weil der Tod nicht erlauben
wiirde, dass noch mehr iiber sie geschrieben wiirde, denn er riss sie so rasch mit sich fort. Hierin
kann man recht das Rad des Gliicks betrachten, wie es sich dreht, so wie es sich in der Historie zu-
getragen hat mit der schonen Konigstochter Helena. Denn zuerst war sie geachtet, wie es eine Ko-
nigstochter sein sollte, danach geriet sie in groles Elend, wie es in dieser Historie ausfiithrlich er-
zahlt wird. Und durch ihre grofie Geduld, die sie in ihrer Triibsal bewahrte, hat Gott ihr auf wun-
derbare Weise wieder zu ihrem Recht verholfen, so dass sie Kénig Heinrich und ihre Kinder wie-
derfand, nachdem sie so grof3es Elend erlitten hatte. Dann lebte sie ihre Zeit hier auf Erden mit ih-
rem gnidigen Herrn in Freude und Wohlergehen vor Gott, sie haben nun beide die ewige Ruhe
gefunden. Das gewihre uns auch Gottvater durch Jesus Christus im Heiligen Geist, Amen. Ende).
— Ahnlich auch noch die Formulierung in einer spiteren danischen Helena-Ausgabe , Trykt i dette
Aar” (ca. 1750) am Ende der Historie: ,Og alle disse Personer, som denne Historie ommalder,
dede saaledes bort; og Laseren kand her see af Helene Exempel, at Lykkens Hiul lober
forunderlig om, og nedtrykker den i Dag, som hun opheyer i Morgen, saa at intet er meere
ubestandig, end Lykken.” En underlig og dog meget skion Historie om den Taalmodige Helena, En
Konge-Daatter af Constantinopel. [ ... ] Trykt i dette Aar. [0.0.] KB Kopenhagen, Sign. 58,-452 8°,
S.48 (Und alle Personen, von denen diese Historie berichtet, starben. Der Leser kann hier aus
dem Exempel der Helena erkennen, dass das Rad des Gliicks sich stindig dreht. Heute stiirzt es
den, den es morgen wieder aufrichtet, denn es gibt doch nichts Unbestindigeres als das Gliick).



3.2 Ehe 271

Eine weitere Verbindung zum Apolloniusroman ergibt sich durch das mit dem
Fortunamotiv korrelierende Tugendideal der Geduld. Auch im Apollonius war
Geduld die den Helden primir auszeichnende Eigenschaft, und es wurde auf die
Funktion der Geduld als christliche Tugend patientia und als klassisches remedium
gegen die Fortuna verwiesen. Somit ist im Epilog der Helena dhnlich wie in den
Paratexten des Apollonius (Gedicht und Vorrede) die mehr oder weniger explizite
Aufforderung an den Leser enthalten, sich an der Geduld der Titelhelden ein Bei-
spiel zu nehmen, weil diese Eigenschaft ihnen schliellich das Gliick zuriickgebracht
habe und weil sie in der unbestindigen Welt ihre Hilfe bei Gott gesucht haben. Die
Bezeichnung ,then Tolamodige Helena Antonia“ (die geduldige Helena Antonia)
als Teil des Eigennamens schafft eine Analogie zur ,schonen Helena” der griechi-
schen Sage um den Trojanischen Krieg (Helena wird in der Historie auch bisweilen
sthen skona Helena“ genannt, so wie in den franzosischen Fassungen; und tatsich-
lich wird ihre Schonheit ihr ja auch mehrmals im Verlauf der Historie zum Verhing-
nis). Mit dieser Namensvetterin ist die Helena der Historie auch iiber einen Anhang
im schwedischen Druck von 1699 ,verbunden”. Ahnlich wie der Anhang iiber die
siecben Weltwunder im Apollonius stellt dieser einen zeit- und genretypischen Uber-
lieferungsverbund dar und ist ein Indiz fiir die Vernetztheit des Historienbuchs mit
anderen Textsorten und -traditionen, er illustriert damit auch dessen textuelle und
zeittiefe Dynamik. Dieser Anhang, die schwedische Ballade Paris och Helena, findet
sich erstmals im Historienbuchdruck von 1699, dann in mehreren Auflagen der
Helena-Historie aus dem 18. Jahrhundert (Drucke von 1707, 1727, in zwei
undatierten Ausgaben des 18. Jahrhunderts sowie in den Drucken von 1746, 1772,
1802, 1811, 1835) und dariiber hinaus in der ,skillingtrycktradition” in einer
handschriftlichen Abschrift aus dem 18. Jahrhundert sowie schliefllich als eigent-
licher, separater skillingtryck aus dem 18. und 19. Jahrhundert. Die Ballade, die ins-
gesamt in drei Varianten existiert (eine davon also im Historienbuch Helena), ist
stets in einen Text integriert, der einen historisch-mythologischen Stoff behandelt
bzw. der sich als Historienbuch als in der Genretradition des ,wahrheitsgemaflen
Ereignisses” verortet versteht.”’* Als Vergleich im Umgang mit solcher Genretradi-
tion bietet sich der Apollonius an: ein in der Antike angesiedelter Abenteuer- und
Reiseroman, der sich erstens durch den gelehrten Anhang iiber die miracula mundi
eine Aura der Gelehrsamkeit verschafft, die den Text asthetisch aufwerten will, der

7% Vgl. Sveriges medeltida ballader. Utgivna av Svenskt Visarkiv. Band 4:2: Riddarvisor II (Nr. 170-
196). Stockholm: Almgqvist & Wiksell International, 1996, S. 5-8. Unter der Nr. 171 (TSB D 381)
wird hier die Ballade Paris och Helena II genannt, welche in drei Varianten auftritt, interessanter-
weise alle im 17. Jahrhundert und als Teil bzw. Begleittext zu einer anderen Textgattung: Variante
A in Akt V, Szene 2 in Johannes Messenius’ Schauspiel Disa (1611), Variante B in Akt IV, Szene 4
im Schauspiel Troijenborgh (1632) von Nicolaus Holgeri Catonius, und Variante C schlieflich als
Anhang zum Historienbuch Helena bzw. als separater skillingtryck. Bezeichnenderweise also, viel-
leicht abgesehen vom skillingtryck (der aber auch als Gattungsmerkmal die Verbreitung von Neu-
igkeiten, von ,Geschichte” fiir sich in Anspruch nimmt), ist diese Ballade also ausschlieflich in his-
torischen Dramen bzw. in einer von seiner Genretradition her sich als ,historisch” verstehenden
Textsorte prasent.



272 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

zweitens zugleich den antiken Spielraum seines fiktionalen Geschehens in eine
Szenerie der antiken (realen bzw. mythologischen) Geschichte stellt (poetologi-
scher Zusammenhang zwischen Historienbuch und Historie), und der drittens als
yuberlieferndes Medium“ des Weltwunder-Anhangs auch ein konservatorisches wie
gleichzeitig dynamisches Element in der Transmissionsgeschichte des skandi-
navischen Apollonius darstellt.

Bei der schwedischen Helena nun ergeben sich dhnliche, aber auch neue Beziige
zwischen Haupttext und Anhang: (1.) Die Eingliederung der Ballade in den Druck
lese ich als einen inzwischen spielerischen Umgang mit der Tradition des ,wahr-
heitsunterstiitzenden” Anhangs (wenn das Titelblatt der Helena von 1699 verkiin-
det, die Geschichte des Trojanischen Krieges sei hier ,von den glaubwiirdigsten
Schreibern zusammengefasst”, kann dies gerade das Spiel mit der Wahrheitsbeteue-
rung indizieren). Und auch die Genrezugehérigkeit des Anhangtextes ist hierfiir
aufschlussreich: ist es doch gerade eine Ballade, die als literarischer Text andere
poetologische Voraussetzungen hat als der gelehrte Text tiber die miracula im Apol-
lonius. (2.) Wichtig ist der moralisch-didaktische Aspekt, denn will das Historien-
buch den Leser iiber die Unbestandigkeit des Gliicks belehren, wobei der Text als
,Spiegel” dient,*” so erscheint die Ballade als geeigneter Anhang, denn auch der
Untergang Trojas kann als Allegorie auf die Willkiir des Schicksals und die Unbe-
stindigkeit materiellen Gliicks gelesen werden. Auch die verschiedenen Paratexte im
Apollonius (Vorrede, einleitendes Gedicht, Gedicht iiber die Schiffshavarie in der
dinischen Ausgabe von 1708, antike Geschichten im ,langen Anhang” der
schwedischen Ausgaben des 17. Jahrhunderts) erzihlen auf je ihre Weise von der
Macht der Fortuna iiber den Menschen. Hier unterstiitzt der Anhang den Haupttext
durch die thematische Ahnlichkeit der Erzihlungen und damit vor allem in dessen
didaktischer Intention, dhnlich wie in zahlreichen anderen Uberlieferungsverbiin-
den in der Transmissionsgeschichte der skandinavischen, hiufig schwedischen
Historienbiicher (z.B. Carsus och Moderus und die Charitonlegende, oder die Kom-
bination von Echtenskaps Kirleeks-Ahre-Crona und Hildegardis).’® (3.) Auch in
diesem Fall erfiillt die Historienbuch-Tradierung der Ballade eine konservierende
Funktion (indem sie die Ballade als Begleittext durch einen lingeren Zeitraum
hinweg transportiert und somit textuell und transmittorisch bewahrt), die zugleich
auch die Offenheit und Dynamik des Historienbuchs fiir die Anlagerung anderer
Texte, gerade auch aus einer anderen poetologischen Tradition, demonstriert.

Nun zur Historie selbst, die ich in erster Linie als Erzihlung einer Inzest-Geschichte
und damit als Geschichte einer Bedrohung der familidren und christlichen Ordnung
lesen mochte, also als eine weitere literarisch ausgeformte Dimension der
yordnungsgefihrdenden Macht der Liebe und des Begehrens”, und als deren
schlieflliche Restitution. Mit dieser Thematik und mit den sich in ihr kreuzenden

375 Vgl. Helena 1699, Bl. A1": ,Hwarvthinnan man kan beskida Lyckones obestindiga lopp“ (Worin
man den Lauf des unbestindigen Gliicks betrachten kann).
76 Vgl. Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung, S. 148.



3.2 Ehe 273

Diskursfeldern von Macht, Sexualitit und Gewalt ergeben sich weitere Verbin-
dungslinien zum Apollonius und zur Hildegardis.

Elizabeth Archibald unterscheidet bei den Erzahlungen vom Vater-Tochter-In-
zest’”” zwischen (mittelalterlichen bzw. mittelalterlichen Bearbeitungen antiker)
Erzihlungen vom vollzogenen Inzest, wie etwa in der Historia Apollonii, und sol-
chen, in denen der Inzest nicht vollzogen wird, das inzestuose Begehren aber Anlass
zur Handlungsentwicklung gibt (die ,Flucht vor dem inzestuésen Vater”), wie in der
Helena. Letztere Variante ist nach Archibald die seit dem 13. Jahrhundert
offensichtlich weitaus verbreitetere,*”® der Apollonius-Roman gehort zu den wenigen
fiktionalen Texten mit weltlicher Thematik in der mitelalterlichen Literatur, die von
einem vollzogenen Inzest erzihlen (welcher ansonsten eher in der Legenden-
literatur thematisiert wird).>”” In beiden Texten, Apollonius wie Helena, fungiert die
einleitende Inzest- bzw. Inzestdrohungsepisode als narrativer Katalysator, sie setzt
die Handlung und auch den Grundkonflikt der Erzihlung in Gang und treibt die
Erzihlung auf der paradigmatischen und syntagmatischen Ebene voran. Die Flucht
vor dem Inzest begriindet damit auch das Erzdhlmuster dieser (und anderer,
thematisch verwandter) Historie(n), nimlich als eine sich am Modell der mit-
telalterlichen hofischen ,queste” orientierenden Erzihlung.** ,Was nicht sein darf]
wird nicht erzahlt®®" — dies gilt im Gegensatz zum Apollonius fiir die Helena. Als
freilich mogliches Spiel mit diesem ,Verbot” finden sich aber wie bereits gesehen im
Apollonius und auch in der Griseldis Inszenierungen eines latenten Vater-Tochter-
Inzests: im Apollonius die Begegnung zwischen Apollonius und Tarsia auf dem Schiff
und die nur angedeutete Absicht des Apollonius, moglicherweise die wegen ihrer
Schonheit und Klugheit geriihmte Frau (Tarsia) im Bordell von Mytilene
aufzusuchen,*® sowie in der Griseldis die Szene, als Volter mit der auswirts erzoge-
nen Tochter als vermeintlicher neuer Braut auf das Schloss kommt. In beiden Fallen
ist die betreffende Person (Apollonius, Griseldis) unwissend iiber die wahre Iden-
titit der eigenen Tochter, der Leser hingegen weifs um diese Identitit; die Gefahr
des méglichen (wiederholten) Inzests wird jedoch rechtzeitig abgewendet; beide
Male dient die Szene der narrativen Konfliktlosungsstrategie des Textes und der
Vorbereitung der endgiiltigen familidren Anagnorisis, bleibt aber im Subtext als
ambivalentes und irritierendes Moment hinsichtlich der Inzestthematik bestehen.
Festzuhalten ist jedoch, dass in allen drei Texten, Apollonius, Helena und Griseldis,

377 Archibald untersucht auch Erzihlungen vom Mutter-Sohn-, Geschwister- und Verwandten-Inzest,
zeigt aber auf, dass der Vater-Tochter-Inzest sowohl in der klassisch-antiken wie auch in der mit-
telalterlichen Literatur die haufigste Form literarisierten Inzests darstellt und zudem eine enge
Verbindung zu den Diskursen ,Gewalt” und ,Herrschaft” aufzeigt: ,Father-daughter incest is
almost always initiated by the father - Myrrha is a shocking exception to this rule — and often takes
the form of rape.” Archibald, Incest, S. 102 (vgl. auch ebda., S. 145).

78 Vgl. Archibald, Incest, S. 146-147.

379 Vgl. Eming, Inzestneigung, S. 22-24.

3% Vgl. Archibald, Incest, S. 159-161.

31 Von Bloh, Ausgerenkte Ordnung, S. 253.

2 Vgl. hierzu auch Archibald, Incest, S. 97-99.



274 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

latente, drohende oder reale Vater-Tochter-Inzeste eine Verbindung verschiedener
Diskurse ausmachen: Gewalt, Herrschaft und Sexualitit.

Im Folgenden mochte ich die Bedeutung der Inzestdrohung in der Helena ers-
tens in ihrer Konsequenz fiir die narrative Ausgestaltung der Protagonistin, nimlich
als Opfer, beleuchten, zweitens in ihrer diskursiven Bedeutung als Gefihrdung von
Ordnungen (christlich-familidrer und politisch-herrschaftlicher Ordnungen) lesen.
Dariiber hinaus werde ich etwas zur Funktionalisierung des Textes als exemplum und
seine Nahe zum hagiographischen Erzihlmodell ausfiihren sowie Transmissions-
spuren katholischer Elemente in der Historie verfolgen, die etwas iiber Verinderun-
gen im Lauf der Uberlieferungsgeschichte des Textes und iiber (Be-) deutungsver-
schiebungen aussagen.

Das weibliche Opfer

Die Flucht Helenas vor ihrem Vater begriindet die Ausformung der sich durch die
ganze Handlung ziehenden Grundposition der Heldin: Sie ist, dhnlich wie Griseldis
oder die Frau des Ambrosius in Fyra kopmdin/Tvende Kiobmend das unschuldig
verfolgte weibliche Opfer mannlicher Willkiir, und sie ist stindig auf der Flucht vor
verschiedenen Minnern — zunichst vor dem Vater (von dem tatsichlich eine Be-
drohung ausgeht), dann vor ihrem Mann Heinrich (aufgrund der Intrige), schlief3-
lich vor beiden, bis sich nach jahrelangem Suchen und Voreinander-Fliehen endlich
alle Missverstindnisse aufkliren konnen. Die Opferrolle bestimmt auch Helenas
Verhalten in der gesamten Historienhandlung; so lebt sie etwa jahrelang aus Angst
vor ihren Verfolgern in selbstgewahlter Anonymitit. Erst in dem Brief, den sie als
yungefihrdetes Substitut” ihrer eigenen korperlichen Prisenz unter der Treppe des
Papstes in Rom hinterldsst, offenbart sie den anderen ihre wahre Identitit; die vor-
her sich bietenden Gelegenheiten der Wiedererkennung und -vereinigung mit der
Familie vermeidet sie wissentlich. Mit der Opferrolle befindet sich die Heldin so gut
wie stindig in der Defensive, den aktiven Part iibernehmen die ménnlichen Prota-
gonisten der Historie. Helena tritt teilweise sogar fast in den Hintergrund der
Handlung, weil die Aktivititen der anderen Figuren das Geschehen bestimmen und
der Blick des Lesers auf diese gerichtet wird.”®® Interessanterweise sind die anderen
weiblichen Figuren im Roman entweder ebenfalls Opfer (Clarissa und Maria, die
Nichte des Herzogs, die fiir ihre Unterstiitzung Helenas mit dem eigenen Leben
bezahlen) oder unbedeutende Nebenfiguren wie Lucennia und Plaisante, die mit
den Konigssohnen vermihlt werden, also ein standesgemifles ,Schicksal” zugeteilt
bekommen. Die einzige wirklich aktiv agierende Frau in der Historie ist bezeich-
nenderweise die bose Schwiegermutter, deren Aktivitit mit Aggressivitit und
Skrupellosigkeit gepaart ist. Die méannlichen Akteure sind differenzierter dargestellt

3 So auch in der Chanson de geste La Belle Héléne, wie Archibald, Incest, S. 178, festhilt: ,Hélene
often seems quite a marginal character in the midst of all the hectic activity by the other
characters.”



3.2 Ehe 275

(Antonius, Heinrich, der Herzog, die Konigssdhne, der Bischof von Tours),
zeichnen sich aber teilweise durch eine extreme Gewaltbereitschaft aus. Liest man
den Text mit Archibald als Erzahlung eines weiblichen ,rite de passage” bzw. einer
weiblichen ,queste”, so muss Helena (bzw. die ihr entsprechenden Heldinnen in
den anderen Texten, die zur Erzahltradition ,Flucht vor dem inzestuosen Vater”
gehdren) notgedrungen passiv sein, findet sich doch innerhalb der weltlichen,
hofischen Literatur des Mittelalters im Grunde kein eigenes Erzahlmodell mit einer
weiblichen Heldin, das einer solchen Historie als adiquates Vorbild hitte dienen
konnen.*®*

Erzahlmodell Heiligenlegende

Ein Vorbild aus einer anderen literarischen Tradition ergibt sich freilich: die Bio-
graphien weiblicher Heiliger oder Mirtyrer in der hagiographischen und Legen-
denliteratur und natiirlich auch das Leben und Leiden Christi selbst, das in der
christlichen Tradition seit jeher zur imitatio aufruft.’® Die Bedeutung hagiographi-
scher Erzihlmuster fir das Genre der Chansons de geste ist in der Forschung
griindlich untersucht worden. Roussel etwa fiihrt zahlreiche Elemente und Erzihl-
muster auf, die die Chanson de geste La Belle Héléne aus der hagiographischen Lite-
ratur {ibernommen hat, wie etwa die Rolle der Heiligen, der Wunder und Gebete
und die Ubernahme einzelner Motive aus Heiligenviten.>* Dazu kommt ein spezi-

3% So auch Ingrid Bennewitz: ,Madchen ohne Hinde. Der Vater-Tochter-Inzest in der mittel-
hochdeutschen und frithneuhochdeutschen Erzihlliteratur”, in: Spannungen und Konflikte mensch-
lichen Zusammenlebens in der deutschen Literatur des Mittelalters. Bristoler Colloquium 1993. Hg.
von Kurt Gértner et al. Ttibingen: Niemeyer, 1996, S. 157-172, hier S. 166-167. - Und Archibald,
Incest, S.159-161: ,The Flight from the Incestous Father plot can be read as an important social
and personal rite of passage gone horribly wrong. In chivalric romance [ ... ] a standard male rite of
passage marking the transition from adolescence to maturity, and from obscurity to fame, requires
the protagonist to win his spurs on a quest or at a tournament, discover his identity [...] and
receive his final reward in the form of a lady’s love and the acclaim of the court. What could a
female rite of passage consist of? Women’s adventures have to be passive — much may happen to
them, but they cannot demonstrate heroism through action. They cannot go out on lone quests or
fight in tournaments to prove their strength and maturity; success for them in the eyes of the
world means possession of outstanding beauty, nobility, and virtue [...] and then a prestigious
marriage and many children, preferably male. [ ... ] The heroines of the Flight from Incest plot, on
the other hand, deliberately suppress their identities and accept long years of exile, often in menial
conditions, because they fear the consequences of return to the fathers or husbands who have
treated them so brutally.”

Zu den religiésen bzw. hagiographischen Elementen in einer Version der Erzihlung, Beaumanoirs
Versroman La Manckine (um 1240) - die Titelheldin, die hier Joie heiflt, wird mit der Jungfrau
Maria oder mit Christus selbst verglichen — existiert eine ganze Reihe von Untersuchungen, vgl.
Archibald, Incest, S. 154-155 (mit Anm. 14 und 15) und Roussel, Conter de geste, S. 84-85.

Vgl. Roussel, Conter de geste, S. 229-325 zum religiésen Aspekt in der Chanson de geste, mit zahl-
reichen Beispielen von hagiographischen Elementen in der Belle Héléne und Hinweisen auf weitere
Forschungsliteratur zum Einfluss der Hagiographie auf andere literarische Gattungen des Spitmit-
telalters. Einleitend hilt er fest (S.230): ,La vocation historique et hagiographique du genre

385

386



276 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

fischer Zusammenhang zwischen der Belle Héléne und hagiographischer Literatur
durch die bereits im Titel hergestellte familidre Verbindung zwischen Helena und
den Heiligen St. Martin von Tours und St. Brice, sowie durch einen spatmittel-
alterlichen franzésischen Uberlieferungsverbund: Eine der drei vollstindigen Hand-
schriften der Chanson de geste La Belle Héléne enthilt im Anschluss an die Chanson
selbst auch noch die Vita des heiligen Alexius und einen weiteren religiosen Text, Le
trespas de Nostre Dame. In der Transmission der anonymen Prosafassung des 15.
Jahrhunderts finden sich dann jedoch wie zuvor erwéihnt gattungsverwandte Texte
im Uberlieferungsverbund (Magelone und Melusine),*” offensichtlich ein Signal fiir
die Zuordnung der Historien in einen gemeinsamen Genrekontext bzw. die
beginnende Etablierung eines solchen. Solche hagiographischen Erzihlmuster
machen sich auch noch im lutherischen schwedischen Historienbuch von 1679
bemerkbar und demonstrieren, wie sich katholische Elemente im Lauf der
Transmission der Erzahlung im Text erhalten bzw. verindert haben.

Hagiographische Erzihlmuster betreffen Analogien zwischen Figuren in der His-
torie und Christus, die Rolle der Heiligen (Martin und Brixius/Brice) sowie
Wundererzihlungen. Zunéchst zur Christus-Analogie. An einer Stelle im Text wer-
den Helena deutlich christologische Ziige verliehen: Als der Herzog von Colchester
iiber die (gefilschten) Briefe seines Herrn bestiirzt ist, worin ihm der Befehl erteilt
wird, Helena und ihre zwei Séhne zu verbrennen — andernfalls drohe ihm selbst der
Tod auf dem Scheiterhaufen -, dringen ihn seine Ratsherren zum Befolgen des
Befehls mit dem Argument: ,thet wore bittre at en Menniskia dodde/ dn at i och
edert hela huus/ och ther til medh wail hundra eller fleere skulle do6 och
omkomma.“*® Diese Anspielung auf die Auslieferung und den Opfertod Christi ist
nicht zu iibersehen: ,Es ist besser, dass ein einziger Mensch fiir das Volk stirbt.” (Joh
18, 14). Helenas geforderter Tod wird hier also indirekt mit Christi Erldsertod in
Beziehung gesetzt, wodurch alles, was sie als ,weibliches Opfer” erleidet, aus dieser
Perspektive der Postfiguration mit Christus einen Sinn erhilt und positiv gewertet
ist. Die christologische Parallele wird auch noch auf eine weitere Figur iibertragen,
Maria, die Nichte des Herzogs, die sich ihrerseits fiir Helena opfert. Sie wiederholt
fast identisch die Worte der Ratsherren:

Kire Moorbroder/ I kunna gora twa Barn aff klide och annat tingest/ them will iag
taga medh migh/ ndr iag gar til Eelden/ med hwilket iagh will f6rl6sa mijn Drottning
och Frw. Ty thet dr bidttre at iag door allena/ an at wij flere skole d66 och
omkomma/och nu kan tu gora hwilket tig lyster.**

[la chanson de geste], ainsi que sa valeur exemplaire, ne peuvent étre affirmées avec plus de force.

La Belle Héléne de Constantinople s’inscrit clairement dans cette perspective.”

Zu diesen Uberlieferungsphdnomenen vgl. La Belle Héléne, S. 29-38.

Helena 1679, Bl. B3" (Es wire besser, wenn nur ein Mensch stiirbe, als dass Thr und Euer ganzes

Haus und damit hundert oder mehr Menschen umkimen).

3% Helena 1679, Bl. B4" (Lieber Onkel, Ihr kdnntet doch zwei Puppen aus Kleidern machen, die den
Kindern gleichen; diese werde ich mitnehmen, wenn ich den Scheiterhaufen besteige, wodurch

387
388



3.2 Ehe 277

Fiir eine der beiden Frauenfiguren, Maria, bedeutet dies in der Erzihlung tatsichlich
den Tod, Helenas Schicksal und Leiden werden dagegen mit der Anspielung auf den
Opfertod Christi deutlich positiv gewertet und iiberhoht.

Daneben gibt es noch weitere Textstellen, die den Text in die Ndhe der Heili-
genliteratur riicken. Nicht unwesentlich ist hierbei die Verbindung von Inzestthe-
matik und Heiligkeit, die in der mittelalterlichen Literatur auszumachende Beliebt-
heit einer Inzesterzahlung innerhalb einer Heiligenlegende.**° Helena etwa erscheint
den Nonnen in Flandern, ihrem ersten Zufluchtsort zu Beginn der Historie, mit
Vorzeichen des Wunderbaren bei ihrer Ankunft an Land ausdriicklich als Heilige:

[...] och ti Helena kom hart nir Klostret/ begynte ther alla klockorna til at ringa aff
sig sielfwa/ hwar 6fwer the Kloster Jungfrur sig storligen forundrade/ och ginge alle
vth at see sig om/ och i thet fingo the see een Qwinna ifrin Sickanten komma
gangandes/ hwilken war Helena. Sa gingo the emoot henne med kors och fana/
hwilket Helena mycket forvndrade/ och the vndfinge henne kierligen/ och sade at hon

matte wara een helig Frw. Helena sade/ at hon en sadan Ahra och process icke war

wardig.*!

Der Text spielt hier mit der ,heiligmafigen” Erscheinung Helenas. Zunichst wird
niamlich aus der Sicht der (unwissenden) Nonnen erzihlt, wihrend es fiir den Leser
Klar ist, dass es sich bei der Frau, die vom Meer her auf das Kloster zugeht, um He-
lena handelt (,,och nir Helena kom hart nir Klostret”). Doch die Glocken liuten
von allein, was die Nonnen veranlasst, sich der Unbekannten mit Kreuz und Fahne
in einer Prozession wie einer Heiligenerscheinung zu nihern. Zweimal wird dann
diese heilige Aura durch Helenas Reaktion abgeschwicht (,hwilket Helena mycket
forundrade”, ,Helena sade at hon... icke war wirdig”). Sie macht sich diese Aura, die
sie offensichtlich hat, nicht zunutze.

An einer anderen Stelle betet Helena zu Gott, als sie von den Piraten tiberfallen
wird, und wird prompt erhért; Gott schickt einen Sturm, der das Piratenschiff zer-
schellt, und ldsst Helena auf einer Schiffsplanke heil nach England kommen. Die
unmittelbare Kausalitit zwischen Helenas Gebet und der ,Reaktion” Gottes sowie
die Darstellung der Ereignisse als von Gott gelenktes Geschehen wird vom Text
ausdriicklich hergestellt.*”* Die kurze Szene kann auf der Textebene als Beweis fiir

ich meine Ko6nigin retten werde. Denn es ist besser, dass nur ich sterbe, als dass wir alle umkom-
men. Nun kannst du tun, wie es dir behagt).

30 Zur Thematik ,Inzest und Heiligkeit”, auch mit Einbezug anderer mittelalterlicher Inzesterzihlun-
gen wie etwa dem Gregorius, vgl. Kiening, Genealogie-Mirakel, S. 239, und Peter Strohschneider:
»Inzest-Heiligkeit. Krise und Aufhebung der Unterschiede in Hartmanns ,Gregorius™, in: Geist-
liches in weltlicher Literatur, S. 105-133. Dazu auch Eming, Inzestneigung, S. 21-23.

31 Helena 1679, Bl. AS"AS' (Und als Helena sich dem Kloster niherte, begannen alle Glocken von
selbst zu lauten, woriiber sich die Klosterfrauen sehr wunderten. Sie gingen hinaus, um nachzuse-
hen, und da erblickten sie eine Frau, die vom Strand her kam, das war Helena. Sie gingen ihr ent-
gegen mit Kreuz und Fahne, woriiber Helena sich sehr wunderte. Die Nonnen empfingen sie
herzlich und meinten, sie miisse eine Heilige sein. Helena sagte, dass sie solcher Ehre und eines
solchen Empfangs nicht wiirdig sei).

3% Helena 1679, Bl. A6": ,Ta gick Helena for sig sielff/ och giorde sijn Béon saledes: O alzmechtige
och sanfirdighe Gudh/ tu weest for hwad Orsaak iag ar dragen ifran min Fader/ som ar for then



278 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Helenas besondere Rolle als Heilige und als von Gott beschiitztes Opfer mensch-
licher Angriffe verstanden werden, auf einer weitergehenden Deutungsebene dann
im Zusammenhang mit der Fortunathematik im Apollonius und in der Helena als
eine christliche Didaxe, indem dem Leser das Vertrauen auf Gott als einzige Rettung
inmitten der stiirmischen See des Lebens empfohlen wird — nicht umsonst spielen
sich Szenen wie diese auch im Apollonius gerade auf dem Meer ab, ureigenstem
Herrschaftsbereich der Fortuna. Mit der prompten Erhorung von Helenas Gebet
wird dem Leser die Macht des Gebets demonstriert und Helenas Heiligmafiigkeit
unterstrichen.*”

Weitere wichtige Elemente aus der hagiographischen und biblischen Literatur
sind zudem die Triume, in denen den zweifelnden oder unschliissigen Protagonis-
ten von einem Engel der richtige Weg gezeigt wird: Zu Beginn der Historie wird
dem Papst im Traum gesagt, dass er die Erlaubnis zum inzestudsen Begehren seines
Schwagers Antonius geben konne, weil es sich ohnehin nicht erfiillen werde (Helena
1679, BL. A3™), spiter wird dem Eremiten Felix im Traum von einem Engel gesagt,
er solle zum Bischof von Tours gehen und ihm die Geschichte der Kinder Konig
Heinrichs erzihlen (Helena 1679, Bl. D4*-DS"), schliefflich wird Heinrich selbst im
Traum geoffenbart, Martinus moge Helenas abgeschlagene Hand an ihren Arm
halten, sie wiirde sich wieder daranfiigen (Helena 1679, Bl. D7"). Die Parallelen zu
den zahlreichen in der Bibel geschilderten Triumen (Abraham, Joseph, die Weisen
aus dem Morgenland usw.) sind offensichtlich. Wie die anderen aus der hagio-
graphischen Literatur iibernommenen Anspielungen und Erzihlmuster haben diese
biblischen Anspielungen ihren eigenen Wahrheitsanspruch und eine iiber Zweifel
erhabene Autoritit und stiitzen so die ,historia”ab. Zugleich stehen solche Verweise
fur frihneuzeitliche Genreoffenheit und -pluralitit. Diese zeigt sich gerade in der
gleichzeitigen Ubernahme und Adaption unterschiedlicher, auch méglicherweise

stora Synd iag icke wille med honom bega/ men nu kan iag icke hielpa mig/ forvtan tijn Hielp och
Bijstand/ hwilken iag wisserlig troor tu mig sinder vthi mijn N6dh/ och see mig ann med tijn
Barmhertigheet/ at iag ma blifwa oskimd/ bewara mig O HErre ifrin thesse onde Menniskior/ at
iag matte behalla mijn Ahra/ och tig sedan therfére lofwa och prijsa. Och Gudh hafwer hordt
hennes B66n: Ther ar strax en stoor Storm vpkommen/ och slog Skeppen fran hwar andra/ at the
alle forginges/ forvtan Helena/ som bleff sittiandes pa ett Stycke Wrak/ och Gudh giorde thet sa/
at hon kom i Land vnder Engeland/ widh en skon Lustgard/ ther Gudh hafwer henne vphulpit/
och hafwer hon satt sig ther pa Landet halff d6dh/ och hafwer hwilat sig ther.” (Da zog sich He-
lena zuriick und sprach ihr Gebet: O allmichtiger und wahrer Gott, du weif}t, aus welchem Grund
ich von meinem Vater weggegangen bin, wegen der groflen Siinde niamlich, die ich nicht mit ihm
begehen wollte. Doch nun kann ich mir nicht helfen, ich brauche deine Hilfe und deinen Beistand,
den du mir gewisslich in meiner Not schicken wirst. Sieh auf mich in deiner Barmherzigkeit, dass
ich nicht entehrt werde, beschiitze mich, o Herr, vor diesen bosen Menschen, dass ich meine Ehre
behalte, dann werde ich dich dafiir loben und preisen. Und Gott erhérte ihr Gebet: Sogleich kam
ein heftiger Sturm auf, der die Schiffe zerbrach, dass alle untergingen, bis auf Helena, die sich auf
einer Planke retten konnte. Gott fiigte es so, dass sie in England an Land gelangte, bei einem scho-
nen Garten; Gott half ihr dorthin. Sie lie8 sich dort nieder, halb tot vor Erschopfung, und ruhte
sich aus).

33 Zur Rolle des Gebets in der Chanson de geste La Belle Héléne vgl. Roussel, Conter de geste, S. 306-
317.



3.2 Ehe 279

gegenldufiger Erzihlmuster, die im Lauf der Transmission der Historie zusammen-
kommen und einander erginzen. Das Historienbuch erweist sich somit als narratives
Mosaik, das gerade in dieser Mehrfachperspektivierung sein reiches Erzahlangebot
demonstriert.

Ein Beispiel fiir diese Vielfalt, aber auch fiir die textuellen Transformationen der
Historie — Bedeutungsverschiebungen aufgrund von verindernden Eingriffen in den
Text im Laufe seiner zeittiefen Uberlieferung, insbesondere die Transformation
katholischer Elemente in der Erzihlung — sind die katholischen Wundererzahlungen
und die Rolle der Heiligen (Martin/Martinus und Brice/Brixius). Die urspriinglich
katholischen, mittelalterlichen Beziige werden in der schwedischen Version des 17.
Jahrhunderts abgeschnitten, die Szene oder die Figur als solche wird aber im Text
weitererzihlt, so dass wir es nurmehr mit ,Relikten” oder Transmissionsspuren eines
katholischen Erzihlelements zu tun haben. Ein solches Transmissionsphinomen
prisentieren die S6hne Helenas, Martinus (Martin) und Brixius (Brice). In allen
drei spitmittelalterlichen franzosischen Fassungen, der Chanson de geste, dem
anonymen Prosaroman und in Wauquelins Prosafassung, wird Helenas Sohn Martin
mit dem heiligen Martin von Tours identifiziert, bei Wauquelin ist gleich zu Beginn,
in seinem Prolog, die Rede von ,I'ystoire de Helayne, mere de saint Martin, evesque
de Tours” und Helena selbst wird nach der heiligen Helena, der Mutter Konstantins
benannt.** Diese katholische Uberlieferung und Verbindung der fiktionalen Figur
Helenas mit den berithmten Heiligen ist in den skandinavischen Versionen jedoch
weggefallen. Die Vorgeschichte zu Helenas Geburt (Antonius, Helenas Vater, wird
hier als angeheirateter Neffe des Papstes Clemens eingefiihrt, der ihn im Kampf
gegen die Sarazenen unterstiitzt) ist nicht mehr vorhanden, und Helenas
Namensgebung wird nicht mehr in Beziehung zu einer heiligen Namenspatronin
gestellt (vgl. Helena 1679, Bl. A2*). Brice, der Zwillingsbruder Martins, wird in der
Chanson de geste als Vater des heiligen Brice prasentiert (welcher dann spiter dem
heiligen Martin als Bischof von Tours nachfolgt); in der anonymen Prosafassung
wird St. Brice gleich zum Bruder von St. Martin.’*® In der Chanson de geste und bei
Waugquelin wird Martin am Ende Bischof von Tours, und Brice d.A. wird mit
Prinzessin Ludie verheiratet.** In der schwedischen Fassung dagegen sind weder
Martinus noch Brixius Bischofe und Heilige: Martinus wird mit Plaisante, der
lombardischen Ko6nigin, der Helena unterwegs begegnet war, verheiratet und Konig
von England und Schottland. Brixius dagegen wird mit Lucennia vermahlt und
Konig von Konstantinopel; Lucennia ist hier identisch mit Ludie (vgl. Helena, BI.
D7'-D8'). Die beiden Heiligen sind also zu weltlichen Herrschern transformiert, was
einem protestantischen Kontext des 17. Jahrhunderts wohl eher entgegenkommt.

3% 'Wauquelin, Belle Héléne, S. 14, vom heiligen Martin ist auch am Schluss der Erzihlung die Rede,

vgl. S. 400-401. Die Romanhandlung wird denn auch vom Erzihler ungefihr ins 5. Jh. datiert, vgl.
die Vorgeschichte von Helenas Geburt, ebda., S.15-19. Zur Figur des heiligen Martin in der
Chanson de geste und der anonymen Prosafassung vgl. Roussel, Conter de geste, S. 241-255.

5 Vgl. Roussel, Conter de geste, S. 254-255 und La Belle Héléne, VV. 15527-15534.

6 Vgl. Wauquelin, Belle Héléne, S. 400-401 und La Belle Héléne, VV. 15529-15531.



280 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Dennoch finden sich zwei Passagen im schwedischen Text, die sich aus der
Legendenliteratur iiber den heiligen Martin bewahrt haben und die weiterhin in der
Historie transmittiert werden, auch wenn Helenas Sohn im schwedischen Text nicht
mehr ausdriicklich mit Martin von Tours identifiziert wird. Diese beiden Passagen
konnen als ,Relikte” katholischer Erzihlelemente bezeichnet werden.

In Kapitel 22 der schwedischen Historie wird erzihlt, ,Huru Martinus/ Helene
Son/ foll nedh aff en Trappa i Staden Tours”.*” Eines Nachts auf dem Weg zum
Nachtgebet stiirzt Martinus durch eine List des Teufels, der auf der Treppe im Haus
des Bischofs Erbsen gestreut hat. Er dankt daraufhin Christus, der ihn am Leben
erhalten und fiir ihn gelitten hat. Im Traum erscheinen ihm die Heiligen Agnes und
Maria Magdalena und die Mutter Gottes und bestreichen mit einer Salbe seine
Wunden. Er nimmt ihnen die Salbendose aus der Hand, worauf die heiligen Frauen
lachend entschwinden und er am Morgen tatsichlich mit einer Salbendose in der
Hand erwacht. In einem schwedischen postreformatorischen Text von 1679 mag
diese kleine Wundererzahlung auf den ersten Blick nichts zu suchen haben. Ihr
Ursprung ist denn auch eine katholische Legende, eines der Wunder des heiligen
Martin von Tours: In der spatmittelalterlichen Chanson de geste La Belle Héléne
wird genau diese Episode auch erzihlt, allerdings mit dem entscheidenden
Nachtrag, der im protestantischen schwedischen Text weggefallen ist: dem Verweis
auf die wundertitige Salbendose, die ,heute noch”, d.h. zur Entstehungszeit der
Chanson, in Tours ihre Wirkung zeige.**® Der schwedische Text tradiert also den
,plot” der Episode weiter, lisst aber die religiose Dimension (die anhaltende
Wundertitigkeit) soweit wie moglich weg, weil sie dem Ubersetzer wohl zu
katholisch erschien. Dadurch wird der Text zwar mit einem Fragment aus der
Legendenliteratur, der ihm von seiner Entstehungs- und Transmissionsgeschichte
her eigen ist, weiterhin iiberliefert, jedoch ohne dass die urspriingliche Deutung bzw.
Einbettung in einen gegenwirtigen religiosen Zusammenhang ebenfalls
mittransportiert wird. Somit bleibt diese Passage in der schwedischen Historie ein
etwas kurioser Einschub, der aber gerade in seiner Verkiirzung (als ,Relikt”) auf die
Ubernahme von Elementen legendarischer Erzahlungen in das Historienbuch und
damit auf dessen Genrepluralitit verweist.

Eine zweite Szene erzahlt das bekannteste Element aus der Vita von St. Martin,
die Teilung des Mantels mit einem Bettler, der mit Jesus Christus gleichgesetzt wird,
in Erinnerung an das Schriftwort iiber die Barmherzigkeit (,Was ihr fiir einen
meiner geringsten Briider getan habt, das habt ihr mir getan.” Mt 25, 40). In der
Historie wird berichtet, dass sich die beiden Briider Leo und Arm (wie Martinus und
Brixius vor der Taufe heiflen) vom Eremiten Felix verabschieden und auf die Suche
nach ihren wahren Eltern machen. Sie gelangen in die Normandie und verschenken
ihr Geld als Almosen an die Armen. SchliefSlich, als sie schon alles weggegeben

haben:

37 Helena 1679, Bl. C6'-C7" (Wie Martinus, Helenas Sohn, in Tours eine Treppe hinunterfiel).
38 Vgl. La Belle Hélene, VV. 11052-11171 und S. 21.



3.2 Ehe 281

Ta sade dn en gammal Man: Gifwer migh dock nagot fér Christi Pijna skul. T4 Leo
hérde thenne arme Man sig beklaga/ ta hafwer Leo skurit ett stycke aff sin Kiortel och
gifwit honom/ och han ér strax forswunnen fér them.*”

Allein die letzte Bemerkung, dass der Mann rasch verschwand, konnte einen Hin-
weis darauf liefern, dass der Bettler mehr als nur ein armer Mann ist. Eine explizite
Verbindung zur Martinslegende unterlisst der Text jedoch. Leo (Martinus) steht
lediglich als wohltatiger Mensch da, der Bettler ist ein gewdhnlicher Bettler. Aller-
dings mag die Geschichte von St. Martin und der Mantelteilung im allgemeinen
ykulturellen Gedachtnis” im protestantischen Schweden des 17. Jahrhunderts durch-
aus noch prisent gewesen sein, sodass die Leser bei dieser Passage trotzdem sehr
wohl wussten, um wen es sich hier eigentlich handelt. In der Chanson de geste wie in
Wauquelins Prosatext heif3t es dagegen ausdriicklich, dass der Bettler Christus selber
sei und dass diese barmherzige Tat zum Ruhm des heiligen Martin beitragen
werde.*°

Ahnlich wie in der Episode von Helenas Ankunft in Sluus, wo die Klosterglocken
von selbst zu lduten beginnen, wird spiter noch ein kurzer Wunderbericht eingefiigt,
es wird erzahlt, wie der Herzog von Colchester schliellich aus dem gefilschten
Siegel der bosen Koniginmutter ein Kreuz machen lasst, ,som sedan giorde stoor
Jartekn.”*! In der Chanson de geste ist dies ein sprechendes Kreuz, von dessen
Woundertitigkeit ausfithrlich erzihlt wird. Der schwedische Erzihler belisst es aber
bei der kurzen Anspielung auf die Besonderheit des Kreuzes und geht nicht niaher
auf den katholischen Aspekt des Wunders ein. Die Chanson des geste enthilt noch
zahlreiche weitere Wundererzihlungen, die der skandinavische Text in seinen
reformatorisch geprigten kulturellen Kontext jedoch nicht mehr iibernimmt.*”

Zusammenfassend lasst sich sagen, dass gewisse katholische Elemente in der
Transmission des Textes erhalten bleiben (Triume, die Christus-Analogie und die
Namen der S6hne Helenas), andere jedoch ganz wegfallen, etwa die Identifikation
der Sohne mit den Heiligen Martin und Brice, oder nur verkiirzt transmittiert
werden (Martin mit der Salbendose, Mantelepisode) und darum als bruchstiickhafte
Textelemente stehen bleiben. Gerade in dieser Fragmentarisierung sind sie freilich

39 Helena 1679, Bl. C2" (Da sprach ein anderer alter Mann: Gib mir doch etwas um der Leiden Chris-
ti willen. Als Leo diesen armen Mann klagen hérte, schnitt er ein Stiick von seinem Gewand ab
und gab es ihm, und der Alte verschwand auf der Stelle).

%9 Vgl. La Belle Hélene, S. 16 und S. 369-371, VV. 6335-6395 sowie Wauquelin, Belle Héléne, S. 209-
210: ,Et estoit ce povre homme comme tout nuz, et semble a nostre hystoire que c’estoit propre-
ment Nostre Seigneur Jhesucrist qui se aparust a lui en ceste semblance. Le bon chevalier Lyon,
qui encores n’estoit point baptisié, veant celle povre creature qui n’avoit de quoy couvrir sa char,
tira son espee qui lui pendoit au costé et prinst le pan de son mantel qu’il avoit sur les espaules et le
trencha par my et puis le donna a ce povre. [ ... ] don’t il avinst que la nuyt suivant Lyon, qui depuis
fut nommé Martin, oyst une voix angelique disant: ,Martinus adhuc cathecuminus, hac me veste
contexit’. — Vgl. zur Mantel-Episode auch Roussel, Conter de geste, S. 245-247.

“! Helena 1679, BL. C5* (das dann groe Wunderzeichen tat).

402 Vgl. Roussel, Conter de geste, S.277-306 (mit Ubersicht S. 278-279), zum sprechenden Kreuz vgl.
auch La Belle Héléne, S. 456-459, VV. 8572-864S.



282 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

ein Zeugnis fir die breite Transmission und fiir die kulturellen Transformationen
des Textes. Die Ubernahmen aus hagiographischen Erzihlmodellen zeigen den
Reichtum der Gattung Historienbuch auf, die verschiedene mittelalterliche
Genretraditionen wie Legende oder Roman in sich vereint und darin frithneuzeit-
liche Erzihlverfahren des Kombinierens und Weitererzihlens vorfiihrt.

Der Text als exemplum?

In den meisten mittelalterlichen Erzihlungen der Inzestfluchttradition wird das
weibliche Opfer am Ende in seiner urspriinglichen Wiirde restituiert, die Verlet-
zungen (die kérperliche Verstimmelung) auf wunderbare Weise wieder geheilt und
die Familie nach langen Irrfahrten wiedervereint, wobei der inzestudse Vater in der
Regel seine siindhafte Absicht inzwischen bereut hat.*® Ein idealer Zustand scheint
erreicht, dhnlich dem Anfangszustand ,vor der Katastrophe”. Interessanterweise
fehlt dennoch, wie Elizabeth Archibald feststellt, in den meisten dieser Erzdhlungen
eine explizite Moral am Ende. Das Inzestbegehren des Vaters wird, was der Leser
von der narrativen Gerechtigkeit erwarten wiirde, so gut wie nie als Stinde moralisch
verurteilt*** bzw. tiberhaupt gar nicht mehr thematisiert. Mit der im Text erzahlten
Reue scheint sein Vergehen gesithnt und ad acta gelegt zu sein, fir den mittelal-
terlichen Autor ist das inzestuose Begehren in Texten wie diesen offensichtlich
primar im Rahmen der narrativen Organisation, also in seiner handlungskatalysa-
torischen Funktion ausschlaggebend.*”

Anders da der schwedische (und danische) Apollonius, der wie erwahnt als einer
der wenigen weltlichen mittelalterlichen Texte von vollzogenem Inzest erzihlt. Hier

43 Vgl. Archibald, Incest, S. 173-176, wo sie die verschiedenen Varianten des viterlichen Verhaltens
in unterschiedlichen Erzidhlungen analysiert.

Zu Beginn der Erzihlung wird sein Vorhaben jedoch durchaus als siindhaft markiert, und zwar
sowohl vom Erzihler als auch innerhalb der erzihlten Welt, namlich von der Tochter, vgl. Helena
1679, BL. A2"-A2* (meine Hervorhebungen): ,Pa thet sidsta bleff han vptind (aff skamligh begdrelse
och lust) til sijne egen Dotter/ dock til dchta at taga/ huilcket han pa thet sidsta gaff henne tilkinna
war aff Helena bleff mycket bedrofwat/ foll pa sina knia for sin Fader/ med gritande Ogon/ och
sade: kire Fader/ betinker Eder battre i thenna Saak/ ty man finner wil andre Qwinnor/ som i
kunnen Eder trolofwa/ at i therfore icke migh behofwen ther til bruka/ til bigge ware Sidlars
Fortappelse.” (Schliellich wurde er von einer schindlichen Begierde und Lust ergriffen, seine ei-
gene Tochter zu heiraten, was er ihr dann auch eroffnete, woriiber Helena sehr betriibt wurde, vor
ihrem Vater weinend auf die Knie fiel und sagte: Lieber Vater, besinnt Euch eines Besseren, denn
es gibt wohl andere Frauen, mit denen Ihr Euch verheiraten kénnt, dass Thr mich dazu nicht be-
nutzen miisst, zum Verderben unserer beider Seelen).

Archibald, Incest, S.158: ,[ ... ] the surprising lack of reference to incest and its consequences in
the epilogue of La Manekine and its analogues. Once again incest is used by medieval writers as the
,péché monstrueux’, the worst possible form of sexual sin — but as it is not consummated, its main
function here is as a catalyst for the subsequent adventures of the heroine.” Und ebda.,, S. 174: It
does seem surprising that in none of these versions is there any comment or moral in the end
about the incestous paternal desire which set the whole plot in motion.” Vgl. auch ebda,, S. 154
und S. 176.

404

408



3.2 Ehe 283

wird das Inzestvorhaben und die Tat selbst, die Vergewaltigung der Tochter,
wesentlich ausfihrlicher, dramatischer geschildert und deutlich als Stinde markiert:

Thes emellan bleff ssmme Antiochus aff Dieffwulens ingiffuande/ och en obeskedeligh
kirleek vptindt til sin Dotter/ han elskadhe henne otilborligen/ och annerledes dn som
en Fadher brde och lofligt war/ han stridde medh onskona och fechtade vthan blygsel/
men en obeskedeligh kirleek 6ffuerwan alt hans sinne och redeligheet/ han borttapte all
mildheet/ forgaat sigh wara en Fadher/ och giorde sigh til en Tyrann och blodz
krinckiare. Een morghon som Antiochus waknade/ och hans ondsko stogh honom hérdt
vthi sinnet/ stegh han vpp/ och gick in i Dotterens kammar/ han befalte sina tienare/ sta
ther langt ifrd/ sdijandes: sigh haffua nighot hemligit medh sin Dotter tala. Men hans
Dotter stogh honom hir vthi lenge och fast emoot/ doch likwil beréffuade han hennes
Jungfrudom/ emoot hennes eghen wilia. Hon begreet och beklagade sin Fadhers
grymme omildheet/ wiste sigh ingen radh/ holt sigh swara ynkeligh/ alle hennes
athaffuor woro 6rwanladhe/ baar itt bedroffuadt och sorghfult hierta etc.**®

Entsprechend dieser durch den Erzihler moralisierten Besetzung des Inzests als
teuflische Eingebung fillt denn auch die Strafe des Antiochus (allerdings auch der
Tochter) fiir diese Siinde aus, sie werden in buchstablich himmlischer Gerechtigkeit
durch einen Blitz getotet. Dabei gibt es keine Unterscheidung zwischen Téter und
Opfer, die Tochter des Antiochus haftet mit fiir das Vergehen des Vaters und wird
mitbestraft.*”

Wenn in der Helena die ,gerechte Strafe” fehlt (freilich geht es hier ,nur” um das
Inzestvorhaben), gibt es dann vielleicht auch gar keine Hinweise auf eine mo-
raldidaktische Vermittlungsabsicht des Textes? Was kann das fiir eine Intention des
Textes bedeuten? Die schwedischen Helena-Ausgaben des 17. Jahrhunderts verwei-
sen in ihrem bereits erwdhnten kurzen Epilog auf die Lektiire der Historie in der
weitergefithrten mittelalterlichen exemplum-Tradition: das Lob der patientia. Der
Text fithrt vor, wie die geduldige Frau nach allerlei Verirrungen und Abenteuern

06 Apollonius 1636 (S2), Bl. A7"-A8" (Wihrenddessen entflammte jener Antiochus durch die Einge-
bung des Teufels in einer ungehérigen Liebe fiir seine Tochter, er liebte sie unangemessen und
anders, als es einem Vater ziemt, er kimpfte mit dem bosen Gedanken, aber eine unziemliche
Liebe besiegte seinen Sinn und all seine Redlichkeit, er verlor seine Giite, vergafi, dass er ein Vater
war, und machte sich zu einem Tyrann und grausamen Blutschinder. Eines Morgens erwachte
Antiochus und seine Bosheit setzte sich durch, er stand auf, ging in die Kammer seiner Tochter,
schickte die Diener fort und gab vor, etwas Geheimes mit seiner Tochter zu bereden. Seine Toch-
ter widerstand ihm lange und tapfer, aber dennoch beraubte er sie gegen ihren Willen ihrer Jung-
fraulichkeit. Sie beklagte und beweinte die Grausambkeit ihres Vaters, wusste sich nicht zu helfen,
wurde elend, ihr Betragen verinderte sich, sie trauerte und ihr Herz war kummervoll). — Gegen-
tiber der lateinischen Version in der HA ist die skandinavische Fassung bereits eine abgeschwichte
Erzihlung, dort ist sogar noch von Blutspuren auf dem Fulboden nach dem Gewaltakt die Rede,
der deutlich als scelus, Verbrechen, verurteilt wird. Vgl. Schmeling, Historia, S. 1 (RA), S. 45 (RB),
S.84 (RC).

Y7 Apollonius 1636 (S2), BL. C8-DI1": ,then grymme Antiochus/ som regerade vthi Antiochia/ ir
Do6dh: Gudh straffade honom hardeligen och ynkeligen: badhe han och hans Dotter ire slagne aff
Tordon och liung-Eld”. (Der grausame Antiochus, der in Antiochia herrschte, ist tot: Gott be-
strafte ihn hart und schrecklich, er und seine Tochter wurden von Blitz und Donner getroffen).
Vgl. dazu auch Eming, Inzestneigung, S. 33.



284 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

schlieflich wieder ihre rechtmifige Stellung erlangt. Ihre ,Passivitit” kann somit als
Beweis ihrer Geduld gelesen werden und ist in der impliziten moralisch-didakti-
schen Intention des Textes und mit dem Blick auf Christi Leiden positiv besetzt, es
hat sich mit anderen Worten ,gelohnt”, Opfer zu sein, denn Gott hat sich ihr gegen-
tiber gnidig erwiesen und sie — dhnlich wie auch Hiob, der hier als unausgespro-
chene biblische Prafiguration dient — fiir ihre Geduld mit der Restitution ihrer fami-
lisgren und gesellschaftlichen Position belohnt. Im Vergleich zum narrativ aus-
schweifenden Abenteuerplot der Erzihlung fillt der Stellenwert dieser moralischen
Didaxe jedoch eher bescheiden und marginal aus. Der Reiz der Geschichte liegt fiir
den Leser schwerpunktmiflig in seiner Gestaltung als Liebes-, Familien- und
Abenteuerroman. Erklaren lasst sich dieser ,Widerspruch” mit der multiplen und
flexiblen Genrebestimmung, die Elizabeth Archibald den mittelalterlichen In-
zest(flucht)erzihlungen zuschreibt: sie kdnnen sowohl als exemplum wie auch als
,romance’, als Wundererzihlung und als Abenteuer- und Familienroman gelesen
werden, befriedigen in dieser Multifunktionalitit unterschiedliche Lesererwartun-
gen und -anspriiche und vereinigen damit in sich verschiedene beliebte literarische
Gattungen ihrer Zeit. Gerade hierin diirfte wohl ein Grund fiir die grofle Popularitat
dieser Texte im Verlauf des gesamten Mittelalters liegen.*”® Die Beliebtheit der
Historienbiicher, die diese Tradition in die frithe Neuzeit hinein iibernehmen, lisst
sich zu einem Grof3teil ebenfalls aus dieser mehrfachen Offenheit der Texte, auf eine
weitergefasste, mehrdeutige Genrezuordnung und auf ihre vielfachen Rezeptions-
moglichkeiten hin, erkliren. Gerade diese Kombination von exemplum und
,romance’ lasst sich fiir die Helena wie fiir den Apollonius und die Griseldis feststellen,
und alle drei gehoren in Schweden und Dinemark zu den beliebtesten Histori-
enbiichern bis weit ins 19. Jahrhundert hinein.

Die unsichtbare Heldin

Im Zusammenhang mit der Genrefrage soll noch ein besonderer Aspekt des Textes
und der ,passiven Heldin" diskutiert werden. Helena ist aufgrund ihrer Schonheit in
der Historie das weibliche Objekt minnlichen (sexuellen) Begehrens. Dies ist
oftmals mit physischer Gewalt gekoppelt: angefangen beim inzestusen Begehren
des Vaters (Helena 1679, Bl. A2*), dann folgt die Drohung des Kénigs von Flandern,
das Kloster, in dem Helena Zuflucht gesucht hatte, niederzubrennen, falls sie nicht
seine Geliebte werden wolle (Helena 1679, Bl. ASY), schlieflich die Seeriuber bei
ihrer zweiten Flucht. Im Grunde ist es diese Begehrlichkeit, die die gesamte Hand-
lung einst in Gang gebracht hat und auch am Laufen erhilt. Der Blick auf Helena in
der Erziahlung ist ein méannlicher Blick des Begehrens, und Rollen und Verhalten der
ménnlichen Protagonisten definieren sich iiber diesen begehrlichen Blick. Allerdings
wird Helena nicht im eigentlichen Sinn ,angeschaut”, so dass man mit Suzannah
Biernoff von ,sexuality of sight” sprechen kénnte (wie es sich bei Euriolus oc Lucretia

408 Vgl. Archibald, Incest, S. 177-178 und S. 182.



3.2 Ehe 285

anbot), denn der Text gibt dariiber keine Auskunft, das Begehren scheint vielmehr
iber das blole Horensagen von Helenas Schonheit geweckt zu werden. Helena
flieht jeweils, bevor es zu einem eigentlichen Blickkontakt kommen konnte (eine
Ausnahme stellen die Inzest- und die Seerduber-Episoden dar).

Auffallend ist eine der Erzahlung kohidrente Ambivalenz in der Inszenierung der
geduldigen Helena als Heilige oder heiligmiafige Frau. Sie ist unschuldig, sorgt sich
um ihre Kinder und leidet Not und Elend, bis sie schliellich rehabilitiert wird, aber
ein zentrales Moment der Heiligenlegende, das Sichtbarkeitspostulat des Wirkens
und Tuns (oder Nachwirkens) eines Heiligen oder Mirtyrers,*” fehlt im Grunde in
der Helena. In der Szene, als Helenas Auftreten am Strand von Flandern die Glocken
liuten lisst, der Text also eindeutig Heiligkeit evoziert (am deutlichsten in der
gesamten Erzihlung), glauben die Nonnen dem Gelidut und halten darum auch die
vom Wasser her auf sie zukommende Helena fiir eine Heilige (vgl. Helena 1679, B.
AS™ASY). Nicht einmal hier ist es ihre Erscheinung als solche, die Heiligkeit ,sicht-
bar” macht, sondern ein unsichtbares, semantisch eindeutig aufgeladenes
akustisches Signal, die Glocken. Auffallend ist im gesamten Verlauf der Erzihlung,
dass Helena zwar heiligmifig dargestellt wird, jedoch stets im Verborgenen, im
Unsichtbaren lebt. Hier lisst sich an die mittelalterliche literarische und
theologische Diskussion iiber die Erotik des Blicks ankniipfen; und es ergibt sich fiir
die Erzihlung eine diskursive Verbindung von Unsichtbarkeit, einem Ausweichen
vor dem erotisch-begehrlichen Blick, und Keuschheit. Helena flieht vor den Min-
nern und vor der von ihnen ausgehenden Gewalt, flieht vor der Begehrlichkeit und
der Sichtbarkeit und zieht sich in Gebiude oder Gebaudeteile zuriick, wo sie nicht
mehr sichtbar ist: ins Kloster in Sluus, ins Kloster in Plaisantes Stadt in der Lombar-
dei (vgl. Helena 1679, BL. C5), unter die Treppe im Papstpalast in Rom (vgl. Helena
1679, Bl. C5%-C6"), schlieflich in eine Herberge in Tours (vgl. Helena 1679, Bl. D4
D4" und BL DS"-D7"). Dies lasst sich lesen als Rekurs auf die Verbindung von
Korper- und Architekturmetaphorik in Bezug auf Erotik und Begehren, wie sie in
mittelalterlichen Texten vorkommt — der Riickzug ins Gebaude ist mit Keuschheit
assoziiert, der keusche (weibliche) Kérper wird selbst zum Wehrturm, zur Burg.*'
Ganz im Gegensatz zu Euriolus und Lucretia, die gerade iiber den (erotisch konno-
tierten) Blick kommunizieren, entgeht Helena dem minnlichen begehrlichen Blick
und damit auch der ,gefihrlichen”, leidenschaftlichen Liebe. Auf eine Weise ex
negativo wird hier, kdnnte man also vorsichtig sagen, — in der Koppelung von Un-
sichtbarkeit, Keuschheit und bedrohlicher Sexualitit in der Positionierung der

49 Vgl. Emma Campbell: ,Sacrificial Spectacle and Interpassive Vision in the Anglo-Norman Life of
Saint Faith”, in: Emma Campbell und Robert Mills (Hg.): Troubled Vision. Gender, Sexuality, and
Sight in Medieval and Image. New York: Palgrave Macmillan, 2004, S.97-115, hier S.97: , The
importance of vision in saints’ life has been a widely recognized, if not always explicitly discussed,
element of a genre that both represents and invites particular kinds of ,visual’ response. This is
perhaps especially the case in accounts of martyrdom, where the martyr’s suffering not only bears
witness to his or her belief in the divine, but also articulates a demand to be seen and recognized as
such.”

419 Vgl. Biernoff, Sight and Embodiment, S. 55-56.



286 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Heldin als eine ,kérperlos” im Verborgenen Lebende — auf die (freilich duferst
komplexen und héchst unterschiedlichen) Vorstellungen tiber die Erotik des Blicks
in der mittelalterlichen héfischen Dichtung, der Troubadourlyrik und der moral-
theologischen Diskussion tber die ,Sinden des Auges” rekurriert.*! Diese
,Korperlosigkeit” bzw. Unsichtbarkeit des Koérpers der Heldin bleibt nichtsdesto-
trotz immer wieder Anziehungspunkt fiir das Begehren Fremder und fiihrt gerade in
seiner Fragilitit und in seinen Verteidigungs- und Schutzstrategien vor, wie
gefihrlich das Begehren einer ,ordnungsgefihrdenden” Liebe eingeschatzt wird.

Familie und Staat: die gefahrdeten Ordnungen

Bei den mittelalterlichen Erzihlungen vom (vollzogenen oder drohenden) Vater-
Tochter-Inzest, die Archibald untersucht, ist in der Mehrzahl der Texte der Vater
ein Herrscher, ein Konig. Mit Sicherheit kein Zufall, spiegelt sich hier wohl ein
mittelalterliches und frithneuzeitliches Verstindnis von Ordnung. Mit dem inzes-
tudsen Begehren, das als Handlung oder auch schon als Absicht moralisch verurtei-
lenswert ist, gefihrdet nimlich der Herrscher sowohl die familidre Ordnung als auch
zugleich die politische Ordnung seines Landes; die Gefihrdung oder Zerstérung des
Mikrokosmos Familie entspricht auch einer Gefihrdung oder Auflésung des
Makrokosmos Staat. Die Inzestverdichtigung stellte im Mittelalter und in der frii-
hen Neuzeit eine typische polemische Strategie der Klage gegen einen unbeliebten
Herrscher dar.** Der geplante oder vollzogene Missbrauch der Tochter symbolisiert
den Missbrauch der Macht, die der Herrscher nach mittelalterlicher Vorstellung von
Gott erhalten hat, ist also auch darum als Sakrileg zu sehen.

Als ein Beispiel fiir diese Uberlagerung der Ordnungen dient der inzestudse
Konig Antiochus im Apollonius, der sowohl ein schlechter Vater als auch ein schlech-
ter Konig ist, im Text sogar als Tyrann prisentiert wird. Mit der T6tung derjenigen
Bewerber, die das von ihm aufgegebene Ritsel nicht 16sen konnen (vor allem aber
auch derjenigen, die es geldst haben) zeigt sich Antiochus als grausamer Vater und
Machtmensch und bringt vor allem die natiirliche Ordnung zur Stagnation: Mit dem
Aufsetzen des scheinbar unlosbaren Ritsels wird die Heirat der Tochter unmdglich
gemacht, werden konsequenterweise auch die Geburt eines potentiellen Erben und
Thronfolgers und damit die Kontinuitit und Sicherung von Herrschaft massiv ver-

1 Vgl. Biernoff, Sight and Embodiment, S. 52 und z.B. Simon Gaunt: , The Look of Love. The Gender
of the Gaze in Troubadour Lyric”, in: Campbell/Mills, Troubled Vision, S. 79-95.

12 Vgl. Archibald, Incest, S. 145-146 und Bruce Thomas Boehrer: Monarchy and Incest in Renaissance
England. Literature, Culture, Kinship, and Kingship. Philadelphia: University of Pennsylvania Press,
1992, S.4: [ ... ] in a social formation that ascribes rank, wealth, and identity genealogically, family
structure is always already macropolitical; to write or rewrite the family is to write or rewrite the
state [ ... ] the deep interconnectedness of royal family and royal state results from the fact that
they are socially and conceptually the same thing.”



3.2 Ehe 287

hindert.*® Diesem Negativbild eines Herrschers und Vaters wird Apollonius ge-
geniibergestellt (sowie Altistrates und seine Tochter Lucina). In der narrativen
Gerechtigkeit der Erzihlung werden Antiochus und seine Tochter durch einen
Blitzschlag getotet, wihrend Apollonius, Lucina und Tarsia als vorbildliche Familie
am Ende mit Wiedervereinigung, Verheiratung (Tarsia) und Inbesitznahme von
Konigreichen belohnt werden; die familidare Ordnung wie auch die staatliche Ord-
nung sind wiederhergestellt. Antiochus und Apollonius sind damit als Vater wie als
Herrscher spiegelbildlich aufeinander bezogen dargestellt; die Inzestthematik ist
aufs engste mit einem Diskurs iiber familidre Ordnung und die richtige (Konigs-)
Herrschaft verkniipft.** In Vindekildes En Christelig Huus-Fader heifit es mit Bezug
auf das Buch der Spriiche: ,Saa siger og dend vise Mand/ at dend U-gudeliges Huus
skal udslettis: Men de Oprictiges Bolig skal blomstris. Ordspr. Cap. 14. V. 11.“*"* In
der Tat werden das Haus und das Herrschaftsgebiet des Antiochus aufgelost und
gehen in den Besitz der ,guten” Herrscherfamilie des Apollonius und Altistrates
iber. Dieser Verweis auf den schlechten Hausvater zeigt, wie sich Apollonius vor
dem diskursiven Hintergrund der skandinavischen Hausviterliteratur lesen lasst:
Apollonius als Figur ist im frithneuzeitlichen Kontext sowohl als Vater wie auch als
Herrscher duflerst positiv besetzt, weil sich seine Darstellung im Romantext grof-
tenteils mit den Vorstellungen der zeitgendssischen theologisch-6konomischen
Literatur vom rechtschaffenen Ehemann, Vater und Herrscher deckt. Wichtig ist die
Sicherung und Kontinuitit von Herrschaft (Apollonius und Lucina wird zum
Schluss der Erzihlung noch ein Sohn geboren und damit ein ordnungsgemafler Erbe
garantiert) und die Wiederherstellung akzeptabler familiirer bzw. genealogischer
Strukturen. Das gefihrliche und verbotene Begehren wird in der Erzahlung zwar
ausgespielt, letzten Endes aber in gesicherte Bahnen gelenkt.*'® Apollonius fithrt vor,
wie eng ,gute Herrschaft”, intakte familidgre Verhiltnisse, gesellschaftliche
Prosperitit und die Griindung und Bewahrung einer Dynastie durch ,die richtige
eheliche Verbindung” zusammenhingen und so einen positiven Gegenpol zu

3 Archibald, Incest, S. 146, weist darauf hin, dass in der groflen Mehrzahl der mittelalterlichen
Inzesterzahlungen keine Kinder aus inzestuésen Verbindungen entstehen, inzestudse konigliche
Viiter daher ohne Erben bleiben.

Dazu Eming, Inzestneigung, S.38: ,Wihrend das Schicksal von Antiochus im Zuge von Inzest,
Mord und sozialer Isolation spiralformig nach unten geht und seine Dynastie mit ihm und seiner
Tochter ausstirbt, erwirbt Apollonius Verwandtschaft, Verbiindete und ein prosperierendes
Reich.”

% Vindekilde, Huus-Fader, Bl. B7* (So spricht der Weise: Das Haus der Frevler wird zertrimmert,
das Zelt der Redlichen gedeiht. Spr 14, 11).

Wie Eming hervorhebt, ist dabei nicht unwesentlich, dass Apollonius eine exogame Verbindung
mit Lucina eingeht, einer fremden Konigstochter also, die auf3erhalb méglicher inzestudser Kons-
tellationen in der eigenen Familie steht. Erst damit ist auch die schlussendliche familidre und ge-
sellschaftliche Prosperitit des Apollonius gesichert, was — avant la lettre gewissermaflen — die von
Freud und Lévi-Strauss postulierte These vom Zusammenhang zwischen Inzesttabu und kultu-
rellem und gesellschaftlichem Fortschritt bestitigt. Vgl. Eming, Inzestneigung, S. 39-40.

414

416



288 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

inzestu6sen Verhiltnissen bilden, die narrativ mit Tyrannei, dynastischem Stillstand

und Untergang gekoppelt sind.*”

Das ,Madchen ohne Hande”: Helenas zeichenhafter Kérper

Auch in der Helena-Historie korrespondieren die sich durch die gesamte Handlung
ziehenden gewalttitigen Aktionen der Protagonisten mit der Gefihrdung des
yinneren Hauses”. Zwar wird der Inzest nicht vollzogen wie im Apollonius, jedoch
zieht er als dramatische Bedrohung der moralischen Ordnung der Familie eine Ge-
waltspirale in der Erzihlung nach sich, die fiir die mittelalterlichen Inzestflucht-
erziahlungen nicht untypisch ist.*'® Kérperliche Verstimmelung, drohende Verge-
waltigung, Tod auf dem Scheiterhaufen, Mord, Kreuzziige, Gefingnis, Brandschat-
zung — bis zur Wiedervereinigung der Familie reihen sich zahlreiche gewalttitige
Handlungen aneinander. Erst als die familidre Ordnung wiederhergestellt ist, findet
auch die Gewaltspirale ein Ende, 16st sich auf in der familidren und der politischen
Harmonie, der Kontinuitit der Herrschaft. Auf der syntagmatischen Ebene treibt
die eingangs erzihlte Inzestbedrohung die Handlung voran und wird zum Ausloser
der ,queste” der Heldin und simtlicher Abenteuer, Verwicklungen und
Nebenhandlungen bis zum gliicklichen Ende, auf der paradigmatischen Ebene lasst
die enorme narrative Gewaltkulmination, die der Text bringt, Korrespondenzen
zwischen familidrer und staatlicher Ordnung und auch die Fragilitit derselben
erkennen.

Fiir diese fragile, bedrohte Ordnung ist wiederum Helenas Korper ein entschei-
dender Signifikant im Text.*” Zunichst unversehrt (nimlich durch die Flucht vor
dem Inzest) wird die Intaktheit ihres Korpers verletzt, als der Herzog ihre Hand mit
dem Ehering abschlagen lisst, um dem Konig ein Zeichen ihres Todes iiberbringen
zu lassen (vgl. Helena 1679, Bl. B3"). Sie wird in dieser Szene zum ,Midchen ohne
Hinde” (bzw. Hand).*° Als die Nichte des Herzogs an Helenas Stelle auf den Schei-

H7 Vgl. auch Eming, Inzestneigung, S.39. Selten freilich bringt der Text jedoch im Laufe seiner
jahrhundertelangen Uberlieferung und Bearbeitungen einen expliziten moralisierenden Kommen-
tar am Ende, der iiber eine allgemeine Aussage (iiber die Unbestindigkeit irdischen Gliicks) hi-
nausgeht und konkret das Inzestverhiltnis des Antiochus mit seiner Tochter verurteilt. Nur in
John Gowers Version der Geschichte als exempelhafte Erzihlung innerhalb seines allegorisch-
didaktischen Werks Confessio Amantis wird Apollonius explizit als Musterbeispiel einer ,ordent-
lichen” Liebe und als vorbildlicher Herrscher prisentiert. Vgl. hierzu auch Archibald, Incest, S. 93-
101.

8 Vgl. Archibald, Incest, S. 170-171.

9 Vgl. auch Kiening, Genealogie-Mirakel, S.252-253 zur Mehrfachfunktionalisierung der fehlenden

Hand im Manekine-Roman.

Das Motiv der abgeschnittenen Hand bzw. Hinde wird in den schriftlich wie oral iiberlieferten

Varianten des ,Madchen ohne Hinde"“Erzahlkomplexes unterschiedlich eingesetzt, etwa als Akt

der Selbstverstiimmelung zur Verhinderung des Inzests (weil eine verstimmelte Frau nicht mehr

attraktiv ist bzw. nicht Konigin werden kann), als Eifersuchtsakt der bdsen Schwiegermutter, als

Strafe usw. Ebenso unterschiedlich sind seine Deutungen in der Erzahlforschung, die vor allem

psychoanalytisch ausgerichtet sind. Vgl. ,Midchen ohne Hinde" in Enzyklopidie des Mdrchens,

420



3.2 Ehe 289

terhaufen steigt und sich die Verstimmelung im Grunde als ,iiberfliissig” erweist,
lasst der Herzog die abgeschlagene Hand in einem Beutel von einem der Séhne
Helenas um den Hals tragen, er wird deshalb vom Eremiten Arm genannt.**' Arm
(spdter Brixius) trigt somit in seinem Namen das Zeichen der Mutter, mehr noch:
des verletzten Korpers der Mutter. Ihr amputierter, unvollstindiger Korper bleibt im
Namen des Sohnes prisent. Er trigt die abgetrennte Hand wie eine kostbare
Reliquie in dem goldenen Beutel stets bei sich, was wiederum auf Helenas Inszenie-
rung als Heilige verweist. Aufschlussreich ist die Wechselbeziehung zwischen
Korperteil und (Rest-)Kérper im Verlauf der Erzahlung, denn mit der Trennung
Helenas von ihren Sohnen werden auch diese beiden noch einmal voneinander
getrennt. Sowohl die ,Reliquie” in Brixius’ Besitz, der prisente (fragmenthafte)
Signifikant fir die abwesende Helena, als auch die fehlende Hand an Helenas ampu-
tiertem Korper selbst, die dessen Unvollstindigkeit stets vor Augen fiihrt - beide
also, die Prisenz und die Absenz, fungieren im Text als Orientierungs- und Erken-
nungszeichen fir Helenas Identitit. Die Hand mit dem Ehering erkennt Konig
Heinrich als die seiner Frau wieder und identifiziert damit die beiden Diener des
Bischofs von Tours als seine beiden Sohne (vgl. Helena 1679, Bl. C4*). Aufgrund der
fehlenden Hand vermutet dann auch der Papst zu Recht in der unbekannten Frau
seine Nichte.*? Gegen Ende der Erzihlung fillt diese Frau dem Diener Konig
Heinrichs wiederum wegen der fehlenden Hand auf.*** In beiden Fillen vermeidet

Sp. 1377-1384. — Eine breite Ubersicht iiber die verschiedenen Varianten des Motivs in der mit-
telalterlichen Literatur bietet auch Roussel, Conter de geste, S. 52-72 und S. 207-216, aus der Sicht
der Erzihlforschung. — Archibald geht insbesondere auf die Selbstverstimmelung als Schutz vor
dem Inzest ein (vgl. Archibald, Incest, S. 167-168) und auf die symbolische Bedeutung als stellver-
tretende Verletzung statt des verhinderten Inzest bzw. der gewaltsamen Defloration, also ein
selbst zugefiigter korperlicher Gewaltakt anstatt der patriarchalen Gewaltausiibung am weiblichen
Kérper. Die Tochter verweigert dem Vater buchstéblich ihre Hand. In der Belle Héléne (sowohl in
der Chanson de geste wie auch den spatmittelalterlichen Prosaversionen und der folgenden
Transmission) steht die Verstiimmelung aber nicht in Zusammenhang mit dem Inzest, sondern —
wie auch im schwedischen Text oben vorgefiihrt — (als Mirchenmotiv) mit der Funktion als Be-
wetis fiir den angeblichen Tod der Heldin. Vgl. Archibald, Incest, S. 170-172.

1 Helena 1679, Bl. BS": ,och kallade thet ena [barnet] Leyon/ och the andra Arm/ wid thet war
Helene Arm bunden.” (und er nannte das eine Kind Lowe, das andere Arm, denn an ihm war He-
lenas Arm befestigt). Entsprechend auch die Namensgebung in den franzésischen Vorlagen: in
der Chanson de geste und in Wauquelins Prosatext heifit der Sohn Bras. Vgl. La Belle Héléne, VV.
3763-3786 und Wauquelin, Belle Héléne, S. 18S.

#2 Helena 1679, BL. C6": ,Nir Pafwen nu sagh/ at hon hade allenast een Hand/ tinckte han strax pa

Helena/ och ropte henne til sigh/ och sporde henne hwar hon war hemma/ och huru hon hade

mist then eena Handen?” (Als der Papst sah, dass sie nur eine Hand hatte, dachte er gleich an He-

lena, rief sie zu sich und fragte sie nach ihrer Herkunft und wie sie die andere Hand verloren
hitte?) — worauf ihm Helena eine erfundene Geschichte erzihlt, die bezeichenderweise von einem

Vergewaltigungsversuch handelt.

Helena 1679, BL. D4": ,och i thet samma kom Konungens Tienare rijdandes och sdgh wil pa

henne/ ty han formirckte/ at hon hade allenast en Hand/ och tinckte han/ thet métte jw wara

Helena, ty han tiente Konung Henrich nir the blefwe trolowade.” (da kam der Diener des Kénigs

herbeigeritten, sah sie genau an und bemerkte, dass sie nur eine Hand hatte, und er dachte sich,

dies miisse Helena sein, denn er diente bei Kénig Heinrich seit dessen Hochzeit mit Helena).

423



290 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Helena eine Anagnorisis. Ihr kérperliches Manko, eine Art Stigma, wird just per
absentia zum sichtbaren Zeichentriger ihrer Identitit, die sie gerade zu verbergen
sucht, die sie unsichtbar lassen will.

Bei der Wiedervereinigung der Familie wird die abgetrennte Hand auf wunder-
bare Weise wieder an Helenas Handgelenk gefiigt, was Konig Heinrich im Traum
von einem Engel offenbart wurde. Martinus, der (wenn auch im schwedischen Text
so nicht identifizierbare) heilige Sohn, St. Martin von Tours, ist es, der mit Gottes
Hilfe die Intaktheit des miitterlichen Korpers wiederherstellt:

Nir Martinus thetta horde/ bleff han ganska glad/ och hafwer sa tagit sijn Moders
Hand/ och pakallade Gudh/ at han wille med sijn hielp wara tilstides/ thet han nu
foretager medh sijn Moder. Och si satte han ther medh Handen til Armen igen/ at
hon bleff fast widh sittiandes genom Gudz Alzmechtigheet for hwilken ingen Ting ar
omdieligt: For hwilken boénhorelse/ the alle prijsade Gugh [!] for sin stora Nade.***

Das Wunder der Wiederherstellung des heilen Korpers ist als Signal fiir die Orien-
tierung der Historie an hagiographischer Literatur zu lesen, das sich in der Trans-
mission auch bis in die postreformatorischen skandinavischen Versionen erhalten
hat; Gottes Grofie und wundertitige Allmacht wird an Helena vorgefiihrt, die zwar
keine wirkliche Heilige ist, aber nahezu wie eine Heilige inszeniert wird.

Auf einer zweiten Ebene steht Helenas amputierter Korper fiir die verlorene und
erst am Schluss der Historie wiederhergestellte familidre Ordnung.**® TIhre
Verstimmelung kann als leib-haftiges Zeichen fiir die verlorene Einheit der Familie
und damit fiir deren gestorte Ordnung gesehen werden. Die Irrfahrten, Reisen und
Kriegsziige der Protagonisten, das Voneinander-Getrenntsein der einzelnen Fami-
lienmitglieder, die vorgetauschten Identititen, die Fluchtversuche Helenas vor Vater
und Ehemann - diese Ereignisse (die freilich den Grofteil der Handlung und damit
des unterhaltenden Moments fiir den Leser ausmachen) demonstrieren die
verlorene oder gestorte Ordnung der familidren Einheit. Erst bei der Wiederver-
einigung der Familie, die zugleich auch die politische Ordnung neu errichtet, die
Verteilung der Herrschaftsbereiche regelt und mit der Verheiratung der Séhne die
Sicherung der Kontinuitit herrschaftlicher Ordnung veranlasst, worin kein offener
Raum fiir etwaige neue Inzestkonstellationen bleibt (vgl. Helena 1679, Bl. D7-D§"),
haben Irrfahrten, Tduschungen und Kriege ein Ende. Mit dem geheilten Korper der
Heldin ist auch der politische und familidr-gesellschaftliche Korper wieder intakt. In

#4 Helena 1679, Bl. D7" (Als Martin dies horte, wurde er froh, nahm die Hand seiner Mutter und
betete laut zu Gott, dass dieser ihm bei seinem Vorhaben beistehe. Und so fiigte er die abgeschla-
gene Hand wieder an den Arm, dass sie fest blieb, durch Gottes, des Allmichtigen Hilfe, fiir den
nichts unméglich ist. Fiir diese Erhérung des Gebets priesen alle Gott und seine grofle Gnade).
Zur Teleologie der Geschichte im verwandten Manekine-Roman erldutert Kiening, Genealogie-
Mirakel, S.250, dass verschiedene Grenziiberschreitungen vollzogen und genealogische Instabili-
titen prasentiert werden, dass aber gerade in ,der Monstrositit der Regeliiberschreitung durch
den Inzestversuch eine emphatische Bestitigung des die Regel konstituierenden Systems” festge-
stellt wird; dies kommt meiner Lesart der Helena als ein durch Gefihrdungen wie Inzest zwar am
Rande der Ordnung experimentierender, sie letztlich aber bestitigender Text entgegen.

425



3.2 Ehe 291

seiner Fragilitit und Gefihrdung verweist der Mikrokosmos Korper zeichenhaft auf
die zu bewahrende bzw. wiederherzustellende Ordnung im Makrokosmos des
Staatskorpers. Korper, Familie und Staat sind am Schluss wieder intakt. Durch das
Wunder der wiederangefiigten Hand schimmert die géttliche Prisenz hinter aller
irdischen Ordnung, die transzendente Dimension der Entsprechung von Mikro-
und Makrokosmos.**

Die wiederhergestellte Familienordnung bzw. die Beziehungen innerhalb der
Familie, die an zwei Stellen besonders in den Blick riicken, nimlich bei Trennung
und Wiederfinden, sind iibrigens auch die einzigen Textstellen, an denen der Er-
zahler sich im schwedischen Text einschaltet und kurze Kommentare gibt. Diese
Passagen machen deutlich, wie sehr dem Text an der Rehabilitation dieser Ordnung
gelegen ist und dass er diese seinen Lesern ans Herz legen will. Zunachst die Stelle,
als Helena das Verschwinden der Kinder beklagt, die im wilden Wald der
Verbannung von einem Lowen und einem Wolf entfithrt wurden, wihrend sie
eingeschlafen war:

Nir Helena vpwaknade/ wore hennes barn borte/ hwad klagomdhl hon hade/ gifwer
iag hwar Moder at betinckia/ som hafwa sijna barn kdre aff Hiertat: Hon hafwer sagt och
klagat medh stoor Graat/ Ah mig arme/ hwar dre mijne barn blefne? O Herre Gudh/
hwij hafwa icke ocksi the wilde Diuur atit migh vp/ som mijna barn hafwa
omkommit/ ty iag weet wil/ at ingen menniskia hafwer tagit them migh ifran.
Therfore hafwer hon statt vp som fortwiflat/ och sagh intet annat dn Si6é och Himmel
pa then ena/ och then willande Skogh pa andre sijdan.*”’

In der zivilisationsfernen Wildnis, in der Helena sich befindet, erscheint die Klage
um die entfiihrten Kinder, um die verlorene Einheit der Familie umso ergreifender.
Der Erzihler appelliert hier an die Mutterliebe (,,hafwa sijna barn kire aff Hiertat”)
als christliche und der hustavla gemafie weibliche Tugend und Erwartungshaltung;
Helena wird zur vorbildlichen Mutter, die um ihre Kinder trauert. Die freuden- und

¢ Auf eine eingehendere Untersuchung der unterschiedlichen Korperdarstellungen und Kérperdis-
kurse im Mittelalter muss hier verzichtet werden. Zur Zeichenhaftigkeit des Korpers in mittelal-
terlicher Literatur vgl. stellvertretend nochmals Christian Kiening: ,Doch der Korper, von dem
hier die Rede ist, hat iiberwiegend allgemeinen, theoretischen und normativen Charakter. [ ... ] Als
gefallener oder zerstiickelter, beschidigter oder fragmentierter, zu heilender, zu kontrollierender
oder zu neutralisierender ist der Kérper primar Zeichen von Defizienz, nicht Quelle von Erfah-
rung.” Christian Kiening: Zwischen Korper und Schrift. Texte vor dem Zeitalter der Literatur. Frank-
furt/Main: S. Fischer, 2003, S. 180. Der Koérper ist in seiner heilsgeschichtlichen Konzeption als
erlosungsbediirftiger Korper und zugleich in seinem Geschaffensein als Ebenbild Gottes als
ymikrokosmischer Spiegel der makrokosmischen Ordnung” zu verstehen, der als lebender Kérper
Momente unterschiedlicher Gefahren und Gefihrdung in sich birgt (z.B. Krankheit, Siinde). Vgl.
ebda., S. 180-181.

7 Helena 1679, Bl. BS'; meine Hervorhebung (Als Helena erwachte, waren ihre Kinder fort. Wie sehr
sie klagte, gebe ich jeder Mutter zu bedenken, die ihre Kinder recht von Herzen liebt. Sie klagte unter
groflem Weinen: ach, ich Arme, wo sind meine Kinder geblieben. O Herr, warum hast du die wil-
den Tiere, die meine Kinder umgebracht haben, nicht auch mich auffressen lassen, denn ich weif3
wohl, dass kein Mensch sie entfiihrt hat. Dann stand sie verzweifelt auf, sah nichts als das Meer
und den Himmel und den wilden Wald um sich).



292 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

tranenreiche Wiedervereinigung der ganzen Familie am Schluss der Historie
fokussiert wiederum insbesondere das Verhiltnis Helenas zu ihren Kindern, aber
auch die Beziehung zwischen den Ehegatten Heinrich und Helena sowie zwischen
Helena und ihrem inzwischen reuigen Vater:

Ther effter lopp Konung Henrich til henne [Helena]/ togh henne vinliga vthi Fampn/
och med gritande Tarar kyste henne winligen och kirligen/ och han grat af stoor
Glidie/ at han hade funnit henne igen (som iag gifwer hwar at betinckia) som si mister
sin Allerkireste/ och synnerlig han finner henne igen. Sedan dr Konung Antonius/
hennes Fader/ kommen medh Knifall och kyst henne/ ther medh hafwa bade
Herrarne bidit henne om forlatelse/ hwad som the for hade brukit henne
emoot/henne winligen i fampn tagit/ och karligen kyst. Ta hafwer hon med gratande
Tarar them girna forlatit: Och the lite henne afliggia the gamble klider/ och latit
henne inféras i sin Konungzlig Klidebonat/ som henne wil tiente. Och ta dre hennes
bigge Séner komne/ och félle ned for henne/ hwilka hon bigge med gritande Ogon
hierteligen i fampn tagit/ them kyst/ och tryckt them til Brost/ och ther effter holz en
stoor Herredag/ med all Hirligheet och Glidie som thet sig borde. Hwem kann
beskrifwa then stora Frogd och Glidie/ the aff hwar abdra hade/ bade leendes och
gratandes/ ndr the hwar andre ansage? Men iag gifwer Lasaren thet wijdare til at besinna
och betinckia.*®

Die zuvor aus unterschiedlichen Griinden - Inzestvorhaben, Betrug bzw. Miss-
trauen, Verlust — gestorten Beziehungen zwischen den Protagonisten sind nun
wiederhergestellt. Dies wird auch deutlich an den materiellen Demonstrationen der
restituierten emotionalen und familidren Ordnung: Ein grof3es Fest wird abgehalten
(,medh all Harligheet och Glidie som thet sig borde”) und Helena wird wieder in
ihre koniglichen Kleider gehiillt, die ihrer Wiirde entsprechen, auf die sie so lange
verzichten musste (,som henne wil tiente”). Darauf folgen im letzten Kapitel das
Wunder der Restitution des Kérpers und die Verteilung der (gerechten) Herrschaft.

Mutter-, Gatten- und Elternliebe und die Inszenierung familidrer Eintracht also
stellen fiir den Erzihler entscheidende Aspekte in der Historie dar, die er zum Anlass
nimmt, sich selbst in die Erzihlung einzumischen und den Leser zu ermahnen. Dies
mag auf eine Lektiire des Textes als frithneuzeitlichen ,Familienroman” schliefen
lassen: Neben der Bedeutung der Tugend der geduldigen Helena, die an den
imitatio-Anspruch der Heiligenlegende und des Lebens Christi erinnert und den

28 Helena 1679, Bl. D6'-D7'; meine Hervorhebungen (Da eilte Kénig Heinrich zu ihr, nahm sie
freundlich in die Arme, kiisste sie innig und unter vielen Trinen und weinte sehr vor Freude, dass
er sie nun wiedergefunden hatte (was ich jedem zu bedenken gebe), der seine Herzallerliebste verlo-
ren und auf diese Weise wiedergefunden hat. Dann kam Antonius, ihr Vater, fiel vor ihr auf die
Knie, und beide Minner baten sie um Vergebung fiir das, was sie ihr zuvor angetan hatten, nah-
men sie in die Arme und kiissten sie liebevoll. Da hat sie ihnen unter Trinen gerne vergeben. Und
sie lielen sie ihre alten Kleider ablegen und konigliche Gewinder anziehen, die ihr ziemten. Dann
kamen ihre beiden Séhne, fielen vor ihr nieder, und sie schloss sie unter Trinen zirtlich in die
Arme, kiisste sie und driickte sie an ihre Brust. Ein grofies Fest wurde abgehalten, mit aller Herr-
lichkeit und Freude, wie es sich gehorte. Wer kann die grofe Freude beschreiben, die sie aneinan-
der hatten, lachend und weinend, als sie einander ansahen? Dies aber gebe ich dem Leser weiter zu
bedenken und zu besinnen).



3.2 Ehe 293

Text in der Tradition eines mittelalterlichen exemplum virtutis positioniert, eroffnet
sich dartiber hinaus in der ,Glorifikation” der Familie eine vormoderne Perspektive.
In der hustavla und anderen moraltheologischen und 6konomischen Texten der
skandinavischen frithen Neuzeit ist nach dem Verhiltnis zwischen den Eheleuten
auch das Verhaltnis zwischen Eltern und Kindern, die Verantwortung der Eltern fiir
ihre Kinder, Gegenstand der Auslegungen des Autors.*”” Den idealen Zustand des
yHausfriedens” stellt eine optimal funktionierende Familie dar, in der sowohl die
innerfamilidre hierarchische Ordnung gewahrt ist als auch die moralischen,
emotionalen und materiellen Pflichten und Verantwortungen der einzelnen
,Stinde” untereinander wahrgenommen werden.

Fir einen vormodernen Leser der Helena, aber auch des Apollonius und der Gri-
seldis, der durch die Prominenz der hustavla und anderer theologisch-6konomischer
Literatur im kulturellen und religiosen Milieu des lutherischen Skandinaviens im 16.
und 17. Jahrhundert mit deren Ordnungsvorstellungen vertraut ist, mogen gerade
diese restituierten familidren und staatlichen Ordnungen am Ende der Historien ein
entscheidender Aspekt gewesen sein. Die appellhaften Kommentare des Erzahlers
lassen jedenfalls darauf schliefen. Hier bieten die Historien einen diskursiven
Anschluss an die didaktische, 6konomische und theologische Literatur der Zeit, was
mit Sicherheit auch als ein Grund fir die grofle Popularitit solcher Historien
verstanden werden kann. Dass freilich der Reiz der Lektiire gerade im Erzihlen von
der Gefihrdung solcher Ordnungen besteht, steht aufler Frage — allein die epischen
Schilderungen der Abenteuer- und Irrfahrten im Apollonius und der Helena lassen
darauf schliefen - widerspricht m.E. der ersten Feststellung jedoch nicht.
Gefihrdung, ein mogliches ,Ausrenken” oder sogar Zusammenbrechen der
familidren und staatlichen Ordnung und deren schlieflich doch noch erfolgte
Restitution prisentieren sich hierin als spielerisches narratives Verfahren frithneu-
zeitlicher Historienbticher.

3.2.5.2 Hildegardis och Talandus

Die Historie von Hildegardis, eine Erzahlung aus dem Sagenkreis um Karl den
Groflen, wurde erstmals zusammen mit Echtenskaps Kirleeks Ahre-Crona 1641 ge-
druckt: Een lustigh och sanfirdig Historia/ om Drottning Hildegardis, Caroli Magni
Husfrw/ och hennes Stiufforodher Talando.”*® Dieser Uberlieferungsverbund, der bis

9 Vgl. 2.B. Fischer, Huus Tafla, S. 284-313.

0 (Eine lustige und wahre Geschichte von Kénigin Hildegard, der Frau Karls des Grofen, und
ihrem Stiefbruder Talandus). KB Stockholm, Mikrofilm, Sign. F1700/2330 a, Bl. C2" (der Druck
befindet sich direkt im Anschluss an Ahre-Crona im genannten Erstdruck von 1641). Im Folgen-
den zitiere ich Hildegardis aus der Ausgabe von 1641. - Vgl. dazu auch SFV, S. 8-9 und Bickstrom,
Svenska Folkbicker 1, S. 264-274 sowie Schiick, Svensk Litteraturhistoria 1, S. 364; Collijn, Sveriges
Bibliografi, Sp.390-391 und insbesondere ausfithrlich Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung,
S. 148, Anm. 191. Weitere Ausgaben von Fyra képmdin nach dem Stockholmer Erstdruck von
1641 sind - die folgenden Angaben nach Glauser, ebda. und Collijn, ebda.: 1689 (0.0.), 1699
Stockholm, 18. Jahrhundert Mitte (0.0.), *1786 (Lund), 18. Jahrhundert II (2 Auflagen, 0.0.),



294 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

ins frithe 19. Jahrhundert erhalten bleibt, zeigt eine enge inhaltliche und motiv-
geschichtliche Verbindung zwischen beiden Texten: Beide Texte gehoren zum
Erzahlkomplex der unschuldig verfolgten und verleumdeten Frau, und beide erzih-
len von einer (erfolgreichen) Treueprobe, die die Tugendhaftigkeit und Treue der
Ehefrau ins Zentrum des Geschehens und der Didaxe des Erzihlten stellt. Hier
nimmt der Anhang bzw. die zweite Historie desselben Drucks eine Unterstiitzungs-
funktion fiir die narrative und didaktische Intention der ersten Historie wahr, ahn-
lich wie in der dinischen und schwedischen Transmission von Griseldis/En Doctors
Datter.*!

Die Ehefrau Karls des Grof3en, Hildegardis, wird wihrend dessen Abwesenheit von ih-
rem eigenen Stiefbruder, Talandus, sexuell bedringt. Sie weigert sich, doch als das
nicht mehr hilft, gelingt es ihr, ihn durch einen Trick zu tiuschen (indem sie scheinbar
auf seine Forderung eingeht und ihm in sein Gemach folgen will) und in einer
Kammer einzusperren. Als ihr Mann aus dem Krieg heimkehrt, ldsst sie Talandus aus
Mitleid wieder frei. Dieser jedoch will sich fiir seine Schmach und das verweigerte
Begehren richen und verklagt Hildegardis ihrerseits der Unzucht: dass sie ihn, der auf
sie aufpassen wollte, eingesperrt habe, um besser ihren ehebrecherischen Aktivititen
zu fronen. Karl der Grof8e glaubt ihm und lisst seine Frau zum Tod verurteilen. Sie
kann jedoch fliehen und lebt fortan in Rom, wo sie als Arztin wirkt und bald beriihmt
wird. Talandus, durch Gottes Strafe blind und aussitzig geworden, gelangt schliellich
ebenfalls nach Rom, wo er Hildegardis — unerkannt — um Heilung bittet. Sie heilt seine
Krankheit, nachdem sie ihn zunachst zur Beichte geschickt hat. Von der wundersamen
Heilung seines Schwagers erfihrt Karl der Grofle und trifft zusammen mit dem Papst
im Petersdom die berithmte Arztin, in der er seine Frau erkennt. Hildegardis erzihlt
ihrem Mann den wahren Sachverhalt der Talandus-Geschichte und wird daraufhin
vom Kaiser, der nun ihre Tugendhaftigkeit und Unschuld erkennt, rehabilitiert.
Talandus soll mit dem Tode bestraft werden, doch Hildegardis bittet um sein Leben.
Er verbringt den Rest seines Lebens in grofler Armut aufer Landes.

Auffallend ist in dieser Erzihlung — wie bereits im Apollonius und in der Helena -
eine Erdffnungsepisode des (versuchten) Inzestes, diesmal unter Stiefgeschwistern.
Auch hier steht eine Vergewaltigung der Frau durch den ménnlichen Aggressor als
drohendes Ereignis im Raum, also nicht etwa eine weibliche Verfiihrerin.
Wesentlich stirker als im Apollonius und in der Helena tritt allerdings die moralische
Wertung des Erzihlers in dessen Kommentaren zutage: Die Sympathien des Lesers
werden eindeutig auf die tugendhafte weibliche Protagonistin gelenkt und die
potenzielle inzestudse Tat scharf verurteilt.*> Entsprechend wird Talandus als

1809 Karlskrona, 1810 Géteborg, 1836 Lund. Die Hildegardis-Historie begleitet die Fyra képmdn-

Drucke bis 1810, wird 1843 in Folk-Sagor for Gamla och Unga 11, Orebro, aufgenommen. Sahlgren

bestirkt Backstroms Vermutung, der Erzihlung liege eine deutsche Vorlage zugrunde (vgl. SFV,

S.9).

Weitere Beispiele bei Glauser, Ausgrenzung und Disziplinierung, S. 146-150, der auch verschiedene

Funktionslisierungsméoglichkeiten von Anhingen (in Kombination mit unterschiedlichen Haupt-

texten) zeigt, etwa bei der schwedischen Historia om en biskop och en ostadd tjinare.

2 Hildegardis, Bl. C2": ,Men then ddle och dygdesame Frw/ war sé stadigh och kysk/ at forr in hon
ville vthi sin Herres linglige Franwaru/ begia Blodskam och Horerij medh sin Stiuffbrodher/ ta

431



3.2 Ehe 295

Verkdrperung alles Nicht-Tugendhaften prisentiert.*® Dass sein Vorhaben mora-
lisch hochst verwerflich ist, zeigt auch die Verwendung des Begriffs ,kidheet”
(Hildegardis, Bl. C3"), womit eindeutig die christliche Todsiinde luxuria (Wollust)
gemeint ist.

Talandus’ spitere korperliche Verunstaltung bzw. Disfunktionalitit durch Blind-
heit und Aussatz wird als Gottes gerechte Strafe fiir ein Vergehen verstanden, das
eben gerade die Verfithrung des Korpers durch das ,siindige Fleisch” beinhaltet
hitte: ,I medler tijdh/ straffade Gudh (som ir en rittwijs Domare) then otuchtige
Talandum, sé att han bleff blind och spetilsk.“?** Der Text demonstriert hier gewis-
sermaflen das ius talionis. Die spitere korperliche Heilung des Talandus geht
entsprechend einher mit der geistlich-moralischen Reinigung, der Beichte und
Bufle:

Talandus giorde som hon [Hildegardis] honom befalte/ bekende sine Synder/ och
giorde Bittring/ och sedan kom han til henne/ hon giorde honom frisk och hilbregda
[!]/ s& att han bekom sin syyn och hilsa igen.**

Auch wenn Hildegardis Talandus durch ihre Giite vor der Todesstrafe bewahrt, so
lasst ihm die narrative Gerechtigkeit doch eine angemessene Strafe zuteilwerden: er
lebt fortan im Exil, ,i stoor Armodh och Alendigheet.”?*® Hildegardis dagegen ist in
ihrer Giite, Tugendhaftigkeit, in der Praktizierung der christlichen Nachstenliebe,
auch in ihrer Titigkeit als Arztin (auch sie lebt inkognito in Rom, dhnlich wie
Helena) wiederum als heiligmaflige Frau gezeichnet.

Ahnlich wie in Echtenskaps Kirleeks Ahre-Crona und in der Helena behauptet sich
auch in dieser Historie die weibliche Protagonistin in ihrer (auf die Sexualitit
bezogenen) Tugendhaftigkeit und ehelichen Treue. Ihr gelingt es, der Rache des
vorschnell und oberflichlich urteilenden Ehemannes zu entkommen und unerkannt
aufler Landes eine zweite Existenz zu fithren, die ihr zu Ruhm und Ansehen verhilft.
Schlief8lich steht am Ende der Erzdhlung ihre moralische Rehabilitierung durch den
Ehemann, der nach Gott an zweiter Stelle als irdisch-moralischer Richter fungiert,
und der bose Verfithrer wird bestraft. Im Mittelpunkt steht die Treue und
Tugendhaftigkeit der Frau; wie moralisch zweifelhaft freilich eine Treueprobe (wie

wille hon heller lijda déden.” (Die edle, tugendhafte Frau war aber so standhaft und keusch, dass
sie lieber sterben wollte als in Abwesenheit ihres Mannes Blutschande und Unzucht mit ihrem
Stiefbruder zu treiben).

43 Hildegardis, Bl C2": ,thenne otuchtige Menniskia [...] medh sitt littfirdige och skorachtige
anmodande” (dieser unziichtige Mensch mit seinem leichtsinnigen und unziichtigen Vorhaben);
ebda.: , Talandus, sasom en skorachtig och vthi all oloffligh kirleek vptindt” (Talandus, in frevel-
hafter und unrechter Liebe entflammt); Bl. C3": ,thenne otuchtige Talandus” (dieser unziichtige
Talandus); Bl. C4": ,hennes Stiuffbrodher/ den férlogne Bofwen” (ihr Stiefbruder, der verlogene
Kerl/Schelm).

% Hildegardis, Bl. C4" (Derweil bestrafte Gott als der gerechte Richter den untugendhaften Talandus
mit Blindheit und Aussatz).

5 Hildegardis, Bl. C4" (Talandus tat, wie sie ihm geheissen, beichtete seine Siinden und tat Bufle.
Dann kam er wieder zu ihr. Sie heilte ihn, so dass er seine Sehkraft und seine Gesundheit wieder-
erlangte).

36 Hildegardis, Bl. C4" (in groBer Armut und in Elend).



296 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

in Echtenskaps Kirleeks Ahre-Crona) an sich sein mag und welches Licht sie auf das
Treueverstindnis des Mannes wirft, kommentiert der Text nicht, ebenso wenig das
falsche Verhalten des zunichst an die Untreue der Frau glaubenden Ehemannes, der
sie sogleich mit dem Tod bestrafen will.

Abschliefend mochte ich auf einen interessanten Aspekt zum Thema Sexualitit
und Gewalt eingehen, den Kathryn Gravdal in ihrer Untersuchung zur Problematik
der Vergewaltigung in franzosischen literarischen und juristischen Texten des
Mittelalters behandelt.**” Sie fiihrt vor, wie komplex und widerspriichlich (ndmlich
nicht eindeutig negativ bewertet) bereits die Begrifflichkeit von ,Vergewaltigung”
im Altfranzdsischen ist, und stellt iiberzeugend dar, inwiefern insbesondere in der
mittelalterlichen hagiographischen Literatur und in den hoéfischen Romanen von
Chretién de Troyes solche Handlungselemente oder Episoden, die von einer dro-
henden oder ausgefiihrten Vergewaltigung erzihlen, in ganz unterschiedlicher Weise
narrativ geschickt inszeniert und zu einem wichtigen handlungsantreibenden Motor
der Texte und zu einem Interessefokus des (zuhdrenden oder lesenden) Publikums
gemacht werden.*® In den Heiligenlegenden, die Gravdal untersucht, ist der
Konnex von Jungfraulichkeit und Heiligkeit zentral. Vergewaltigungsandrohung,
Verkauf in die Prostitution, drohende Verfithrung oder aufgezwungene Ehe stellen
demnach typische Topoi in weiblichen Heiligenviten dar. Die literarische
Gestaltung sexueller Gewalt kann hierbei unterschiedliche didaktische Funktionen
erfiilllen, wie Gravdal zeigt: die Heroisierung der Heiligen, die die Verteidigung ihrer
Jungfraulichkeit mit dem Leben bezahlt, als weiblicher miles Christi; die Moglichkeit
der imitatio Christi bzw. die Christusihnlichkeit der Frau, indem sie zur
Gegenspielerin des diabolischen (minnlichen) Verfithrers wird; schlielich die
Demonstration der gottlichen Gerechtigkeit (die Vergewaltigung wird niemals
ausgefiihrt, die Heilige stirbt stets jungfraulich, der Verfiihrer wird bestraft).**® Hier
konnte man - freilich nur sehr vorsichtig, denn es handelt sich ja um ginzlich unter-
schiedliche Genres und Kontexte der Entstehung — durchaus Ahnlichkeiten zu den
Historien von Hildegardis und Echtenskaps Kirleeks Ahre-Crona, zur Helena, auch
zum Apollonius ziehen. Auf die Nihe der Chansons de geste und damit der Helena-
Transmission zur hagiographischen Literatur wurde schon hingewiesen. Hier ist es
zwar nicht die jungfriauliche Heilige, sondern die Ehefrau, aber doch die unschuldig
verfolgte, quasi heilige Frau, die ihre Keuschheit und die eheliche Treue bewahrt
und gegen alle drohenden Verfiihrer verteidigt. Die Bedeutung der Jungfraulichkeit
der weiblichen Protagonisten im Apollonius wird etwa an Lucinas Dienst im
Dianatempel oder an Tarsias Rettung aus der Prostitution deutlich. Jungfriulichkeit
und Heiligkeit sind in ihrer Kombination bezeichnenderweise hdufig iiber den
weiblichen Korper definiert, der in der hagiographischen Literatur als ein zentrales
Moment fiir die Heiligkeit der Frau gelesen werden kann: ein gefihrdetes Medium

7 Kathryn Gravdal: Ravishing Maidens. Writing Rape in Medieval French Literature and Law. Philadel-
phia: University of Pennsylvania Press, 1991.

Vgl. hierzu und zu den folgenden Ausfithrungen Gravdal, Ravishing Maidens, S. 1-71.

9 Vgl. Gravdal, Ravishing Maidens, S. 23-24.

438



3.2 Ehe 297

fir die Rettung des Seelenheils durch die zu bewahrende Unberiihrtheit, firr deren
extremste Verteidigung auch der (Mirtyrer-)Tod erlitten wird.**

Die Inszenierungen von (drohendem) Inzest und anderer sexueller Gewalt
werden in den Historien literarisch unterschiedlich ausgestaltet fir ein Spiel mit
moralischen Normen und Tabus, mit Konstruktionen von Weiblichkeit, Sexualitat
und Gewalt.*' Komplex und vielfiltig sind auch die Beziige und Parallelen zu ande-
ren Textsorten, Vorlagen oder Uberlieferungslinien: dem mittelalterlichen
héfischen Roman, der hagiographischen und Legendenliteratur, dem Familienro-
man antiker Prigung, der Chanson de geste usw. Indem etwa mehrere der hier be-
handelten Historien die christlichen Tugenden, insbesondere die Geduld, patientia
(,tdlamodh”), den Lesern und besonders auch den Leserinnen zur imitatio empfeh-
len, rekurrieren sie auf das antik-mittelalterlich-christliche Tugendverstindnis und
schlieen zudem an die ,Poetik” hagiographischer Literatur an: Soll in Heiligenle-
genden das exemplum virtutis des Heiligen die Leserschaft zur Nachahmung anre-
gen, so tut dies auf eine gewisse Weise auch das Historienbuch, indem (etwa bereits
auf dem Titelblatt) in der Helena wie in der Griseldis und im Apollonius eben die
Geduld zur imitatio nahe gelegt wird. Zugleich eroffnen diese vielfachen Beziige in
den Historien — was hier fiir den skandinavischen Kontext besonders interessant ist
— einen impliziten Dialog mit den Vorschriften und Vorstellungen von Ehe und
ehelicher Liebe, wie sie die zeitgenossische Hausviterliteratur formuliert hat. So
ergeben sich zahlreiche Anschlussmoglichkeiten und diskursive Beziige zwischen
den verschiedenen Genres. Nicht zuletzt spielen dabei auch (vielleicht zufillige)
Uberlieferungsverbiinde eine Rolle: so wurde etwa eine Ausgabe der Historie von
Hildegardis in einen Band eingebunden, wo sie unmittelbar vor Petrus Bjuggs Huus-
Speegel (Druck von 1689) steht.*** Es erscheint plausibel, dass die Leserschaft (bzw.
Zuhérer) von Bjuggs Text iiber die rechte Ordnung im Haushalt und unter den

#0 Vgl. Claire Marshall: , The Politics of Self-Mutilation: Forms of Female Devotion in the Late
Middle Ages”, in: Darryll Grantley und Nina Taunton (Hg.): The Body in Late Medieval and Early
Modern Culture. Aldershot u.a.: Ashgate, 2000, S.2-21, hier S. 12: ,Yet it is clear that the poten-
tiality for corruption is always in the female body, a fact which no doubt accounts for the
prevalence and importance of the dead virgin as the dominant representation of female sanctity.”
In diesem Kontext ist ein literarisches und kulturgeschichtliches Phanomen duflerst interessant,
das mit den behandelten Konstruktionen von Weiblichkeit, Sexualitit und Gewalt zusammen-
hingt, auf das ich hier aber nur verweisen kann: die Beliebtheit der Lucretia-Gestalt in der Litera-
tur und Kunst des 16. und 17. Jahrhunderts. Die Romerin Lucretia, die vom Etruskerkonig Tar-
quinius Superbus vergewaltigt wird und sich daraufhin das Leben nimmt, gilt als Inbegriff der
Keuschheit. In der Ikonographie sind dementsprechend die Szene des Uberfalls oder die des
Selbstmords die haufigsten. — Fiir den skandinavischen Kontext ist aufschlussreich, dass Lucretia
auch im Rahmen der skandinavischen Hausviterliteratur im Zusammenhang mit Beispielen flei-
Biger und vorbildlicher (Haus-)Frauen genannt wird und damit im Bewusstsein der Leser moral-
theologischer und 6konomischer Literatur als durchaus prasent erscheint. Wie Bergner zeigt, wird
sie auch gern mit einem Spinnrad abgebildet und verweist damit auf das Spinnen als Titigkeit der
,guten Hausfrau” im Alten Testament (vgl. Spr 31, 19; 31, 22 u. 31, 24). Vgl. Bergner, Dygden som
levnadskonst, S. 79, Anm. 26.

2 Vgl. Bjugg, Een Huus-Speegel, S. 84-78S.



298 3. Vernetzungen: Historienbiicher, Diskurse und Korrespondenztexte

Bewohnern des Hauses auch mittels der Hildegardis-Erzahlung eine Belehrung tiber
die gute, tugendhafte und vorbildliche Ehefrau zu héren bekamen und die Historie
auch als solche verstanden, als unterhaltsame, aber durchaus didaktisch angelegte
Geschichte. Dass tibrigens sowohl Griseldis, Lucina, Melusina, Helena (zumindest
im Hauptteil der Erzihlung), die Frau des Ambrosius in Echtenskaps Kirleeks Ahre-
Crona und Hildegardis allesamt Ehefrauen sind, kann iiber eine zufillige Kons-
tellation hinaus vielleicht eine zusitzliche Attraktivitit der Historien demonstrieren:
lassen sich doch so an diesen Protagonistinnen ehefrauliche Tugendvorstellungen
literarisch durchspielen, die mit der zeitgenossischen Hausviterliteratur korrespon-
dieren und zugleich auf eine Alltagswelt der Leserschaft Bezug nehmen: Im
reformierten Skandinavien des 16. und 17. Jahrhunderts ist mit Sicherheit die
(lutherische) Ehe- und Hausfrau die reprisentativste Erscheinungsform weiblicher
Existenz.

3.3 Zusammenfassung

Die in diesem Teil der Untersuchung behandelten Historien zeigten ein breites
Spektrum von Kontextualisierungsmaoglichkeiten. Die danische Bearbeitung von
Euriolus oc Lucretia lisst sich im Licht eines (spit-)mittelalterlichen literarischen
Liebesdiskurses betrachten, der auf antike Vorbilder zuriickgreift und der mit der
Historie in einen skandinavischen Kontext transportiert wird. Die auflereheliche
Liebe, von der diese Historie erzahlt, steht in ihrem ,ordnungsgefihrdenden Po-
tenzial” in einem starken Spannungsverhiltnis zum zeitgleichen Sprechen iiber
Liebe und Ehe in der skandinavischen Hausviterliteratur. Dort wird neben der
immer wieder primir ausgefithrten Vorrangstellung des Mannes in Ehe und Haus-
halt durchaus differenziert tiber das Verhiltnis der Ehepartner zueinander gespro-
chen und hiufig gerade das partnerschaftliche Element betont. Ein Text wie der
Apollonius bewegt sich etwa im Vergleich zum Euriolus wesentlich mehr im Rahmen
der ,hushéllningslitteratur”, indem sich Liebe und Sexualitit mehrheitlich innerhalb
einer (zudem standesgemiflen) Ehe abspielen; die einleitende Inzestszene jedoch
sowie spitere latente Inzestbeziige zeigen, wie die Historie als vielschichtiges Spiel
mit Ordnungssystemen von Liebe, Sexualitit und Ehe gelesen werden kann. Solche
»Spiele” zeigen in verschiedenen Varianten auch die anderen Historienbiicher:
Melusina fithrt die Verbindung von Liebes- und Ehediskurs (der im Euriolus als
unvereinbar erscheint) sowie vor allem die engen Kohirenzen von innerem und
duflerem Frieden (Hausfrieden—Staatsfrieden) und die Zerbrechlichkeit von Ord-
nung vor. Die Griseldis scheint auf einen ersten Blick die Rede von der Vorrang-
stellung des Mannes im Haus und der Unterordnung der Frau zu bestitigen, zeigt
aber auch Widerspriichliches auf. In Echtenskaps Kiirleeks Ahre-Crona bzw. Tvende
Kiobmend erweist sich die (betrogene Ehe-)Frau als unschuldige Heldin; mit dem
Experiment um die eheliche Treue bewegt sich die urspriingliche Boccaccio-Novelle



3.3 Zusammenfassung 299

in einer reizvollen Spannung zur Treue als Fundament der ehelichen Ordnung,
Ebenso im didaktischen Dialog Samtaal emellan twenne vnga Hustrur bzw. Ecteskabs
Samtale und Kortvillig Dialogus, der im ex negativo-Beispiel der trotzigen Xantippe
(Karine bzw. Barbara) das Ideal der hauslichen und ehelichen Hierarchie bestatigt.

In den Historien Helena und Hildegardis schliefllich wird das Motiv der ,un-
schuldig verfolgten Frau“, das wiederum, dhnlich wie im Apollonius, mit einer In-
zestgeschichte (wenn auch ohne vollzogenen Inzest) verkniipft wird, ausgebaut zu
einer Erzahlung von Jungfraulichkeit, Heiligkeit, Korper und Gewalt. Mit dem
drohenden Inzest als Eingangsthema zeigt sich die héusliche und familidre Ordnung
in Erzahlungen wie diesen am stirksten gefihrdet. Inszenierungen weiblicher
Heiligkeit in Helena und Hildegardis gehen einher mit einer Bedrohung des weib-
lichen Korpers durch gewalttitige Sexualitit; die schliefliche Rehabilitation der
Heldin bedeutet neben der Rekonstruktion des intakten Korpers (in Helena) auch
die Einrenkung der familidren und hiuslichen Ordnung. Auffallend ist in diesem
Zusammenhang auch, dass in der Helena-Erzihlung der einzige vorkommende Er-
zahlerkommentar sich auf das Verhiltnis zwischen Helena und ihren Kindern bzw.
zwischen den Eheleuten Heinrich und Helena sowie zwischen Helena und ihrem
Vater bezieht; die rechte emotionale Qualitit und vor allem die harmonische Wie-
derherstellung dieser Beziehungen am Ende der Historie wird dem Leser zu be-
denken gegeben. Bevor jedoch wirklich Grenzen tiberschritten und Tabus gebro-
chen werden, werden in fast allen Historien die Mafistabe und Grundsatze der au-
Berliterarischen, theologisch-moraldidaktischen Normen bewahrt. Eine Ausnahme
scheint allerdings der Apolloniusroman darzustellen, in dem der Vater-Tochter-
Inzest wirklich vollzogen wird. Am Ende aller Historien ist die Ordnung aber wieder
seingerenkt”, die Ubeltiter zeigen Reue (wie Helenas Vater) oder werden bestraft
(Johan von Florenz, Talandus), die Ehepaare — nun wieder in der richtigen Konstel-
lation vereint — leben gliicklich zusammen, und auch die politischen Herr-
schaftsverhiltnisse und Fragen der Nachkommenschaft kénnen ordnungsgemif
geregelt werden.

In ihren facettenreich gestalteten Erzihlmodellen beziehen sich die danischen
und schwedischen Historienbiicher der frithen Neuzeit auf einen zeitgenossischen
Kontext der ehelichen und hiuslichen Ordnung, wie ihn die Hausviter- und Oko-
nomieliteratur beschreibt. Als literarische, fiktionale Weltentwiirfe spielen und
experimentieren sie mit ihm, verlassen jedoch nie ganz seinen Rahmen; sie sprengen
seine festgeschriebenen Ordnungen zwar nicht, aber sie nutzen und reflektieren
deren Dehnbarkeit und eroffnen vielfiltige Moglichkeiten diskursiver Vernet-
zungen.






	Vernetzungen : Historienbücher, Diskurse und Korrespondenztexte im frühneuzeitlichen Skandinavien

