
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 39 (2005)

Artikel: Schrift, Schreiben und Wissen : zu einer Theorie des Archivs in Texten
von C.J.L. Almqvist

Autor: Müller-Wille, Klaus

Kapitel: 18: Ökonomie und Repräsentation : andere Zeichen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858188

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


18. Ökonomie und Repräsentation - Andere Zeichen

Wirkt die in Palatset entwickelte Sprachkritik auf den ersten Blick erstaunlich

modern und zeitlich deplaziert, so gewinnt sie an Plausibilität, wenn man von der

Hypothese ausgeht, daß Almqvist mit Palatset auf genau jene Disziplinarisierung
von Denken und Sprache Bezug nimmt, an der er selbst mitwirkte. In diesem Sinne

erscheint nicht das asiatische Zeichenregime als eigentliche Bedrohung, sondern die

Zeichenmaschinen, über die sich das Subjekt von innen her zu konstituieren sucht.

Die Aufdeckung der fundamentalen Fremdkonstitution der eigenen Subjektivität geht
mit einer Faszination für einen rein >äußerlichen< Sprachgebrauch einher, den Almqvist

schon in Om poesi i sak als >taktische<, als >ortlose< Variante gegen die
Sprachvergessenheit einer gründlichen Scharlatanerie< aufbietet, die es sich in den vorgegebenen

symbolischen Strukturen bequem macht.207

Die Ergebnisse lassen sich auf ein anderes Zeichensystem übertragen, das vielleicht
noch fundamentaler in die Strukturierung von Begehren und Denken eingegriffen hat

als die Sprache. Angesichts der Aufmerksamkeit, die Almqvist der umfassenden

Wirkungsweise von Medien widmet, überrascht es nicht, daß er zu den wenigen
Autoren des frühen 19. Jahrhunderts gehört, deren Überlegungen zum Medium Geld
in einen eigenen theoretischen Entwurf münden.208

18.1. Was ist das Geld?209

Der Text Hvadär penningen? (Was ist das Geld?) erscheint 1839 im zwölften Band
der Duodezausgabe von Törnrosens bok. Er wird von einem an die Akademiefiktion

anknüpfenden Rahmengespräch eingeleitet, das mit der Formulierung und öffentlichen

Ausschreibung einer preiswürdigen Aufgabenstellung endet. Der eigentliche
theoretische Essay, der diesem Gespräch folgt, wird in der Fiktion als anonym
eingesandte Antwort an die Akademie vorgestellt und mit dem zusätzlichen Titel
»Penningen sâsom medel tili bildande af rikedom« (»Das Geld als Mittel zur Bildung
von Reichtum«) versehen. Dieser Essay gehört zu den wenigen theoretischen

Phantasien der fiktiven Akademie, die eine Resonanz außerhalb des Dornrosenbuches

finden. 1924 wird er ins Deutsche übersetzt und immerhin in der Zeitschrift für
Volkswirtschaft und Sozialpolitik veröffentlicht.210

207 Zum Begriff der Taktik, der hier in bewußter Differenz zu dem der Strategie verwendet wird, vgl.
de Certeau 1988, S. 85-92.

208 Überraschenderweise zeichnen sich ausgerechnet Romantiker wie Adam Müller und Novalis
durch ähnliche geldtheoretische Überlegungen aus. Vgl. Achermann 1997 und Stadler 1980, S.

184-202. Zur theoretischen Würdigung romantischer Ökonomie vgl. Vogl 1997b und Vogl 1998.
209 Bei den Kap. 18.1 und 18.2 handelt es sich um eine stark überarbeitete Fassung von K.Miiller-Wille

1998.
210

Vgl. Almqvist 1924. In meiner Übersetzung werde ich mich an diese Vorlage anlehnen.



18. Ökonomie und Repräsentation 435

Die Almqvist-Forschung hat dem Text bislang keine größere Beachtung
geschenkt. Die wenigen Analysen beziehen sich meist auf die vielfach diagnostizierte

>Bekehrung< des Schriftstellers vom Romantiker zum Realisten. So genügt Algot
Werin schon die Formulierung einer ökonomischen Fragestellung, um Hvad är pen-
ningen? dem >Realisten und Liberalem Almqvist zuzuschreiben, auch wenn er gleichzeitig

auf romantisch-idealistische Züge in der Argumentation des Textes aufmerksam

machen muß, die die Grenzen der postulierten Entwicklung aufzeigen sollen.211

Alf Kjellén und Gunnar Balgârd, die durchaus auf Almqvists ambivalentes Verhältnis

zur Geldwirtschaft eingehen, lesen den Text eindeutiger als eine politische Fluldigung
an den liberalen Kapitalismus.212 Alle Interpreten verweisen in diesem Zusammenhang

auf das Verhältnis des Schriftstellers zu Lars Johan Hierta, dem Herausgeber

der führenden liberalen Zeitschrift Aftonbladet, der sich als Großverdiener zusehends

öffentlichen Anfeindungen ausgesetzt sah.

Dieses biographistische Element zeigt, inwieweit die Interpreten dem
analytischen Kardinalfehler verfallen sind und konsequent Figuren- und Autorenperspektive

vermengt haben. Dies ist um so auffälliger, da der Autor selbst mit der Verschach-

telung des Essays in unterschiedlichen Paratexten einer solchen Lesart vorzubeugen
versuchte. Im Gegensatz zu diesen Interpretationen, die lediglich dem ideologischen
Gehalt des Textes nachgehen, soll er hier ganz bewußt als Teil von Törnrosens bok

gelesen und dabei auch auf seine poetologischen und semiotischen Implikationen hin
befragt werden.

Dabei stütze ich mich auf Jochen Hörischs Untersuchung zur literarischen

Betrachtung des Geldes ab, die dieser in seine Geschichte >ontosemiotischer Leit-
medien< einfügt.213 Ich will hier gar nicht näher auf die Vorstellung >ontosemio-

tischer Leitmedien< eingehen, die laut Hörisch nichts weniger als einen Kognition
und Pragmatik regulierenden Zusammenhang zwischen Sein und Seiendem sowie

zwischen Sinn und Zeichen stiften. Interessant scheint mir allein sein Ansatz zu

sein, das Wechselverhältnis zwischen Literatur und Ökonomie semiotisch und poeto-
logisch zu reflektieren.

211
Vgl. Werin 1923, S. 90-92.

212
Vgl. Kjellén 1937, S. 202-203, und Balgârd 1973, S. 162-165. Wieder differenzierter ist jüngst An¬
ders Mortensen auf den Text eingegangen, der ihn in eine ganze Reihe von ökonomiekritischen
Texten Almqvists einbettet. Seine interessante, von Positionen des new economic criticism inspirierte

Gegenüberstellung von Ökonomie und Ästhetik in der Romantik verfängt sich allerdings z.T.
in der Dichotomie zwischen symbolischen (moralischen, ästhetischen) und monetären
Werttheorien, die m.E. zumindest der späte Almqvist mit Hvad är penningen? zu überwinden versucht.
So geht auch Mortensen bezeichnenderweise kaum auf Almqvists Beziehung zu spezifisch
romantischen Theorien der Ökonomie ein. Vgl. Mortensen 2004.

213
Vgl. Hörisch 1996. Zum Pojekt dieser Geschichte der Leitmedien vgl. Hörisch 1992b, S. 7-28. Die
Schwächen von Hörischs Arbeit macht eine zeitgleich erschienene Untersuchung zum Topos des

Geld-Sprach-Vergleiches von Eric Achermann deutlich. Der in Hörischs Deutungen meist

vernachlässigte Kontext zeitgenössischer ökonomischer Theorien wird hier bewußt ins Zentrum der
Interpretation gestellt. Vgl. Achermann 1997.



436 V. Frivole Zeichen

Hörischs theoretischer Ansatz kann sich auf die Ergebnisse systemtheoretischer

Analysen stützten, die hier ebenfalls den groben Rahmen für die folgende Analyse
liefern sollen. So läßt sich die Bestimmung des Geldes als symbolisch generalisiertes
Kommunikationsmedium auf Arbeiten von Niklas Luhmann zurückführen.2'4 Als
Medium im engeren systemtheoretischen Sinne sorgt Geld dafür, die Unwahr-

scheinlichkeit einer allgemeinen Akzeptanz bei der Verteilung materieller Güter

systematisch in Wahrscheinlichkeit zu transformieren. Wesentlich für die

Ausdifferenzierung des Sozialsystems Wirtschaft ist die Verlagerung von der wertrepräsentativen

zur kommunikativen Funktion des Geldes, dessen Kaufwert sich im Verlaufe

des 18. Jahrhunderts zusehends der staatlichen Manipulation zu entziehen und sich -
nun über feedback-Schleifen und rekursive Effekte gesteuert - selbst zu regulieren

beginnt. Die Einsicht, daß der Wert der als allgemeine Äquivalente fungierenden

Metalle Gold und Silber nicht stabil bleibt, ist relativ früh. Man muß aber erkennen,
daß auch die Bestimmung des Geldwertes über das quantitative Verhältnis von Geld-

und Gütermenge nicht zureichend ist, um die neuen ökonomischen Verhältnisse zu

charakterisieren und zu kontrollieren. Der Wert des Geldes beginnt sich mit Ausweitung

des Handels in einem komplexen System sich gegenseitig stützender Werte -
der individuellen Zahlungskraft und -bereitschaft der einzelnen Käufer - stets neu zu

definieren (nicht zuletzt, weil das Geld selbst zusehends zur profitbringenden Ware

mutiert). Der Übergang von der Eigentums- zur Geldwirtschaft, der so mit einem

Wechsel von einem statischen zu einem dynamischen Prinzip der ökonomischen

Stabilität einhergeht, ist mit einer Entartung der politischen Macht verbunden. Der

gesellschaftliche Primat wird von der Politik, die sich über einen religiösen Diskurs

legitimiert, auf die Wirtschaft übertragen, die sich über das Geld selbst zu regulieren

verspricht: Ein neues Leitsystem, das sich - eben weil es sich auf autopoietische
Effekte stützt - durch Instabilität und Undurchsichtigkeit auszeichnet.215

»Hvad är Penningen?« - Die Frage lädt neben ökonomischen und philosophischen
Überlegungen natürlich auch zu allerlei trivialen Gemeinplätzen ein. Genau die läßt

Almqvist in dem Rahmengespräch zu Wort kommen, das dem eigentlichen Essay

vorangestellt ist. Die Figuren handeln in einem hilflos wirkenden Diskurs
nacheinander die theologisch-ethische Kritik sowie Fragen nach der Semiotik und des

gesellschaftlichen Primats des Geldes ab. Die letztere Fragestellung kristallisiert sich

als das eigentliche Problem heraus, dem sich die Akademiemitglieder nicht mehr

gewachsen sehen. >Geld regiert die Welt< - Daß das Gespräch nicht bei Platitüden

dieser Art stehen bleibt, liegt daran, daß der Vorsitzende die Macht des Geldes

durchaus als ein spezifisches Phänomen der Moderne zu charakterisieren versteht und

2,4 Luhmann 1996, insb. S. 43-90 und 230-271.
215

Vgl. dazu Vogl 1996 und 1999b, der am Beispiel der Lehrjahre und der Wahlverwandtschaften
zeigt, wie die Prinzipien politischer Repräsentanz zusehends durch das Interesse an einer
Steuerung von gesellschaftlichen Kräften, u.a. der ökonomischen Regulation, unterlaufen wird.



18. Ökonomie und Repräsentation 437

folgerichtig zwischen seiner Bedeutung in der frühen Neuzeit und in der Gegenwart

differenzieren kann:

Och beskaffenheten af denna verldsmakt är det som jag vill hafva utredd, emedan den

förekommer mig sâsom en af tidens beundransvärdaste företeelser. Jag Säger >tidens<,
emedan jag tycker pä allt, att penningen i historien genomgätt mânga olika perioder,
sä att ehuru den, sä längt tillbaka vi veta nägot, alltid funnits tili, den likväl i sednare

ärhundraden och särdeles i vär tid fätt en annan betydelse mot förr, och i sanning
blifvit mycket verksammare än fordom. Hvem talar numera om medeltidens Johannes
och Andreas Fugger, eller om de öfrige Fuggrarne och deras rikedom? ehuru artig visst
annars den Fuggers förmögenhet var, som vid kejsar Maximilians besök künde uppelda
alla sina rum och koka all mat för gästabudet med kanel. I sanning mycket! men hvad

betyder det emot nu? Hvad är icke i vär tid huset Rothschild? Ett femmannaräd,

mäktigare än mängen konung. Och dess rike? icke beläget pä nägon synlig geografisk
Charta, men osynligt - likt päfvens fordna välde - beläget i dem alla. Det är ett elek-
triskt system, som har sina utgreningar dynamiskt liggande inné i alla de mekaniska

yttre statsformer, dem Europa har för sina ögon, men som mindre betyda än den fantas-

magoriska dynamik, hvilken leder trädarne och pä de mest oväntade punkter gifver
gnistor och slag. (ASV 9, 41-42)216

Die Rothschilds haben es nicht mehr nötig, einem politischen Souverän zu
imponieren. Ein noch erstaunlicheres Bild, um die Entartung politischer Macht zu
charakterisieren, stellt aber die Metapher eines weit verzweigten elektrischen Systems dar,

dessen Wirkung sich über die Staatsgrenzen hinwegsetzt. Die unweigerlich in

Erinnerung gerufenen heutigen Verhältnisse - eine sich über die elektronische

Medien verständigende internationale Börse, deren unerwartete Effekte selbst produziert

sind und sich vollends nationalstaatlichen Kontrollmechanismen zu entziehen

drohen - helfen den Blick auf das Wesentliche dieser Metapher zu verschärfen. Geld

wird nämlich weniger in seiner Funktion als ein Werte repräsentierendes Instrument
des Handels denn als referenzloses Medium eines effektiven Kommunikationsnetzes

angesehen, das die eben an die Vorstellung von Repräsentation gebundenen natio-

216 »Und die Beschaffenheit dieser Weltmacht ist es, die ich erklärt haben möchte, da sie mir wie eine
der bewundernswertesten Erscheinungen unserer Zeit vorkommt. Ich sage >unserer Zeit<, da ich

glaube, daß das Geld in der Geschichte viele unterschiedliche Perioden erlebt hat. Obwohl es -
soweit wir uns erinnern können - immer schon existiert hat, hat es doch in den letzten
Jahrhunderten und insbesondere in unserer Zeit eine andere Bedeutung als früher angenommen,
und es ist auch auch in der Tat viel betriebsamer geworden als früher. Wer spricht heute noch von
Johannes und Andreas Fugger des Mittelalters, oder von den anderen Fuggern und ihrem
Reichtum? auch wenn der Fuggersche Reichtum sicherlich ansehnlich war, sodaß er beim Besuch
Kaiser Maximilians alle seine Zimmer heizen und das Essen für seine Gäste mit Zimt kochen
konnte. Das war wirklich beachtlich! aber was bedeutet das im Gegensatz zu den heutigen
Verhältnissen? Was stellt heute nicht das Haus Rothschild dar Ein Rat von fünf Männern, die mächtiger

als viele Könige sind. Und ihr Reich? ist nicht auf irgendeiner sichtbaren geographischen
Karte zu finden, sondern unsichtbar - so wie das ehemalige Reich des Papstes - auf allen gelegen.
Es handelt sich um ein elektrisches System, das mit seinen Verzweigungen dynamisch in alle
mechanisch äußerlichen Staatsformen eingreift, die Europa jetzt vor Augen hat, die aber weit
weniger bedeuten als die phantasmagorische Dynamik, die die Verzweigungen durchläuft und die an

den unerwartetsten Punkten Funken und Stromschläge produziert.«



438 V. Frivole Zeichen

nalen Gesellschafts- und Herrschaftsstrukturen unterwandert. Das medienwissenschaftliche

Credo »The medium is the message« wird von McLuhan gerade an der

Technik der Elektrizität exemplifiziert, und so lassen sich seine Bemerkungen über

das Medium Geld gut auf das oben zitierte Bild der literarischen Figur übertragen:

Heute, da durch die in jedem Augenblick gegebene elektrische Interdependenz aller
Menschen auf diesem Planet neue Machtströmungen entstehen, verliert der visuelle
Faktor in der Gesellschaftsorganisation [de mekaniska yttre statsformer, dem Europa
har för sina ögon] und persönlichen Erfahrung an Bedeutung, und Geld wird immer

weniger als Mittel zur Speicherung und zum Austausch von Arbeit und Fähigkeiten
verwendet. [...]. Die Entwicklung von der Münze zur Papiergeldwährung und von der

Währung zur Kreditkarte stellt ein stetiges Fortschreiten zum Handelsverkehr als reine

Informationsbewegung dar.217

Heute stellt die Technik der Elektrizität den Geldbegriff selbst in Frage, da die neue

Dynamik menschlicher gegenseitiger Abhängigkeit von zerlegenden Medien wie etwa
dem Buchdruck auf allumfassende oder Massenmedien wie den Telegrafen übergeht.218

Auf eine solche Einschätzung des Geldes verweist auch der Topos vom Geld-Sprachvergleich,

dessen sich der fiktive Akademievorsitzende im folgenden bedient: »Jag

vill benämna penningmakten en Argyrokrati hemlig, knappt utforskelig, likasom i

annan mening Ordets makt, Logokratien, är.« (ASV 9, 42)219 Das (elektrische)

monetäre Kommunikationsnetz wird als eine Macht konstituierende Apparatur
angesehen, deren Wirkung auf der mangelnden Einsicht in ihre Funktionsweisen beruht.

Der opake Charakter der monetären Kommunikation wird also nicht auf eine bewußte

Verschleierungspolitik, sondern auf das verwendete Medium selbst zurückgeführt (in
der Metapher: die unerwarteten Strom- und Funkenschläge des elektrischen Systems).

Ganz im Gegensatz zum Weberschen Diktum von der Entzauberung der Welt
durch die zweckorientierte Rationalität der Monetarökonomie wird das Geld als ein

dämonisches Instrument angesehen, das sie vermittels einer »phantasmagorischen

Dynamik« verzaubert. »En af verldens största gätor« (»eines der größten Rätsel der

Welt«) sei das Zahlungsmittel, »en kanalje« (»eine Kanaille«), »en usling« (»ein

Schurke«). Dahinter verberge sich »en hemlig, ännu outredd kraft« (»eine geheimnisvolle,

noch nicht erforschte Kraft«), »[en] dunkel och okänd demon [...], som genom

myntet spelar sitt underbara spei« (»ein dunkler und unbekannter Dämon, der mit
Hilfe der Münze sein wunderbares Spiel treibe«).220

Eine Parallele zu dieser Mystifizierung der Geldwirtschaft findet sich in einem

rund zwei Jahrzehnte später publizierten, aber ungleich prominenteren Werk: »Eine

Ware scheint auf den ersten Blick ein selbstverständliches, triviales Ding. Ihre

Analyse ergibt, daß sie ein sehr vertracktes Ding ist, voll metaphysischer Spitz-

217 McLuhan 1995, S. 212.
218 McLuhan 1995, S. 215.
212 »Ich möchte die Macht des Geldes als eine Argyrokratie bezeichnen: geheimnisvoll, kaum er¬

forschbar, genauso wie in anderer Bedeutung die Macht des Wortes, die Logokratie.«
220 Zitate aus ASV 9, 43 und 36.



18. Ökonomie und Repräsentation 439

findigkeit und theologischer Mucken.«221 So leitet Karl Marx das eng mit seiner

Analyse der Geldform verwobene Kapitel über den Fetischcharakter der Ware im

Kapital ein. Die Ware, bzw. das Arbeitsprodukt, das Warenform annimmt, habe

einen »mystischen« bzw. »rätselhaften Charakter«, der Wert verwandle jedes Arbeitsprodukt

in »eine gesellschaftliche Hieroglyphe«, die Warenform selbst sei »geheimnisvoll«

- »Zauber und Spuk« umneble die Arbeitsprodukte.222

Im folgenden werde ich versuchen, den Essay, der in der Fiktion auf die Fragen

des Akademievorsitzenden antwortet, vor dem Hintergmnd zeitgenössischer
Geldtheorien zu lesen, die sich ebenfalls mit den selbstgenerierten Effekten des Mediums

auseinanderzusetzen beginnen, die sich im Gegensatz zu Marx aber noch nicht auf

den Versuch einer Entzauberung einlassen.

18.2. Eine Teleologie des Geldes

»Penningen sâsom medel tili bildande af rikedom« (»Das Geld als Mittel zur Bildung

von Reichtum«) - Während der Titel des Essays eine Untersuchung über das zentrale

Problem der politischen Ökonomie des späten 18. und 19. Jahrhunderts verspricht

(Maximierung und Legitimierung des Mehrwerts), deutet die einleitende

Gliederungsübersicht zunächst in eine andere Richtung:

PENNINGEN visar sig i historien under tre serskilda facer:
1. sâsom blott vara.
2. sâsom vara och idé pâ en gâng.
3. sâsom blott idé. (ASV 9, 44)223

Die drei Phasen der skizzierten Entwicklung weisen auf drei gängige Theoreme in der

Diskussion um das monetäre Repräsentamen zurück, die seit der Einführung des

Papiergeldes im 18. Jahrhundert populär war.224 Diese Diskussion ist - wie die

Kontroverse um das linguistische Repräsentamen - von der Auseinandersetzung zwischen

einer nominalistischen und realistischen Position geprägt, deren Verfechter sich auf

einen platonisch-aristotelischen Antagonismus berufen konnten. Ein extremer monetärer

Realismus, wie er der Vorstellung des Geldes als reiner Ware - Nominalwert
der Münze entspricht dem Realwert des verwendeten Metalls - zugrundeliegt, wurde

allenfalls zu Beginn des Jahrhunderts in der merkantilistischen Theorie favorisiert. Er

verweist aber eher auf den Goldfetischismus der vorhergehenden Jahrhunderte. Um
den Auswirkungen dieser natürlichen Ressource auf den ökonomischen Markt zu ent-

221 Marx 1962, S. 46.
222

Vgl. Derrida 1995b, insb. S. 234-276. Vgl. auch Hörisch 1985, insb. S. 9-10. Marx ist nicht der
erste, der den Fetischismus des Geldes anklagt. Zu den literarisch-romantischen Vorbildern seiner

Argumentation vgl. Frank 1989b, insb. S. 32-33.
223 »Das Geld zeigt sich in der Geschichte in drei verschiedenen Phasen: / 1. als bloße Ware / 2. als

Ware und Idee zugleich / 3. als bloße Idee.«
224 Zu den Geldtheorien des 18. und frühen 19. Jahrhunderts vgl. Foucault 1974, 211-260, und Pribram

1998. Daß die von den Theoretikern des 18. Jahrhunderts geführte Diskussion noch auf die
schwedische Finanzpolitik des frühen 19. Jahrhunderts ausstrahlte, zeigt Andreen 1956.



440 V. Frivole Zeichen

kommen (nicht nur stagnierender bzw. florierender Abbau, sondern auch die Hortung
des Goldes beeinträchtigten Liquidität und Nachfrage des Marktes), befürwortet die

nominalistische Geldtheorie eine völlige Loslösung von der Metallwährung. Der

berüchtigte Versuch John Laws, diese Theorie in die Realität umzusetzen, scheiterte,

weil er in der Praxis zu unkontrollierten Geldausschüttungen und damit zur massiven

Devaluierung der Währung führte.225 Als gängigste Position kristallisiert sich
deshalb die eines geläuterten monetären Realismus heraus. Man hält aus Angst vor
Inflation an der Metallbindung der Währung fest, verspricht aber gleichzeitig Liquidität
und Nachfrage zu kontrollieren, indem man die Ausschüttung des auf reale

Goldreserven verweisenden Papier- oder Metallgeldes den Banken überläßt, die diese

Reserven verwalten.

Gegen Ende des 18. Jahrhunderts gewinnt die nominalistische Geldtheorie erneut

an Bedeutung. Die mit einem Parlamentsbeschluß unterstützte Weigerung der Bank

von England, Papier- in Münzgeld zu wechseln, wird in der ökonomischen Theorie

als ein Skandalon empfunden, das zu einem Überdenken der grundlegenden
Repräsentationsmodelle führt.226

Mit Luhmann könnte man in diesem Ereignis ein erstes und entscheidendes Indiz

sehen, mit dem sich die dynamische Selbstregulierung des Mediums und des daran

gekoppelten Sozialsystems ankündigt, auf das die ökonomischen Diskurse ihrerseits

erst spät reagieren werden. Auch die ökonomische Theorie reagiert auf dieses

Skandalon: Der Taxonomie der Reichtümer im 18. Jahrhundert folgen die komplexen

Wertexegesen der politischen Ökonomie im 19. Jahrhundert.227

Der fiktive Autor des Essays formuliert die drei geldtheoretischen Positionen

(Warengeld, Pfandgeld, Zeichengeld) in einen historischen Prozeß um, wobei dessen

explizite Teleologie wie die verwendete Begrifflichkeit an spekulative historische

Entwürfe des deutschen Idealismus erinnern. Die Argumente, mit denen der Text
diese Entwicklung begründet, sind aus den Beweisführungen der nominalistischen

Theoretiker bekannt:

1.) Optimierung der marktwirtschaftlichen Funktion des Geldes über:

a.) Adäquate Materialität: Das leichter verfüg- und transportierbare Zeichengeld führt
zur Ausweitung des Handels und so zu höheren Gewinnausschüttungen.

225 Zu John Laws Finanzexperiment und dessen nachhaltigen Auswirkung auf die Vulgärökonomie des

18. Jahrhunderts s. Pribram 1998, S. 151-156. Vgl. a. Achermann 1997, S. 186-188. In Schweden

verlor Baron Georg Heinrich von Görtz bei einem entsprechenden Versuch, die Kriegsmaschinerie

Karls XII. zu finanzieren, seinen Kopf. Beide Finanzpolitiker werden vom fiktiven Autor des

Essays als Vorbilder erwähnt (ASV 9, 60-61).
226

Vgl. Vogl 1997b, S. 73.
227

Vgl. Foucault 1974, S. 274-279 und S. 310-321. Aufgrund seiner epistemologischen Prämissen

rechnet Foucault auch die Theorie John Laws den ökonomischen Repräsentationsmodellen des 18.

Jahrhunderts zu. Laws Zeichengeld repräsentiere ein Pfand auf Grundbesitz. Vgl. Foucault 1974,

S. 230-232. Achermann dagegen bezweifelt diese Interpretation und sieht in Laws Entwürfen
einen Vorläufer modernerer Theorien, die die zirkulierende Geldmasse als ein System von sich

gegenseitig stützenden Werten bestimmen. Vgl. Achermann 1997, S. 191.



18. Ökonomie und Repräsentation 441

b.) Verlust der Wertsubstanz: Da das Zeichengeld keinen Wert an sich darstellt, son¬
dern diesen erst in der Zirkulation (einem selbstreflexiven System) gewinnt, wird
es nicht aus dem Handel gezogen, etwa gehortet, sondern stets neu investiert.

2.) Erweiterung des politischen Instrumentariums:
Verwaltet der Staat die Ströme des ungedeckten Zeichengeldes, lassen sich sonst
nicht finanzierbare Großprojekte über nationale Kredite subventionieren.

Die bekannten Argumente werden vom fiktiven Autor des Essays überzeichnet und

mit philosophischen und theologischen Begründungen vermengt, die den Text aus

Sicht der ökonomischen Theorie allenfalls zu einem Kuriosum machen. Gmndlegend
ist die überzogene Vorstellung, daß sich selbst das Zeichengeld in eine reine, die

Ökonomie regulierende Idee auflösen werde.
1 .a.) Aus der vollständigen Entsubstantialisierung des monetären Repräsentamens

resultiere eine äquivalent infinite Beschleunigung der Geldzirkulation, die wiederum

ein größtmögliches Anwachsen des Handelsvolumens und damit optimale Profite für
die einzelnen Händler bewirke:

Skulle bâde penningen och Handelsartikeln kunna förvandlas tili tankar, sä blefve
omsättningarnes antal det största möjliga, följaktligen vinsten den största. [...] Det är
dâ handelsartikeln sjelf är penning (bankier-rörelse), och denna penning är tanke.«
(ASV 9, 55)228

Diese wortwörtliche Vergeistigung des Handels führe dazu, daß die ökonomische

Kalkulation in Zukunft auf ethischen Überlegungen fuße. Die Kaufkraft der einzelnen

Händler werde in einem ideellen Monetarismus nicht an den ihnen zur Verfügung
stehenden materiellen Gütern, sondern an ihrer moralischen Integrität gemessen:

Men den enskilda kan göra penningen, hvarmed han rörer sig, tili en ren tanke,
derigenom att han i stället för den metalliska valuta, hvarpâ sedlar annars utgifvas,
skapar för sig en opinion om full pälitlighet [...]. Han kan dâ genom kombinerade köp
och försäljningar tili milliontal, utan nâgon metallisk valuta, mängdubbla antalet af
omsättningar ända tili oräknelighet, och derigenom i samma mân ât sig bilda rikedom.
Det är i egenskapen af en sâdan idé penningen visar sig vara en demon af i det närmaste

gränslös kraft. (ASV 9 55-56)229

Das Problem, wie denn die kaufmännische Aufrichtigkeit zu erkennen sei, zwingt
den fiktiven Autor, das gewagte Postulat eines moralischen Primats der künftigen
Ökonomie zu relativieren. Er gelangt zu der Einsicht, daß auch das ideelle Geld nicht

228 »Könnten sowohl das Geld als auch die Handelsartikel zu reinen Gedanken verwandelt werden, so

würde die Anzahl der Transaktionen die größtmöglichste, und folgerichtig auch der Gewinn der
größte sein. [...] Das trifft dann zu, wenn der Handelsartikel selbst Geld ist (Bankiers-Bewegungen),

und dieses Geld nur Gedanke ist.«
229 »Aber der einzelne kann das Geld, womit er arbeitet, zu einem reinen Gedanken machen, indem

er statt der metallischen Valuta, auf welcher die Notenausgabe sonst beruht, die Überzeugung von
seiner vollen Verläßlichkeit schafft. [...] Er kann so durch die Kombination von Millionen von
Käufen und Verkäufen ohne alle metallische Valuta die Anzahl seiner Umsätze bis zur Unzählbarkeit

vervielfältigen und sich im selben Grade Reichtum bilden. In der Eigenschaft einer solchen
Idee zeigt sich das Geld als Dämon von nahezu unbegrenzter Kraft.«



442 V. Frivole Zeichen

vor der »Abartigkeit« des Mediums230 - seiner vollständigen Indifferenz gegenüber

Ethik und Religion - gefeit ist:

Den redligaste handlande, i fall han tänkes utan opinion om redlighet, kan inga
kombinationer utföra utan medelst en penning, som till nägon del är vara (metallisk eller
pappersmynt). En handlande âter utan redlighet, i fall han tänkes med opinion for
redlighet, kan, sä länge opinionen om honom räcker, utföra hvilka handelskombinatio-
ner han vill utan annan penning, än en, som blott är idé. [...] Just ocksâ derföre är pen-
ningen, sâsom endast idé, demonisk. (ASV 9, 56)"'

1 .b) Entscheidender für die Argumentation des Textes und die explizite Apologie
des ideellen Geldwesens ist der prognostizierte vollständige Verlust der Wertsubstanz

und -bindung des monetären Repräsentamens. Das über keine feste Wertigkeit
verfügende Geld optimiere nicht nur die Profite der Händler, sondern helfe auch, sie

gesellschaftlich und moralisch zu legitimieren. Damit spricht der Text ein

grundlegendes Problem der bürgerlichen Gesellschaften an - die problematische Vermittlung

zwischen einer auf Eigennutz zielenden Ökonomie und einem Gemeinwohl, das

die soziale Stabilität aufrechterhält:

Märkvärdigt är, att sä länge penningen bestâr blott i vara, eller i samma mân han är

det, kan rikedom sâsom handelsvinst icke samlas utan jemte omgifvande fattigdom; ty
ett varors hopande, som sker genom afdrag frân andres varor, kan icke ega rum utan

minskning hos de personer, frân hvilka de tagas. Men i samma mân penningen är en
tanke, utan att bestâ i vara, kan rikedom sâsom handelsvinst bildas, utan att brist och

fattigdom deraf uppstâ hos dem, med hvilke handeln sker. [...] Nu är det tvenne
omständigheter, som stärkt motverka den uppsupning af realier, hvarom vi talat [...].
Den ena är det egna intresset hos penningens égaré, att hâlla densamma ideell sä länge
han vill fortfara att handla, emedan han endast sä rörer sig lätt och kan mângfaldiga
sina transaktioner. [...] [Den] andra bana för penningen är att lâta den utgâ sâsom
arbetslöner. (ASV 9, 57-58)232

230 SoLuhmann 1996, S. 248.
231 »Der redlichste Händler kann keine Kombinationen ohne warenmäßig gedecktes Geld (Metall-

oder Papiergeld) durchführen, wenn die Überzeugung von seiner Redlichkeit fehlt. Andererseits
kann ein Händler ohne Redlichkeit, wenn nur die Überzeugung von seiner Redlichkeit da ist, so

lange dies dauert, alle Handelskombinationen durchaus mit einem Geld durchführen, das reine
Idee ist. [...] Auch deshalb ist das Geld, als bloße Idee, dämonisch.«

232 »Es ist merkwürdig, daß, solange das Geld nur als Ware besteht (oder im gleichen Ausmaß, wie
dies der Fall ist), kein Reichtum angehäuft werden kann, ohne ringsherum Armut zu verbreiten;
denn die Anhäufung von Waren, die durch den Abgabe von Waren anderer entsteht, kann nicht

stattfinden, ohne Schwund bei den Personen, von denen diese Waren genommen wurden. Aber im

gleichen Ausmaß, wie das Geld Gedanke ist, ohne in einer Ware zu gründen, kann Reichtum als

Handelsgewinn gebildet werden, ohne daß Mangel und Armut daraus bei denen folgen, mit denen

gehandelt wird. [...] Nun gibt es zwei Umstände, die dem erwähnten Aufsaugen von Realien, von
dem wir gesprochen haben, entgegenstehen [...]. Der eine ist das eigene Interesse des

Geldbesitzers, sein Geld solange ideell zu belassen, als er seinen Betrieb aufrechterhalten will, da er
sich nur so frei bewegen und seine Transaktionen vervielfältigen kann. [...] [Die] andere Bahn für
das Geld ist, dieses in der Form von Arbeitslöhnen ausströmen zu lassen.«



18. Ökonomie und Repräsentation 443

»En kapitalistsvärmeri«233 fürwahr - die Beweisführung greift auf zentrale Ideo-

logeme liberalistischer Wirtschaftsauffassung zurück: Das ungezügelte Vertreten

eigener Interessen kommt letztendlich dem Gemeinwohl zugute, da jeder erzielte

Gewinn in Hoffnung auf erneuten Profit reinvestiert werde (das Begehren erhält sich,
da es ständig aufgeschoben wird).

2.) Statt das Geheimnis des Geldes (und des Mehrwerts) zu enträtseln, wird sein

dämonischer Charakter im Essay bewußt akzentuiert und schließlich nicht nur

ökonomisch, sondern auch theologisch gerechtfertigt. Ausgangspunkt für den

abschließenden theologischen Exkurs des fiktiven Autors ist die Abwägung der mit
dem ungedeckten Geld verbundenen Gefahren bzw. des gesellschaftlichen Nutzens

seiner Manipulierbarkeit. Laws und Görtz' desaströsen Finanzexperimenten des

frühen 18. Jahrhunderts wird die Finanzierung des Götakanals durch Baltzar von
Platen gegenübergestellt. Das größte Staatsprojekt zur Zeit Karls XIV. Johan mündete

anfänglich in einen vieldiskutierten Bankrott, der sich nach Ansicht unseres

Essayisten in Wirklichkeit als mysteriöser Gewinn entpuppen sollte:

Man pâstâr väl, att nâgon X mäste hafva lidit; men för att ädagalägga detta, kommer
man icke längre i bevisningen, än tili slutsattsen, att, sävida det är ett obestridligt fak-
tum, det kanalen kostat sina nio millioner, och dessa nödvändigt nägonstädes till sluts
mäste tagas eller hafva tagits, sä följer lika nödvändigt, det utgiften mäste drabba eller
hafva drabbat nâgon X. Slutsattsen är skenbarligen riktig, men likväl tili hälften
falsk. Man inser icke, att när penningen behandlas sâsom idé [...], sâ kommer den

gjorda utgiften slutligen att tagas ingenstädes. [...] Man säger: Gotha kanal betalades

mest genom bankens sedlar, af hvilka för denna orsak en sâ stor emission mäste göras,
att slutligen en realisation bief följden, hvarvid pappersmyntet förklarades längt under

sitt primitiva af staten försäkrade värde. Emedan staten sâledes nekade att gifva full
metallisk valuta efter hvarje sedels namn, sa skildes det nominella värdet ifrân det
reella. Detta är otvifvelaktigt en bankrutt. Men om skillnaden emellan ett pappers-
mynts reella och nominella värde under en längre period af âr uppkommer, och sker sä

smâningom, att alla varors värden hinna lämpa sig efter och nogafölja den Curva, som
pappersmyntet i sitt fallande beskrifver, sä skall man erfara det besynnerliga, att
ingen lider faktiskt pâ detta slags bankrutt. (ASV 9, 61-62)234

213 »Eine Kapitalistenschwärmerei« - So Kjellén 1937, S. 202. Als Referenz, die die Beliebtheit solch

trivialen ökonomischen Räsonierens im frühen 19. Jahrhundert unterstreicht, können die im Text
erwähnten (ASV 9, 38) nationalökonomischen Erzählungen Harriet Martineaus angeführt werden.
Ihr schon früh ins Schwedische übersetztes Werk Illustrations of Political Economy (London 1832)

gibt sich unverblümt als populärwissenschaftlich-doktrinäre Umsetzung von Adam Smiths Wealth

ofNations.
214 »Wohl behauptet man, daß irgendein Herr X Schaden gelitten habe; aber um dies zu zeigen,

kommt man in der Beweisführung nicht weiter als bis zu dem Schlüsse: da es ein unbestrittenes
Faktum ist, daß der Kanal seine 9 Millionen gekostet hat und dieselben notwendig irgendwoher
genommen werden oder genommen worden sein müssen, so folgt ebenso notwendig, daß die

Ausgabe irgendeinen X treffen muß oder mußte. Dieser Schluß ist scheinbar richtig und doch zur
Hälfte falsch. Man will nicht einsehen, daß, wenn das Geld als Idee behandelt [...] wird, die

gemachte Ausgabe schließlich nirgends weggenommen ist. [...] Man sagt: Der Götha-Kanal wurde
hauptsächlich mit den Noten der Bank bezahlt, deren Emission daher außerordentlich groß wurde;
die schließliche Folge war eine Realisation, bei der der Wert der Papiermünze tief unter dem



444 V. Frivole Zeichen

Man denke an das oben erwähnte Vorgehen der Bank von England. Der skandalösen

Weigerung, Papier- gegen Metallgeld auszuzahlen, folgt das Erstaunen darüber, daß

sich der anfänglich devaluierte Wert des Geldes über dynamische Prozesse selbst zu

regulieren und zu stabilisieren beginnt. Was andere Zeitgenossen zu Recht als

»Katastrophe«235, als ein Schwinden fester Werte, empfunden haben, wird im Zitat
als Überwindung der rein mathematischen Rationalität der Ökonomie gefeiert. Wenn

ökonomische Gleichungen nicht aufgehen, spricht man in der Regel von Betrug oder

Bankrott. Folgerichtig gipfelt die Argumentation des Textes in der bewußt paradoxen

Behauptung, daß sich das geheimnisvolle Wesen der Monetärökonomie genau mit
diesen Begriffen auf den Punkt bringen lasse. Eine kurios euphemistische Definition
des Bankrottes erlaubt es dem fiktiven Autor dabei, an seiner Apologie der

Geldwirtschaft festzuhalten:

Menskliga civilisationen har fortgâtt i en oafbruten kedja, hvars länkar ej sällan be-
stätt i bankrutter. Kanske läter detta begripligare och mindre stötande, om vi säga:
civilisationens problem har ofta gâtt ut pâ att betala realier med ideer. (ASV 9, 64)236

Der Ambivalenz des Begriffes >Schuld< folgend, geht die ökonomische Argumentation

nun endgültig in einen religiösen Diskurs über:

För att fatta ämnet, mäste vi betrakta olikheten emellan det hedniska och christna
sättet, att förstä skuld.
Hedniskt heter det: >tand för tand< - >lif för lif<. Det är jus talionis: vedergällningsrätt:
nemesis: hämnd. Enligt denna series af föreställningar mäste allt reellt betalas med ett
lika reellt. [...] Heia denna series är den horizontala bildningslinien: sakerna stâ i

jemnbredd: ingen elevation öfver linien kommer i frâga: [...] Heia den christna kedjan
af föreställningar är en vertikal bildningslinie: sakerna stâ ofvanom hvarann:
himmelsk elevation öfver den jordiska linien [...]. Christendomens himmelska
grundsatts, i afseende pâ brott och skuld, är sâledes, att menniskan fâr göra bankrutt;
[...]. Gud sjelf har âtagit sig hans skuld, och utgör i afseende pâ den en realisation i

Universum, som utgör christendomens stora mysterium. (ASV 9, 65-66)2'17

ursprünglich vom Staat garantierten festgesetzt wurde. Da der Staat sich weigerte, volle metallische

Valuta auf den Namen jeder Note auszuzahlen, gingen der nominelle und der reelle Wert
auseinander. Das ist zweifelsohne ein Bankrott. Aber wenn der Unterschied zwischen dem
nominellen und reellen Wert der Papiermünze während einer längeren Reihe von Jahren entsteht, also
nach und nach entsteht, so daß die Werte aller Waren Zeit haben, sich danach einzustellen und

genau der Kurve z.u folgen, die die Papiermünze in ihrem Fall beschreibt, dann wild man die
merkwürdige Tatsache erfahren, daß niemand an dieser Art von Bankrott Schaden nimmt.«

235 Luhmann macht darauf aufmerksam, daß dieses Prinzip von Stabilität tatsächlich als ein kata-
strophisches - im Sinne der Katastrophentheorie - bezeichnet werden kann. Katastrophisch auch,
weil der zeitgenössischen ökonomischen Theorie das Vokabular fehlte, um diese Prozesse
zureichend zu umschreiben. Vgl. Luhmann 1996, S. 196.

236 »Die menschliche Bildung hat sich in einer ununterbrochenen Kette bewegt, deren Glieder nicht
selten in Bankrotten bestanden. Vielleicht klingt dies einleuchtender und weniger scharf, wenn wir
sagen: das Problem der Zivilisation lief häufig darauf hinaus, Realien mit Ideen zu bezahlen.«

237 »Um den Gegenstand richtig zu erfassen, müssen wir den Unterschied zwischen der heidnischen
und der christlichen Art, Schuld zu verstehen, untersuchen. Heidnisch heißt es: >Zahn für Zahn< -
>Leben für Leben<, das ist das ius talionis: Vergeltungsrecht: Nemesis: Rache. Gemäß dieser



18. Ökonomie und Repräsentation 445

Eine wahrhaftig blasphemische Argumentation, die vollends verdeutlicht, daß den

selbstrekursiven Effekten des Mediums Geld (oder besser noch: dem Kredit) nichts
anderes als die >sinnstiftende< Funktion zukommt, die man >Gott< oder anderen >Ideen<

zusprechen mag.
Eine erstaunliche Parallele, mit der sich diese Interpretation gut illustrieren läßt,

stellt Simmeis Philosophie des Geldes dar. Zunächst ist auch Simmeis
Untersuchung von der Vorstellung einer teleologischen Genese des Geldes von > Substanz

zur Funktion< geprägt: »[Der] Charakter des reinen Symbols der ökonomischen

Werte ist das Ideal, dem die Entwicklung des Geldes zustrebt, ohne ihn je völlig zu
erreichen.«238 Noch offener als der fiktive Autor des Essays gibt Simmel das >phan-

tasmatische< Fundament seiner Argumentation preis, die ebenfalls in einem religiösen

Exkurs gipfelt:

Diese Art des Glaubens ist nichts als ein abgeschwächtes induktives Wissen. Allein in
dem Fall des Kredites, des Vertrauens auf jemanden, kommt zu diesem noch ein
weiteres, schwer zu beschreibendes Moment hinzu, das am reinsten in dem religiösen
Glauben verkörpert ist. Wenn man sagt, man glaube an Gott, so ist das nicht nur eine
unvollkommene Stufe des Wissens von ihm, sondern ein überhaupt nicht in der

Richtung des Wissens liegender Gemütszustand, einerseits freilich weniger, andererseits

aber mehr als dieses. [...] Es ist eben das Gefühl, daß zwischen unserer Idee von
einem Wesen und diesem Wesen selbst von vornherein ein Zusammenhang, eine
Einheitlichkeit da sei, eine gewisse Konsistenz der Vorstellung von ihm, eine Sicherheit
und Widerstandslosigkeit in der Hingabe des Ich an diese Vorstellung, die wohl auf
angebbare Gründe hin entsteht, aber nicht aus ihnen besteht. Auch der wirtschaftliche
Kredit enthält in vielen Fällen ein Element dieses übertheoretischen Glaubens, und

nicht weniger tut dies jenes Vertrauen auf die Allgemeinheit, daß sie uns für die
symbolischen Zeichen, für die wir die Produkte unserer Arbeit hingegeben haben, die
konkreten Gegenwerte gewähren wird.239

Gott und Geld lösen ihre Versprechungen nur dann ein, wenn man bereit ist, sich

ihnen in einem übertheoretischen Glauben hinzugeben. Darauf macht auch der Autor
des Essays mit seiner ökonomisch wie religiös begründeten Differenzierung zwischen

gutem und schlechtem Bankrott aufmerksam. Das Mysterium ökonomischer wie

göttlicher Schuldentilgung (der gute, ehrliche Bankrott) funktioniere nur, wenn man

am Glauben an Gott, bzw. am Glauben an das devaluierte Papiergeld festhalte. Was

er noch nicht zu artikulieren wagt, aber nicht zuletzt durch seine häretische

Parallelisierung von religiösen und ökonomischen Mysterien deutlich macht, spricht

Vorstellungsreihe muß alles Reelle mit etwas gleich Reelem bezahlt werden. [...] Diese ganze
Begriffsreihe ist die horizontale Bildungsebene: die Dinge stehen in gleicher Höhe: keine Elevation
über die Linie kommt in Frage: [...] Die ganze Kette der christlichen Vorstellungen ist eine
vertikale Bildungslinie: die Dinge stehen übereinander: eine himmlische Elevation über die irdische
Linie. [...] Der himmlische Grundsatz des Christentums in bezug auf Schuld und Verbrechen
besteht also darin, daß der Mensch Bankrott machen darf; [...] Gott selbst hat sich seiner Schuld

angenommen und erledigt sie mit einer Realisation im Universum, die das große Mysterium des

Christentums ist.«
238 Simmel 1996, S. 181-182.
239 Simmel 1996, S. 216.



446 V. Frivole Zeichen

Simmel offen aus: die Sinn konstituierende - Pragmatik und Kognition regulierende

- Funktion Gottes kommt in der Moderne dem Geld zu.

Im Gegensatz zu ähnlichen Ergebnissen religiös konservativer oder marxistischer
Theoretiker gewinnt Simmel dieser »religiösen« (»übertheoretischen«) Funktion des

Geldes einen durchaus positiven Aspekt ab. Das eine intersubjektiv ermittelte
Wertvorstellung repräsentierende Zeichen dient bei ihm als Rechtfertigung eines kantia-
nisch geprägten, relativistischen Weltbilds. Das Geld fungiert als Symbol für eine

gesellschaftlich begründete Axiomatik, die es Simmel erlaubt, die theoretischen

Aporien der Transzendentalphilosophie zu überwinden.240

18.3. Kreditgeld/Falschgeld

Der öffentliche Kredit wird zum Credo des Kapitals.

Karl Marx: Das Kapital241

Die Analyse des Textes Hvad är penningen? hat gezeigt, daß Almqvist die Effekte,
die die Ausdifferenzierung des Sozialsystems Wirtschaft begleiten, aufmerksam

verfolgt hat. Ausschlaggebend ist die auffällige Entsubstantialisierung des monetären

Repräsentamens, die zu weiteren semiotischen Überlegungen anregt: Der Übergang

von einer statisch intrinsischen zu einer dynamisch »elektrisch« geregelten Form der
Referentialität - von festen (quantitativ geregelten) Wertzuschreibungen zu einem

selbstreferentiellen System von sich gegenseitig stützenden Werten.

Nun konnte er mit vielen seiner Thesen auf entsprechende theoretische Konzepte
aus dem deutschsprachigen Raum zurückgreifen. Als wesentliches Vorbild für seine

Ausführungen dürften Adam Müllers geldtheoretische Schriften gedient haben.242

Auch bei Müller steht die Homologie von >Kredit und Glaube< im Zentrum der

Untersuchungen, wobei er mit dem >Staatskredit< ebenfalls eine nationalökonomische

(am >nationalen Glauben< orientierte) Überwindung des zweckrationalen Materialismus

der Privatwirtschaft anstrebt.243

Genau an diese Frage scheint auch eine lang anhaltende ökonomische Debatte in
Schweden anzuknüpfen, die sich in erster Linie um Nutzen und Nachteil unterschied

licher Staatsschulds-Modelle dreht, wobei man immer wieder auf die Frage nach dem

Wesen des Geldes zu sprechen kommt.244 In fast allen Beiträgen überschneidet sich

-4U Vgl. Simmel 1996, S. 93-138.
241 Marx 1969, S. 697.
242

Auszüge aus Müllers ökonomischen Schriften erschienen schon relativ früh in prominenten
Literaturzeitschriften Schwedens. Vgl. etwa Müller 1824.

243 Zur Schlüsselstellung des Kreditbegriffes bei Müller vgl. Wirtz 1998. Zu seiner Idee eines Nationalität

stiftenden Geldes vgl. Achermann 1997, S. 257-307, Vogl 1998, und Matala de Mazza
1999, S. 331-339.

244 Schon 1817 veröffentlicht Johan Christopher Askelöf in der von ihm herausgegebenen Zeitschrift
Läsning tili utbredande af medborgerliga kunskaper (die sich just der Verbreitung ökonomischer



18. Ökonomie und Repräsentation 447

die Diskussion zur Staatsschuld wie bei Almqvist mit derjenigen über Einführung
des Papiergeldes sowie der Deckung des Geldes und dem Problemfeld des

Kreditwesens im allgemeinen.
Auch wenn all diese Themen im 18. Jahrhundert verwurzelt sind, markiert die

Einsicht in die selbstrekursiven Effekte der Geldzirkulation doch einen markanten

Bruch, der sich in allen Diskussionsbeiträgen niederschlägt. Hier von Interesse ist

v.a. das Erstaunen bzw. der Unglaube darüber, daß eine positive Beeinflussung des

Handels in den abstrakten Kräften begründet liegt, über die sich das Medium selbst

organisiert. Carl Adolph Agardh, der die Debatte um die Staatsschuld maßgeblich

prägt, bringt dies mit der Differenz von dem Geld als warenrepräsentierendes »Bytes-
medel« (»Tauschmittel«) und dem Kapital als einem »varualstrande ting«
(»warenerzeugendem Ding«) auf den Punkt:

Detta är historien, detta är ändamälet af hvad vi kalla artificiella capitaler. Reelt mynt
föreställer ett redan bildadt öfverskott pâ förut gjordt arbete. Artificiella capitaler
öfverskotter, som ännu endast äro möjliga. [...] Detta är credit-, detta den verkan, som
alla se, men fâ begripa, och derföre heldre neka hvad de se, än erkänna att det öfvergär
deras begrepp.245

Kenntnisse widmet) einen Artikel über Papiermünzen und Kreditwesen. Genauso wie ein 1820

anonym in der Zeitschrift Svea veröffentlichter Artikel zum Geld, zeugt Askelöfs Argumentation
noch von dem Bemühen, der >Kraft< des Kreditgeldes durch die überkommene Terminologie einer
Physiologie des Staatskörpers gerecht zu werden. Vgl. Askelöf 1817 und |Anonym] 1820.
Spannender erscheint ein vielbeachtetes Heft des Stockholmer Bankiers Michael Benedicks, der 1823

wortwörtlich eine >Philosophie< des Geldes veröffentlicht. Benedicks Untersuchung nimmt in dem

oben erwähnten Skandalon - der Weigerung der Bank von England, Papier- in Münzgeld zu
wechseln -, ihren Ausgangspunkt und versucht Strategien zu entwerfen, wie auch der schwedische

Staat mit dem Potential einer Staatsschuld umgehen könne. Vgl. Benedicks 1823. Das Büchlein

nimmt in fast allen Punkten die Argumentation des fiktiven Autors von Hvad är penningen?

vorweg. Dessen Artikel nimmt aber auch auf eine aufsehenerregende Debatte im Schweden der
1830er Bezug, die in England beginnt. Gegen die Kritik an dem englischen Staatsschuldssystem,
die der englische Parlamentarier Henry Parnell 1830 herausgibt, veröffentlicht Magnus Björn-
stjerna, der seinerseits den schwedischen König in Finanzfragen berät, das auf Englisch verfaßtes

Pamphlet The Public Debt, its influence and its management considered in a different point of view

from Sir Henry Parnell in his work on Financial Reform (London 1831). Das Büchlein wird 1833

von Carl Adolph Agardh, der die Debatte um die Staatsschuld in Schweden nachhaltig prägen
wird, übersetzt und mit einem Vorwort versehen, mit dem er die englische Debatte für die schwedische

Politik fruchtbar zu machen versucht. Agardh, der 1835 Bischof in Karlstad werden wird,
gehört wohl zu den einzigen Schwergewichten in der ökonomischen Theorie im Schweden des

frühen 19. Jahrhunderts. Er studiert 1820-21 in Paris bei Jean Baptiste Say und veröffentlicht 1829

mit der Granskning af stats-economiens grundläror eine erste schwedische Einführung in den

neuen Stand der ökonomischen Theorie. Von Interesse ist hier eine lange Diskussion, die er mit
Hans Järta, einem konservativen Finanzpolitiker, über Vor- und Nachteile der Staatsschuld führen
wird. Vgl. Agardh 1833a und 1833b, Björnstjerna 1833 und 1834, sowie Järta 1833. Ausführlich
zur Person Agardh und der hier skizzierten ökonomischen Debatte vgl. Wallerius 1975, insb. S. 45-
95 und 137-193.

245
Agardh 1833b, S. 25-26. »Dies ist die Geschichte, dies ist der Zweck dessen, was wir als artifiziel-
Ies Kapital bezeichnen. Die reale Münze stellt einen schon durch Arbeit abgegoltenen Überschuß

dar. Das artifizielle Kapital dagegen Überschüsse, die lediglich möglich sind. [...] Das ist der Kredit,

dies ist seine Auswirkung, die alle sehen, aber doch nur wenige begreifen, weshalb sie eher



448 V. Frivole Zeichen

Die Idee der Staatsschuld, mit der Agardh operiert, gilt wie bei Müller dem Versuch,

die Einsichten in die Funktionsweisen des Liberalismus für eine Staatshaushaltstheorie

produktiv zu machen und damit das Begehren von dem Wohlergehen des

eigenen Unternehmens zu der Sorge um das Gemeinschaftswohl (den Staatskredit) zu

lenken.246 Hinter diesen Überlegungen verbirgt sich letztendlich die Indienstnahme

des Geldes als gesellschaftsorganisierenden Mediums, das alte Modelle der Repräsentation

ersetzt. Kein anderer als Marx hat diese zutiefst politisch-religiöse Funktion
der Staatsschuld offengelegt:

Die Staatsschuld, d.h. die Veräußerung des Staates - ob despotisch, konstitutionell
oder republikanisch - drückt der kapitalistischen Ära ihren Stempel auf. Der einzige
Teil des sogenannten Nationalreichtums, der wirklich in den Gesamtbesitz der modernen

Völker eingeht, ist - ihre Staatsschuld. Daher ganz konsequent die moderne

Doktrin, daß ein Volk um so reicher wird, je tiefer es sich verschuldet. Der öffentliche
Kredit wird zum Credo des Kapitals. Und mit dem Entstehen der Staatsverschuldung tritt
an die Stelle der Sünde gegen den heiligen Geist, für die keine Verzeihung ist, der
Treubruch an der Staatsschuld.

Die öffentliche Schuld wird einer der energischsten Hebel der ursprünglichen Akkumulation.

Wie mit dem Schlag der Wünschelrute begabt sie das unproduktive Geld mit
Zeugungskraft und verwandelt es so in Kapital, ohne daß es dazu nötig hätte, sich der von
industrieller und selbst wucherischer Anlage unzertrennlicher Mühwaltung und Gefahr
auszusetzen. Die Staatsgläubiger geben in Wirklichkeit nichts, denn die geliehene
Summe wird in öffentliche leicht übertragbare Schuldscheine verwandelt, die in ihren
Händen fortfungieren, ganz als wären sie ebensoviel Bargeld. Aber auch abgesehen
von der so geschaffenen Klasse müßiger Rentner und von dem improvisierten Reichtum

der zwischen Regierung und Nation die Mittler spielenden Finanziers - wie auch

von dem der Steuerpächter, Kaufleute und Privatfabrikanten, denen ein gut Stück jeder
Staatsanleihe den Dienst eines vom Himmel gefallenen Kapitals leistet - hat die

Staatsschuld die Aktiengesellschaften, den Handel mit negoziablen Effekten aller Art,
die Agiotage emporgebracht, in einem Wort: das Börsenspiel und die moderne Banko-
kratie.247

Aus einer solchen Perspektive stehen die Vertreter der Staatsschuld - wie der fiktive
Autor von »Penningen sâsom medel tili bildande af rikedom« - selbstverständlich

unter Ideologieverdacht. Es ist allerdings zu fragen, ob Marx mit dieser Kritik an den

vehementesten Befürwortern eines auf eine Staatsschuld gegründeten Kreditwesens

nicht die Progressivität ihrer Modelle verfehlt. Wenn beispielsweise Adam Müller die

gesellschaftliche Organisation ganz bewußt an dynamische Zeichenprozesse

anzuknüpfen versucht, dann gibt er dem von ihm immer wieder betonten >organischen

Zusammenhalt des Staates< letztendlich den intransparenten und kontingenten Effek-

abstreiten, was sie sehen, als zu gestehen, daß es ihre Begriffe übersteigt.«
246 Tatsächlich gründen sich die Entwürfe zum Staatsschuldssystem so in erster Linie auf eine scharfe

Kritik an dem privaten Bankwesen und einer lediglich auf den Eigennutzen rekurrierenden
Privatwirtschaft, die zu spürbaren sozialen Mißständen führt. Zu dieser Argumentation und der darin

implizierten Kritik an Adam Smith vgl. Agardh 1831.
247 Marx 1969, S. 697-698 Fn.



18. Ökonomie und Repräsentation 449

ten einer Zeichenmaschine preis, die sich nunmehr über sich selbst definiert und zu

einer umfassenden Decodierung traditioneller Zeichensysteme beiträgt.248

In die gleiche Aporie verwickeln sich die schwedischen Vertreter der komplexen
Staatschuldsmodelle: Auch wenn beispielsweise Agardh noch an der Forderung nach

einer virtuellen Deckung der gegebenen Kredite festhält, um irgendwie für deren

Sicherheit zu garantieren, kann er doch seine Bewunderung für das reine >Hasardspiel<

von letztendlich nur gegenseitig gewährleisteten Krediten nicht verhehlen. So läßt er
sich auch bereitwillig auf einen Vergleich zwischen Markt und einem Spieltisch ein,

»der flere personer äro med hvarandra i en oupphörlig liquid.«249 Der Handel potenziere

die Dynamik des Spiels sogar, da es ihm nie um eine abschließende Liquidation
gehe: »Rörelsen med marker kan sâledes der fortsättas oupphörligt och speiet tager
der ej slut.«250

Wird die Prozessualität dieses Spiels auch durch eine Begehrensstruktur sichergestellt,

die garantiert, daß die Einlösung der Spielmarken ständig aufgeschoben wird,

so bringt die Metapher des Spieltisches doch die Vorbehalte gegenüber dieser Form

von Ökonomie auf den Punkt. Die fortlaufende Dynamisierung des monetären

Glücksspiels droht sich letztendlich nämlich gegen die Axiomatik der Monetärökonomie

selbst zu wenden, so daß die konservativen Gegner der Staatsschuld nicht zu

unrecht auf die Tatsache aufmerksam machen, daß die Grundgesetze der Ökonomie

selber - die Vorstellung einer Wertrepräsentanz und eines Tauschhandels - auf den

Kopf gestellt werden: »Ty gäld hwilar ej längre, säsom i wâra enfaldiga förfäders

dagar, pâ stadgad credit, utan, efter moderna begrepp och modern erfarenhet, credit pâ

gäld; och credit, alltsâ gäld, skapar rikedom.«251

Mit seinen Ausführungen zum Bankrott stellt der fiktive Autor von »Penningen
säsom medel tili bildande af rikedom«, der sich bis zu diesem Zeitpunkt ganz im
Rahmen der vorgestellten ökonomischen Theorien bewegt hat, genau die Frage nach

der Kreditwürdigkeit der staatlichen Instanz, die von vornherein darauf spekuliert, daß

die Kredite ungedeckt bleiben. Wie läßt sich ein solcher Kredit noch von Falschgeld

unterscheiden, das in betrügerischer Absicht ausgeben wird?252 Wie schon beim

248 Bei diesem Versuch, Adam Müller für ein progressives Staatskonzept in Anspruch zu nehmen,
lehne ich mich an Vogl 1998 an, der sich seinerseits auf die anti-marxistische Argumentation von
Deleuze und Guattari berufen kann, die das Geld als deterritorialisierende Wunschmaschine in

Anspruch nehmen. Auch Lyotard entwickelt in seinem - zugegebenermaßen hermetischen - Buch

zur libidinösen Ökonomie eine ganze Theorie zur Subversivität des Kreditgeldes. Vgl. Lyotard
1984, S. 315-350.

24''
Agardh 1833b, S. 79. Ein Spieltisch, »wo mehrere Personen sich gegenseitig unaufhörlich liquid
befinden«.

250
Agardh 1833b, S. 79. »Die Bewegung mit Marken kann so unaufhörlich fortsetzen und das Spiel
nie ein Ende nehmen.«

251 Järta 1833, S. 579. »Denn die Schuld ruht nicht mehr länger, wie in den Tagen unserer einfältigen
Vorväter, auf einem soliden Kredit, sondern nach modernen Begriffen und moderner Erfahrung,
Kredit auf Schuld; und Kredit, also Schuld, schafft Reichtum.«

252 Ich lehne mich hier kursorisch an Derridas entsprechende Ausführungen an. Vgl. Derrida 1993b.



450 V. Frivole Zeichen

>Bankrott< zieht der fiktive Autor eine folgenschwere Konsequenz und läßt sich

schlichtweg auf eine euphemistische Definition von >Betrug< und >Betrügen< ein:

Enligt människornas fallenhet, sedan fallet, att i allting se sa mycket ondt som möj-
ligt, skall man naturligtvis gerna för denna sak vilja begagna det värsta uttryck, man
kan finna: ordet bedraga. Man skall dâ säga: det jordiska lifvet är ett bedrägeri. Det är
sâ ocksâ, sâ till vida, att vi ofta bedragas i vara jordiska uträkningar, bekommande i
stället nâgot himmelskt, som vi icke fôrmâdde ana. (ASV 9, 64-65)251

Läßt sich das ökonomische Spiel allerdings erst einmal auf den bewußten Effekt
eines Betrugs ein, so wird es von vornherein mit ungedeckten Spielmarken geführt,
die nicht mehr auf das ständig perpetuierte Versprechen einer Akkumulation setzen.

In diesem Sinne kann die größtmögliche Potenzierung des Handels - die der fiktive
Autor des Essays vorausschauend in der Spekulation um die komplett entsubstantia-

lisierte >Ware< Geld verwirklicht sieht - nur als größtmögliche Potenzierung des

spielerischen Charakters der monetären Zirkulation gelten. Ein Spiel, das allerdings
nicht mehr auf Akkumulation von Kapital setzt, sondern im Gegenteil auf den

anökonomischen Effekten von Herausforderung und Verstellung beruht (den Gesetzen

des Börsenhandels). Der fiktive Autor des Essays versucht also die verausgabenden

deterritorialisierenden Kräfte eines effektvollen Mediums zu potenzieren, um sie

gegen ihren vermeintlichen Zweck auszuspielen.254

Spätestens mit der Erwähnung des Betrügers werden auch die poetologischen

Konsequenzen der Argumentation klar. Denn natürlich drängt sich der notorische

Vergleich zwischen Geld und Sprache auf, der im Essay mit dem Vergleich von

Agyrokratie und Logokratie (s.o.) explizit angesprochen wird.
Schon Adam Müller versucht die neue Funktion des nicht mehr repräsentativen

Geldes mit der des Wortes zu vergleichen. Dabei wird die komplexe Dynamik des

Geldes, die sich auf ein Netzwerk von differenziellen Werten und flottierenden

Signifikanten abstützt, durch die sprachliche Struktur des Versprechens reguliert: Der
Glaube an eine zukünftige Akkumulation von Volkskapital wird über den

fortlaufenden Aufschub der Gewinnausschüttung ständig perpetuiert. In diesem Sinne

läßt sich - wie dies Thomas Wirtz anhand der ökonomischen Metaphorik bei Goethe

und Jean Paul gezeigt hat - das von Adam Müller entwickelte Kreditkonzept sehr

konkret mit hermeneutischen Textverfahrensweisen vergleichen.255 Auch hier wird

253 »Der menschlichen Neigung gemäß, seit dem Sündenfall in allem so viel Böses wie möglich zu

sehen, wird man natürlich gerne auch für diese Sache den härtesten Ausdruck wählen wollen: das

Wort betrügen. Man wird dann sagen: das irdische Leben ist eine Betrügerei. Und dem ist so,

soweit wir uns in unseren irdischen Berechnungen betrogen sehen und statt dessen etwas Himmlisches

bekommen, das wir nicht zu ahnen vermochten.«
254 Zur Gefährdung der kapitalistischen Axiomatik durch die von der Monetarökonomie selbst

hervorgerufene Decodierung vgl. Deleuze/Guattari 1977, S. 316. Liest man den Artikel in diesem

progressiven Sinne, dann überrascht es nicht, daß er 1924 in einem Deutschland wiederveröffentlicht

wurde, das maßgeblich durch die Krisen der Inflation erschüttert wurde.
255

Vgl. Wirtz 1998. Zu Jean Pauls Spiel mit der ökonomischen Metaphorik vgl. auch die inspirieren-



18. Ökonomie und Repräsentation 451

das freie und dynamische Spiel der Signifikanten durch das Versprechen reguliert, daß

sich die Leser mit ihrer fortdauernden Lektüretätigkeit einem im Entzug befindlichen,

verborgenen Sinn des Textes annähern.

Dagegen läuft die Bankrottlehre, die in »Penningen sâsom medel tili bildande af
rikedom« entwickelt wird, auf eine Dekonstruktion dieses ökonomischen Versprechens

hinaus. Da diese Reflexion in ein Buch einfügt ist, das in erster Linie poetolo-

gischen Fragen gewidmet ist, wird damit indirekt auch die Autorfunktion in das

frivole Spiel der Signifikanten einbezogen. Der ökonomische Diskurs illustriert eine

vollständig deregulierte Performanz der Signifikanten, die für die Funktionsweise des

Textes selbst in Anspruch genommen wird.
Dies ließe sich an dem Essay selbst illustrieren. Es drängt sich die Frage auf, ob

der fiktive Autor nicht seinerseits als Betrüger, als Scharlatan agiert, der sich des

ökonomischen Diskurses nur bedient, um gegen eine ökonomische Vernunft zu

opponieren, die den Gebrauch von Sprache und Geld zu regulieren verspricht:

Dem Potlatsch ähnlich, wiederholt der literarische Text die Gabe der Sprache, wiederholt

ihren Überschuß, und zwar indem er den kurrenten Sprachgebrauch zitiert und die

Bedingungen der Diskurse getreulich wiederholt. Dabei affirmiert er die gesellschaftlichen

Tauschrelationen mit ihren symbolischen und materiellen Ökonomien (bis hin
zu dem Kalkül, das er selbst darstellt/vollzieht), doch er geht darin über sie hinaus, daß

er das Nicht-Gedecktsein der Zeichen herausstellt, obwohl auch er auf den Kredit setzt,
der jeder anderen Sprachverwendung eingeräumt wird. [...] Der literarische Text ist
selbst nie >Falschgeld<, weil er sich als literarisch markiert; er bringt aber zur
Darstellung, daß die zirkulierenden Münzen, die Begriffe, die Aussagen stets ungedeckt
sind.256

Der inflationäre Gebrauch von Wörtern und Aussagen, der aus diesem Spiel resultiert,

wird sich nicht zuletzt in den 1400 Seiten von Om svenska rim niederschlagen.

de und in diesem Kontext wichtige Studie von Pross 1997.
256 Haselstein 1997, S. 287.


	Ökonomie und Repräsentation : andere Zeichen

