
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 39 (2005)

Artikel: Schrift, Schreiben und Wissen : zu einer Theorie des Archivs in Texten
von C.J.L. Almqvist

Autor: Müller-Wille, Klaus

Kapitel: 16: "Beteckningsväsenden" : ("Bezeichungswesen")

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858188

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


16. >Beteckningsväsenden< (>Bezeichnungswesen<)

Ich habe schon in der Einleitung angekündigt, daß ich die Analyseergebnisse zu den

späten Handschriften nicht auf das große Manuskript Om svenska rim beziehen

möchte, sondern auf die frühere Produktion Almqvists. Tatsächlich scheinen mir die

ausgeklügelten poetologischen, zeichen- und medientheoretischen Konzepte, die in
diesen Handschriften entwickelt werden, einen guten Ausgangs- bzw. Endpunkt zu

bieten, um einen völlig neuen (möglicherweise anamorphotischen) Blick auf das

theoretische Potential vorhergehender Texte zu gewinnen. Dies gilt - wie in Kap.
3.4 und Kap. 5 gezeigt - nicht zuletzt auch deshalb, da diese Texte selber die

literaturhistorische Vorstellung eines Ausgangs- und Endpunktes sowie die daran

gekoppelten Darstellungsverfahren radikal in Frage stellen und dazu aufrufen, andere

Wege einer historisch fundierten Textanalyse zu beschreiten.

Die Aufdeckung von Almqvists konstanter Auseinandersetzung mit im weitesten

Sinne texttheoretischen Fragen soll es deshalb nicht nur erlauben, die traditionelle

Gliederung seiner Produktion in eine >romantische< und eine >realistische< Schaffensperiode

anzufechten (auch wenn mir dieser Punkt angesichts der Unterschätzung jener
Texte wichtig erscheint, die nach der vermeintlichen Läuterung des Autors zum
>Liberalen und Realisten< publiziert werden), sondern sie soll helfen, von der Frage

nach der >auktorialen Entwicklung< zur Beobachtung des Einflusses und der
Einwirkung allgemeiner semiotischer oder medialer Veränderungen überzugehen.

D.h., daß ich in den folgenden Kapiteln nicht nur der Frage nachgehen werde,

inwieweit Almqvist selbst in seinen Arbeiten auf die Funktionsweise von Zeichensystemen

eingeht, sondern ich werde - im Anschluß an die ausführliche Darstellung in
den vorhergehenden Kapiteln - versuchen, seine entsprechenden Überlegungen im
Lichte anderer Diskurse der Zeit zu erhellen. Da es mir hier nur um eine Skizze geht,
die belegt, wie Almqvists >späte< theoretische Einsichten für die Lektüre seiner
frühen Schriften produktiv gemacht werden können, beschränke ich mich auf die Analyse

weniger ausgewählter Texte.

In dem ersten Kapitel geht es mir darum, Brüche zu markieren, die es erlauben,

Almqvists fortlaufende Auseinandersetzung mit zeichentheoretischen Fragen zu

strukturieren. Dabei möchte ich zwischen der Wirkungsweise dreier >Zeichen-

maschinen< differenzieren, mit denen er in seinen Texten operiert (bzw. über die er in

seinen Texten reflektiert).
Ausgangspunkt dieser Darstellung bildet das abstrakte >Text<-Modell, das

Almqvist im Rahmen des >philosophischen< Essays Om det heia (Über das Ganze)

entwickelt (Kap. 16.1). Ich spreche dabei von Textualität im engeren Sinne, da das

hier präsentierte Modell mit Zeichenrelationen operiert, die völlig von der Materialität

dieser Zeichen abgelöst sind. Meine erste These wird lauten, daß Almqvist mit
der Publikation von Törnrosens bok genau die Wirkungsweise dieses >Text<-Modells

in Frage stellt (Kap. 16.2). Um die Verschiebung deutlich zu machen, werde ich den



364 V. Frivole Zeichen

in den Schriften der Sammlung verhandelten Text-Bild-Relationen nachgehen, die -
verkürzt gesprochen - zeigen, daß sich Almqvist zusehends mit der Materialität von
Zeichen und der ihnen inhärenten Eigendynamik auseinandersetzt, wobei er u.a. die

Konfiguration von Schrift und Bild zu problematisieren beginnt. Während die
früheren Texte der Duodezausgabe von Törnrosens bok, die in diesem Kapitel behandelt

werden, den dargestellten Verlust der Kontrolle über Sprache und Texte defizitär

begreifen, versucht Almqvist - und dies ist meine zweite These - die Eigendynamik
von Zeichensystemen in den ab 1838 publizierten Bänden der gleichen Ausgabe
produktiv zu nutzen. Im dezidierten Gegensatz zur traditionellen Auffassung der

Forschung, die diese Texte bis in die 1980er Jahre hinein als Beleg für eine >poetisch-
realistische< Hinwendung des Autors zu den >Sachen selbst< (insbesondere zu den

politischen Verhältnissen) bzw. zu einer breiten bürgerlichen Öffentlichkeit in

Anspruch genommen hat,1 möchte ich ihr hohes sprachtheoretisches Bewußtsein
unterstreichen, das in einer Beschäftigung oder besser einem Spiel mit Zeichen oder

Zeichensystemen zum Ausdruck kommt, die jedwede Anbindung an einen übergeordneten

Referenten oder Interpretanten verloren haben.

In diesem Sinne ist es nicht verwunderlich, daß die metawissenschaftlichen

Schriften des Autors, d.h. seine sprach- und schriftreflektierten Überlegungen zur He-

teronomie des Denkens, in dieser Zeit ihren Anfang nehmen. An zwei bewußt
gewählten Exempeln soll sozusagen die Vorgeschichte der späten Handschriften
nachgezeichnet werden. Es ist m.E. keineswegs zufällig, daß die spielerische Auseinandersetzung

mit der diskursiven und sprachlichen Prägung des Wissens in der Beschäftigung

mit Orientalismus (Kap. 17) und Ökonomie (Kap. 18) beginnt, die
unterschiedliche Modelle für >andere< Formen des Zeichengebrauchs liefern.

16.1. Textualität (Om det heia)

Der religionsphilosophische Entwurf Om det heia, den Almqvist 1836 in der

Zeitschrift Skandia publiziert, scheint mir ein guter Ausgangspunkt zu sein, um seine

frühen text- und medientheoretischen Interessen zu illustrieren (in einer Fußnote

macht Almqvist selbst darauf aufmerksam, daß derText schon 1819 verfaßt wurde).
Om det heia schließt an zeitgenössische Metadiegesen an, welche die Entstehung

der Welt spekulativ zu erfassen versuchen (vgl. Kap. 4.3): Als zentraler Aktant

fungiert >Gott<, der ohne Subjekt zu sein über das >Wollen< verfügt, >Subjekt< zu

werden und d.h., sich zu differenzieren. Dabei modifiziert Almqvist die aus der

Identitätsphilosophie bekannte Vorstellung von Welt und Menschheit als imago dei

durch die Metaphorik eines göttlichen Begehrens. Die Entäußerung >Gottes< in die

endlichen Anschauungsformen von Raum und Zeit ist also im Gegensatz zu
entsprechenden transzendentalphilosophisch geprägten Entwürfen des deutschen Idealismus

Die Kritik gilt in erster Linie Johan Svedjedals Darstellung, der eine Monographie über die in der
zweiten Reihe der Duodezausgabe publizierten Schriften veröffentlicht, ohne einmal auf die Frage
nach dem theoretischen Gehalt dieser Texte einzugehen. Vgl. Svedjedal 1987.



16. >Beteckningsväsenden< 365

nicht durch das Streben nach Selbsterkenntnis motiviert, sondern dient einer
euphorischen Selbstaffektion. Dieses Szenario liefert den Stoff für eine ideologische
Narration, die letztendlich in den relativ orthodoxen Imperativ mündet, Gott zu lieben

und Gutes zu tun, statt sich in selbstbezogene erkenntnistheoretische Grübeleien zu

vertiefen. Allerdings wirkt die Ersetzung des universalen Erkenntnismodells durch ein

Liebeskonzept angesichts der Einseitigkeit, mit der >das Gegenüber als Medium zur

Selbstspiegelung instrumentalisiert wird, wenig überzeugend:

Derföre var det f ö r s t a och s i s t a, i Skâdespelets Utveckling, detsamma: Gud,
och Gud. Det första var Gud, som ville ä 1 s k a nâgot; och det sista är âter Gud,

som ä 1 s k a r Det första var Essentian, trânande efter Form; denna uppstod; och det
sista är âter Essentian, i Helhet hvilande - det saliga Enda Vara. Nägot - heia Änd-

ligheten, - just Menniskan, som här leker det Helas Genomblick, - nämnes icke i det

första, ej heller i det sista; ty der är Gud, och Gud. Men Nâgot - Vi - är det nödvändiga

Midtemellan, >genom Hvilket.< Det amorosa Sjelfva är a f H v i 1 k e t

just Gud; - och det fulländade Heia är H v i 1 k e t ocksâ Gud; - men g e n o m
H v i 1 k e t det är Ändligheten, Vi; onämnde i det första och i det sista; inneslutne,
gömde, salige i det Heia. - Detta förnimma vi i den oändliga Läran: >Kärleken är.< - Ty
icke tillbringar Gud först en t i d med att trâna, sedan med att frambringa Nâgot, och
slutligen med att lefva saligt deri. Allt detta är s a m t i d i g t i det Oändliga; ett Nu:

- och alla Ändlighetens slutlösa Utgreningar äro (projicierade pâ ett plan)
sammanslagna i detta.2

Gerade vor dem Hintergrund eines Liebeskonzeptes wird die Vehemenz deutlich, mit
welcher der Versuch unternommen wird, nicht nur den >Anderen<, sondern sogar das

>Andere< einer sich entziehenden Temporalität im Hinblick auf die synthetisierende
Ganzheit auszuschließen. Der Blick Gottes verkörpert die extremste Form einer

Vergegenwärtigungsstrategie, welche die sukzessive Abfolge des Spiegelungsaktes in
einer zeittötenden Präsenz >aufhebt< (Gott fungiert als Beobachter erster wie zweiter

Ordnung, er spiegelt sich nicht nur in sich selbst, sondern vermag diese Spiegelung
im Moment der Spiegelung selbst aus einer übergeordneten Perspektive zu

betrachten). Über diesen Blick wird nicht nur das Verhältnis zwischen Gott und

Menschheit, sondern auch die gmndlegende Relation zwischen >Selbst< und >Ande-

2
Almqvist 1836, S. 69. »Deshalb war das Erste und Letzte in der Entwicklung des Schau¬

spiels das Gleiche: Gott und Gott. Das erste war Gott, der etwas lieben wollte; und das

letzte ist wieder Gott, der liebt. Das Erste war die Essentia, sich sehnend nach Form; diese

entstand; und das Letzte ist wieder die Essentia, in Ganzheit ruhend - das selige Einzige Sein.

Etwas - die ganze Endlichkeit - gerade der Mensch, der hier den Durchblick des Ganzen spielt, -
wird weder im Ersten noch im Letzten erwähnt; denn das ist Gott, und Gott. Aber das Etwas - Wir
- ist das Notwendige Dazwischen, das >durch Welches*. Das amouröse
Selbst ist von Welchem, eben Gott; - und das vollendete Ganze ist W e I c h e s auch

Gott; aber das durch Welches, das ist die Endlichkeit, Wir; unerwähnt in dem ersten
und im letzten; eingeschlossen, geborgen, selig in dem Ganzen. - Das vernehmen wir in der
unendlichen Lehre: >Liebe ist.< - Denn Gott verbringt nicht erst eine Zeit damit, sich zu
sehnen, und dann damit, Etwas hervorzubringen, und schließlich selig darin zu leben. All dies
geschieht gleichzeitig im Unendlichen; ein J e t z t - und alle endlosen Verzweigungen
der Endlichkeit sind (auf eine Ebene projiziert) darin zusammengefaßt.«



366 V. Frivole Zeichen

rem< homogenisiert und stabilisiert, um schließlich jegliche Heterogenität vor der

Tautologie eines >Ego=(Non-)Ego< zu leugnen.3 Beim ausführlichen Gebrauch der
Blickthematik drängt sich der Bezug zu Lacan auf, mit dem sich Almqvists Essay als

gewaltsamer Versuch lesen ließe, jegliche beunruhigende Öffnung auf ein Reales

(und sei es die blinden Flecken, auf die die Transzendentalphilosophie aufmerksam

gemacht hat) einfach durch die vollkommene Überblendung von Imaginärem und

Symbolischem auszuschließen.

Die Aufmerksamkeit der Interpreten des Textes galt bisher seinen
ideengeschichtlichen Grundlagen. D.h., der rein spekulativen Emanationslehre, mit der die

Genese einer sich selbst reflektierenden Totalität in Anlehnung an Schriften Swedenborgs

und Schellings entwickelt wird.4 Darüber hinaus wurde auf den Essay
zurückgegriffen, um den vermeintlich >universalen< Anspruch der mit dem Gesamtkunstwerk

Törnrosens bok zum Ausdmck gebrachten Poetologie theoretisch zu belegen.5

Dagegen möchte ich die theoretische Relevanz des Textes über sein medientheoretisches

Potential entfalten, das sich in der Definition der Menschheit als »det

nödvändiga Midtemellan« (»das notwendige Dazwischen«) bzw. als das »genom
Hvilket« (»durch Welches«) andeutet. Tatsächlich ist die Argumentation von
metaphorischen Reflexionen durchzogen, welche die gängige >medien-< oder besser

>texttheoretischen< Probleme der Zeit aufgreifen. Die ungewöhnliche Gestaltung des

Textes und die diesbezüglichen Kommentare lassen den Rückschluß zu, daß hier der
Versuch vorliegt, die entsprechenden Postulate auch diskursiv einzulösen.

Angesichts des oben wiedergegebenen Szenarios überrascht es nicht, daß die

Argumentation zielsicher auf die Frage zusteuert, wie die Vorstellung einer sich

zeitlich vollziehenden Semiose (Gott, der sich im Zeichen der Menschheit spiegelt)
mit der postulierten Simultanität des göttlichen Blickes in Einklang zu bringen ist,
der alleine für die >Ganzheit<, d.h. die Synthese von Infinition und Totalität einsteht,
die sich zu jedem Zeitpunkt schon ereignet haben wird:

Det gifves ett sätt, att förnimma Universum, i verklig Genomskâdning af detsamma;
som vill säga: direct Inskädning i hvarje särskildt phänomen, utan att ens förut veta
detta phänomens figur eher namn [Fn: Detta är Grundidéen för den A p r i o r i s m
man söker. Philosopherne söka den genom Sanningens absoluthet. Denna Lara Säger,
att den bestâr i det Klarseende, som uppkommer, dâ menniskan stiger i högre
temperatur af kärlek tili det Oändliga], ty allt sâdant tillkomer dâ efterât. Och detta sätt
är det, dâ menniskan, höjd i det Helas Grundlif (oändlig Kärlek), sjelf uppkommer i
detta lifs Form (Klarseende genom det Heia). Alldeles icke följer, att menniskan pâ
detta sätt slutligen künde erhâlla en adœquat universal-skädning, en fullständig
förnimmelse af allt det särskilda, som i det Heia finnes (Guds blick); hvilket, man mä
dâ gâ hvilka vägar som helst, förblifver orimligt; egentligen derföre, att menniskan i
följd af den Ändlighets-grund, pâ hvilken hon alltid stâr, mäste gâ successivt tili väga,
sä snart frâga är om särskildheter: hvaraf det just följer, att hon aldrig kan komma tili

1
Ich greife hier kursorisch auf die Argumentation in Lévinas 1987 zurück.

4
Vgl. v.a. Lamm 1915, S. 77-86.

5
Vgl. Friborg 1986.



16. >Beteckningsväsenden< 367

nâgon sädan särskildhet, hvarvid hon skulle kunna stadna och säga: denna är den

s i s t a

Die angesprochene Differenz zwischen der Simultanität eines göttlichen Blickes und

der Temporalität des menschlichen Erkennens schlägt sich in der Darstellung des

Mediums nieder, über das >Gott< sich zu spiegeln versucht. Dabei wird das »Genom

hvilket« (also die Menschheit) zunächst als eine infinite Kette von zeitlich und

räumlich definierbaren Punkten (dies sind die menschlichen Individuen) dargestellt,
über die sich Gott in eine endliche Struktur entäußert. Da zwischen diesen Punkten

und Gott keine Differenz bestehen darf (die Punkte sind Gott), sind auch sie - wie

Gott - lediglich durch ein Begehrungsvermögen gekennzeichnet. Sie können ihre

Liebe allerdings auf Gott oder auf sich selbst beziehen, wodurch Almqvist die

Differenz von Gut und Böse zu erklären und plump in die Differenz zwischen
praktischer und theoretischer Vernunft, dem Guten und dem Wahren, zu überführen weiß.

Solchermaßen formen sie als unterschiedlich >gewendete< Punkte ein >Amor-Chaos<,

das sich allerdings im Laufe der Zeit teleologisch der Liebe Gottes annähere. Nur
Gott (und Almqvist) gelingt es, aus diesem in Bewegung befindlichen >Amor-Chaos<

eine analysierbare Textur zu formen, weil nur er jeden einzelnen Punkt in ein
Verhältnis zu der paradoxen Vorstellung eines unbegrenzten Bildes< setzten kann, das

alle Punkte zusammen in ihrer Relation zur setzenden Instanz (Gott selbst) ergeben

(wodurch auch das Böse, d.h. die nur auf sich selbst bezogene, rein formale

Verstandestätigkeit eine abschließende Legitimation erhält).
Meine These, mit der ich mich an Ausführungen von Charlotta Friborg anlehne,7

lautet, daß der gesamten Diegese eine durch eine diffuse Metaphorik überblendete

6

Almqvist 1836, S. 74-75 Fn. »Es gibt eine Art, das Universum zu erkennen, es wirklich zu
durchschauen; das will heißen: eine direkte Einsicht in jedes spezifische Phänomen zu gewinnen, ohne

auch vorher die Figur oder den Namen dieses Phänomens zu kennen [Fn: Die Grundidee des

Apriorismus, den man sucht. Die Philosophen suchen ihn über die absolute Wahrheit.
Diese Lehre sagt, daß er in einem Durchschauen besteht, das entsteht, wenn die Liebe des

Menschen zum Unendlichen eine höhere Temperatur gewinnt], da sich solches später von selbst

ergibt. Und diese Art besteht darin, daß. wenn der Mensch sich zum Grundleben des Ganzen
bekennt (unendliche Liebe), er selbst die Form dieses Lebens annimmt (Durchschauen des

Ganzen). Daraus folgt keineswegs, daß der Mensch zum Schluß auf diese Weise eine adäquate
Universal-Schau gewinnen würde, eine vollständige Wahrnehmung alles Einzelnen, das es im

Ganzen gibt (Gottes Blick); was, welche Wege man auch immer einschlägt, unmöglich bleibt;
eigentlich deshalb, da der Mensch infolge des endlichen Grundes, auf dem er steht, immer
sukzessiv vorgehen muß, sobald es um Einzeldinge geht; woraus folgt, daß er nie zu irgendeiner
Einzelheit gelangt, bei der er stehen bleiben und sagen könnte: dieses ist die 1 e t z t e .«

7

Vgl. den immer noch lesenswerten Aufsatz von Charlotte Friborg, die Om del heia ebenfalls

poetologisch zu interpretieren versucht. In Anlehnung an die Differenz von >Mirror and lamp<

(Abrams) wird das Stück für eine schöpferische Ästhetik in Anspruch genommen, die in die
textuelle Produktion eines >auktorial< regulierten Heterokosmos münde. Auch Friborg geht davon

aus, daß Almqvist dieses >auktoriale< Phantasma mit der Abfassung von Törnrosens bok in Frage
stelle, wobei sie allerdings mit einer Dichotomie von >offenem< und >geschlossenem< Text arbeitet,
wodurch sie die Differenz zwischen den unterschiedlichen Zeichensystemen, mit denen Almqvist
laboriert, m.E. verfehlt. Vgl. Friborg 1986.



368 V. Frivole Zeichen

Schreibszene zugrundeliegt, die sozusagen universale Ausmaße annimmt.8 In der

Lektüre seines eigenen Textes gelingt Gott genau das, was irdischen >Autoren<

versagt bleiben muß. Die Paradoxien des hermeneutischen Zirkels werden in einem

Verstehensprozeß aufgehoben, der Teil und Ganzes - Unendlichkeit der sukzessiven

Zeichenkette und simultanes Vorstellungsbild - von vornherein in eine stabile

Relation zu bringen weiß.

Die implizite texttheoretische Reflexion, die sich hinter den entsprechenden

Ausführungen verbirgt, läßt sich nicht zuletzt an der Struktur des Essays selbst

demonstrieren, der wie ein Versuch wirkt, das metaphorisch thematisierte >Text-

konzept< plakativ in Szene zu setzen. Dies gilt zunächst für die dreiste Anweisung
des Autors, seinen Text weniger zu lesen als zu lieben (wodurch Almqvist
offenkundig das mangelnde Reflexionsniveau zu legitimieren und jeder kritischen

Infragestellung der diffusen Argumentation vorzubeugen versucht):

Ty det är just Kärleken, den oändliga sjelfva, som d e n n a lära uppgifver att vara det

Helas grund. - Den, som lefver i dess lif, kan följaktligen i sjelfva sitt väsende för-
nimma lärans grund-idé, och med detsamma alla dess utvecklingar; han bär bade den

och dem inom sig (blott han uppsöker dem).
Den âter, som icke lefver i denna kärleks lif, kan väl, möjligen, med tanken uppfatta
allt hvad läran säger; men det är tydligt, att han dâ icke kan uppfatta annat deraf, än det

som af logik lâter sig fattas; d.v.s. allt det formala: men det essentiala mäste af käns-
lan förnimmas. [...] Och det formala, som han tänker pâ, utan att stâ i beröring med det

essentiala, hvilket utgör dess lif, skall nödvändigt förefalla honom sâsom haltlösa
sammansättningar: haltlösa, emedan de för honom äro liflösa; för honom liflösa, eme-
dan han icke lefver i deras lif. Sâlunda skall han förkasta det och le derât.9

Um eine so geartete, >belebende< Lektüre des Textes zu garantieren, scheut sich

Almqvist nicht, seine Leser an ihren frühesten Leseunterricht zu erinnern. Auch die

>autoritäre< oder eben >auktoriale< Setzung des Lehrers lasse sich nicht logisch
bestätigen, sondern sei allein durch ihre nachträgliche Wirkung legitimiert:

Utan frâga om, att fâ sätta rigtigheten i tvifvel, mäste barnet pâ god tro gifva bok-
stäfverna det ljud, som läraren angifver; och det är först sedan det lärt sig att läsa, som
det, med en âterblick pâ sitt barn-studium, kan pröfva alfabetets rigtighet.

Mit Kittler ließe sich die Schreibszene konkreter als Technik >genialen Schreibens« klassifizieren:
Der geniale Autor wirft seine Texte unbewußt aufs Papier und kann sie später halluzinatorisch als

Ausdruck seines Innersten entziffern. Vgl. Kittler 1995, S. 138-158.
9

Almqvist 1836, S. 36. »Denn dies ist gerade die Liebe, das unendliche Selbst, das diese Lehre
als den Grund des Ganzen bezeichnet. - Derjenige, der in ihrem Leben lebt, kann folgerichtig in

seinem Wesen selbst die Grundidee der Lehre spüren, und damit all ihre Entwicklungen, er trägt
die Grundidee und ihre Entwicklung in sich (wenn er sie nur aufsucht). / Der aber, der nicht in dieser

Liebe lebt, kann möglicherweise mit dem Verstand auffassen, was die Lehre sagt, aber es ist

klar, daß er dann nichts anderes davon versteht als das, was sich logisch begreifen läßt, d.h. alles

Formale, aber das Essentielle muß mit dem Gefühl erfaßt werden. [...] Und das Formale, an das er
denkt, ohne in Berührung mit dem Essentiellen zu stehen, welches dessen Leben bestimmt, wird
ihm notwendigerweise wie haltlose Zusammensetzungen vorkommen; haltlos, da sie für ihn leblos

sind; für ihn leblos, da er nicht ihr Leben lebt. So wird er es verwerfen und darüber lächeln.«



16. >Beteckningsväsenden< 369

Sâ mäste ocksâ denna Ingäng nu först utan pröfning antagas och följas af den, som vill
inkomma i det lif, Lärans idé skall uppgifva som det Helas Grund.10

Die Erinnerung an die eigene Alphabetisierung soll es dem Rezipienten erlauben,

jedes einzelne Textelement (jeden Buchstaben) von vornherein (eben im antizipierten

Rückblick) auf die präsupponierte sinnvolle Einheit des Textes zu projizieren, um
dann über einen zirkulären Rückschluß von der Kohärenz des Textes auf die Dichtigkeit

der Präsuppositionen< zu schließen (reines Spiegelstadium).
Daß der Text eine solche Lektürehaltung nicht allein für sich beansprucht,

sondern vielmehr einzuüben versucht, zeigt das als »Utsigter. Uppränning tili det

Helas Tafla« (»Aussichten. Aufziehen zu einer >tafla< (Tafel/Bild/Gemälde/Tableau)
des Ganzen«) bezeichnete Abschlußkapitel des Essays. In diesem, als Höhepunkt der

Darstellung hervorgehobenen Abschnitt präsentiert Almqvist lediglich ein >nacktes<

Gliederungsschema, welches es ihm erlaubt, unterschiedliche synthetisierende
Abläufe (>Essentielles-Formales-Usales<; >Vater-Sohn-Heiliger Geist<; >Mann-Frau-

Ehe<; >Gut-Wahr-Vereinigung von Wahr und Gut<; >Wesen-Gestalt-Handlung<) in
einem relationalen Netzwerk zu verorten und somit gleichermaßen komplexe wie

nebulöse Korrespondenzen zu stiften.11 Der strenge Formalismus, der dieser (in eine

reine Titelei mündenden) Darstellung zugrundeliegt, zwingt den Autor zu einer

bemerkenswerten Apologie:

Miste om ändamälet här gär den, som läser denna uppränning i blotta orden,
utan att verkligen 1 e f v a i Kärlek tili det Gudomliga, och derifrän förnimma ut-

trycken. Han har da att välja emellan tvä slags händelser: antingen, att mellan dessa

ord upptäcka allsintet sammanhang; mödan var dä förspilld; eller att mellan orden upp-

10
Almqvist 1836, S. 35. »Ohne die Richtigkeit in Frage zu stellen, muß das Kind im guten Glauben
den Buchstaben den Laut geben, den der Lehrer bestimmt; und erst nachdem es gelernt hat zu
lesen, kann es die Richtigkeit des Alphabets im Rückblick auf sein kindliches Studium überprüfen. /
So muß auch dieser Auftakt ohne Prüfung angenommen und von dem weiterverfolgt werden, der
in das Leben gelangen möchte, das die Idee dieser Lehre als den Grund des Ganzen angibt.«

" Letztendlich präsentiert Almqvist in dem Kapitel ein traditionelles Gliederungsschema (A. 1-7, B.

1-7, C. 1-7, A.a.1-7, A.b.1-7, A.c.1-7, B.a. 1-7, B.b. 1-7, etc.), das im wesentlichen auf die sich
selbst applizierte dialektische Abfolge >A. Essentielles - B. Formales - C. Usales< rekurriert: z.B.
>B.a. Das Essentielle des Formalen - B.b. Das Formale des Formalen - B.c. Das Usale des

Formalen« Dieses abstrakte Schema wird gefüllt, indem sieben relativ kontingent gewählte
Unterpunkte über die dialektische Abfolge A.-C. entwickelt (z.B. >A,3. Das Gute - B.3. Das Wahre -
C.3. Vereinigung von Gutem und Wahrem« >A.6. Der Universale Mann - B.6. Die Universale
Frau - C.6. Die Ehe des Ganzem) und nochmals auf eine Binnengliederung A.a.-C.c. dieser
Abfolge bezogen werden. Auf diese Weise lassen sich aus dem Gliederungsschema horizontal und

vertikal dialektische Synthesen ablesen (z.B. >B.a.6. Das Wesen der Universalen Frau - B.b.6. Die
Gestalt der Universalen Frau - B.c.6. Die Handlung der Universalen Frau< und >A.a.6. Das Wesen
des Universalen Mannes - B.a.6. Das Wesen der Universalen Frau - C.a.6. Das Wesen der Ehe
des Ganzem). Das gesamte Gliederungssystem leistet einem gnadenlosen Beziehungswahn
Vorschub, der es schließlich erlaubt, etwa auch zwischen >B.a.3. Die Infinitisierung der Wahrheit< und

>B.a.6. Das Wesen der Universalen Frau< einen Zusammenhang zu erkennen. Ob sich hinter dieser

gleichermaßen strengen wie abgehobenen Form von Analogienbildung ein starker Einfluß
Swedenborgs verbirgt, müßte - jenseits aller ideengeschichtlichen Übereinstimmungen - noch
anhand einer rein strukturellen Analyse untersucht werden.



370 V. Frivole Zeichen

täcka ett visst bokstafs-sammanhang; hvilket han derföre anser vara Lärans heia
mening, och i följd deraf inlâter sig i de otacksammaste undersökninger om

Teckenbetydelser. Detta senare är det [...], som Tidehvarfvets Skrattare
benämna Grubbleri: orätt, om de derigenom vilja tili ätlöje stämpla menniskor, som
âtminstone ofta genom deras redliga hâg äro aktningsvärde; men rätt, om de dermed

vilja hafva förstätt ett ofruktsamt, och sâlunda olyckligt Studium. [...] Ord, namn,
tecken och hvilka termer som helst, hon [läran] begagnar, äro endast hennes d r ä g t
den hon (allt efter tillfället) anlägger, för att ibland menniskor tyda de idéer, som lifvet
uppenbarar, och ordna dem tili en tafia i âskâdningen, uppränna ett system, sjelfva
tecknen emellan. Sâlunda er detta Studium lika lyckligt, som helgande: ty dâ man gär
denna väg (u p p i f r â n renar Kärleken âskâdningen till klarseende, och Âskâdningen

ordnar sedan tecknen efter idéernas höjder, utan fara för misstag; dessa tecken
mâ hafva hvilka figurer eller ljud, som helst. Vill man âter pâ den motsatta vägen

(nedifrân - en oäkta magies väg), först genom tecken-sammansättningar för-
skaffa sig kraft, dâ râcker man in pâ de vidunderligaste företag. - Det är Gudtjenst att
dyrka Tecknen, för det lif skull, hvars fot de äro. [...] Men att vörda eller öfverlägga
om Tecken, blott sâsom Tecken, det är Afgudatjenstens idé; och fruktlös möda.12

Die Passage ist äußert aufschlußreich. Die Vorstellung einer vollständigen Klar- und

Durchsicht, die der Text zu vermitteln versucht (und von der er auf der diegetischen

Ebene handelt), wird explizit auf das phantasmatische Verhältnis bezogen, das den

zeitgenössischen Umgang mit der Schrift prägt. Der ganze Essay lebt von der

Erfahrung, daß sich Buchstabenreihen (im bezeichnenden Rückgriff auf die entsprechenden

Alphabetisierungsstrategien) halluzinatorisch vollständig in das Phantasma einer

liebenden Stimme bzw. in multimediales Kino umwandeln lassen.13 Die größte Ge-

12
Almqvist 1836, S. 73-74 Fn. »Derjenige verfehlt hier die Absicht, der diese Ausführung in

bloßen Worten liest, ohne wirklich in Liebe zum Göttlichen zu 1 e b e n und von dort
die Ausdrücke zu vernehmen. Er muß dann zwischen zwei Handlungsmöglichkeiten wählen -
entweder er entdeckt zwischen den Wörtern überhaupt keinen Zusammenhang [...] oder er sieht

zwischen den Wörtern nur einen bestimmten Buchstaben-Zusammenhang, welchen er in diesem

Fall als den ganzen Sinn der Lehre ansehen und sich infolge dessen auf die undankbarsten

Untersuchungen von Zeichenbedeutungen einlassen würde. Dieses Letztere ist es, was die Spötter des

Zeitalters als Grübelei bezeichnet haben: falsch, wenn sie dadurch Menschen der Lächerlichkeit
Preis geben wollten, die wenigstens aufgrund ihres redlichen Sinnes achtenswert sind, aber richtig,
wenn sie auf das unfruchtbare und so unglückliche Studium dieser Menschen hinweisen wollten.

[...] Wörter, Namen, Zeichen und welche Begriffe auch immer, die die Lehre benutzt, sind lediglich

ihr K 1 e i d das sie (je nach Anlass) anlegt, um den Menschen jene Ideen auszulegen, die
das Leben offenbart, und sie in einer t a f 1 a [Tafel/Bild/Gemälde/Tableau] in der Anschauung
zu ordnen - ein System zwischen den Zeichen selbst zu entwickeln. So ist dieses Studium gleichermaßen

glücksbringend wie segnend: denn wenn man diesen Weg (von oben) wählt, dann

reinigt die Liebe die Wahrnehmung zur Klarsicht, und die Wahrnehmung wird die Zeichen dann

nach der Höhe der Ideen ordnen, ohne Gefahr, einen Fehler zu begehen, die Zeichen mögen welche

Figuren oder Laute auch immer besitzen. Will man sich dagegen auf umgekehrte Art und

Weise (von unten- dem Weg der unechten Magie) erst durch die Zusammensetzung der
Zeichen Kraft verschaffen, dann verfängt man sich in die wunderlichsten Unternehmen. - Es ist

ein Gottesdienst, die Zeichen für das Leben anzubeten, dessen Fuß sie darstellen. [...] Aber das

Zeichen nur als Zeichen zu achten oder über das Zeichen nur als Zeichen nachzudenken, das ist

die Idee des Heidentums, und fruchtlose Mühe.«
13

Vgl. dazu v.a. Jakob Stabergs Analyse der Kunstmärchen Rosaura und Guldfâgel i paradis, die

Almqvist 1821 und 1822 im Opoetisk kalender publiziert (vgl. ASS 3, 2-71). In seiner von Kittler



16. >Beteckningsväsenden< 371

fahr für dieses Kino stellt - wie beim göttlichen Vermittlungsprozeß auch - die

Eigendynamik des >notwendigen Dazwischen< dar.

Mit dem Begriff >tafla< gibt der Text die besondere Form der Semiosetätigkeit an,

zu der hier angeregt wird. Wenn sich der Text der traditionellen Kritik bedient, mit
der zwischen Geist und Buchstaben geschieden wird, so wird doch nicht dazu

aufgefordert, sich den bezeichneten >Dingen< oder >Ideen< selbst zu widmen. Dies würde

ja dem »nödvändiga Midtemellan«, dem »Genom hvilket« den Rang absprechen,
der ihm als wesentliche Instanz der geschilderten Vermittlungsprozesse zukommt.
Vielmehr ist die Vorstellung der >tafla< mit dem Appell verbunden, die Beobachtung
der traditionellen Relation zwischen Signifikant und Signifikat durch die

Wahrnehmung der Beziehungen zwischen den Signifikanten zu ersetzen, die durch die

Vorstellung einer Idee allenfalls reguliert werden. D.h., die Lektüre wird darauf

normiert, weiter voranzuschreiten, ganzen Zeichen-Systemen nachzugehen. Im Bewußtsein,

daß der Mensch nie auf einen abschließenden Signifikanten stößt, zeugt der

Essay in diesem Sinne von einem durchaus modernen (wenn man so will >offenen<)

Textverständnis. Om det heia fungiert sozusagen als Paratext, welcher den Leser dazu

auffordert, sich über eine infinite Lektüretätigkeit ein umfassendes und ständig neu zu

relationierendes Textgeflecht anzueignen:

Men en skrift O m det Heia har nâtt sitt mal, när den hunnit tili uppgiften af
sjelfva denna Grund för det Helas Tafla. Vid anblicken af den Trefald [Det
Gudomliga, det Menskliga, deras Lif i hvarandra], som utgör denna Grund, mäste en sâ-

dan skrift sluta; ty alla andra skrifter (Om spridda ting) börja här. - Likasom hvarjc
phänomen i verlden mäste finnas i nâgon punkt pä Taflans Grund (ligger det än

fördoldt vid första skâdningen): sâ mäste ocksâ hvarje enskild skrift hafva sin genesis
i en skrift om det Heia. Men alla tillsammans bilda ett enda Skrift-system, liggande
säsom ofödt i läran: Kärleken Är. [...]
Sä är det Egentliga slutadt; och vi stä pä gränsen af tallösa Spridningar. Öfverlemnade
vi oss ât nâgon af dem, sä ginge vi utom denna skrift.14

»Skrift-system« bezeichnet in diesem Zusammenhang eine abstrakte Ordnungsgröße,
die sich völlig von der Materialität der Signifikanten emanzipiert hat: »Skrift-

system« heißt also >Text<.15 Die bewußt changierende Verwendung der Begriffe

inspirierten Lektüre kann Staberg nachweisen, daß die Märchen genau die neuen Figuren des

Lesens allegorisch darzustellen versuchen. Vgl. Staberg 2000.
14

Almqvist 1836, S. 72. »Aber eine Schrift Über das Ganze hat ihr Ziel erreicht, wenn
sie bei der Angabe dieses Grundes für die tafla des Ganzen anlangt. Beim Anblick dieser
Dreifalt [das Göttliche, das Menschliche, deren Leben ineinander], die diesen Grund ausmacht,
muß eine solche Schrift schließen; denn alle anderen Schriften (Über verstreute Dinge) fangen
hier an. - Wie jedes Phänomen in der Welt in irgendeinem Punkt auf dem Grund der tafla
anwesend sein muß (wenn es auch beim ersten Anblick verborgen liegen mag): so muß auch jede
einzelne Schrift ihre Genesis in der Schrift über das Ganze haben. Aber alle zusammen bilden ein

einziges Schrift-System, welches wie ungeboren in der Lehre liegt: Die Liebe Ist. [...] / So ist das

Eigentliche beendet; und wir stehen an der Grenze zu zahllosen Zerstreuungen. Würden wir uns
einer dieser anheimgeben, so würden wir den Rahmen dieser Schrift verlassen.«

15
Zur Historizität dieses spezifischen, nicht an den Buchstaben gebundenen >Text<-Begriffs vgl.
Illich 1991a und Mich 1991b (vgl. Kap. 10.2).



372 V. Frivole Zeichen

»Skrift-system« und »tafla« (bzw. die Verwendung der Gattungsangabe »tafla« für
einen schriftlich fixierten Text) erscheint mir entscheidend zu sein. Nur die völlige
Ignorierung der Materialität der Signifkanten erlaubt es, sie alle auf »eine Ebene zu

projizieren«16, sie in einer abstrakten Textur anzuordnen. Diese widmet sich alleine
den Beziehungen zwischen Signifikanten und löst Differenzen zwischen den Medien

(wenn sie bei diesem halluzinatorischen Lesen denn überhaupt noch wahrgenommen

werden) schlichtweg in eine abstrakte semiotische Relation auf.

Der infinite Semioseprozeß, zu dem der Essay dabei ermuntert, ist trotz seiner

>Offenheit< streng reguliert. Die Interpretation der Zeichen ist zu jedem Zeitpunkt
durch die Vorstellung eines transzendentalen Signifikats< gedeckt (eben das sich stets

im Aufschub befindliche >Ganze<, von dem der Artikel handelt), welches zumindest

die Arbeit am fortlaufenden Semioseprozeß sinnvoll erscheinen läßt.

Sucht man nach einem Fortwirken dieser Zeichenmaschine in der literarischen
Produktion des Autors, so wird man zunächst an die Totalitätsphantasie denken, die

Almqvist mit der umfassenden Sammlung Törnrosens bok zum Ausdruck bringt.
Schon Martin Lamm verweist in diesem Zusammenhang auf das >virtuelle<

Vorläuferprojekt zu Törnrosens bok: Jordens blomma, das Almqvist in einem Brief an
Anders Berg folgendermaßen zu beschreiben versucht:

Emedlertid [...] har hos mig Planen upprunnit tili ett Arbete, soin jag ej kan beskrifva
fördig. Om jag dör snart, skola trasorna ligga der, och förtrampas: men lefver jag
nâgon tid, sä blir det ett Helt, som omfattar det Heia i utförd mening. Det du sett af mig
(Murnis, Amorina, jemte diverse i Prosa) äro alt organiska Delar, som skola tillhöra
detta Heia.'7

In der weiteren Beschreibung dieses Plans wird ganz deutlich, daß der Gott, um den

der spekulative Entwurf Om det heia kreist, nichts anderes bezeichnet, als jene
textuelle Funktion des Autors,18 die sich in Schweden um diese Zeit durchzusetzen

scheint (man beachte die Ähnlichkeiten in der Blickmetaphorik):

För detta Arbete, har jag ingen annan Plan, än beskaffenheten af heia mitt Jag, som der
âtrâr att fä nedlägga sin Blick öfver verlden. Ar jag harmonisk, blir heia arbetet sä.

[...] Detta arbete har för sina Berättelser ingen annan Gräns än WerldsHistorien, för
sina Beskrifningar, Universum. Widare vet jag icke. [...] Utom känslan af den

allmänna Planen har jag hittils blott utarbetat de första fyra Piecerna hvilka heta:
Skönhetens Tär, Semiramis, Ormus och Ariman, samt Derceto. Prosaiska Piecer (hvad

16 Dies ist - wortwörtlich - die Qualität des göttlichen Blickes: »Allt detta är samtidigt i det Oändliga;
ett Nu: - och alla Ändlighetens slutlösa Utgreningar äro (projicierade pâ ett plan) sammanslagna i
detta.« (Almqvist 1836, S. 69; Zitat s. Anm. 2)

17
Almqvist 1968, S. 61 (Brief an Anders Berg, 12. Juni 1824). »Inzwischen f...] ist bei mir der Plan

für eine Arbeit entstanden, die ich Dir nicht beschreiben kann. Wenn ich bald sterbe, werden nur
Fetzen übrig sein, die schnell niedergetreten werden, lebe ich aber noch eine Weile, so wird es ein

Ganzes, das das Ganze auch ausgeführt umfaßt. Das, was du von mir gesehen hast (Murnis,
Amorina und Diverses in Prosa) sind organische Teile, die diesem Ganzen angehören sollen.«

18 Bei dem deutlichen Hinweis auf die Kategorien > Autor < und >Werk< im folgenden Zitat sei der
erneute Hinweis auf Foucault erlaubt. Vgl. Foucault 1988, S. 7-31 (»Was ist ein Autor?«).



16. >Beteckningsväsenden< 373

man kallar Afhandlingar) skola äfven, lika organiskt nödvändigt som de poetiska,
hafva sin Plats i det Heia. Hvar Piece har ett sä beskaffadt lif, att den kan läsas aldeles

ensam (den har sin individuala hâllning för sig); och kan ocksâ läsas i det Heia

(hvilket är dess hufvudsakliga mening).19

Da die genannten Stücke tatsächlich 1839 in dem ersten Band der Imperialoktav-
ausgabe veröffentlicht werden, drängt sich der Rückschluß auf, daß Almqvist mit dem

Törnrosens bok tatsächlich das »Schrift-System« zu verwirklichen sucht, von dem in
Om det heia die Rede ist. Ich werde im nächsten Kapitel zu zeigen versuchen, daß die

gesamte Sammlung im Gegenteil als kritische Auseinandersetzung mit diesen

Totalitätsphantasien gelesen werden kann.

Ich möchte dies vorweg an der Interpretation des in den sechsten Band der

Duodezausgabe von Törnrosens bok integrierten poetologischen Essays demonstrieren,

der von der Forschung - wie in Kap. 13.1 gezeigt - immer wieder für die rezi-

pientenfreundliche Schreibweise Almqvists vereinnahmt worden ist. Tatsächlich

stellt der in das Stück Dialog om sättet att sluta stycken integrierte Essay »Om tvâ

slags skrifsätt« ein Zeugnis für das Fortwirken der in Om det heia skizzierten

Semiosetätigkeit dar. Ich erinnere an den Schluß der Ausführungen, in dem die
vollendete Totalität eines Textes v.a. an dem offenen Lektüreprozeß festgemacht wird,
der den Leser dazu verpflichtet, das auktoriale Fragment als >amabile fractum< zu

einer Ganzheit zu ergänzen (wieder wird also mit einer Liebesmetaphorik operiert):

Hvad man yttrar kan dock vara af sâdan beskaffenhet, att det sätter läsaren i ett
perspektiv, i en stämning, i en önskan och förmäga att gä fram i ämnets riktning -
och han uppfinner pâ egen hand allt det öfriga osagda; ja kanske mycket mer, än som
ens hade kunnat sägas av författaren.
Läsaren fâr dâ vara, ej blott läsare, utan äfven menniska: han fär vara produktiv. (ASV
7, 177)20

Die Zurücknahme des >Autors< stellt die Textfunktion der Autorschaft keineswegs in

Frage, sondern unterstreicht diese, indem der Leser in einen progressiven Lektüre-

19
Almqvist 1968, S. 61-62 (Brief an Anders Berg, 12. Juni 1824). »Für diese Arbeit existiert kein
anderer Plan als die Beschaffenheit meines ganzen Ich, das begehrt, seinen Blick über die Welt zu
werfen. Bin ich harmonisch, so wird es die ganze Arbeit auch. [...] Diese Arbeit hat für ihre

Erzählungen keine andere Grenze als die WeltGeschichte, für ihre Beschreibungen das

Universum. Weiter weiß ich nicht. [...] Außer dem Gefühl für den Gesamtplan habe ich bislang
nur die vier ersten Stücke ausgearbeitet, die heißen: Skönhetens târ, Semiramis, Ormus und Ariman
sowie Derceto. Auch prosaische Stücke (was man Abhandlungen nennt) sollen, organisch ebenso

notwendig wie die poetischen, ihren Platz im Ganzen haben. Jedes Stück ist von solcher
Beschaffenheit, daß es für sich ganz allein gelesen werden kann (in seiner ganz individuellen

Haltung für sich) und darüber hinaus in bezug zum Ganzen (was seine eigentliche Bedeutung ist).«
20 »Was man äußert, sollte jedoch von solcher Beschaffenheit sein, daß es den Leser in eine

Perspektive, in eine Stimmung versetzt, und in ihm den Wunsch und das Vermögen weckt, in

Richtung des Themas fortzuschreiten - und er erfindet auf eigene Faust alles noch nicht Gesagte;

ja, vielleicht viel mehr, als was sogar vom Autor hätte gesagt werden können. / Der Leser darf
dann nicht nur Leser sein, sondern sogar Mensch. Er darf produktiv sein.« Nochmals sei auf
frühere Interpretationen verwiesen, die den Text explizit auf die Rezeptionsästhetik der Konstanzer

Schule hin zu normieren suchen. Vgl. Vinge 1988b, S. 91, Almer 1992 und Svedjedal 1996.



374 V. Frivole Zeichen

prozeß verwickelt wird, der durch ein transzendentales Signifkat reguliert bleibt
(s.o.).

Spricht der vermeintlich progressive Essay selbst also für ein Fortwirken der in
Om det heia entwickelten Sémiologie, so wird diese durch den Rahmen des Essays,
der von der Forschung meist unbeachtet blieb, radikal in Frage gestellt. Nicht Alm-
qvist fungiert als Autor von »Om tvâ slags skrifsätt«, sondern der Erzähler Richard

Furumo. Dessen Ausführungen werden durch ein übliches Gespräch der Jagdschloßrunde

gerahmt. Zunächst äußert sich der fiktive Herausgeber von Törnrosens bok,
dem die Ausführungen Furumos offensichtlich schon zu weit gingen, der das

geäußerte >Text-Liebes-Programm< aber sofort zu internalisieren versteht:

Sedan Furumo slutat uppsattsen, säg Hen- Hugo pâ honom med en öm blick och sade:

>Stackars Richard, jag ser nog pâ dig, att du är en fraktion. Jag bekänner, att jag älskar
det heia; men dâ du ej kan vara annat än brüsten, sä kan jag icke hjelpa det. Jag älskar
dig ändä.< (ASV 7, 179-180)21

Es gehört zu den ironischen Strategien Almqvists, daß genau derjenige, der für die

Ganzheit des Textes plädiert, zu einer viel grundlegenderen Subversion der verhandelten

Poetologie beitragen wird als der Erzähler Furumo, der sich mit seinen

Ausführungen zum >offenen Text< letztendlich noch im Rahmen einer organizistischen
Ästhetik bewegt. Im Verlaufe des Rahmengespräches kommen die Figuren auf die

tatsächlich publizierte Kritik an den ersten veröffentlichten Bänden von Törnrosens

bok zu sprechen, wobei der fiktive Herausgeber ausführlich auf die Kritik an der
stilistischen Gestaltung der Bände eingeht:

Det är jag, som ibland oss stundom tillâtit sig ett svenskt stafsätt af utländska ord,
sâsom döbattang, resonnemang, talang, i stallet för deux-battant, raisonnement,
talent. Jag hade föreställt mig, att det skulle gä an, efter man sä allmänt nyttjar kapten,
mamsell och paraply, i stallet för att, tili pâminnelse i sin franska, skrifva capitaine,
mademoiselle, parapluie. Det är ock jag, som enligt akademiens föresyn, emellanât
lâtit k brukas för c och ch, samt/för ph, och t för th. (ASV 7, 185)22

An anderer Stelle wird Almqvist selbst zeigen, inwieweit diese Inszenierung der
>buchstäblichen< Oberfläche von Texten, also die Auseinandersetzung mit der bloßen

Materialität des »Genom hvilket« zu einer Dekonstruktion des Textualitätskonzeptes
beitragen wird, das er in Om det heia entwickelt. In einer Ergänzung des Ein-

»Nachdem Furumo den Aufsatz [Om tvâ slags skrivsätt] beendet hatte, sah Herr Hugo ihn mit
einem zärtlichen Blick an und sagte: »Armer Richard, ich sehe es dir an, daß du eine Fraktur bist.

Ich bekenne offen, daß ich das Ganze liebe; aber wenn du nichts anderes sein kannst als

gebrochen, so kann ich nichts dagegen tun. Ich liebe dich trotzdem«
»Ich bin es, der es sich manchmal erlaubt hat, ausländische Wörter auf eine schwedische Art und
Weise zu buchstabieren, wie z.B. döbattang, resonemang, talang, anstelle von deux-battant,
raisonnement, talent. Ich habe gemeint, daß dies wohl möglich wäre, da man im allgemeinen doch
auch kapten, mamsell und paraply benutzt, statt die Wörter capitaine, mademoiselle, parapluie zu
schreiben, um ihren französischen Ursprung zu unterstreichen. Ich war es auch, der es - gemäß
der Voraussicht der Akademie - erlaubt hat, k für c und ch wie / für ph, sowie t für th zu
benutzen.«



16. >Beteckningsväsenden< 375

leitungsbandes Jagtslottet, die Almqvist erst 1839 in der Imperialoktavausgabe
publiziert, bindet er mit dem Bibliothekar und Lexikonschreiber Jakob Björkgren

(1752-1825) wieder eine Figur aus dem >realen Lebern in die Fiktion von Törnrosens

bok ein. Auch dieser scheitert daran, aus Texten Ganzheiten zu produzieren, da es

ihm schlichtweg nicht gelingt, sich von dem différentiel len Spiel der Buchstaben zu

lösen bzw. da es ihm nicht gelingt, die Schrift als >amabile fractum< in einer
halluzinatorischen Lektürehaltung affektiv aufzuladen:

Jag vet icke om bokstäverna Z, e, u, s förklara nâgonting mera, än bokstäverna D, e, u,

s, eller nâgra andra sâdana hieroglyfer, läten och streck, som braminer, eskimâer,
italienare, zigenare, tyskar eller egyptier haft att komma med. (ASS 13, 32)"

Die Provokation dieser Passage wird im Vergleich zu dem zweiten Blüthenstaub-

Fragment von Novalis deutlich, auf das sich die literarische Figur Björkgren direkt zu

beziehen scheint:

Die Bezeichnung durch Töne und Striche ist eine bewundernswerte Abstrakzion. Vier
Buchstaben bezeichnen mir Gott; einige Striche eine Million Dinge. Wie leicht wird
hier die Handhabung des Universums, wie anschaulich die Konzentrizität der Geisterwelt!

Die Sprachlehre ist die Dynamik des Geisterreichs. (NoW 2, 227)

Die Figur Björkgren ist sich bewußt, daß sich die Dynamik der Sprachlehre auch

gegen das >Geisterreich< wenden kann, das dem Spiel der Buchstaben zu entgleiten
droht. Die Vorstellung einer >universalen Lesbarkeit<24 scheitert wohlgemerkt nicht

am Toten Buchstabens sondern umgekehrt an einer Eigendynamik der Signifikanten
-einem Kombinationsspiel, das nicht einmal vor den vier Buchstaben >DEUS< oder

>GOTT< haltmacht.

Ich möchte im folgenden zeigen, wie die angedeutete Auseinandersetzung mit dem

Medium Schrift in den anderen Bänden der Sammlung Törnrosens bok vertieft und

über das schwierige Verhältnis zwischen Text und Bild genauer reflektiert wird. Im

Rückgriff auf die Darstellung in Abschnitt II möchte ich dieses Kapitel aber zunächst

mit einer historischen Zuordnung abschließen. M.E. läßt sich die Totalitätsphantasie,

die Almqvist in Om det heia entwickelt, als Symptom jener umfassenden

Medialisierungs- und Disziplinierungsstrategien interpretieren, die sich um 1820

vollziehen (nicht umsonst wird mehrfach explizit auf den Elementarunterricht

angespielt). Selbst Gott ist in seinem Versuch, sich selbst zu spiegeln, sozusagen
schon auf die >vermittelnde< Überblendung von Symbolischem und Imaginärem hin

genormt, die Almqvist den zukünftigen Mitgliedern des Manhemsförbundet
anzutrainieren versucht.

»Ich weiß nicht, ob die Buchstaben Z, e, u, s mehr erklären als die Buchstaben D, e, u, s oder

irgendwelche andere Hieroglyphen, Laute oder Striche dieser Art, die Brahminen, Eskimos,

Italiener, Zigeuner, Deutsche oder Ägypter benutzt haben.«
24

Vgl. dazu - in direktem Bezug zu Novalis - Blumenberg 1989, S. 214-280.



376 V. Frivole Zeichen

Der Text zeugt dabei von einer durch und durch neurotischen Verfassung des

Subjektes, das sich nicht nur zu der infiniten semiotisch-halluzinatorischen Tätigkeit
verpflichtet sieht, sämtliche >Worte< und >Dinge< in die abstrakte Textur eines

göttlichen Veräußerungsprozesses zu übersetzen,25 sondern das sich selbst sogar

ständig als Medium vor dem lesenden Auge Gottes zu inszenieren und in diese

>lebendige< Textur einzubringen versucht.26

16.2. Skripturalität

Ich habe eine Krankheit: ich sehe die Sprache.

Roland Barthes: Über mich selbst27

Schon angesichts des bloßen Ausmaßes der Sammlung Törnrosens bok drängt sich

der Rückgriff auf den Essay Om det heia auf. Man ist geneigt zu vermuten, daß

Almqvist mit der Sammlung einen Eindruck jenes Schrift-Systems zu vermitteln

versucht, von dem in Om det heia die Rede ist. Auch die Verwendung
unterschiedlicher Gattungen und Medien in der Textsammlung spricht auf den ersten Blick
für ihren totalitären Anspruch. So verwundert es nicht, daß Törnrosens bok von der

skandinavischen Interart-Forschung immer wieder als Beispiel eines Universalkunstwerks

in Anspruch genommen worden ist.28

Dabei stützen sich die Interpretationen v.a. auf ein in den Roman Hinden

integriertes Gespräch ab, in dem der fiktive Kompilator der Stücke (Hugo Löwen-

stjerna) Struktur und Intention der gesamten Sammlung erläutert:

Det finnes, o Frans, en stor, en levande sak, det finnes konst. L...] [D]en utesluter

ingen av själens funktioner, men omfattar dem alla, sâsom livet själv gör. Den utgär
bade i tavlor, i musik, i poesi, i prosaisk berättelse, i allt - dock icke blandat, men
rent arkitektoniskt, himmelskt och rätt, outsägligt. (ASS 5, 485-486)29

25
Vgl. auch hierzu Blumenberg 1989, S. 214-280.

26
Zeugnisse dieser semiotischen Tätigkeit liefern v.a. die frühen theoretische Entwürfe Almqvists.
Vgl. insb. »Om religion, religiösa bruk ur plastisk synpunkt - i poesi« in ASS 2, 131-215.

27 Barthes 1975, S. 175.
28

Vgl. Sidenbladh 1987, Vinge 1992, Lagerroth 1996. Gegenüber diesen recht traditionellen Arbeiten
stellt die theoretisch anspruchsvollere Untersuchung von Karin Sanders eine erfrischende
Ausnahme dar. Mit Bezug auf die entsprechenden Theorien prominenter Dekonstruktivisten gelingt es

ihr, die poetologischen Funktionen von Bezügen zwischen Text und Bild, bzw. zwischen Text und

Skulptur (Körper), in Ramido Marinesco und Drottningens juvelsmycke aufzudecken. Vgl. Sanders

1997, S. 193-245.
29 »Es gibt, oh Frans, eine große, eine lebendige Sache, es gibt Kunst. [...] [S]ie schließt keine der

Funktionen der Seele aus, sondern umfaßt sie alle, wie es das Leben auch tut. Sie nimmt ihren

Ausgang in Bildern, in Musik, in Poesie, in prosaischer Erzählung, in allem - doch nicht gemischt,
sondern rein architektonisch, himmlisch und richtig, unaussprechlich.«



16. >Beteckningsväsenden< 377

Daß der fiktive Herausgeber ein wirklich ein intermediales Konzept, also eine
interaktive Funktionalität von Wort- und Bildzeichen anstrebt, wird durch die folgenden

Bemerkungen unterstrichen:

Ännu omätligare, om du rätt fattar min mening, att ej tavlorna skola vidhänga poe-
sierna likt onödiga vinjetter, ej heller noterna komma som onödiga musikbilagor -
jag säger onödiga, när vinjetterna ingenting eget eller nytt utvisa och uträtta i
verket, utan (efter vanligheten) blott visa detsamma, som redan stâr i Skripturen; och
när musiken gör likasâ. Nej, piktur och musik skulle ej vara en överflödig grannlât,
utan en integrerande, nödvändig del av det heia, och det pä ett organiskt sätt. (ASS 5,
486).30

Der Versuch, die autonomisierten Künste in einem Werk zu totalisieren, mag an

Schlegels entsprechende Ausführungen zur >Universalpoesie< im 116. Athenäumsfragment

erinnern. Solche Verweise sind allerdings gänzlich unergiebig, wenn sie

mit der undifferenzierten Auffassung einer >romantisch-idealistischen< Ästhetik

einhergehen, in der die unterschiedlichen Positionen deutscher Theoriekonzepte um
1800 homogenisiert und innere Widersprüche einzelner Entwürfe neutralisiert
werden.31 So sollte man beispielsweise nicht aus dem Auge verlieren, daß das

Schlegelsche Romankonzept auch eine selbstreferentielle Relativierung des universalem

Kunstwerkes beinhaltet, die in den Zitaten etwa durch die Ironisierung des

religiösen Sprachduktus und den entsprechend trivialen Bezügen auf eine Ästhetik des

Erhabenen gewährleistet wird.
Außerdem lassen die Interpreten häufig außer Acht, daß der fiktive Kompilator

der Sammlung die Idee eines solchen Gesamtkunstwerkes mit der dezidierten Absage

an eine Veröffentlichung verbindet. Dabei stützt er seine Ablehnung zunächst auf die

um 1820 doch recht konventionelle Kritik an den neuen Rezeptionsbedingungen von
Literatur:32

Men pâ vad punkt är den läsande allmänheten kommen, menar jag, särdeles i Frank-
rike, England och Tyskland, där officinerna fortgä i enorm verksamhet? Jo, böcker och
tryckt papper utkommer tili ett sä rysligt antal, att litteratörerne - de arma gourman-
derne mitt i kalaset - ej äga organer nog att sluka. Jäktade likt olycklige g ä 1 de -

n ä r e r, hinna de som knappast svälja titlarne och rikta flyktiga, giriga ögonkast pâ
kapitelöverskrifter och en och annan sida, för att kunna avbörda sig den tunga skulden
att veta besked för sig i litteraturen och därföre nöjsamt redogöra, när de i sällskap
träffa människor. (ASS 5, 480)33

»Noch unermeßlicher, wenn du meine Absicht verstehst, daß die Bilder den poetischen Stücken
nicht als unnötige Vignetten anhängen sollen, und daß auch die Noten nicht als unnötige
Musikbeilagen erscheinen sollen - und unter unnötig verstehe ich, wenn die Vignetten nichts

eigenes oder neues herausarbeiten und im Werk ausrichten, sondern (wie gewöhnlich) nur
dasselbe zeigen, was ohnehin schon in der Skriptur steht, und wenn es sich mit der Musik genauso
verhält. Nein, Piktur und Musik sollte kein überflüssiges Beiwerk sein, sondern ein integrierender
notwendiger Bestandteil des Ganzen, und das auf eine organische Weise.«
Die Kritik gilt in diesem Zusammenhang nicht nur, aber v.a. Sidenbladh 1987.

Vgl. die bei Frels 1980 aufgeführten Beispiele aus der deutschen Literatur.
»Aber an was für einem Punkt ist die lesende Allgemeinheit angelangt, wie mir scheint, insbeson-



378 V. Frivole Zeichen

Der Verfall der Lesekultur wird weitsichtig mit der Kapitalisierung des Buchmarktes

und mit den veränderten Produktionsbedingungen von Büchern in Zusammenhang

gebracht:

Men detta makeri, Frans, mann ej boktryckarkonsten har manat fram dess gängliga,
haltlösa genius? âtminstone uppmuntrat och underhâllit den genom fabrikationens
lätthet? âtminstone genom fabrikaternas stora mängd kommit varan att falla i värde?

Vem skattar nu en utkommande bok högre än en middagsmâltid, som oftast är av sam-
ma pris? Men när frâgan ej var ringare, än att ett människoliv behövdes för utförandet
av ett verk, dä gick ingen därtill utan djup kalleise [...].
Nu fördärvar myckenheten saken, och pluraliteten av läsare, bragt tili missaktning för
det bokliga genom dess förfall till vara, genom vanligheten och konkurrensen, finner

allt - uselt och stâtligt - blandat i en massa framför sig - vill se och sluka allt.
(ASS 5, 483-484)34

Um dieser >Entwertung< als Ware zu entgehen, könne die skizzierte Idee eines
organisch verknüpften Gesamtkunstwerkes nur in Form eines von einer Hand gestalteten
mittelalterlichen Manuskriptes verwirklicht werden, bei dem die Vereinigung von

Skriptur, Piktur und Musik sozusagen durch die federführende Instanz selbst

gewährleistet wäre:

[Njär ett sä förarbetat verk - piktur, musik och Skriptur pâ en gâng - bildar sig, och
rätt konstmässigt bildar sig - mânne det ej skall bliva ett enstaka verk, ett manu-

skript, o Frans? - eller vilken officin skulle kunna utföra avtryck av pâ en gâng
mâleri, musiktecken (noter) och lettrcr (bokstäver) och nb. göra det tillsammans sä,

som en mästares hand? (ASS 5, 486)35

dere in Frankreich, England und Deutschland, wo die Verrichtungen in einer enormen Aktivität
fortfahren? Ja, Bücher und gedrucktes Papier erscheinen dort in einer so furchterregenden
Anzahl, daß die Literaten - die armen Gourmands mitten auf diesem Fest - nicht genug Organe
besitzen, um sie zu schlucken. Gehetzt wie unglückliche Schuldner, schaffen sie es kaum, die

Titel zu verschlingen und flüchtige, gierige Blicke auf die Überschriften der Kapitel und die eine
oder andere Seite zu werfen. Das alles nur, um sich der schweren Schuld entledigen zu können,
sich in der Literatur auszukennen und dies auf unterhaltsame Art zu belegen, wenn sie sich auf
Gesellschaften treffen.«
»Aber diese Geschäftigkeit, Frans, hat nicht die Buchdruckerkunst ihren haltlosen Genius
heraufbeschworen? Ihn zumindest durch die Leichtigkeit der Fabrikation ermuntert und unterhalten? Hat
nicht die große Menge der Fabrikate dazu geführt, daß die Ware im Wert gefallen ist? Wer
schätzt nun ein neu erscheinendes Buch höher als eine Mittagsmahlzeit, die häufig den gleichen
Preis hat? Aber als es um nichts weniger ging als um ein Menschenleben, um ein Werk
auszuführen, da fing auch niemand ohne eine tiefe Berufung damit an [...]. / Nun wird die Sache

durch die Vielzahl verdorben, und die Mehrzahl der Leser, die durch die Gewöhnlichkeit und die

Konkurrenz zu einer Mißachtung des Buches gebracht worden sind, welches zu einer Ware
verfällt, finden alles - Schlechtes wie Annehmbares - in einer Masse vor sich vermischt - und

wollen alles sehen und alles schlucken.«
»Wenn ein so verarbeitetes Werk - Piktur, Musik und Skriptur auf einmal - entsteht, und recht

kunstmäßig entsteht, oh Frans - sollte es dann nicht ein einzelnes Werk sein, ein Manuskript, oh

Frans? - oder welche Werkstatt könnte einen Abdruck von Malerei, Musikzeichen (Noten) und

Lettern (Buchstaben) ausführen und das alles zusammen NB. wie von der Hand eines Meisters?«



16. >Beteckningsväsenden< 379

Es ist schon merkwürdig, daß diese und ähnliche Äußerungen im Text als theoretische

Grundlage des tatsächlich publizierten Werkes Törnrosens bok interpretiert
werden konnten. In Verkennung von Autor- und Figurenperspektive umgeht man das

bewußt angelegte Paradox, daß die Klage über die Auswirkungen des Buchmarktes

und die daran anschließende Idee eines organisch gestalteten Gesamtkunstwerkes doch

letztendlich in einem maschinell gedruckten und als Ware vertriebenen Buch
erscheint.

Die Offenlegung des >Warencharakters< des Buches, die mit einem Hinweis auf
dessen buchstäbliche Materialität einhergeht,36 relativiert m.E. nicht nur den

Anspruch des fiktiven Herausgebers, sondern hilft, dessen ästhetische Postulate radikal

in Frage zu stellen. Die Vorstellung eines organisch gestalteten intermedialen
Kunstwerkes ist nicht Ziel von Törnrosens bok, sondern ein Thema, das kritisch in

Törnrosens bok reflektiert wird.
Hinweise auf die Richtigkeit dieser These liefern lange Ausführungen über den

Paratext des Gesamtwerkes, die ebenfalls in Hinden integriert sind:

Hugo hade pâ sitt bord liggande alla de hittills upptecknade berättelserna. >Där äro de

nu, mina strödda nöjen, sade han för sig själv. Men dà det är min huvudidé, icke blott
att varje stycke skall vara ett självständigt - en individuell varelse för sig - utan
tillika att alla skola leva i varann, utgörande i denna mening endast ett e n d a

verk; sâ frâgas, hum kan ett sâdant ändamäl befrämjas? kan det ske, med mindre ett
yttre samband finnes mellan alla pjäserna? oaktat de i inre mätto kunna vara förenade

genom en anda, bör dock ej även en synlig och pâtaglig föreningspunkt för dem vara
till? med andra ord, kan man säga. att jag här betraktar ett s a g u v e r k, om ej det

heia har ett gemensamt titelblad?< (ASS 5, 468)"

Die Funktion des Titels, der ja tatsächlich die unterschiedlichen Stücke in der Sammlung

erst als Einheit sichtbar macht, wird als poetisches Kalkül, als literarischer

Kunstgriff enthüllt und damit indirekt hinterfragt. Dies gilt um so mehr, da der

Herausgeber in der anschließenden Apologie dieses Verfahrens darauf aufmerksam

macht, daß auch die Vorstellung des Organismus bzw. die Einheit des Subjektes auf

einem rein sprachlichen Effekt gründet:

Lars Burman hat in dem Einleitungskapitel seines Buches zu Almqvists später Romanproduktion mit
zahlreichen Belegstellen auf dessen außerordentliches typographisches Interesse oder wenn man
so will auf dessen Medienbewußtsein aufmerksam gemacht. Vgl. L.Burman 1998. S. 15-39, und -
in bezug auf Drottningens juvelsmycke - L.Burman 2001.

»Hugo hatte auf seinem Tisch vor sich alle bislang aufgezeichneten Erzählungen liegen. >Da

liegen sie nun, meine verstreuten Unterhaltungen, sagte er zu sich selbst. Aber da es meine Hauptidee

ist, daß jedes Stück nicht nur ein selbständiges - ein individuelles Wesen für sich darstellt -
sondern, daß alle darüber hinaus ineinander leben, und auf diese Weise ein einziges Werk bilden
sollen, fragt man sich, wie ein solcher Zweck unterstützt werden kann? Kann das überhaupt
möglich sein, solange nicht ein äußerer Zusammenhang zwischen den Stücken besteht?

Unabhängig davon, ob sie innerlich durch einen Geist verknüpft sind, sollte es doch einen greifbaren
Vereinigungspunkt für sie alle geben? Mit anderen Worten, kann man sagen, daß ich hier ein

Geschichtswerk betrachte, solange das Ganze nicht über ein gemeinsames Titelblatt verfügt?<«



380 V. Frivole Zeichen

Befinna sig icke här ett huvud, tvenne armar, ett bröst, tvenne ben, tvenne fötter
o.s.v., men det heia heter Hugo Hamilcar. Ingen nekar bröstet med hjärtat att vara ett
interessant stycke för sig, likasâ huvudet. Magen har sina egenheter, särskilt sedd;

benen likaledes, om de skulle gâ ensamne. Men vad som sätter stämpeln pâ allt-
sammans är namnet Hugo. Därigenom händer att de icke blott bliva spridda individer
var för sig; utan tillsammans göra en enda stor person, och vilket är viktigare än man i
hast betänker. (ASS 5, 469)38

Auch der tatsächliche Titel der Sammlung reflektiert und relativiert seine vereinheitlichende

Funktion: »Fria Fantasier. Vilka, betraktade sâsom ett helt, av Herr Hugo
Löwenstjerna stundom kallades Törnrosens Bok stundom En Irrande Hind«.39 Nicht

nur der erneute Hinweis auf die kalkulierte Intention des Herausgebers, sondern auch

die barocke Form des mehrgliedrigen Titels, die durch die Verwendung der allegorisch

interpretierbaren Bilder von Dornrose und Hirschkuh noch unterstrichen wird, sowie

die Verwendung der temporalen Adverbien (»stundom - stundom«) tragen von

Anfang an dazu bei, die Idee einer >re-präsentierbaren< Totalität in Frage zu stellen.

Im folgenden soll das intermediale Konzept der Sammlung in diesem Sinne neu

reflektiert und im Hinblick auf die reflektierte poetologische Funktion konkreter

Text-Bild-Bezüge in einzelnen Texten untersucht werden. Dabei wird sich die Analyse
auf die Romane Hinden und Hermitaget beschränken.

Es ist zu fragen, ob die mediale Reflexion der Texte, also die gesteigerte
Aufmerksamkeit für das »Genom hvilket«, nicht zu einem vollständig neuen Verständnis

von >Textualität< führt, welches die Vorstellung einer - wie auch immer gearteten -
Totalität schon aus strukturellen Gründen in Frage stellen wird.40

Eingeleitet wird die Untersuchung mit einem notwendigerweise schematischen

Abriß zur Diskussion von Text-Bild-Relationen in der - auch im skandinavischen

Kontext einflußreichen - deutschsprachigen Ästhetik um 1800. Folgt man W.J.
Thomas Mitchell in seiner Kritik einer generellen Differenzierung zwischen den beiden

Signifikantensystemen, so gilt es, den Differenzierungen oder besser den

Verschränkungen von Wort und Bild in einem historischen - eben durch unterschiedliche

diskursive Praktiken geprägten - Kontext gerecht zu werden.41

8 »Befinden sich hier nicht auch ein Kopf, zwei Arme, eine Brust, zwei Beine, zwei Füße usw., und
das Ganze heißt Hugo Hamilcar. Niemand bezweifelt, daß die Brust mit dem Herz für sich
betrachtet ein sehr interessantes Stück ausmacht, ebenso der Kopf. Der Magen hat seine Eigenheiten,

wenn man ihn gesondert betrachtet; die Beine ebenso, wenn sie denn für sich alleine gehen
würden. Aber was dem Ganzen seinen Stempel aufsetzt, ist der Name Hugo. Nur so geschieht

es, daß hier nicht zerstreute Individuen für sich bestehen; sondern daß sie zusammen eine einzige
große Person ausmachen, was wichtiger ist, als man hastig bedenkt.«

39 »Freie Phantasien. Welche, als ein Ganzes betrachtet, von Herrn Hugo manchmal Dornrosenbuch
und manchmal Eine Irrende Hirschkuh genannt wurden«.

4" Bei den folgenden Kap. 13.2.1-13.2.3 handelt es sich um die überarbeitete Fassung von K.Müller-
Wille 2000.

41
Vgl. Mitchell 1990, S. 17-68. Auch Michael Wetzel geht - unter gänzlich anderen methodischen
Prämissen - der Verflechtung von Bild und Sprache nach, die er mit Derrida als >chiasmatisch<

bezeichnet. In einer kurzen historischen Darstellung werden die unterschiedliehen diskursiven
Praktiken aufgeführt, welche die Text-Bild-Relation vornehmlich bestimmt haben. Vgl. Wetzel



16.2.1. Text und Bild um 1800

Grundlegend für die Diskussion von Text-Bild-Relationen im frühen 19. Jahrhundert

sind die Theorien des 18. Jahrhunderts, die zu einer Ausdifferenzierung verschiedener

Bildbegriffe führten und die sich im Bereich der Ästhetik in dem Bemühen

niederschlugen, eine Typologie unterschiedlicher Zeichenordnungen sowie Vorgaben für
deren >angemessenen< Gebrauch zu formulieren. Diese Theorien, die man auch aus

skandinavischem Blickwinkel mit dem Namen >Lessing< verbunden hat, bleiben als

Vorgaben weiter virulent, auch wenn sich die begrifflichen Differenzierungen
zwischen graphischem Bild<, >Bild als Ähnlichkeitsbeziehung< und >Vorstellungs-
bild< in derZeit um und nach 1800 vor dem Hintergrund eines vollständig neuen

>Bild<- und >Bildungs<-Verständnisses wieder auflösen. Michael Titzmann vermutet
hinter dieser Entdifferenzierung eine bewußte Funktionalisierung der Polysemie des

Begriffs >Bild<, die auf einem grundlegenden epistemologischen Bruch beruhe, der
seinerseits mit einer neuartigen optischen Codierung von Erkenntnisprozessen

einhergehe:

So ist z.B. der Zusammenhang von >Bild<, das seinerseits als Lexem sowohl das

Produkt einer Wahrnehmung, d.h. eine optisch wahrgenommene Realität, als auch das

Produkt eines mentalen Vorstellungsprozesses als auch das Produkt eines Prozesses
semiotischer Abbildung unter sich subsumiert und damit im Sprachbewußtsein der Epoche

zugleich auch untereinander korreliert, und >Bildung<, diesem zentralen Thema der

Literatur und Anthropologie der Epoche, ebenso bewußt als auch funktionalisiert.
Diese Verknüpfung von >Bildung<, d.h. in der Goethezeit: einem Prozeß der >Per-

son<werdung und >Selbstfindung<, mit dem Bereich des optischen Kodes zeigt sich z.B.
auch in der Rolle, die auf der histoire-Ebene >Bilder< im dreifachen Sinne für den

>Bildungs<prozeß spielen.42

Die Epochenbezeichnung >Goethezeit< ist keinesfalls arbiträr gewählt, denn

Titzmanns Aussage kann sich durchaus auf die prominentesten Exempel der implizit
angesprochenen Gattung stützen: Man denke etwa an die Funktion der großväterlichen

Bildergalerie in den Lehrjahren, die im Bildersaal der pädagogischen Provinz< in
den Wanderjahren eine pragmatische Umsetzung findet.43

Grundlegend für solche Verschränkungen von Bild und Bildung ist eine qualitative

Aufwertung von Bildlichkeit, die mit der bewußten Abkehr von einer Abbildungspraxis

einhergeht, welche sich an empiristischen Wahmehmungs- und
Repräsentationsmodellen orientiert. Maßgeblich für den paradigmatischen Bruch in der

Bildauffassung ist die Differenzierung zwischen passivem Anschauungsvermögen und

produktiver Einbildungskraft, die Kant im Schematismus-Kapitel der Kritik der

reinen Vernunft eingehend erläutert.44 Die Aufwertung der zwischen Verstand und Sinn-

1997a, S. 49-124.
42 Titzmann 1984, S. 112.
43 Ich erinnere an Almqvists entsprechende Konzeption im Vorschlag zum Organismus des Man-

hembundes (1820). Vgl. Kap. 7.2.
44

Vgl. Artikel >Bild< im Historischen Wörterbuch der Philosophie und Gaier 2001. Als ein ver-



382 V. Frivole Zeichen

lichkeit vermittelnden Einbildungskraft, die hier vollzogen wird, prägt nicht nur die

goethezeitlichen Bildungsphantasien, sondern kommt insbesondere in der visuellen

Metaphorik der philosophischen Systementwürfe des Idealismus zum Ausdruck, welche

die platonische Unterscheidung zwischen >innerem und äußerem Auge< unter
veränderten Vorzeichen wieder aufleben lassen. Die >innere Anschauung< richtet sich

nicht quasi illustrativ nach prästabilen Bildern eines platonischen Ideenreiches aus,
sondern trägt - in Analogie zur künstlerischen Tätigkeit - aktiv zum Prozeß der

Bildwerdung von Ideen und Subjekten bei. Denn das auf der metaphorischen
Übersetzung des >Bild<-Begriffs gründende Szenario einer >imaginären< Subjektkonstitution

wird zum zentralen Bestandteil einer Philosophie, die den von Kant
aufgedeckten Aporien des cogito zu entkommen versucht (vgl. Kapitel 4.3, 13.3 und

16.1).45

Der hohe Wert, den die >Bildlichkeit< in der Philosophie gewinnt, schlägt sich

auch in den entsprechenden Ästhetiken nieder. Dies führt in der Regel allerdings nicht

zu einer Höherbewertung visuell vermittelter Kunstgattungen. Ganz im Gegenteil

ermöglicht die metaphorische Erweiterung des Bildbegriffes eine Hierarchie der

Gattungen, in der die Malerei aufgrund ihrer >sichtbaren< Materialität hinter der
Poesie rangiert, in der die Differenzen zwischen den einzelnen Kunstgattungen im
Hegeischen Sinne >aufgehoben< werden: »Die Poesie nun, die redende Kunst, ist das

dritte, die Totalität, welche die Extreme der bildenden Künste und der Musik auf einer

höheren Stufe, in dem Gebiete der geistigen Innerlichkeit selber, in sich vereinigt.«
(HgW 15, 224) Auch wenn sich ein solches Poesiekonzept letztendlich auf die

antiken Text-Bild-Theorien und deren metaphorische Redensart von der Poesie als

>redender Malerei< stützt, orientiert sich die Argumentation zunächst - in

Weiterführung der Ideen Lessings - an der Materialität der unterschiedlichen Signifikantensysteme

und den ihnen zugeschriebenen Anschauungsformen. Bezeichnenderweise

spricht Hegel deshalb von der Poesie nur als >redender Kunst« Der Bezug zur Schrift

- dem mediengeschichtlich zweifelsohne entscheidenden Zeichenträger dieser Zeit -
würde die für dieses Poesiekonzept konstitutive Vorstellung eines komplett
entmaterialisierten und transparenten Mediums der Sprache unterlaufen:46 »Wir haben

gesehen, daß in der Poesie das innere Vorstellen selbst sowohl den Inhalt als auch

das Material abgibt.« (HgW 15, 236) Dies kommt nicht zuletzt auch in dem Ab-

meintlich zwischen Sinnlichkeit und Verstand, Bild und Begriff vermittelndes Vermögen bietet die

>Einbildungskraft< einen willkommenen Ausgangspunkt für dekonstruktive Lektüren, die die
gesamte Architektonik der drei Kritiken in Frage stellen. Vgl. Escoubas 1990.

Ein reflektiertercr Blick auf Descartes zeigt allerdings, daß schon dieser so ausgiebig von der
Bildmetaphorik Gebrauch macht, daß die (in vielfacher Hinsicht an Almqvist erinnernde)
Modifikation larvatus ergo sum seine philosophische Position tatsächlich treffender zusammenzufassen

scheint. Vgl. Nancy 1990, S. 468-501. Zum Zusammenhang zwischen deutschem Idealismus
und Lacans psychoanalytischer Theorie vgl. Zizek 1998.

Zu Hegels Phonozentrismus und in bezug auf die einschlägigen Arbeiten Derridas vgl. die in
diesem Zusammenhang aufschlußreiche Dissertation von I.Holm 1998, S. 78-81.



16. >Beteckningsväsenden< 383

schnitt zum Ausdruck, in dem Hegel die Superiorität der Poesie vor der Malerei zu

belegen versucht:

Indem nämlich die Rede auch da, wo sie eine konkrete Anschauung hervorzurufen
bemüht ist, sich nicht an das sinnliche Aufnehmen einer vorhandenen Äußerlichkeit,
sondern immer an das Innere, an die geistige Anschauung wendet, so sind die einzelnen
Züge, wenn sie auch nur aufeinanderfolgen, doch in das Element des in sich einigen
Geistes versetzt, der das Nacheinander zu tilgen, die bunte Reihe zu einem Bilde
zusammenzuziehen und dies Bild in der Vorstellung festzuhalten und zu genießen weiß. (HgW
15, 225-226)

Im Zentrum der Argumentation steht ein Semioseprozeß, bei dem die Sukzessivität
der Signifikantenreihe unmittelbar in ein simultan erfahrbares Signifikat übergeht.

Da die Relation zwischen Sukzession und Simultanität eher für ein am gerahmten

Kunstwerk orientiertes Bildverständnis konstitutiv ist,47 muß Hegel die grundlegende

Metaphorik seiner Argumentation arg bemühen; etwa, indem er die Menge
vorgestellter Inhalte in Anlehnung an pikturale Signifikanten als »bunte Reihe«

bezeichnet.

Schon dieses Beispiel illustriert, wieso die qualitative Aufwertung des Phänomens

>Bildlichkeit< in den zeitgenössischen Poetiken mit einer verschwommenen

Anwendung des Begriffes einhergeht (ich erinnere nochmals an Almqvists entsprechende

Verwendung des Ausdrucks >tafla<; siehe Kapitel 16.1). Sie hätte beispielsweise

im Bereich des Sprachbildes dazu geführt, daß »Beschreibungen, konkrete

Namen, Tropen, >sinnliche< Begriffe und sogar wiederkehrende semantische, syntaktische

oder phonematische Motive unter der Bezeichnung der >Bildlichkeit< vermengt
wurden«.48 Alle diese Phänomene scheinen im wesentlichen darauf zu zielen, die

Materialität der Zeichenträger in Frage zu stellen, indem sie auf die Unmittelbarkeit
akustischer oder visueller Eindrücke rekurrieren. Notwendige Grundlage einer solchen

Neubewertung der Medien Sprache und Schrift könnte in den von Friedrich Kittler
geschilderten pädagogischen Strategien liegen, deren Bedeutung gerade im
Zusammenhang von Text-Bild-Beziehungen nicht vernachlässigt werden darf.49 Dies ließe

sich etwa im Vergleich zum Laokoon illustrieren. Sicherlich zielt auch Lessing auf

die Superiorität der sich an die freie Einbildungskraft wendenden Poesie, gleichzeitig
zeigt seine Argumentation, die eben auch auf den Grenzen der durch Schrift
vermittelten Gattungen beharrt (die auf die Darstellung von Handlungen reduziert

werden), wie weit er noch von der Vorstellung der Multimedialität entfernt ist, die der

47
Vgl. Boehm 1994, S. 29-30. Es bleibt allerdings zu fragen, ob die Differenz zwischen Sukzession

und Simultanität wirklich als Spezifik des Mediums angesehen werden kann und nicht auch den

Umgang mit der Textur anderer Medien kennzeichnet.
48 Mitchell 1990, S. 35. Angesichts der Spannbreite, die der Bildbegriff abdeckt, verwundert es nicht,

daß Almqvist seine Schriftstellertätigkeit mit den Verben »mäla« (>malen<) und »teckna«

(>zeichnen<) zu umschreiben pflegte.
49

Vgl. Kittler 1995.



384 V. Frivole Zeichen

Roman im frühen 19. Jahrhundert aufgrund eines neuen Schrift- und Sprachverständnisses

zu entfalten im Stande ist.50

Der Wert einer metaphorisch verstandenen >Bildlichkeit< prägt schließlich - hier

in bezug auf das Verhältnis zwischen (Vorstellungs-)Bild und Bedeutung - auch die

semiotische Diskussion um Allegorie und Symbol. Die Hierarchisierung der beiden

Tropen beruht bekanntlich auf einer Negiemng des Zeichencharakters in dem (mit
Goethe gesprochen) symbolischen Kunstwerk, in dem Bild und Bedeutung unmittelbar

zusammenfallen. Die >buchstäbliche< Lektüre, auf die die Allegorie abzielt, dagegen

sondert den Gehalt des Bildes von dessen materieller Gmndlage ab und stellt
damit das maßgebliche Kriterium einer >Anschaulichkeit< in der idealistischen Ästhetik

in Frage, die eben weder auf das begriffliche Denken noch auf reine Sinnesdaten

reduzierbar sein soll. Gerade in der Verdammung der malerischen Allegorie als eines

am >willkürlichen< Notationssystem der Schrift orientierten Mißbrauches einer >na-

türlichen< Semiotik zeigt sich so die eigentliche Wirkungsmächtigkeit von Lessings
Laokoon.s] Die in den idealistischen Ästhetiken proklamierte synthetische

Vereinigung der Gattungen in der Poesie ist auf diskursive Abgrenzungsstrategien
angewiesen, die in erster Linie jenen >monströsen< Interaktionen von Bild und Text gelten,

die die vermeintlich simultane Erfaßbarkeit beider Medien in Frage stellen.52

Das Beispiel >Hegel< ist wieder aus heuristischen Gründen gewählt worden. Es

soll im folgenden als Folie dienen, vor der andere Theoriekonzepte abgegrenzt werden

können, die bewußt auf eine heterogene und spannungsgeladene Verknüpfung
zwischen Bild und Text setzen. Solche Konzepte werden insbesondere durch Romane

zum Ausdruck gebracht, in denen das Verhältnis zur anderen Kunstform thematisch

reflektiert wird.53 Die implizite Gegenüberstellung von Skriptur und Piktur in diesen

Texten zwingt sie geradezu zu einer Reflexion der besonderen medialen Bedingungen

von Malerei und Literatur, die die metaphorische Verwendung des Bildbegriffes in

Frage stellen oder entscheidend modifizieren. In beiden Fällen stehen nicht nur
spezifische Positionen der idealistischen Poetologie zur Debatte (etwa die Differenzierung
der Gattungen): Die medientheoretischen und semiotischen Einsichten gefährden
vielmehr wesentliche theoretische Implikationen der idealistischen Philosophie, die eben

an einen spezifischen Bildbegriff geknüpft sind.

16.2.2. »Färgpoesi« (Hermitaget)

Die einzige längere theoretische Diskussion zum Verhältnis zwischen den Medien in
Törnrosens bok erscheint im zweiten Band der Imperialoktavausgabe in dem

Lesedrama Den sansade kritiken (Die besonnene Kritik). Auf den ersten Blick könnten

die entsprechenden Passagen als Musterbeispiel für die oben skizzierten diskursiven

50
Vgl. Kittler 1995, S. 119-123.

51
Vgl. Lessing 1974, S. 79-89.

52 Zum Begriff des >Monströsen< in diesem Zusammenhang vgl. I.Holm 1998, S. 13-20.
53 Dies gilt nicht nur für Texte, die der Romantik zugeschrieben werden, sondern interessanterweise

auch für das Spätwerk Goethes. Vgl. stellvertretend Renner 1999.



16. >Beteckningsväsenden< 385

Praktiken dienen, mit denen die spezifische Materialität und Zeitstruktur von
schriftlichen Texten in bezug auf eine diffus definierte Qualität ihrer >Bildlichkeit<

negiert werden:

Framställningssätten i Törnrosböckerna gä ständigt ut pâ att vara ett skilderi, vara ob-

jektiva och bestâ i tavlor. Personer och händelser ställa sig överallt framför läsarens

ögon, utgöra en rad av tablâer, ett galleri; och författarens förnämsta arbete, Hermi-

taget, utgör bäde i början och pâ slutet rentav en färgpoesi, ja, ett verkligt färgeri.
(ASS 15, 364)54

Allerdings wird diese Aussage schon durch das Stück in Frage gestellt, in dem sie

erscheint. Denn es handelt sich bei Den sansade kritiken um einen Text, der seine

>Skripturalität< provokativ betont. Das Drama ist als Hypertext zu Molières Critique
de l'Ecole des Femmes gekennzeichnet, seinerseits schon ein ironischer Metatext, in

dem Molière Einwänden der zeitgenössischen Kritik dramatisch zu begegnen versucht

(und das gleiche Personeninventar widmet sich hier der Kritik an den ersten Bänden

von Törnrosens bok).5S Der selbstreflexive Charakter des Stückes wird im
Dornrosenbuch zusätzlich durch eine Rahmenerzählung und Fußnoten unterstrichen, in

denen die Transformation des Hypotextes erläutert wird.56 Den Höhepunkt dieser den

Schriftcharakter des Stückes hervorhebenden Strategien bildet allerdings die eingefügte

achte Szene, in der der Leser buchstäblich von den >Vorstellungsbildern< weg zu

einer Auseinandersetzung mit dem Schriftbild des Textes geführt wird:57

SCEN VIII: Entr'acte, varunder ingen finnes inne, utom läsaren själv, som dricker
vatten och företager sig vad han behagar. Skulle han ej hava nâgot bättre att göra, sä

slâr han upp i Molières arbeten den pjäs, varefter det föregäende blivit bildat, och
efterser dar, huruvida fransyskan stär riktigt, samt rättar om nägon accent kommit galet:

sâledes sätter han (') över alla E i Elise. Vi anbefalla honom att med sitt nöje för-
ena tâlamod. (ASS 15, 333)58

»Die Darstellungsarten in den Dornrosenbüchern sind darauf ausgerichtet, objektiv zu sein, aus

Schilderungen und Bildern zu bestehen. Personen und Ereignisse erscheinen uberall vor den

Augen des Lesers, bilden eine Reihe von Gemälden, eine Galerie; und die hervorragendste Arbeit
des Autors, Hermitaget, stellt zu Beginn und am Schluß geradezu eine Farbenpoesie dar, ja, ein
wirkliches Farbenspiel.«

55 Zu den Begriffen Hyper- und Hypotext vgl. Genette 1993.
56 Schon Bertil Romberg macht auf die romantisch-ironische Strategie des Stückes aufmerksam.

Allerdings bleibt seine Lektüre von diesen Einsichten unberührt: Die Aussagen der Figuren werden

ungebrochen als programmatische Ansichten des Autors gewertet. Vgl. Romberg 1967.
57 Auf das hohe typographische Bewußtsein Almqvists hat schon L.Burman 2001 verwiesen, der die

Thematisierung des Schriftbildes, die ich - in Anschluß an Ausführungen von Bettine Menke

(Menke 2000) - als Problematisierung basaler Lesevorgänge (sei es die verschränkte Relation von
Schrift und Bild oder von Schrift und Ton) verstehe, mit der relativ simplen Dichotomie von
>kulturellem Schriftsystem< und der Trauer über den Verlust der natürlichen Stimme< zu
interpretieren versucht.

58 »SZENE VIII: Entr'acte, an dem niemand außer dem Leser selbst anwesend ist, der Wasser trinkt
und das unternimmt, was ihm gefällt. Sollte er nichts besseres zu tun haben, so kann er in Molières
Werken das Stück suchen, nach dem dieses gebildet wurde, und dort nachschlagen, inwieweit das

Französische richtig wiedergegeben wurde und verbessern, wenn ein Akzent falsch geraten ist: So



386 V. Frivole Zeichen

Angesichts dieser Fixierung auf den Buchstaben klingt das intermediale Konzept, das

der Apologet des Dornrosenbuches in dem gleichen Text vertritt, wenig überzeugend.

Denn die proklamierte Vereinigung zwischen den Kunstgattungen wird nicht mehr

wie in Hinden als Zusammenspiel zwischen skripturalen und pikturalen Signifikanten

konzipiert (s.o.), sondern stützt sich auf die rein metaphorische Redensart, daß

Sprache per se Ton und Bild miteinander verknüpfe (die Verwässerung des ursprünglichen

Konzeptes scheint an dieser Stelle insofern logisch, da im tatsächlich
publizierten Buch keine pikturalen Elemente einfließen). Um dennoch eine spezifisch
poetische Vermittlung zwischen den Gattungen darzustellen, wird eine alttestamentarisch

geprägte Sprachkritik bemüht. Die Ausdifferenzierung der Kunstgattungen Musik
und bildende Kunst, die ganz im Sinne Lessings auf die Differenz von zeitlichen und

räumlichen Anschauungsformen zurückgeführt wird, wird in Zusammenhang mit
einem grundlegenden Sprachverfall gesetzt. Der zusehends höher werdende Ab-
straktions- und Reflexionsgrad der Sprache habe nicht nur zu ihrer eigenen Ent-

sinnlichung, sondern zur Differenzierung der Sinne überhaupt beigetragen, die in der

entsprechenden Differenzierung der Kunstgattungen ihren Ausdruck gefunden habe.

Die anzustrebende Kunstform gibt sich bewußt als adamitische Sprache, die in der

Lage sei, eine präsemantische Korrespondenz zwischen den Sinnen wiederzubeleben.

In der Argumentation wird an entscheidenden Stellen auf Herders Abhandlung über

den Ursprung der Sprache und dessen Bestimmung des Menschen als sensorium

commune zurückgegriffen:

Dorante: Men i själens inre värld, pâ nâgon punkt, dar sinnena icke ännu hava delat s ig

- i nâgot tillstând, med ett ord, dâ vi icke hava fem sinnen, utan blott ett, och det helt

- dar är det ganska visst, att vi mângen gâng förnimma utsikter ljudande som toner;
och vi höra tvärtom en hemlighetsfull, intagande musik, vilken mâlar upp sig framför
oss likt tavlor.
Gorgibus: Man mäste dä vara nervös.
Dorante: Man behöver icke vara nervös, utan allenast hava nerver, som befinna sig i
jämnvikt tili âdersystemet. (ASS 15, 367-368)59

Die unmittelbare, d.h. Verstandes- und erfahrungsunabhängige Übersetzung zwischen

den Sinnen (hier bezeichnenderweise zwischen den >inneren Medien< des

Nervensystems und des Blutkreislaufes), die die Synästhesie kennzeichnet, wird gegen eine

Philosophie ausgespielt, die die Verbindung zwischen den Gegenständen der

Wahrnehmung auf eine Verrichtung des Verstandes zurückführt, der - wie es an prominenter

Stelle heißt - »selbst nichts weiter ist, als das Vermögen a priori zu verbinden,

wird er (') über alle E in Elise setzen. Wir raten ihm. sein Vergnügen mit Geduld zu vereinen.«
59 »Dorante: Aber in der inneren Welt der Seele, an irgendeinem Punkt, wo die Sinne sich noch nicht

geteilt haben - in einem Zustand, mit einem Wort, wo wir noch über keine fünf Sinne verfügen,
sondern nur über einen, und den ganz - dort ist es mit Sicherheit so, daß wir häufig Aussichten wie
Töne wahrnehmen; und daß wir umgekehrt eine geheimnisvolle, einnehmende Musik hören,
welche sich vor uns wie Gemälde aufmalt. / Gorgibus: Man muß dann nervös sein. / Dorante: Man
muß nicht nervös sein, sondern lediglich Nerven besitzen, die sich in einem Gleichgewicht zum
System der Adern befinden.«



16. >Beteckningsväsenden< 387

und das Mannigfaltige gegebener Vorstellungen unter Einheit der Apperzeption zu

bringen.«60 Auch wenn die Diskussion indirekt in eine Auseinandersetzung mit
philosophischen Theorien der Subjektkonstitution mündet, sollte man ihren poeto-

logischen Kontext nicht aus dem Blick verlieren. Denn die Synästhesie soll ja eine

bestimmte Eigenschaft der Sprache treffen, die man als ihre basale Metaphorizität
bzw. semiotisch als ihre Ikonizität definieren könnte: eine strukturale Similarität
zwischen Signifikant und Signifikat, hier musikalischem Lautbild und malerischer

Vorstellung, die offensichtlich gegen ein Sprachverständnis ausgespielt wird, in der

die Sprache auf eine rein repräsentative Funktion reduziert wird. Die einfachste Alt
einer Umsetzung läge in einer vollständigen Decodierung der Sprache, deren dann

bloße Signifikanz entfaltendes Zeichenspektrum sich auf beliebige andere

Signifikantenketten projizieren und entsprechend transformieren ließe (Tonfolgen, die Strukturen

von Farben, Gerüchen oder taktilen Wahrnehmungen abbilden).61 So hat man
bekanntermaßen sprachlichen Tonwerten basale Farbempfindungen jenseits ihrer
semantischen Bedeutung zugeordnet:

Det gar sä längt, att vissa namn hava den förmägan att hos mig väcka Sensationen av
en färg. Kan du begripa, att när jag hör Helena, breder sig nâgot ljusgult över heia
min inre värld? (ASS 5, 91 )62

Dieses Zitat entstammt dem Rahmengespräch des zweiten Bandes der Duodezausgabe,

Hermitaget. Der Text, der auch in Den sansade kritiken als Exempel für die

Farbenpoesie des Dornrosenbuches herangezogen wird, soll als Beispiel dienen, um der

Frage nachzugehen, wie denn konkret mit dem synästhetischen, oder besser basal-

metaphorischen Kunstkonzept umgegangen wird, bzw. inwieweit die Programmatik
auch hier schon relativiert wird.

Ganz im Sinne des synästhetischen Konzeptes wird der Roman als ein Bericht

über >grüne, azurblaue und safrangelbe Ereignisse< (ASS 5, 95) angekündigt. Im Text
selber findet die Synästhesie aber zunächst nur auf einer theoretischen Ebene

Erwähnung. Lediglich das letzte Kapitel des Romans kann als Versuch gewertet werden,

den theoretischen Reflexionen auch textuell gerecht zu werden. Es spielt im
Atelier eines in die Handlungen verstrickten Malers und besteht zum größten Teil aus

einer Serie von fünf ausführlichen Bildbeschreibungen des Erzählers sowie einem

abschließenden Gespräch zwischen dem Maler und einer Kunstrezipientin. Diese liest
die fünf Bilder als eine Serie, die das Leben der Heldin des Romans thematisiere. Der

66 Kant 1966, S. 177-178 (B 135). Zur philosophischen Relevanz der Synästhesie vgl. Waidenfels
1999a, S. 58-63, und Gaier 2001.

01 Hier ist in erster Linie auf Chladnis Klangfiguren zu verweisen. Daß dessen Transformation von
akustischen in optische Strukturen maßgeblichen Einfluß auf ein entsprechendes Leseverständnis -
den ursprünglichen Zusammenhang von Schrift und Ton - ausgeübt haben, zeigt Menke 1999.

62 »Es geht so weit, daß gewisse Namen das Vermögen besitzen, bei mir die Empfindung von Farbe

zu wecken. Kannst du verstehen, daß sich etwas Hellgelbes über meine ganze innere Welt
ausbreitet, wenn ich Helena höre?« Die Produktion solcher Analogien wird zu einem Stilmerkmal

von Almqvists Texten, das schon zu seinen Lebzeiten parodiert wurde. Vgl. auch die frühe

Darstellung von Berg 1901.



388 V. Frivole Zeichen

jeweils dominante Farbton der Gemälde spiegle die Stufen ihrer religiös geprägten

Persönlichkeitsentwicklung wieder. Die damit verbundenen Anmerkungen über den

Ausdrucksgehalt der Farben mögen an die entsprechenden Untersuchungen Runges

und Goethes erinnern, allerdings bleibt der Erzähler nicht frei von Ironie, wenn er zu

einem weiteren Studium der Thematik auf das Werk »de coloribus, eommque cum
feminis nobilibus & pulchris affinitate naturali« (ASS 5, 262) verweist.63

Folgt man den Beschreibungen des Erzählers, so stellen die Gemälde eine Frauenfigur

dar, die sich in unterschiedlichen Landschaften bewegt. Die letzten beiden Bilder

verweisen auf einen hohen Abstraktionsgrad in der Darstellung. Im vierten Bild
erscheint die Figur nur noch als durchsichtig gemalte Gestalt in einem Wolkengemälde.

Beim letzten Bild handelt es sich um eine Schwarz-Weiß-Darstellung, in der

die Frauenfigur wiederum als durchsichtig weiße Gestalt in einer aus Schneeflocken

imaginierten Gartenlaube erscheint.64

Die Ekphrasis ist am repräsentierten Inhalt der Gemälde orientiert. Sie besteht

zum größten Teil aus narrativen Passagen, in denen der Erzähler der angeblichen

Wirkung der Bilder auf den Rezipienten nachgeht, wobei sich seine Interpretation
meist auf Haltung und Aussehen der Frauenfigur stützt. Das schlägt sich u.a. in der
Redundanz nieder, mit der er den meist abwesenden Blick der Dargestellten als

Blickfang für den Betrachter interpretiert. Wieder nimmt das letzte Bild eine

Ausnahmestellung ein. Der Blick der Figur erscheint dem Betrachter nicht nur entzogen,
sondern dezidiert abwesend zu sein: »Hennes ögon voro öppna, men ur dem gick
ingen enda blick, ty de hade icke pupiller!« (ASS 5, 260)65

Der im Rahmengespräch angekündigte Versuch, die Handlungen des Romans

nach einer Farbkomposition zu gestalten, ist offensichtlich nur über den Umweg
über ein anderes Medium möglich. Grundlegend für den metaphorischen Effekt, die

farbliche Gestaltung des Bildes auf den dargestellten Inhalt und umgekehrt zu

beziehen, sind jene unwillkürlichen Überblendungseffekte zwischen Präsentationsund

Repräsentationsraum, die die Bildwahrnehmung in der Regel begleiten: Effekte,
die nicht zuletzt auch von der schwächeren Codierung der pikturalen Signifikanten
leben, die eine größere Signifikanz entfalten als die stärker codierte Schrift.66

Die angestrebte metaphorische Qualität des Textes, die es erlauben sollte,
Eigenschaften von >Handlungen< und >Farben< unwillkürlich aufeinander bezogen
wahrzunehmen - und in diesem Fall kann selbstverständlich nur noch von metaphorischen
und nicht mehr von synästhetischen Effekten die Rede sein - wird im Text selbst

Zur Verwendung von Farbsymbolik bei Almqvist vgl. Smidt 1968 und Viklund 2000. Auch wenn
Viklunds Interpretation, die an die bekannten Ausführungen von Jonathan Crary anknüpft, durchaus

lesenswert ist, scheint mir die Vereinnahmung von buchstäblichen Texten für die Form eines

phänomenalen, innerem Sehens und der entsprechenden subjektiven Farbsymbolik problematisch
zu sein, zumindest bei einem derart schriftfixierten Autor wie Almqvist.

64 Mit einigem guten Willen lassen sich Bezüge zu Gemälden C.D. Friedrichs herstellen. Vgl.
Sidenbladh 1987, S. 44.

65 »Ihre Augen waren offen, aber aus ihnen trat kein einziger Blick, weil sie keine Pupillen hatten!«
66 Zur spezifischen Semiotik des Bildes vgl. Titzmann 1990, 0stergaard 1999 und Bundgârd 1999.



16. >Beteckningsväsenden< 389

also einem anderen Medium zugeschrieben. Auch oder gerade weil der Text sich mit
vielfachen Appellen an die Imaginationskraft der Leser dämm bemüht, diese Bilder

schriftlich zu repräsentieren, wirkt der Einbezug der Bildbeschreibungen wie ein
Versuch, die Grenzen des eigenen, eben doch nur scheinbar omnipotenten Mediums zu

umreißen (denn bei den repräsentierenden Bildbeschreibungen gehen die geschilderten

Überblendungseffekte natürlich verloren).

Allerdings lädt das letzte der beschriebenen Bilder seinerseits dazu ein, das

Verhältnis zwischen Text und Bild jenseits solch pauschaler Zuschreibungen zu reflektieren.

Es entzieht sich nämlich - folgt man der Ekphrasis des Erzählers - mehrfach

der angestrebten unwillkürlichen Metaphorik. Darauf macht nicht nur der angesichts
der Farbthematik auffällige schwarz-weiße Darstellungsmodus des Bildes

aufmerksam, sondern v.a. die Tatsache, daß Wahl und Eigenart zweier Titel
mitbeschrieben werden, die der Künstler - nach Angaben des Erzählers - dem Bild beigefügt

habe, nachdem er selbst über den nicht vorhandenen Blick der pupillenlosen

Augen erschrocken sei. Der zweite dieser Titel »Skönhetens spöke« (>Gespenst der

Schönheit<) macht auf den metapoetischen Charakter des Bildes aufmerksam. Die

Akzentuierung des Titels, die hier mit dem bewußten Einbezug von Text in ein (nur
durch einen Text repräsentiertes) Bild einhergeht, markiert zunächst ein Auseinandertreten

von Bild und Bedeutung, Sehen und Lesen, das man dem Sprachgebrauch der

Zeit gemäß als Eigenart der Allegorie bezeichnen könnte. Ich zitiere aus einem

Tagebucheintrag von Adolph Törneros, der zeigt, inwieweit das Goethesche Symbolverständnis

auch in den Norden gedrungen ist:

I Symbolen är ideen med sitt object sammanflutet i en lefvande gestalt: i Allegorien är

gestalten ett caput mortuum - ett lik - bredvid hvilket själen sväfvar sâsom en
välnad.67

Dem Zitat läßt sich darüber hinaus die ebenfalls gängige Korrelation von Gespenstern

und Allegorie entnehmen. Ich zitiere stellvertretend aus Herders Plastik (1778),
in der er sich gegen allegorisierende Bildstatuen wendet:

Dem müßigen Kopf, der den Redner, den Dichter, den Mahler allegorisirt, kann ichs
vergeben; der mir aber hier bei der Bildsäule, wo im höchsten Grad alles substanziell,
wahr und bestimmt ist, Fledermäuse hascht, die nicht Kunst sind noch Dichtkunst,
weder Seele noch Körper, dem mags von den allegorisirten Göttern selbst vergeben
werden. Wenn Eine Kunst uns bei Substanz und Würklichkeit vestzuhalten vermag, ists
diese: und wird sie Gespenst, was sollte nicht Gespenst werden?68

Die Wirkung, die der Titel im Bild auslöst, in dem er das Signifikat, das die

anthropomorphe Gestalt verkörpern könnte, als in das Bild eingefügte Buchstabenfolge aus

67 »Im Symbol ist die Idee mit ihrem Objekt in einer lebendigen Gestalt zusammengeflossen: in der

Allegorie ist die Gestalt ein caput mortuum - eine Leiche -, neben der die Seele wie ein Gespenst
schwebt.« A. Törneros' Tagebucheintrag 1826; hier zitiert nach der für den schwedischen Kontext
wichtigen Arbeit von Fischer 1998, S. 14.

68 Aus Herders Plastik zitiert nach Menke 1998, S. 69. Vgl. in diesem Zusammenhang auch den

Beitrag von Moser 1998, S. 118-132.



390 V. Frivole Zeichen

diesem herausstellt, wird also im Titel des Bildes selbst reflektiert. Dabei verweist
der Ausdruck >Gespenst der Schönheit< seinerseits auf eine grundsätzliche Ambi-

guität, wenn nicht sogar auf ein Paradox. Denn wenn sich >Schönheit< im zeitgenössischen

ästhetischen Diskurs durch die Illusion unmittelbarer Präsenz signifizierter
Inhalte, dem »sinnlichen Scheinen der Idee« (HgW 13, 151) auszeichnet, wie kann

sie dann in eine gespenstische Form gebracht werden, die die Kategorien von
>Präsenz< und >Absenz< auflöst?

Genau diese Auflösung kennzeichnet das Bild allerdings auch thematisch in Form
eines oszillierend ab- und anwesenden Blickes. Denn aus der dargestellten Abwesenheit

der Pupillen resultiert - wie wir aufgrund der Differenzierung zwischen >Auge<

und >Blick< mit Sartre, Merleau-Ponty oder Lacan schlußfolgern können - nicht

unbedingt eine Abwesenheit des Blicks. Ganz im Gegenteil scheint der geschilderte

Schrecken, den das Bild auslöst, eher auf der Anwesenheit eines Blicks aus dem Bild

zu beruhen, der sich nicht mehr lokalisieren läßt.

Das Bild thematisiert so - ganz gemäß der im Titel angekündigten kunsttheoretischen

Thematik - eine grundsätzliche Bilderfahrung, eine Metapsychologie des

Bildes, die sich im Wechselspiel zwischen >sehen< und >angeblickt werden< äußert.69

Nun muß man bei dieser Thematik keineswegs auf Lacan zurückgreifen: Der Topos

vom Blick des Bildes findet sich schon früh ausgeprägt - insbesondere in der

Abhandlung De icona des Nikolaus von Cues.70 Er ist auch bei Hegel virulent, der in
einem zentralen Kapitel seiner Ästhetik von der Kunst behauptet, »daß sie jede
Gestalt an allen Punkten der sichtbaren Oberfläche zum Auge verwandle, welches der

Sitz der Seele ist und den Geist zur Erscheinung bringt«; und der das Kunstwerk

entsprechend mit einem »tausendäugigen Argus« vergleicht (HgW 13, 203).71 Hegels

Metaphorik stützt sich auf die Differenzierung des Auges als Wahrnehmungs- und als

Kommunikationsorgan, die er an anderer Stelle ausführlicher expliziert: »Der Blick
ist das Seelenvollste, die Konzentration der Innigkeit und empfindenden

Subjektivität; wie durch einen Händedruck und schneller noch setzt der Mensch sich

durch den Blick des Auges mit dem Menschen in Einheit.« (HgW 14, 389) Das Zitat

demonstriert, daß wir im Blick des Anderen nicht nur dessen, sondern ebenfalls

69
Vgl. Merleau-Ponty 1999. Vgl. dazu Waldenfels 1999a, S. 124-148 und Wetzel 1997b, S. 146-147.

Zur Bild-/Blickthematik bei Lacan vgl. Lacan 1978 und Boehm 1994.
70

Vgl. de Certeau 1990.
71 Zum skandinavischen Kontext vgl. das folgende aussagekräftige Zitat von Törneros: »Sculpturen

är, för att sä säga, blindfödd, och känner blott en enda fläck af verlden, den, hvilken den sjelf
fyller med ett af sin egen skönhet clairvoyant väsen. I Mâleriet har konsten först öppnat ögonen,
och skâdar ut ur sig sjelf, och skapar ur blicken omkring sig en oändlig ljusrymd, der tingens otaliga
skara simmer i färgornas mângfaldiga skiftningar. [...] Pä tingens yta speglar sig här det inre
lifvct.« (Törneros 1831, S. 384; »Die Skulptur ist sozusagen blindgeboren und kennt nur einen

einzigen Fleck auf der Welt, den, den sie selbst mit dem clairvoyanten Wesen ihrer Schönheit
ausfüllt. In der Malerei hat die Kunst zum ersten Mal die Augen geöffnet, und blickt aus sich heraus,
und schafft aus dem Blick um sich einen unendlichen Lichtraum, wo die unzählige Schar der

Dinge in den vielfältigen Wechsel der Farben verschwimmt. [...] Auf dem Äußeren der Dinge
spiegelt sich hier das innere Leben.«)



16. >Beteckningsväsenden< 391

unsere eigene Intentionalität zu bestätigen suchen und damit nicht zuletzt auch unser

eigenes Sehen, das sich eben nicht reflexiv hinterfragen und überprüfen läßt, sondern

erst in einer Kette von Blickwechseln intersubjektiv konstituiert.72 Ein Gedanke, den

Merleau-Ponty in Analogie zum taktilen Gefühl, das nur so lange fühlen kann, wie

ihm etwas Fühlbares von den Gegenständen entgegenkommt, auf die Spitze treibt:
Ich sehe nur, solange ich angeblickt werde (wobei man weder dem den Gegenständen

inhärenten Gefühl noch ihren Blicken im eigentlichen Sinne habhaft werden kann, so

wie auch der Blick des Anderen immer im Imaginären bleibt).73

Die Vorstellung des Kunstwerkes als quasi intentionalen Gegenstands, in dem der

Künstler seinen Blick disponiert, dient bei Hegel der imaginären Affirmation eigener
Seh- und Denkgewohnheiten (es handelt sich eben um Augen, die den Geist zur

Erscheinung bringen). Doch eine solche Verschränkung von Sehen und Blick wird in
dem Moment prekär, in dem der Blick, der uns von außen zukommt, über unser

eigenes Sehen triumphiert, unser eigenes Sehen nicht bestätigt, sondern in Unruhe

versetzt und fremd erscheinen läßt.74 Das gilt insbesondere dann, wenn es sich um
einen Blick handelt, der sich nicht mehr als ein mich und mein eigenes Sehen

sehender und bestätigender Blick instrumentalisieren läßt. Ohne die Bedeutung des

recht trivialen Motivs der leeren Augen zu dramatisieren,75 könnte man sagen, daß es

sich hier - in einer zugegeben plakativen Form - um die Darstellung eines solchen

Blicks handelt. So impliziert die selbstreflexive Thematik des Bildes - das sich ja
bewußt ambivalent als »Gespenst der Schönheit« ausgibt - eine Brechung der
selbstaffirmativen Kunstwahrnehmung des Idealismus. Mit der Thematisierung des

absent präsenten Blicks macht der Text zudem auf eine Dialektik des Visuellen
aufmerksam: Ein Sichtbarmachen durch Entzug,76 das sich in einer doppelten Dialektik
des Bildes niederschlägt. Erst über die Absenz verfügt die Darstellung über eine

schockierende Präsenz: eine Nähe, die wiederum an die Erfahrung von Fremdheit

geknüpft ist.77

Georges Didi-Huberman ist dieser doppelt zwiespältigen Kunsterfahrung mit
ausführlichem Bezug auf die Blickthematik sowie den Benjaminschen Begriff der
Aura nachgegangen:

Nah und fern zugleich, doch fern in seiner Nähe selbst: das auratische Objekt setzt also
eine Art Abtasten oder unablässiges Hin und Her voraus, eine Art Heuristik, bei der die

- einander widersprechenden - Distanzen sich gegenseitig dialektisch prüfen. Das

72
Vgl. Barthes 1990, S. 313-319 (»Auge in Auge«).

" Vgl. Merleau-Ponty 1999, S. 236-238.
74

Vgl. Bozovic 1998.
75 Tatsächlich greift Almqvist das Motiv der leeren Augen in einer Persiflage einer Gespenstergeschichte

in Hindert wieder auf. Vgl. ASS 5, 427-428.
76 Beim dargestellten Inhalt drängt sich der Bezug zu Derridas Aufzeichnungen eines Blinden auf.

Vgl. Wetzel 1997b, S. 146-150. Mit dem Lesedrama Signora Luna (1835) wird Almqvist ein Stück
in das Dornrosenbuch integrieren, in dem >Sehen< und >Blindheit< wortwörtlich als Gaben
zirkulieren.

77 Zur doppelten Dialektik des Bildes vgl. Didi-Huberman 1999, S. 63-102 und S. 135-190.



392 V. Frivole Zeichen

Objekt selbst wird dabei zum Indiz eines Verlustes, den es trägt, den es visuell
verarbeitet: indem es sich zeigt, sich präsentiert, indem es näherkommt, gleichzeitig
aber diese Annäherung zu einem als >einmalig< und völlig >sonderbar< empfundenen
Moment einer souveränen Entfernung, einer souveränen Fremdartigkeit oder Fremdheit
macht. Ein Werk der Abwesenheit, die wir einmal vor Augen haben und die dann wieder
außer Sicht ist, ein anadyomenisches Werk der Abwesenheit.
Vor Augen, außer Sicht: irgendwie scheint hier von der obsessiven Angst die Rede zu
sein als von etwas, das von ferne auf uns zukommt, das uns betrifft, uns angeht und uns
zugleich entgeht. Von diesem Paradox her gilt es den zweiten Aspekt der Aura zu

verstehen, welches der eines Vermögens des Blicks ist, das der Blickende dem

Angeblickten zuschreibt: >das blickt mich an< [»cela me regarde« - Wortspiel >das geht
mich an<, Anm. d. Übersetzers M. Sedlaczek].78

»Ein anadyomenisches Werk der Abwesenheit«: Wenn Didi-Huberman hier auf das

antike Metathema der >Geburt der Schönheit< rekurriert, dann geht dieser Bezug mit
einer entscheidenden Modifikation des Mythos' einher.79 Dabei steht das auch im
griechischen Mythos betonte zeitliche Moment der Morphogenese im Vordergrund,
das hier-über den Umweg der negativen Dialektik - in einer ständig oszillierenden

Bewegung verewigt wird.
Der Bezug auf Didi-Hubermans Ausführungen zum >Auratischen< bietet sich in

diesem Fall an, da er es erlaubt, die Blickthematik auf ein allgemeines semiotisches

und somit auch sprachtheoretisches Thema zurückzuführen und auf den meta-

textuellen Gehalt der in Hermitaget geschilderten Allegorie zu unterstreichen. Das

Auf- und Abtauchen der Venus aus der amorphen Masse des Meeresschaums
verarbeitet nach Didi-Huberman nämlich das Auf- und Abtauchen von Vorstellungsbildern
aus der chaotischen Masse insignifikanter (pikturaler, skripturaler oder akustischer)
Einzelelemente und kann als Figuralisierung des Leseprozesses selbst gedeutet
werden.80 Die Darstellung der Aphrodite Anadyomene wiederum spielt in dem

Roman Hinden eine entscheidende Rolle, anhand dessen die (hier doch auf eine recht

punktuelle Analyse gestützten) Interpretationsergebnisse vertieft werden sollen.

16.2.3. »Tableaux morts-vivants« (Hinden)

Hinden kann als verkleinerte Version des Dornrosenbuches angesehen werden: Auch

hier finden sich eine Vielzahl von literarischen Gattungen lose über ein
Rahmengeschehen verknüpft. Während sich die Binnenerzählungen einer unterschiedlich

perspektivierten Dreiecksgeschichte widmen, wird im Rahmengeschehen die

Entstehung des Dornrosenbuches selbst geschildert, so daß Hinden als wesentlicher

Metatext der gesamten Sammlung fungiert. Die Wahl des Titels wird genauso
eingehend erläutert wie das Gesamtkonzept und die Bedingungen einer eventuellen

Publikation. Ich habe schon zu Beginn des Kapitels darauf aufmerksam gemacht, daß

18 Didi-Huberman 1999, S. 136.
79

Vgl. ausführlich Didi-Huberman 1986, S. 606-629.
80 Zur einer texttheoretischen Interpretation des Mythos vgl. Serres 1977. Daß das Motiv auch im

zeitgenössischen Skandinavien so verstanden wurde, zeigt I.Holm 1998, S. 26-30 und S. 168-173.



16. >Beteckningsväsenden< 393

die entsprechenden Äußerungen der Figuren zu Unrecht auf die Konzeption der

Sammlung bezogen wurden.

Schon eines der ersten Kunstprodukte, das im Roman Erwähnung findet, deutet

an, inwieweit Text-Bild-Relationen für die Textkonzeption von Belang sind. Die

Arabesken, die der Schloßherr zu Beginn des Romans in seinen Zimmern aufmalen

läßt, sind mit Verweis auf Schlegel als ein maßgeblicher poetologischer Hinweis des

Autors interpretiert worden.8' Auch in bezug auf die intermediale Thematik gewinnt
die Arabeske eine herausragende Bedeutung: Als sukzessiv fortschreitende,
unabgeschlossene Zeichenreihe löst sie zum einen die klassische Zuordnung der

Kunstgattung in die Kategorien Raum und Zeit - Simultanität und Sukzessivität - auf.82

Zum anderen versinnbildlicht sie mit der Verwendung eines Netzwerkes in sich

rätselhafter Signifikanten die verdrängte Materialität der Schrift und der Sprache. So

kann man von der Arabeske wohl auch jenseits der bisweilen ubiquitären Metaphorik
des Dekonstruktivismus behaupten, daß sie einerseits dazu beiträgt, die Vorstellung
des Bildes zu grammatologisieren, und andererseits hilft, die Funktionsweise der

Schrift und somit auch der Sprache zu verbildlichen.

Schlegels Arabeskenkonzept fungiert so als Vorbild für die Problematisierung der

idealistischen Poetologien, die die Relation zwischen Text und Bild zu homogenisieren

und zu neutralisieren versuchen. Bei der konkreten Umsetzung dieses Konzeptes

allerdings scheint der Bezug zum maßgeblichen Intertext des Romans m.E.
entscheidender zu sein. Denn mit der ausführlichen Thematisierung der Wahlverwandtschaften

(ASS 5, 402-405) wird auf einen Roman verwiesen, in dem die oben
skizzierte Korrelation von Bildung, Bild und Bildlichkeit eindringlich reflektiert und

kritisch in Frage gestellt wird.83 In Hinden wird mit dem Motiv des Tableau vivant<

nicht nur thematisch auf diese Problematik Bezug genommen; mit Übernahme von
>bildhaften< Szenen, die Goethes Erzähler selbst als »erstarrt« charakterisiert, werden

auch die entsprechenden formalen Konsequenzen mitvollzogen.84

Ich erlaube mir, auf meine 1995 in Kiel entstandene Magisterarbeit »Zur Rettung des Sublimen.

Metafiktionalität als handlungstragendes und strukturbildendes Element in den Rahmenerzählungen
zu C.J.L. Almqvists Törnrosens bok< aufmerksam zu machen, in der ich der im Schlegelschen
Sinne des Wortes >arabesken< Gestaltung von Hinden nachgegangen bin. In eine ähnliche

Richtung gehen Haag 1995, S. 84-114, und Viklund 2001. Sehr lesenswert sind Jakob Stabergs text-
und medientheoretische Ausführungen zu Almqvists frühen Arabesken. Vgl. Staberg 2002, S. 185-

223.
82 Die ebenfalls in der Duodezausgabe von Törnrosens bok publizierte Novelle Molaren beinhaltet

eine ausführliche (arabesk anmutende) Beschreibung von Arabesken, in denen u.a. das Laokoon-
Motiv Verwendung findet (ASV 9, S. 164-165).

83 Zur Text-Bild-Thematik und der metapoetologischen Verwendung der >tableaux-vivants< in den

Wahlverwandtschaften vgl. Barnes 1956, Neumann 1989, Anton 1981, Wellbery 1985 sowie
Lennartz 2001, Reschke 2001 und Reschke 2003.

84 Wie genau Almqvist den exzeptionell modernen Charakter der Wahlverwandtschaften
einzuschätzen wußte, zeigt seine Bewerbungsvorlesung um eine Lundenser Ästhetikprofessur 1838:

»Comme idéologue Goethe est grand. Mais les idées qu'il énonce sont rarement celles du siècle qui
marche (exception faite peut-être du roman »die Wahlverwandtschaften*); elles appartiennent à la

période qui recule.« (Almqvist 1996, S. 71)



394 V. Frivole Zeichen

Entscheidend ist die ebenfalls durch die Wahlverwandtschaften vorgegebene

Korrelation von >Bild< und >Tod<, die am Schluß des Romans auf die Spitze getrieben
wird.85 In einer Grotte wird die >Geburt der Venus< als >tableau vivant< nachgestellt.
Wieder geht die Darstellung eines Metathemas mit einer komplexen Reflexion
unterschiedlicher Text-Bild-Relationen einher. Zunächst soll die eben nur durch einen Text
vermittelte Aufführung ihrerseits von Textlektüren begleitet werden: Geplant ist ein

Vortrag, der der Verwandtschaft zwischen der >nordischen Meeresfrau< und der

griechischen Göttin nachgeht, wobei sich der Vergleich zwischen den mythischen
Gestalten bezeichnenderweise auf Arbeiten des Linguisten Bopp stützen soll (ASS 5,

493). Durch diesen Einbezug der literarischen und sprachwissenschaftlichen Quellen
wird die sprachtheoretische Relevanz des Themas hervorgehoben, die es den

Interpretationen Didi-Hubermanns und Serres' zufolge auszeichnet.

Angesichts dieser thematischen Implikationen gewinnen die Modifikationen, die

mit der Beschreibung des Tableau vivant< einhergehen, besondere Bedeutung.
Zunächst wird die Szene durch einen der Protagonisten beschrieben, der sich noch außerhalb

der Grotte befindet und der deshalb auch die beiden männlichen Betrachter der

Venusdarstellerin in seine Beschreibung einbeziehen kann. So entdeckt er in seiner

Bildsemiose eine überraschende Dreieckskonstellation, die er selbst mit einem

Schlußtableau aus einem Drama vergleicht, in dem der Vater der Verlobung seiner

Tochter beiwohnt. Der dem bürgerlichen Drama entlehnte Vergleich ruft den

theoretischen Ursprung solcher >stehender Bilden - nämlich Diderots Ausführungen in den

Entretiens avec Dorval (Unterredungen über den >Natürlichen Sohn<) - hervor.86 Vor
diesem Hintergrund wird der drastische Bruch deutlich, der sich im folgenden

vollzieht:

Men, i samma ögonblick han satte loten inom den kalcedonprydda tröskeln, väcktes
han av ett stärkt ljud. Ett av de blafärgade glasen brast sönder tili en stjärna pâ den

konstrikaste och största lanternan mitt pâ fondväggen. Lagans sken Strömmade ut

därigenom mängfaldigt starkare och mer genomträngande än förut - en blâ glans göt
sig klart och skarpt tindrande över alla föremäl i grottan - alla snäckor, konkylier,
pelare och draperier blänade - alla personer och deras dräkter syntes blä - alla händer
och fötter blä - Frans studsade tillbaka vid âsynen av alias ansikten! - ehuru denna färg
i sig själv är den skönaste, som blivit skänkt ät jorden - men likväl - likväl - pâ
ansikten! - Ol! (ASS 5, 498).87

85
Vgl. insb. Wellbery 1985. Für einen genauere Analyse der intertextuellen Relation zu Goethes

Roman ist hier leider kein Platz.
86 Zu den theoretischen Implikationen dieses an den Bildbegriff geknüpften Theaterkonzeptes vgl.

Barthes 1990, S. 94-102 (»Diderot, Brecht, Eisenstein«),
87

»Aber, im gleichen Augenblick, in dem er den Fuß über die chalzedonverzierte Schwelle setzte,
wurde er von einem lauten Geräusch überrascht. Eines der blaugefärbten Gläser zersprang
sternförmig an der kunstreichsten und größten Laterne mitten an der Hintergrundwand. Der Schein

der Lampe strömte vielfältig stärker und durchdringender daraus hervor als vorher - ein blauer
Glanz ergoß sich klar und scharf funkelnd über alle Gegenstände in der Grotte - alle Schnecken,
alle Muscheln, alle Pfeiler und Draperien wurden blau - alle Personen und ihre Kleider erschienen
blau - alle Hände und Füße blau - Frans fuhr beim Anblick aller Gesichter zurück! - auch wenn



16. >Beteckningsväsenden< 395

Was sich zunächst wie eine romantische Phantasie ausnimmt, wird mit Blick auf das

abwesende Inkarnat von Händen, Füßen und Gesichtern zu einer zwiespältigen
Erfahrung. Der Blauton scheint den eigentlichen Charakter der >Lebenden Bilden
offenzulegen, die an anderer Stelle im Dornrosenbuch treffend als »tableaux morts-
vivants« gekennzeichnet werden (ASS 14, 10). Die ohnehin stark barockisierte

Szenerie versinnbildlicht die allegorisierende Tendenz des gesamten Textes, in dem

die magere Handlung häufig durch ikonische Projizierungen des Erzählers
unterbrochen wird. Der treffenden Charakterisierung Horace Engdahls zufolge erstarren die

Figuren zu Zeichen im Text, die nicht vorgeben zu sein, sondern nur bedeuten.88 Der

Text läßt sich nicht zu einem Bild zusammenziehen, sondern zerfällt in die Hetero-

genität erstarrter Einzelszenen, die nochmals medial in sich gebrochen sind.89

Es handelt sich - auch jenseits eines trivialen, an der >blauen Blume< orientierten

Romantikverständnisses - in der Tat um eine >romantische< Szene und zwar, wenn

man einer Definition des Romantischen folgt, die die Protagonisten von Brentanos

arabeskem Roman Godwi (1801) vornehmen. Es handelt sich um eine Definition, die

wieder zum Thema der Medialität führen wird. Das Romantische wird sehr modem

definiert als:

Alles, was zwischen unserm Auge und einem entfernten zu Sehenden als Mittler steht,
uns den entfernten Gegenstand nähert, ihm aber zugleich etwas von dem seinigen mit-
giebt, ist romantisch. [...]
[D]as Romantische ist also ein Perspectiv oder vielmehr die Farbe des Glases und die

Bestimmung des Gegenstandes durch die Form des Glases.1"'

Hinter diesen medienbewußten Definitionen verbirgt sich, wie das folgende Gespräch

demonstriert, auch eine Abrechnung mit klassizistischen Vorstellungen einer

Kongruenz zwischen Form und Inhalt. Das Romantische zeichnet sich in dieser Definition

als die Betonung der Materialität der Medien aus, die sich per se nicht übersetzen

läßt. So mündet das Gespräch in übersetzungstheoretische Überlegungen ein, die die

Unmöglichkeit der Übersetzung thematisieren. Es handelt sich allerdings um eine

diese Farbe an sich die schönste ist, die der Welt geschenkt worden ist - aber jedoch - jedoch -
auf den Gesichtern! - Ol! «

88
Vgl. Engdahl 1990, S. 74-85. Weniger subtil ist die Interpretation von Ingrid Primander, die mit dem

keineswegs gesuchten aber doch wenig orginellen Verweis auf Botticelli einen konkreten Text-
Bild-Bezug herzustellen versucht. Vgl. Primander 1989.

89 Eine interessante neue Interpretation der Szene liefert Viklund 2000. der die Thematiserung des

Lichts in Anschluß an die bekannten Ausführungen Crarys als Thematiserung des Sehens selbst zu
lesen versucht. Auch wenn mir der Bezug zu einer Problematisierung des >Sehens selbst< stimmig
erscheint, halte ich die daran angelehnten Überlegungen zu einer Farbsymbolik, d.h. zu einer
Thematiserung des rein subjektiven Sehens (»die mystische Dimension des Sehens«; Viklund 2000,
S. 50) angesichts des medialen Bewußtseins des Textes für problematisch. Der Text problcmatisiert
m.E. genau die halluzinatorische Vermittlung zwischen Schrift- und Vorstellungsbild, auf der auch
Viklunds Interpretation aufbaut (hier als Vorstellungsbild der Farbphänomene, die bei

geschlossenen Augen auftauchen). Daß die skizzierte Problematisierung einer spezifischen
medialen Vermittlung dagegen auch für eine generelle Destabilisierung >vertrauter<

Wahrnehmungsweisen in Anspruch genommen werden kann, steht außer Frage.
90 Brentano 1995, S. 289.



396 V. Frivole Zeichen

Unmöglichkeit, die angesichts der Definition des Romantischen viele Möglichkeiten
in sich birgt - vorausgesetzt, daß die Transformation von einer Sprache in die andere,

einem Medium in das Andere produktiv und reflektiert von statten geht. Und so endet

das Gespräch mit einer neuen Definition: »Das Romantische selbst ist eine Ueber-

setzung«91 Letztere Definition wird im Text auf eine Art illustriert, die an die

entsprechende Szene aus Hinden erinnern mag:

In diesem Augenblick erhellte sich der dunkle Saal, es ergoß sich ein milder grüner
Schein von dem Wasserbecken, das ich beschrieben habe.

Sehen Sie, wie romantisch, ganz nach Ihrer Definition. Das grüne Glas ist das Medium
der Sonne.92

Der als »verwildert« titulierte Roman führt seine eigene Medialität in ständigen
Selbstreflexionen und Brechungen von Romankonventionen bewußt vor Augen und

lebt zudem von unzähligen Übersetzungen anderer Kunstgattungen, die es ihm
erlauben, gestaffelte Semioseprozesse zu vollziehen und v.a. als solche zu themati-

93sieren.

Im Dornrosenbuch finden diese theoretischen Vorgaben eine sehr illustrative

Umsetzung. In einem späteren Band der Sammlung reflektieren die Protagonisten
über eine geeignete >Repräsentationsart< (ASS 14, 10), um >lebende Bilder< mit
Musik zu inszenieren. Sie entscheiden sich für eine merkwürdige Repräsentationsform:

Vor dem eigentlichen Bühnenraum sollen gewaltige Schleier gespannt werden,

die vom Boden bis zum Dach reichen und während der gesamten Vorstellung nicht
entfernt werden. Die Farbe der Schleier soll je nach Stück gewechselt werden. Im
Text wird die Funktion der Schleier zunächst als eine rein topologische begründet:
Sie sollen die Grenze zwischen >Realität< und >Traumwelt< markieren, die man mit
den Aufführungen darzustellen versucht.94 Die Schleier unterlaufen allerdings wesentliche

Prinzipien der dramatischen Repräsentation: Durch die Markierung der vierten

Wand wird der dreidimensionale Vorstellungsraum auf eine Fläche reduziert, die wie
beim Bild zu oszillierenden Blicken zwischen der wortwörtlichen Textur der

Präsentationsfläche und dem Repräsentationsraum einladen. Gerade im Vergleich zur
Funktion des Glases in den angeführten Zitaten Brentanos wird deutlich, was einer

der Protagonisten meint, wenn er behauptet, daß >das Tuch bei diesen Dramen die

Hauptrolle spielen wird< (»att floret här spelar den förnämsta rollen«; ASS 14, 12).

Die vordergründige Inanspruchnahme des Schleiers geht also mit einer subtilen
medialen Reflexion der theatralen Repräsentationstechnik und implizit auch der Sprache

einher. Eine Reflexion des »genom Hvilket« (»Durch Welches«, s.o.) bzw. der

»Zwischendinge« (s.u.), angesichts derer auch die Glassymbolik in dem angeblich

" Brentano 1995, S. 294.
92 Brentano 1995, S. 294.
93 Zu der entsprechend allegorischen Struktur des Romans vgl. Meixner 1967, S. 435-46S.
94 Zu einer theaterhistorischen Einordnung ähnlicher mit Schleier und Licht experimentierender

Aufführungspraktiken vgl. Bergstrand 1953, S. 39-49. Dazu Breitholtz 1953, S. 17-22, und Lagerroth

1973, S. 253-273.



16. >Beteckningsväsenden< 397

ersten realistischen Roman Schwedens Det gär an (1838) eine völlig neue - eben

sprachtheoretische - Dimension gewinnt:

[Han säg ut] genom fönstret och upp emot himlavalvet igen, vilket blivit klarare och
började visa nâgra stjärnor. Han gnuggade med sin hand pä rutan, för att fâ bort all
imme. Vad är själva denna ruta? började han monologisera. Vad är här i världen en glas-
ruta? Den är ett mellanting, den ocksâ, ett mellanting emellan inne och ute: underbart

nog, ty själv synes rutan icke, och skiljer likväl sä bestämt emellan den lilla männi-
skovärlden Inne och det omätliga stora Ute? Jag kan i rutan själv se intet, men genom
henne ser jag likväl nu himmelens stjärnor? [...] Ack, jag ville sâ gärna rista in mitt
namn i rutan. (ASS 16, 227)"

Die Schrift, die das Glas sichtbar macht. Das Glas, das die Schrift sichtbar macht.

Inhalt der Medien sind stets andere Medien.

Insgesamt wird deutlich, daß das abstrakte Textualitätsmodell, das Almqvist in

Om det heia entwickelt, in Törnrosens hok durch die Aufmerksamkeit für die

spezifische Medialität von Schrift und Bild zur Auflösung gebracht wird. Die

Vorstellung einer immateriellen Signifikantenkette, die sich phantasmatisch mit
akustischen und visuellen Effekten überblenden läßt, wird durch eine Reflexion
fundamentaler Leseprozesse in Frage gestellt. Diese analytische Tätigkeit schlägt sich

einerseits in einer allegorisierenden Tendenz nieder, insbesondere >monströsen< Text-

Bild-Konfigurationen, die die >organische Einheit< des Textes (konkret: die

unwillkürliche Korrespondenz zwischen Schrift-, Bild- und Tonelementen) auflösen und auf

einen >nackten< Verweisungszusammenhang reduzieren. Mit Benjamin gesprochen,

könnte man sagen, daß das von den Figuren in Hinden entwickelte Projekt von
Törnrosens bok schon in diesem Roman, der aufgrund seiner Struktur als kleinere

Fassung des Gesamtprojektes bezeichnet werden kann, selbst >mortifiziert< und in
seiner Funktionsweise analysiert wird (in diesem Sinne wird auch verständlich, wieso

die Figuren in ihren Gesprächen den Warencharakter und die >buchstäbliche<

Medialität des Textes ausstellen):

Die Schönheit hat nichts Eigenstes für den Unwissenden. Dem ist das deutsche Trauerspiel

spröde wie weniges. Sein Schein ist abgestorben, weil es der roheste war. Was

dauert, ist das seltsame Detail der allegorischen Verweisungen: ein Gegenstand des

Wissens, der in den durchdachten Trümmerbauten nistet. Kritik ist Mortifikation der

Werke. Dem kommt das Wesen dieser mehr als jeder andern Produktion entgegen.

»[Er sahj aus dem Fenster und wieder hoch zum Himmelsgewölbe, das klarer geworden war und

einige Sterne zeigte. Er rieb mit seiner Hand am Fenster, um die beschlagenen Stellen ganz zu
entfernen. Was ist diese Scheibe? fing er an zu monologisieren. Was ist in dieser Welt eine
Glasscheibe? Sie ist ein Mittelding, sie auch, ein Mittelding zwischen innen und außen: merkwürdig
genug, denn die Scheibe selbst sieht man nicht, und doch trennt sie so bestimmt zwischen der
kleinen Menschenwelt des Innen und dem unermeßlich großen Außen? Ich kann in der Scheibe
selbst nichts sehen, aber durch sie hindurch sehe ich doch trotzdem die Sterne des Himmels? [...]
Ach, ich möchte so gerne meinen Namen in die Scheibe einritzen.« Wieder kann auf die

Wahlverwandtschaften verwiesen werden, in denen das Motiv des mit einem Schriftzug versehenen Glases

ebenfalls eine zentrale text- bzw, medientheoretische Funktion übernimmt. Ausführlich dazu vgl.
Lennartz 2001, S. 174-179.



398 V. Frivole Zeichen

Mortifikation der Werke: nicht also - romantisch - Erweckung des Bewußtseins in den

lebendigen, sondern Ansiedlung des Wissens, in ihnen, den abgestorbenen. Schönheit,

die dauert, ist ein Gegenstand des Wissens. Und es ist fraglich, ob die Schönheit,
welche dauert, so noch heißen dürfe, - fest steht, daß ohne Wissenswürdiges im Innern
es kein Schönes gibt.96

Die Allegorisierung geht mit einer Abtrennung von Text- und Bildelementen einher,

die in die feste Beziehung eines fixierten Verweises gebracht werden:

Wird der Gegenstand unterm Blick der Melancholie allegorisch, läßt sie das Leben von
ihm abfließen, bleibt er als toter, doch in Ewigkeit gesicherter zurück, so liegt er vor
dem Allegoriker, auf Gnade und Ungnade ihm überliefert, f...] Das macht den
Schriftcharakter der Allegorie. Ein Schema ist sie, als dieses Schema Gegenstand des

Wissens, ihm unverlierbar erst als ein fixiertes: fixiertes Bild und fixierendes Zeichen
in einem.'"

Im Gegensatz zur barocken Allegorie werden die >fixierten< Text- und Bildelemente in
den angesprochenen Stücken von Törnrosens bok auf komplexe Weise ineinander

verschränkt und somit in ein ständiges Spiel von >Präsentation< und >Entzug<

verwickelt, das Almqvist mit dem Bild der gespenstischen Schönheit< selbst wieder

allegorisch zu fassen versucht. Die Texte machen so darauf aufmerksam, daß

unterschiedliche Medien weder getrennt voneinander betrachtet, noch »auf eine Ebene

projiziert« (s.o.) werden können.1,8 Auf jeden Fall mündet die Lektüre dieser Schriften,

die fundamentale Lesemechanismen außer Kraft setzten, unweigerlich in jenes

unglückselige Studium der Zeichen als bloßer Zeichen bzw. der Medien als bloßer

Medien, das Almqvist in Om det heia nicht von ungefähr mit aller Macht zu

verdammen versucht.

Auch das nahezu analytische Aufbrechen oder Aufzeigen der Grenzen von Text und

Sprache, kann m.E. in einen Zusammenhang mit der umfassenden Medialisierung
der Gesellschaft und der daran geknüpften Veränderung der Begehrensstrukturen

gesetzt werden.'" Dabei wird die aufgezeigte Dysfunktionalität der Zeichensysteme,
das >erstarrende< Zerfallen von Schrift und Bild, die zu toten Zeichen gefrorenen Körper,

allerdings noch als Krise begriffen. Die allegorische Ausstellung der Elemente

(wie etwa der abwesende Blick oder die erstarrten >tableaux morts-vivants<), die sich

als >abwesend anwesende< nicht mehr symbolisch bewältigen lassen, die uns aber

etwas >angehen<, werden mit einer Todeserfahrung in Zusammenhang gebracht,

welche die harmonische Überblendung von Imaginärem und Symbolischem außer

Kraft setzt.

96
Benjamin 1978, S. 159.

97
Benjamin 1978, S. 161-162.

98 Ich verweise nochmals auf Karin Sanders Analyse der Text-Bild-Beziehungen, die in dem in den

fünften Band der Duodezausgabe eingefügten Lesedrama Ramido Marinesco thematisiert werden.

Vgl. Sanders 1997, S. 193-245.
99 Ausführlich dazu vgl. Wellbery 1985.



16. >Beteckningsväsenden< 399

Ein drastisches Bild für diese >mortifizierte< Sprachauffassung wählt Almqvist in
der Novelle Urnan (Die Urne), die im achten Band der Duodezausgabe veröffentlicht
wird. Die Urne stellt im Text nicht nur das Medium einer (scheiternden)

Trauerbewältigung dar, sondern fungiert in der Intrige des Stückes als mißverständliches

Kommunikationsmittel zwischen zwei Eheleuten. Wenn das Stück aufgrund ihrer
gescheiterten Kommunikation (thematisiert wird das >Versprechern im doppelten Sinn
des Wortes) mit dem lebendigen Einschluß der Heldin in eine Urne endet, so
vermittelt dieses Bild etwas von der tiefen Beunruhigung, die mit dem gewandelten

Sprach- und Medienverständnis einhergeht. Nicht nur, daß die Sprache ihre Funktion
als Mittel einer fundamentalen Todesbewältigung verliert100 - als nicht zu durchdringendes

Medium droht sie sich gegen ihre Anwender selbst zu wenden, die wortwörtlich

in einen mortifizierenden Verweisungszusammenhang eingeschlossen werden.

16.3. Frivolität (Om poesi i sak, Schriften um 1840)

Der 1839 publizierte Essay Om poesi i sak (Über Poesie in der Sache) gehört
zweifelsohne zu den eindrücklichsten Zeugnissen von Almqvists semiotischem und

sprachanalytischem Bewußtsein.101 Die Argumentation, mit der der Essay anhebt,

wirkt auf den ersten Blick sehr konventionell. Die Oppositionen zwischen »poesi i

sak« und »poesi i blott ord« (>Poesie in bloßen Wörtern) bzw. »vara« (>sein<) und

»heta« (>heißen<), mit denen der Text arbeitet, gehören als Sprach- und Schriftkritik
zu den grundlegenden Theoremen der abendländischen Philosophie:

Det är en ansenlig skillnad emellan Poesi i sak, och en sâdan, som, utan att tili
innehâll, uppfinning, väsende och egentlig karakter - sâledes till sak - vara poetisk,
likväl bär en poetisk mask öfver sig, en mer eller mindre gjord form, som inbillar
författaren sjelf och ännu mer andra, att den nâgonting är, ehuru den ingenting annat
betyder, än en poesi i blott ord. Europa har länge nog nödgats lefva af den sednare

allenast: vi längta nu, vi hungra efter sak i konsten, sâsom i allt annat. Âtminstone
hungrar jag efter att fâ läsa sâdant; och jag vore färdig att söka lära mig läsa ett nytt
utländskt spräk, om jag derpä künde fâ nâgonting för min önskan.'"2

100 Zu den weitreichenden texttheoretischen Implikationen der auch in Hindert durchgängig
angesprochenen Trauerthematik vgl. Horn 1998.

101 Mit Aspelin 1980 und Ljung 1992 liegen zwei gute Interpretationen des Essays vor. Während

Aspelin das in dem Artikel entwickelte poetologische Programm in den Rahmen seiner

ideengeschichtlichen Untersuchung zum Begriff des >Idealrealismus< zu integrieren versucht (wobei
schon er auf die Paradoxien des Artikels eingeht), versucht Ljung den in Om poesi i sak formulierten

Wirklichkeitsanspruch sprachtheoretisch zu reflektieren.
102

Almqvist 1980, S. 109-110. »Es besteht ein erheblicher Unterschied zwischen einer Poesie in der
Sache, und einer solchen, die, ohne in Inhalt, Erfindung und eigentlichem Charakter - also in der
Sache - poetisch zu sein, doch eine poetische Maske trägt, eine mehr oder weniger gesuchte Form,
mit der der Verfasser sich und noch mehr anderen vortäuscht, daß sie irgendetwas darstellt,
obwohl sie doch nichts anderes bedeutet als eine Poesie in bloßen Worten. Europa ist lange genug
gezwungen worden, nur von der letzteren zu leben: Wir sehnen uns nun, wir hungern nach Sachen

in der Kunst, wie in allem anderen auch. Zumindest hungere ich danach, so etwas zu lesen zu

bekommen; und ich wäre bereit, eine neue ausländische Sprache zu lernen, wenn ich dadurch



400 V. Frivole Zeichen

Auch die rigorose Kritik am »beteckningsväsendet« (»Bezeichnungswesen«103) von

Politik, Religion und Ästhetik, in die der Artikel mündet, erscheint hinlänglich
bekannt:

Man har nu en gang hunnit derhän, att man ledsnat vid det oupphörliga repre-
senterandet (symboliserandet, allegoriserandet, liknelse-mâlandet). Man vill en gâng
hafva det, hvarom i sekler talats. Man föraktar namn nu: mä denna dystra grundsanning
tagas och läggas pâ hjertat; ty det kan omöjligen länge hjelpas; det är sä. Namnförak-
tet bestär icke deruti, att man vill eller tror sig kunna undvara namn (hvilket vore orim-
ligt), utan deruti, att man vill drifva namnen ifrân det sjelftagna främsta rammet, dit de

i sanningens rike icke höra.104

Im Anschluß an Foucault ließe sich die geäußerte Kritik als Krise des Denkmodells

der Repräsentation interpretieren. Die Verachtung des Repräsentamens zugunsten des

Interpretanten und des dargestellten Objektes wird primär auf die >klassische<

Konstitution des Zeichens bezogen, das die Denkweise der Repräsentation selbst

repräsentiert.
Insofern scheint Almqvist mit der Forderung nach einer Poesie in der Sache nur

jenen epistemischen Brach nachzuvollziehen, der die Sprachauffassung des 18.

Jahrhunderts von der an der Sprecherintention orientierten Sprachauffassung trennt, die

sich im frühen 19. Jahrhundert durchzusetzen beginnt:

Poesi i sak är derföre längt ifrân att vara utan poetiska ord. Tvärtom, den har just sitt
sprâk: sitt egna, sitt passande, sitt rätta. Men sprâket är här det mindre betydliga.
Ännu en gâng, sprâket är längt ifrân att vara det uraktlâtna; men blir likväl blott det

andra i ordningen: sâsom all form mäste stiga ned ifrân sitt orättmätigt inkräktade
högsäte, sâ fort väsendtlighet och egentlighet i ett tidehvarf komma.'05

Das zum Ausdruck gebrachte sprachtheoretische Bewußtsein zeigt zumindest, daß

keinesfalls das Programm einer sprachvergessenen realistischen Ästhetik vertreten

wird. Dies wird in dem Abschnitt über »die Zukunft der Künste« deutlich, in dem

Almqvist konkreter auf die ästhetischen Konsequenzen der vorgestellten Programmatik

zu sprechen kommt. Ins Zentrum dieser Ästhetik rückt - angesichts der bisheri-

etwas zu lesen bekäme, was meinem Wunsch entspricht.«
103

Almqvist 1980, S. 116.
104

Almqvist 1980, S. 110. »Man ist nun dort angelangt, daß man des unaufhörlichen Repräsentierens
(des Symbolisierens, Allegorisierens, des Malens von Gleichnissen) müde geworden ist. Man
möchte einmal das haben, worüber Jahrhunderte lang gesprochen wurde. Man verachtet heute

Namen: Möge man diesen düsteren Grundsatz nehmen und beherzigen; denn dieser Verachtung
kann nicht mehr abgeholfen werden, sie ist da. Die Verachtung des Namens besteht nicht darin,
daß man Namen einfach umgehen will oder zu umgehen können glaubt (welches unangemessen
wäre), sondern darin, daß man die Namen aus der selbsternannten vordersten Reihe zu vertreiben
versucht, wohin sie im Reich der Wahrheit nicht gehören.«

105
Almqvist 1980, S. 110. »Poesie in der Sache ist daher alles andere als ohne poetische Wörter. Ganz
im Gegenteil, sie hat ihre eigene, passende, stimmige Sprache. Aber die Sprache ist hier weniger
wichtig. Noch einmal, die Sprache wird keineswegs außer Acht gelassen, aber sie ist doch

zweitrangig: wie alle Form von dem unrechtmässig in Anspruch genommenen Hochsitz herabsteigen
muß, sobald Wesentlichkeit und Eigentlichkeit in ein Zeitalter kommen.«



16. >Beteckningsväsenden< 401

gen Ausführungen sicherlich überraschend - der Begriff des > Scharlatans <. Dabei

differenziert Almqvist zwischen der Scharlatanerie der >Wahrheit< und der der

>Gründlichkeit<. Die Differenz wird an zwei Musikertypen veranschaulicht. Während

der eine sich bewußt als Dilettant ausgibt und in seinem anspruchslosen Spiel
tatsächlich Kunst produzieren kann, wird der gründliche, geschulte Musiker, der nicht
eine Note fehlerhaft spielt, angesichts seiner uninspirierten Spielweise des eigentlichen

Kunstbetrugs bezichtigt. Was für das Musikspiel gilt, wird in einer unmerklichen

und plötzlichen Wendung auch für das Spiel mit Sprache in Anspruch genommen:

Ty den som tror och pâstâr sig tala sanning, under det han ljuger (vâr tids soidisanta

grundlige), invecklar sig mer och mer. Den deremot, som ljuger, och säger, eller ât-

minstone ej nekar, at han ljuger, invecklar sig icke; han är ytlig, men eger behaget af
uppriktighet.106

Natürlich ist die Argumentation, daß nur der, der sagt, daß er lügt, aufrichtig ist,
zutiefst paradox. Die Paradoxie wird sogar nochmals gesteigert in der Behauptung, daß

die >gründliche< Scharlatanerie in dem Reden über dieselbe zum Ausdmck komme:

Denna persons friponneri fotar sig pâ eget sjelfbedrägeri: det gör oss derföre ondt, sä

outsägligt ondt, att kalla honom det han är, och namnet behöfs ocksâ icke. Vi höra ho-
nom med hjertligaste glädje börja tala: ingen yttrar sig sä fullkomligt emot allt slags
charlataneri, som han; och ingen besitter det sjelf i fullkomligare mâtt, [...]. Det
finnes icke till i hans medvetande, men för öfrigt i heia hans person; ingen enda ât-

börd, intet ögonkast, ingen vändning i gângen och med händema bestâr af annat.107

Spätestens angesichts dieser zugespitzten Form eines autodekonstruktiven
Sprachgebrauchs, der sich durch die reflektierte Distanzierung von der Scharlatanerie selbst

der Scharlatanerie überführt, gerät die Differenz zwischen >wahrhaftiger< und >gründ-

licher< Scharlatanerie sowie das ganze Programm der >Poesie in der Sache<, das zu

Beginn des Artikels verkündet wird, ins Wanken.108 Der Artikel führt vor, daß es

jenseits des Selbstbetruges keinen eigentlichem Sprachgebrauch gibt, bzw. daß die

106
Almqvist 1980, S. 119. »Denn der, der glaubt und von sich behauptet, die Wahrheit zu reden,
während er lügt (die angeblich Gründlichen unserer Zeit), der verwickelt sich mehr und mehr [in
Widersprüche], Der dagegen, der lügt und sagt, oder zumindest nicht abstreitet, daß er lügt,
verwickelt sich nicht [in Widersprüche]; er ist rein äußerlich, aber besitzt den Reiz der Aufrichtigkeit.«

107
Almqvist 1980, S. 119. »Die Freizügigkeit, mit der sich diese Person präsentiert, gründet sich auf
einen Selbstbetrug: Es tut uns deshalb leid, so unendlich leid, sie als das zu bezeichnen, was sie ist,

und der Name ist eigentlich auch nicht nötig. Wir hören sie mit der größten Freude zu reden

anfangen, niemand äußert sich so vollkommen gegen jede Art der Scharlatanerie, wie sie; und

keiner besitzt sie in vollkommenerem Ausmaß, [...]. Die Scharlatanerie existiert nicht in ihrem
Bewußtsein, aber sonst in der ganzen Person: Nicht eine Geste, nicht ein Blick, keine Wendung des

Ganges oder der Hände besteht aus etwas anderem als Scharlatanerie.«
108 Auf die Paradoxien des Artikels hat - wie gesagt - schon Kurt Aspelin aufmerksam gemacht: »Det

är en genial improvisation, lika full med ironier och paradoxala formuleringar som fattig pâ

systematiskt utförda resonemang.« (Aspelin 1980, S. 10; »Es handelt sich um eine geniale
Improvisation, die ebenso voll von Ironie und paradoxalen Formulierungen ist wie arm an einem

systematisch ausgeführten Programm.«)



402 V. Frivole Zeichen

Rede wider die Konventionalität von Zeichen, Symbolen, Allegorien und Gleichnissen

selbst auf einem konventionellen Sprachgebrauch beruht. Hinter dem Vorwurf
des Selbstbetrugs - und dies macht das letzte Zitat so spannend - verbirgt sich

nämlich ein Bewußtsein von Sprachspielen und Körpertechniken (bis zu einer

Regulierung von Blickweisen), die sich nicht einfach hintergehen lassen, indem man sie

verleugnet.
Der >wahrhaftige< Scharlatan, der diese Fremdbestimmung zu jeder Zeit in einem

rein äußerlichen Sprachgebrauch< vorführt und seine mangelnde Kontrolle über die

symbolischen Medien bewußt ausstellt (sei es, indem er das >Gehen geht<, das

>Blicken blickt< oder das >Schreiben schreibt<), kann als Prototyp der dilettierenden

Akademieräte in den späten Handschriften bezeichnet werden, die in ihren Sprachspielen

ebenfalls auf das Fortwirken diskursiver Prägungen aufmerksam zu machen

versuchen.

Entscheidend scheint mir zu sein, daß die aufgezeigten Mängel der symbolischen
Medien lustvoll genutzt werden, um jegliche Form von sprachlicher Normierung zu

subvertieren bzw. zu pervertieren (weshalb ich etwa den in Kap. 9.4 besprochenen

Artikel »Äfven om humor, och Stil deri« auch als >frivol< bezeichne). Genau diese

trifft dann auch den Kern der Poesie in der Sache, die sich in erster Linie sprachtheoretisch

definiert (etwa durch den Imperativ, die »Namen aus der selbsternannten

vordersten Reihe zu vertreiben, wohin sie im Reich der Wahrheit nicht gehören«).109

Das massive Einfordern der >Sache selbst< geht also m.E. mit der Einsicht einher,
daß es keine abschließende Äquivalenz zwischen >Zeichen< und >Sachen< geben kann,
daß sich die >Sachen< nicht sprachlich aufheben lassen. In diesem Sinne kann das Ziel
einer Poesie in der Sache nur darin bestehen, ständig neue Formen der >Intervention<

zwischen körperlosen Transformationen und körperlichen Modifikationen auszubilden

und auf diese Weise >Effekte des Realem oder schlichtweg >neue Realitäten< zu

erzeugen.110

Die wesentliche Verschiebung, die ich mit der Differenz von >Skripturalität< und

>Frivolität< zu fassen versuche, besteht nicht in der Erkenntnis einer konstitutiven
Fremdheit der eigenen Sprache (dies zeichnet sich ja schon in den frühen Stücken der

Sammlung Törnrosens bok ab), sondern in der Entdeckung des poetologischen
Potentials eines >frivolen< Sprachgebrauchs. Die Frivolität wird von Derrida in
Anschluß an Condillac mit einem »Abheben des Signifikanten« in Zusammenhang

gebracht, »aber auch [mit] seinem Rückzug auf sich selbst, in seine abgeschlossene

und nicht-repräsentative Identität«."1 Entscheidend ist nicht diese Definition, sondern

die Tatsache, daß die Frivolität von Derrida nicht als ein Mangel, sondern als ein

109 Zitat s. Anm. 104.
110 In dieser Interpretation lehne ich mich weitestgehend an Per Erik Ljung an, der den Realitätsbegriff

in Om poesi i sah auch über die Kritik an einem sprachvergessenen Sprachgebrauch zu
erfassen sucht. Vgl. Ljung 1992.

111
Vgl. Derrida 1993a, S. 129-130.



16. >Beteckningsväsenden< 403

notwendiger Überschuß des >gegebenen< Zeichens betrachtet wird, der die fortlaufende

Auseinandersetzung mit den Symbolsystemen und somit auch Begierde und Bedürfnis

in Gang hält. Genau in diesem Sinne versucht Almqvist die Funktionsweise
unterschiedlicher Diskurse auf diese selbst zurückzuspiegeln und der ihnen inhärenten

Frivolität zu überführen, d.h. sich ihrer >humoristisch< (hier in Almqvistschem
Sinne, vgl. Kap. 9.4) zu bedienen (das beste Beispiel hierfür liefert das frivole
Gerede wider die Frivolität des Zeichens selbst, welches den >Scharlatanen< Auftakt von
Om poesi i sak bildet). Es geht also nicht mehr um das Aufzeigen eines Mangels in
der sprachlichen Repräsentation, sondern im Gegenteil um Versuche, die regulierende

Vorstellung von Mangel durch die anökonomische Produktivität der Sprache

(ihren konstitutiven Überschuß, die Möglichkeit der Scharlatanerie) selbst zu
hintertreiben.

Aus diesem Blickwinkel wirkt die traditionelle Beanspruchung der um 1840

entstandenen Schriften als Exempel des frühen >Realismus< bzw. des >poetischen

Realismus< m.E. völlig abstrus. Fast alle Stücke der in diesem Zeitraum publizierten
zweiten Reihe der Duodezausgabe von Törnrosens bok (Bd. 8-13) handeln von
>scharlatanischen< Sprach- und Zeichenexperimenten, die in eine reine Inszenierung
des Zeichengebrauchs selbst münden. Dies gilt - wie dies Per Erik Ljung gezeigt hat

- für die >verführerische< Dekonstruktion des Briefromans in Araminta May112

genauso wie die ironische Inszenierung >Nationen-bildender< Diskurse in Svenska

fattigdomens betydelse (Bedeutung der schwedischen Armut), der Roland Lysell
nachgegangen ist."3 Höhepunkt der >frivolen< Strategie dieser Sammlung stellt aber

zweifelsohne das Lesedrama Godolphin dar, in dem Ninon de Lenclos selbst auftritt
und ein >verführerisches< Maskenspiel entfaltet, das bürgerliche Verhaltensnormen

konsequent durch kokette Strategien der Simulation und Dissimulation unterläuft."4

Ich werde mich im folgenden auf die Analyse von vier Texten beschränken, die als

Vorläufer der späten Handschriften in Anspruch genommen werden können. Die

Auseinandersetzung mit dem Orientalismus in Menniskoslägtets saga und Palatset

dient m.E. zunächst einer Kritik der >gründlichen< Scharlatanerie eines wissenschaftlichen

Diskurses, der in seinem Bemühen, das Fremde als das Andere zu repräsentieren,

dieses genau verfehlt (Kap. 17). Doch die Novelle bleibt nicht bei dieser

dekonstruktiven Geste stehen. Ganz im Sinne einer modernen Ethnologie führt das

Interesse von der verfehlten Repräsentation des Anderen zu dem Problem der

Darstellbarkeit des Anderen im Eigenen. Der Text nutzt die Auseinandersetzung mit
einer ganz anderen Zeichenordnung um die spezifische Ökonomie der Repräsentation

zu umreißen, die den Zeichengebrauch im Schweden des 19. Jahrhunderts prägt.

112
Vgl. Ljung 1996.

113
Vgl. Lysell 1996.

114 In Ansätzen dazu vgl. Wetzig 1991. Das ganze Stück ließe sich mit Koschorkes Ausführungen zur
Differenz zwischen einer höfischen und einer bürgerlichen Erotik des Umgangs lesen, die hier
komplett aus den Fugen gehoben wird. Vgl. Koschorke 1999, S. 15-34.



404 V. Frivole Zeichen

Mit einer Analyse der ersten Preisschrift, die im Rahmen der Akademie
veröffentlicht wird, möchte ich anschließend auf die politischen Implikationen von

Almqvists Poetologie eingehen. Angesichts des Interesses an den produktiven
Effekten frivoler Zeichen wie angesichts des Interesses an den Medien, die die schwedische

Gesellschaft des 19. Jahrhunderts zu regulieren beginnen, ist es kaum verwunderlich,

daß die erste wissenschaftliche Abhandlung, die in Törnrosens bok eingefügt
wird, dem Geld gewidmet ist (Kap. 18).

Auch die kurze Analyse von Ormus och Ariman, die ich bewußt an das Ende

dieser Arbeit gesetzt habe, verdeutlicht die politischen Intentionen von Almqvists
Medien- und Sprachkritik (Kap. 19). Im dezidierten Gegensatz zu dem theatralen

Konzept einer nationalen Körperschaft, das Almqvist in seinen Konzepten zum

Manhemsförbund entwickelt, setzt er sich hier mit dem >zweiten Körper des Staates<

- d.h. mit dessen technologisch-bürokratischer >Rückseite< - auseinander. Die
lustvolle Kritik der Bürokratie wird dabei bezeichnenderweise an eine Sekretärspoetik

geknüpft, die in vielfacher Hinsicht auf die in den späten Handschriften entwickelten
Reflexionen über Schrift und Schreiben hindeutet.


	"Beteckningsväsenden" : ("Bezeichungswesen")

