
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 39 (2005)

Artikel: Schrift, Schreiben und Wissen : zu einer Theorie des Archivs in Texten
von C.J.L. Almqvist

Autor: Müller-Wille, Klaus

Kapitel: 11: Schreiben schreiben : ("Constitui scribere" 2)

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858188

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


11. Schreiben schreiben (>Constitui scribere< 2)

11.1. Von semio-somatischen Gefügen

(Gymnastik des Geistes und d[es] Körpers.)
(Bewegung - Thätigkeit ist das Grundverknüpfungs Glied.)
Combinationsl[ehre) der wissenschaftlichen Operationen.

(Academieen, Schulen, Fabricken, Werckstätte etc.)

Novalis: Das allgemeine Brouillon202

Ich möchte dieses Kapitel mit einem theoretischen Exkurs beginnen, in dem ich die

am Schluß des letzten Kapitels angesprochene Kritik an einer reinen Signifikantenlogik

in Anschluß an Überlegungen aus den Mille plateaux von Gilles Deleuze und

Felix Guattari weiter ausführen möchte. Die Begriffe von >Text< und >Textualität<

können nach Ansicht dieser beiden Philosophen keinesfalls universale Gültigkeit
beanspruchen, sondern werden ihrerseits als Symptome eines spezifischen »Zeichenregimes«

gelesen:

Das signifikante Zeichenregime (das signifikante Zeichen) hat eine einfache
allgemeine Formel: jedes Zeichen verweist auf ein anderes, es verweist bis ins Unendliche

nur auf Zeichen. Deshalb kann man äußerstenfalls sogar auf den Begriff des Zeichens
verzichten, da man prinzipiell nicht die Beziehung zwischen einem Zeichen und einem
Sachverhalt, den es kennzeichnet, noch eine Entität, die es bezeichnet, zurückbehält,
sondern nur die formale Beziehung des Zeichens zum Zeichen, insofern es eine

sogenannte Signifikantenkette definiert. Die Unbegrenztheit der Signifikanz hat das

Zeichen ersetzt. [...] Das Zeichen, das auf andere Zeichen verweist, ist mit einer
merkwürdigen Ohnmacht und Ungewißheit geschlagen, mächtig dagegen ist der Signifikant,

der die Kette konstituiert. Auch der Paranoiker teilt diese Ohnmacht des deterrito-
rialisierten Zeichens, das ihn in der gleitenden Atmosphäre von allen Seiten her überfällt,

aber er bekommt dadurch im königlichen Gefühl des Zorns, als Herrscher des

Netzes, das sich in der Atmosphäre verbreitet, einen um so besseren Zugang zur
Übermächtigkeit des Signifikanten. Ein paranoisches, despotisches Regime: sie greifen
mich an und lassen mich leiden, aber ich errate ihre Absichten, ich komme ihnen
zuvor, ich habe es schon immer gewußt, noch in meiner Ohnmacht habe ich die
Macht.204

Die Kritik an der Homogenität einer solch körperlosen (deterritorialisierten)
Sprachauffassung, die einer reinen Zeichen-Welt ihren Ausdruck findet, in der die Inhalte

ganz den Ausdrucksformen unterworfen und somit >amorph< und >widerstandslos<

werden, führt zu einer Rehabilitierung eines semiologischen Projektes, die auf den

ersten Blick überraschen mag. Ausgerechnet Hjelmslevs Beharren auf der Differenz

zwischen Inhalts- und Ausdrucksformen wird für eine (Anti-Saussuresche) Tradition

203 NoW 2, 598 [Das Zitat ist im Original gemittet]
204 Deleuze/Guattari 1997, S. 156-157.



11. Schreiben schreiben 271

in Anspruch genommen, die »wirklich mit Signifikant und Signifikat gebrochen
hat«.205 In den Mille plateaux wimmelt es von Hinweisen auf die Heterogenität des

Formbegriffes, wobei die Hjelmslevsche Relation zwischen >Ausdrucks-< und >In-

haltsform< auf die grundlegende Differenz und entsprechend komplexe Relation
zwischen >Essen< und >Sprechen<, körperlichen Modifikationen< und körperlosen Trans-

formationen< bezogen wird, die Deleuze schon in Logique du sens entwickelt hat:

Die linguistische Beziehung zwischen Signifikant und Signifikat ist gewiß auf höchst
unterschiedliche Weise konzipiert worden. Man hat diese Beziehung bald als arbiträr,
bald als notwendig bezeichnet, wie die Vorder- und Rückseite desselben Blattes, bald
als einander wortwörtlich entsprechend, bald als global, bald als derart doppeldeutig,
daß man sie nicht mehr voneinander unterscheiden kann. Auf jeden Fall existiert das

Signifikat nicht außerhalb seiner Beziehung zum Signifikanten, und das letzte Signifikat

ist die Existenz des Signifikanten, der jenseits des Zeichens extrapoliert wird.
[...] Die Theorien über Willkür, Notwendigkeit, wortwörtliche oder globale Entsprechung

oder Ambivalenz dienen der gleichen Sache: der Reduzierung des Inhalts auf das

Signifikat, der Reduzierung des Ausdrucks auf den Signifikanten. [...] Eine Inhaltsform
gehört nicht zum Signifikat, ebensowenig wie eine Ausdrucksform zum Signifikanten
gehört. Das gilt für alle Schichten, auch für diejenigen, in denen die Sprache eine Rolle
spielt.
Die Liebhaber des Signifikanten beharren auf einer vereinfachten Situation als implizitem

Modell: Wort und Ding. Dem Wort entnehmen sie den Signifikanten und dem

Ding das Signifikat, das dem Wort entspricht, also dem Signifikanten unterworfen ist.
Sie richten sich so in einer inneren, mit der Sprache homogenen Sphäre ein.206

Die Kritik an den Kategorien von >Wort< und >Ding< wendet sich weniger gegen die

epistemologischen Gmndlagen einer spezifischen Repräsentationsordnung (die
obskure Trennung zwischen >Welt< und >Sprache<, >Leib< und >Geist<), sondern gegen
deren strukturelle semiotische Grundlage, die auch in den Kritiken überlebt, die das

Verhältnis zwischen Signifikant und Signifikat durch den Begriff einer umfassenden

Signifikanz ersetzen. Im Gegensatz zu diesen Kritiken, die dem Begriff oder besser

der Struktur des Zeichens verhaftet bleiben, gilt das Interesse von Deleuze und Guat-

tari den Beziehungen zwischen Ausdrucks- und Inhaltsformen, die dezidiert nicht in

Form einer Zeichenrelation beschrieben werden können. Als Leitdifferenz zwischen

Ausdrucks- und Inhaltsformen fungiert also nicht mehr deren semiotische Funktion
(Zeichen und Bezeichnetes), sondern die körperliche Qualität der unterschiedlichen

Formatierungsformen selbst: Es besteht eine grundlegende Differenz zwischen
modifizierenden Einwirkungen auf den Körper (die Vermischung von Körpern: >Essen<,

>Ausscheiden<, >Einschneiden<, >Rot werden< aber auch Trennung der Körper durch

Architektur, Gliederung von Räumen etc.) und den körperlosen Ereignissen, die sich

in unterschiedlichen Formen von Äußerungen vollziehen:

Wenn man in einem gesellschaftlichen Bereich die Menge der körperlichen Modifikationen

und die Menge der körperlosen Transformationen unterscheidet, stößt man,

Deleuze/Guattari 1997, S. 94 Fn.
206 Deleuze/Guattari 1997, S. 93-94.



272 III. Pervers schreiben

trotz der Verschiedenheit in jeder dieser Mengen, auf zwei Formalisierungen, eine des

Inhalts und eine des Ausdrucks. Denn der Inhalt ist kein Gegensatz zur Form, sondern
hat seine eigene Formalisierung: der Pol Hand-Werkzeug oder die Lektion der Dinge.
Aber er steht im Gegensatz zum Ausdruck, da auch dieser seine eigene Formbestimmung
hat: der Gegenpol Gesicht-Sprache oder die Lektion der Zeichen. Gerade weil der Inhalt
ebenso wie der Ausdruck eine Form hat, kann man der Ausdrucksform nie die einfache
Funktion zuordnen, einen entsprechenden Inhalt darzustellen, zu beschreiben oder
festzuhalten: es gibt weder eine Entsprechung, noch eine Übereinstimmung. Die beiden
Formbestimmungen sind nicht gleichartig, sie sind unabhängig und heterogen. Die
Stoiker haben als erste eine Theorie dieser Unabhängigkeit aufgestellt: sie
unterscheiden das Tun und Leiden der Körper (indem sie dem Wort >Körper< die
größtmögliche Ausdehnung geben, nämlich jeden geformten Inhalt) von körperlosen Akten
(die >Ausdrücke< von Aussagen sind). Die Ausdrucksform wäre also durch die Verkettung
von Ausdrücken konstituiert und die Inhaltsform durch das Raster von Körpern.201

Hier zeichnet sich eine markante Differenz zum semiologischen Projekt Hjelmslevs
ab. Denn während dieser das Verhältnis zwischen Ausdrucks- und Inhaltsformen noch

im weitesten Sinne als Zeichenrelation zu denken versucht, sind die unterschiedlichen

Formationen bei Deleuze und Guattari über die ihnen jeweils eigene Performativität
voneinander differenziert wie miteinander verknüpft: Die Zeichenrelation zwischen

Ausdrucks- und Inhaltsformen wird in dieser Interpretation also durch das (maschinelle)

Moment einer gegenseitigen Einwirkung ersetzt. Während die Formatierung
der Ausdrucksmaterie durch einen körperlichen Akt erzeugt wird (in diesem Sinne

wirken Inhaltsformen also konkret auf Ausdrucksformen ein: spezifische Artikulation
von Lauten, Schreibtätigkeit, etc.), nimmt sie in Form einer Disziplinierung konkret

an der Formatierung des Körpers teil. Wir haben es also mit einem Paradox

gegenseitiger Voraussetzung zu tun:

[Kjörperlose Transformationen, körperlose Attribute, können nur Körpern
zugeschrieben werden. Sie werden durch Aussagen ausgedrückt, aber sie werden Körpern
zugeschrieben. Allerdings nicht, um die Körper zu beschreiben oder zu repräsentieren;
denn diese haben bereits ihre eigenen Qualitäten, ihre Aktionen und Passionen, ihre
Seelen, kurz gesagt, ihre Formen, die selber Körper sind - und auch Repräsentationen
sind Körper! Wenn nicht-körperliche Attribute Körpern zugeschrieben werden, wenn
der körperlose Ausdruck >rot werden< von der körperlichen Qualität >rot< unterschieden
wird, dann hat das nichts mit Repräsentation zu tun. Man kann nicht einmal sagen, daß

der Körper oder der Zustand der Dinge der >Referent< des Zeichens wäre. Wenn man ein
nicht-körperliches Attribut ausdrückt und es gleichzeitig dem Körper zuschreibt, dann

repräsentiert man nicht, dann stellt man keine Referenz her, sondern man interveniert
in irgendeiner Weise, und das ist ein Sprechakt. Die Unabhängigkeit von zwei Formen,
Ausdmck und Inhalt, wird durch die Tatsache, daß die Ausdrücke oder das Ausgedrückte
in die Inhalte eindringen und dort verändernd eingreifen, nicht widerlegt, sondern
bestätigt; sie tun dies nicht, um sie zu repräsentieren, sondern um sie zu antizipieren, in
die Vergangenheit zu projizieren, zu verlangsamen oder zu beschleunigen, loszulösen
oder zu vereinigen, sie auf andere Weise abzutrennen.208

Deleuze/Guattari 1997, S. 121.
208 Deleuze/Guattari 1997, S. 121-122.



11. Schreiben schreiben 273

Der Begriff der Intervention< wird zum Schlüsselbegriff einer Theorie, die die

Vorstellung der >Repräsentation< nicht nur über die bekannten selbstwidersprüchlichen

Bewegungen zu dekonstruieren sondern konsequent durch ein gänzlich neues
Denkmodell zu ersetzen sucht. Die >Interventionen< zwischen Ausdruck- und Inhaltsformen
werden so zum eigentlichen Gegenstand der Untersuchung: Das Interesse gilt - und

hier wird der Bezug auf die theoretische Grundlage, den späten Foucault, überdeutlich

- einer auf den Körper bezogenen Mikrophysik der Macht. Die impersonale Macht,
die in den Interventionen zwischen konkreten körperlichen Modifikationen und

körperlosen Transformationen zum Ausdruck kommt, äußert sich weder in sprachlichen

Strukturen (etwa die angebliche Macht des Signifikanten) noch in allgemeineren
semiotischen Formationen (etwa die konkrete Struktur des monetären Signifikanten,
der Ware, etc.), sondern in der konkreten Verschränkung von Körperdisziplinierung
(>Was man macht<, >was man sieht<) und Diskursformation (>Was man sagt<).209

Genau diese Verschränkung kann einer historischen Analyse unterzogen werden. Die

Analyse kann sich konkreten Interventionen in einzelnen >Schichten< (so die geo-

morphologisch bzw. durch Foucaults Archäologie inspirierte Metapher für die

Verschränkung von Ausdrucks- und Inhaltsform) wie ganzen >semio-somatischen Ge-

fügen< widmen, innerhalb derer semiotische und pragmatisch-körperliche Systeme
aufeinander einwirken:

In jedem Gefüge muß man den Inhalt und den Ausdruck finden, ihren tatsächlichen
Unterschied ermessen, ihre wechselseitige Voraussetzung, ihre stückweise gegenseitige

Verschachtelung. Aber daß ein Gefüge sich nicht auf Schichten reduzieren läßt,
liegt daran, daß der Ausdruck hier zu einem semiotischen System wird, zu einem
Zeichenregime, und daß der Inhalt hier zu einem pragmatischen System wird, zu

Handlungen und Leidenschaften oder Passionen. Das ist die zweifache Gliederung Gesicht-
Hand, Gebärde-Sprechen, und die wechselseitige Voraussetzung von beiden. Daher die

erste Teilung jedes Gefüges: gleichzeitig und untrennbar ist sie zum einen Maschinen-
gefüge und zum anderen Äußerungsgefüge. In jedem Fall muß man beides aufspüren: was
macht man und was sagt man? Zwischen beiden, zwischen Inhalt und Ausdruck entsteht
eine neue Beziehung, die es in den Schichten noch nicht gab: die Aussagen oder
Ausdrücke drücken unkörperliche Transformationen aus, die als solche (Eigenheiten) zu

den Körpern oder Inhalten >hinzukommen<. In den Schichten bilden Ausdrücke keine
Zeichen und Inhalte keine pragmata, so daß jene autonome Zone von unkörperlichen
Transformationen nicht auftaucht, die durch die ersteren ausgedrückt wird und zu den

zweiten hinzukommt.210

209
Vgl. dazu - wieder mit explizitem Hinweis auf Hjelmslev - die folgende Passage aus Deleuzes
Foucault-Buch: »Die Schichten (strates) sind historische Formationen, Positivitäten oder Empiri-
zitäten. Sie sind >sedimentäre Überlagerungen^ gebildet aus Dingen und Wörtern, aus Sehen und

Sprechen, Sichtbarem und Sagbarem, Zonen der Sichtbarkeit und Feldern der Lesbarkeit, Inhalten
und Ausdrücken. Diese letzteren Termini übernehmen wir von Hjelmslev, um sie jedoch in einem

ganz anderen Sinne auf Foucault anzuwenden, da der Inhalt nicht mehr mit einem Signifikat, der
Ausdruck nicht mehr mit einem Signifikanten zusammenfällt.« (Deleuze 1992, S. 69)

210 Deleuze/Guattari 1997, S. 698-699.



274 III. Pervers schreiben

Der metaphorische Aufwand, der hier getrieben wird, sollte nicht von der

entscheidenden theoretischen Einsicht ablenken: Die aufgezeigte Relation von Semiotik
und Pragmatik macht jegliches sprachimmanente Vorgehen unmöglich (durchbricht
den vielbeschworenen linguistic turn im Hinblick auf eine materielle Exteriorität)
und schiebt dem entdifferenzierenden Gerede vom >universalen Text< einen Riegel

vor. Das Macht-Gefiige, dem sich diese Theorie zu widmen versucht, läßt sich nicht

allein von einer sprachlichen oder semiotischen Struktur ableiten, sondern kann als

ein in seiner >Struktur< vielfältig gebrochenes Gefüge per se nur mit einer Vielzahl

von unterschiedlichen theoretischen Perspektiven angegangen werden, die sich nicht

eindeutig hierarchisieren lassen.

Was bedeutet das für die konkrete Textanalyse? Am wichtigsten erscheint mir der

Verzicht auf eine übergeordnete theoretische Perspektive zu sein, die beispielsweise
auch in der Annahme einer textuellen Ontologie zum Ausdruck kommt, in der das

komplexe Gefüge, über das Texte Auskunft geben können, von vornherein auf eine

universell und ahistorisch wirksame Bewegung von Signifikanten reduziert wird. Die

Herausforderung der Überlegungen von Deleuze und Guattari besteht in dem Wagnis,
sich auf eine Bricolage verschiedener methodischer Ansätze einzulassen, die aus einer

rein theoretischen Perspektive inkompatibel erscheinen mögen. Nur eine solche

Bricolage wird es erlauben, den wechselseitigen Interventionen zwischen diskursiven

und körperlichen Rasterungen nachzugehen, über die sich konkrete historische

Gefüge konstituieren. Ich möchte dies im folgenden am Vorgang des Schreibens

illustrieren.
Der Akt des Schreibens stellt ein gutes Beispiel für ein komplexes maschinelles

Gefüge dar, das zwischen einer körperlichen Disziplinierung und diversen Formatierungen

des Ausdrucks (seien es konkrete Buchstabenfolgen oder entsprechende
rhetorische und semiotische Formalisierungen) vermittelt. Die entsprechenden Interventionen

zwischen den gänzlich unterschiedlichen Regulierungen von >Hand< und

>Wort< lassen sich historisch aufarbeiten und empirisch untersuchen. Im Gegensatz

zu medientheoretischen Ansätzen, die das widersprüchliche Verhältnis zwischen
technischer Entwicklung und Zeichensystem in eine eindeutig hierarchisierte Beziehung

übersetzen, gilt es, den asynchronen Spannungen nachzugehen, die sich etwa

zwischen neuen technischen (Körper)Regulierungen und dem Fortdauern diskursiver

Praktiken entfalten, welche sich an traditionellen Zeichenstrukturen orientieren.

Ich beziehe mich hier auf einen gleichermaßen dichten wie inspirierenden Aufsatz,
in dem Rüdiger Campe eine Theorie der >Schreibszene< entwickelt.211 Grundlegend

für Campes Ausführungen ist die Differenz zwischen der Problematik von >Schrift<

2" Vgl. Campe 1991. Campe entlehnt den Begriff der Schreibszene und die daran geknüpfte
Unterscheidung einem Aufsatz von Rudolphe Gasché, der die Paradoxie des Verhältnisses von
Schreibszene und Schreiben in einem Satz auf den Punkt bringt: »The scene of writing condenses

the act of writing into a figure which itself is a result of this same action.« (Gasché 1977, S. 166)

Eine exzellente Einführung zur dichten Theorie Campes und den vielfältigen Implikationen des

Begriffes der Schreibszene bietet Stingelin 2004.



11. Schreiben schreiben 275

und der Praktik des >Schreibens<. Wichtiger für den theoretischen Ansatz ist
allerdings die Unterscheidung zwischen >Schreibszene< und >Schreiben<. Während die

Untersuchung der >Schreibszene< den historischen Rahmenbedingungen gilt, mit
denen man das Schreiben figurativ zu fassen oder imperativ zu steuern versuchte (die

Frage nach der >Schreibszene< hängt also mit den Problemen der >Schrift<, der

Repräsentationsfunktion, der Autorfunktion, dem dekonstruktiven Impetus des >Schrift-

zuges< aber auch mit den Reflexionen über eine technische Zurichtung und Disziplinierung

der Schreibtätigkeit zusammen), zielt die Bezeichnung >Schreiben< auf den

Schreibakt, die Performanz oder besser Afformanz212 des >Schreibens< selbst ab:

>Die Schreibszene, Schreibern erinnert an Unterscheidungen - der Körper/die Sprache,
das Gerät/die Intention -, die sie dann wieder zu übergehen auffordern. Mit >Schreiben<

ist oft eine Bewegung gemeint, die die Grenze der Unterscheidungen in Richtung auf
den Körper oder auf Materialität überquert. >Die Schreibszene< kann einen Vorgang
bezeichnen, in dem Körper sprachlich signiert werden oder Gerätschaften am Sinn, zu

dem sie sich instrumental verhalten, mitwirken - es geht dann um die Arbeit der

Zivilisation oder den Effekt von Techniken.213

Das problematische Verhältnis von >Schreibszene< und >Schreiben< erlaubt es

zunächst, verschiedene Paradoxien, die dem >Schreiben des Schreibens< inhärent sein

können, zu entfalten. An drei Fallstudien werden die Probleme des Datums, des

Verhältnisses zwischen Schrift-Struktur und Schreibakt und schließlich des Verhältnisses

zwischen einer semantischen Umhüllung des Schreibkörpers und dessen

technologischer Zurichtung aufgezeigt. Der springende Punkt des Aufsatzes ist dabei, daß

sich weder das Verhältnis zwischen >Schreibszene< und >Schreiben< noch die drei

aufgezeigten Problemstellungen methodisch unter einen Blickwinkel subsumieren

lassen.

In diesem Sinne vertieft Campe eine methodologische Problematik, die sich

schon aus den rein phänomenologischen Betrachtungen der Schreibgeste ableiten

läßt, welche Vilém Flusser entwickelt:

Um schreiben zu können, benötigen wir - unter anderen - die folgenden Faktoren: eine
Oberfläche (Blatt Papier), ein Werkzeug (Füllfeder), Zeichen (Buchstaben), eine
Konvention (Bedeutung der Buchstaben), Regeln (Orthographie), ein System
(Grammatik), ein durch das System der Sprache bezeichnetes System (semantische Kenntnis
der Sprache), eine zu schreibende Botschaft (Ideen) und das Schreiben. Die Komplexität
liegt nicht so sehr in der Vielzahl der unerläßlichen Faktoren als in deren Hetero-

genität. Die Füllfeder liegt auf einer anderen Wirklichkeitsebene als etwa die Grammatik,

die Idee oder das Motiv zum Schreiben.214

Im Gegensatz zu Flusser geht es Campe jedoch nicht um das Aufzeigen dieser

fundamentalen Heterogenität des Schreibaktes, sondern um Möglichkeiten, wie sich

die daraus resultierenden Paradoxien analytisch bestimmen und historisch benennen

212
Vgl. Hamacher 1994, S. 359-361 (ausführlich dazu Kap. 3.3).

213
Campe 1991, S. 759-760.

214 Flusser 1991, S. 40.



276 III. Pervers schreiben

lassen.215 Er plädiert für ein >instabiles< methodisches Konzept, das in der Beschreibung

des brüchigen Ensembles der Schreibszene auf allgemeine theoretische Aussagen

über das Wesen von >Schrift und Schreibern zu verzichten versucht:216

Auch und gerade wenn >die Schreib-Szene< keine selbstevidente Rahmung der Szene,
sondern ein nicht-stabiles Ensemble von Sprache, Instrumentalität und Geste bezeichnet,

kann sie dennoch das Unternehmen der Literatur als dieses problematische Ensemble,

diese schwierige Rahmung genau kennzeichnen. Dann aber lohnt es, Ensemblebildung

und Rahmung in ihrer begrenzten Geltung und mit ihren Rissen zu
beschreiben.217

11.2. Bloße Instrumentalität und Geste des Schreibens (Nattstycke)

Ich habe schon in dem ersten Kapitel dieses Abschnitts auf die merkwürdige Wendung

des Gespräches in Om mamseller und Nattstycke aufmerksam gemacht, die den

Leser gegen Ende der Handschriften mit deren Anfang konfrontiert. Der
Akademievorsitzende bittet Herrn Ruda als neuen Schreiber der Akademie just die morgendliche

Akademiesitzung und als »Postscriptum« oder gar als »Postfactum« das nächtliche

Gespräch aufzuzeichnen, das der Leser unter dem Titel Nattstycke in seinen Händen

hält.218 Es handelt sich um ein »Postscriptum«, das dem Leser wiederum im
doppelten Sinne als >avant-texte< vorliegt. Mit diesem Begriff beziehe ich mich nicht nur
auf die im Text selbst thematisierte handschriftliche Fassung des >Textes<, die

deutliche Züge vom Prozeß der Text-Genese trägt,219 sondern auf die Offenlegung
einer paradoxen Temporalität, die - wie in den anderen besprochenen Texten auch -
mit der Thematisierung des Textanfangs verknüpft ist. Denn der komplexe zeitliche

Zirkelschluß, mit dem das Ende des Textes an dessen Anfang gebunden wird, wird in
dem Moment aufgebrochen, in dem das Medium Schrift, das die Verbindung
zwischen Ende und Anfang garantiert, seinerseits einer Prozessualität des Schreibens

überführt wird, die weder über einen Anfang noch über ein Ende verfügt. Der Text
hebt das Wesen der Schrift als >Ante-< oder >Postscriptum< hervor: Schrift ist nicht
einfach da, sie befindet sich - wie der Text, der seine eigene Genese aufzuschreiben

versucht - ständig im paradoxen Zustand eines >Gewesen-Sein-Werdens<:

Annulling its origin, deferring it by inscribing it as one figure into its text, writing
postpones its outset. The style which engraves the letters on the withered leaf
subordinates every priority to itself: there is no time prior to it. Writing, being without
an origin except the one which it ascribes to itself in an everlasting movement of

215 Zur Fruchtbarkeit dieses Konzeptes vgl. die Beiträge in Stingelin (Hg.) 2004.
216 Diese Absage an eine übergreifende Rahmung durch die Literatur- oder Textwissenschaft macht

Campe explizit deutlich: »Diese Selbstdarbietung typischer Züge und Verbindungsarten der
Schreib-Szene formuliert keine Theorie; sie bietet eine analytische Beschreibung.« (Campe 1991,
S. 770)

211
Campe 1991, S. 760.

2I" Vgl. Vf 3:19b, 11-12 (Zitat siehe Anm. 134).
219 Zum Begriff des >avant-texte< vgl. Kap. 4.4.



11. Schreiben schreiben 277

supplementation, sets with its letters the time-marks which open up the dimensions of
temporality in the tissue of its textuality. A time machine, a dial on which the shadow
often goes back, writing engenders time only to put it to death.220

Im folgenden will ich diesen nun hinlänglich behandelten Gesichtspunkt der

Signifikantenbewegungen und der ihnen inhärenten paradoxen Temporalität aber nicht weiter

vertiefen. Denn letztendlich ist die gängige Charakterisierung dieser rein textuellen

Prozessualität als >Schreiben< an einen metaphorischen Sprachgebrauch geknüpft,
der nicht nur die Besonderheiten des spezifischen Schriftbildes (insbesondere
desjenigen einer nicht-linearen Handschrift), sondern auch die körperlichen Aspekte
ausschließt, die mit der Energetik eines Schreibprozesses verknüpft sind. Wenn man

Roland Barthes auch für diesen metaphorischen Gebrauch von >Schreiben< (écriture)
verantwortlich machen kann, so gehört er auch zu den ersten, die auf die Mängel dieser

Ausweitung des Begriffes aufmerksam machen:

Le premier objet que j'ai rencontré dans mon travail passé a été l'écriture; mais j'entendais

alors ce mot dans un sens métaphorique: c'était pour moi une variété du style
littéraire, sa version en quelque sorte collective, l'ensemble des traits langagiers à travers
lesquels un écrivain assume la responsabilité historique de sa forme et se rattache par
son travail verbal à une certaine idéologie du langage. Aujourd'hui, vingt ans plus tard,

par une sorte de remontée vers le corps, c'est au sens manuel du mot que je voudrais
aller, c'est la >scription< (l'acte musculaire d'écrire, de tracer des lettres) qui m'intéresse:
ce geste par lequel la main prend un outil (poinçon, roseau, plume), l'appuie sur une
surface, y avance en pesant ou en caressant et trace des formes régulières, récurrentes,
rythmées (il ne faut pas en dire plus: ne parlons pas forcément de >signes<). C'est donc
du geste qu'il sera question ici, et non des acceptions métaphoriques du mot >écriture<:

on ne parlera que de l'écriture manuscrite, celle qui implique le tracé de la main.221

Ich bin in der Analyse des dreistrophigen Gedichtes, das Almqvist in den Marginalien
des Textes anfügt, schon auf die Thematisierung des Schreibens als >Schreiben<

eingegangen (vgl. Kap. 10.1 und Tafel 7 und 8). Die Ereignisse, welche die

Sentenzen »Det rodnar efter«, »Det blânar bra« und »Det svartnar om en timme«

umkreisen, mögen zwar auf das reine Werden des >Textes< bezogen werden, genauso

gut ließen sie sich aber mit rein körperlichen Prozessen in Zusammenhang bringen,
die nichts mit der Energetik eines - wie auch immer gearteten - Signifikantensystems

zu tun haben. Um es ganz deutlich zu machen: Hinter der Offenlegung der

körperlichen Aspekte des Schreibens verbirgt sich keineswegs der Versuch, die

alphabetische Notation durch eine expressive Ausdrucksform zu überwinden. Eine solche

Interpretation der Handschrift als >Signatur< - also eine im weitesten Sinne >grapho-

220 Gasché 1977, S. 170. Ich zitiere diese Passage aus Gaschés Artikel über die >Schreibszene< (hinter
der sich eine Lektüre des pseudowissenschaftlichen Exkurses in Moby Dick verbirgt), um noch
einmal die Unterschiede zu verdeutlichen, die zwischen dem theoretischen Ausgangspunkt der
Dekonstruktion und dem analytischen Verfahren Campes bestehen. Letzteres geht nicht von der
Dekonstruktion einer allgemeinen Textontologie aus, die letztendlich zu der Problematik von
>Schrift< zurückführt, sondern versucht konkrete Paradoxien des >Schreibens< zu bestimmen.

221 Barthes 1994, S. 1535 (bei dem Aufsatz »Variations sur l'écriture« handelt es sich um ein

Vortragsmanuskript aus dem Jahr 1973).



278 III. Pervers schreiben

logische< Interpretation der Art und Weise, wie die Buchstaben oder die Linien
gezeichnet sind, welche die einzelnen Strophen des Gedichtes abschließen - würde einen

kruden Rückfall in die prosopopoietische Lektürehaltung darstellen, die die
Handschrift kritisch zu hinterfragen versucht. Nur wer es sich leicht machen möchte, wird

die Grapheme einfach als Ausdruck einer Emotion interpretieren, die über die
alphabetische Notation nicht artikuliert werden kann. Die Figur der nicht disziplinierten,
authentischen >Stimme< eines schreibenden Unbewußten, die solchen Interpretationen

unterliegt, erlaubt es, die Elemente der Schrift, welche sich einer alphabetischen
Notation widersetzen, zumindest textuell zu regulieren.

Dagegen steht die Thematisierung des materiellen Schreibaktes in diesem Fall im
Zusammenhang mit einer nüchternen, transzendentalpoetischen (oder besser

diskursanalytisch-poetischen) Analyse, mit der Almqvist die Wirkungsweise eines konkreten

>semio-somatischen< Gefüges aufzudecken und in Bewegung zu bringen versucht. In

einer extremen selbstreferentiellen und zutiefst paradoxen Bewegung versuchen die

Dreizeiler den Rahmen des Schreibens im Schreiben selbst aufzufangen. D.h., hier
werden jene >Interventionen< inszeniert, die sich im Verlauf des Schreibaktes
zwischen semiotischem und pragmatischem System, zwischen körperlosen Ausdrücken

und körperlichen Qualitäten ereignen.

Mit der Sentenz »Det rodnar efter« (vgl. Tafel 7 und 8) liegt ja kurioserweise ein

Beispiel vor, auf das Deleuze und Guattari zurückgreifen, um den Begriff der

Intervention zu illustrieren. Auch wenn der körperlose Ausdmck »Det rodnar efter« nicht
mit dem Vorgang gleichzusetzen ist, der sich durch das Auftragen der Tinte auf das

Papier ereignet, und auch wenn die Sentenz »Det rodnar efter« diesen Vorgang nicht
automatisch repräsentiert, so wirkt sie doch (antizipierend) auf diesen Vorgang ein.

Das Schriftbild unterstreicht in diesem Fall also die Wechselwirkung, die zwischen

der Performanz des körperlosen Ausdrucks und dem Ereignis besteht, welches durch

die spezifische Mischung von Körpern - hier Papier, Füllfederhalter und Tinte -
hervorgerufen wird.

Die Marginalien des (marginalen) Gedichtes - also die oben erwähnten

Anführungen von Adressen und Artikeln örtlicher Schreibwarenhändler (vgl. Tafel 7 und

8) - unterstreichen letzteren Aspekt und machen somit ganz deutlich, daß es um das

Leiden und Tun der Körper geht, die in den Schreibakt involviert sind. So wird nicht

nur auf die Materialität der Feder Bezug genommen. Auch die Qualität des Papieres,

die für das weiche oder harte Gleiten der Feder und somit für den Tintenfluß
verantwortlich ist, wird angesprochen.222 Entscheidend scheint mir in diesem Zusam-

222 Einen guten Eindruck, auf welchen Schreib-Diskurs Almqvist sich liier beziehen konnte, liefert
Carstairs' Neues Schreib-Lehr-System: »Es gibt wohl nichts Alberneres als die Behauptung eines

gewissen Schriftstellers: / >In Ansehung des Papiers darf man keine Wahl haben; man muß gleich
gut auf das durchsichtigste Postpapier, das schwerste Imperial und auf das rauheste Conzept
schreiben können.< / Warum nicht auch auf Löschpapier? - / Wenn wir erwachsene, im Schreiben

längst eingeübte Personen das Papier zu ihren Arbeiten mit ängstlicher Sorgfalt unter einer Menge
Gattungen wählen sehen, wenn wir oft die Klage hören, >auf diesem Papier kann ich nicht gut
schreiben, die Feder wird sehr leicht stumpf, es ist zu rauh, zu glatt, oder hat zu wenig Leim;<



11. Schreiben schreiben 279

menhang aber auch der Verweis auf die entsprechenden Passagen in dem Gespräch

zwischen Akademievorsitzendem und Schreiber zu sein, in denen Ruda auf die

Produktion von Tinte eingeht. Folgt man seinen Ausführungen, dann beruht die Genese

der drei Farben, die im Gedicht thematisiert werden, auf unterschiedlichen

Herstellungsprozessen (Mischung, Erhitzung oder chemische Transformation von Körpern;

vgl. Vf 3:19b, 9).223

Nochmals: Die drei Dreizeiler zeigen auf, daß diese körperlichen, materiellen

Prozesse indirekt Einfluß auf den Akt der >Text<-Semiose ausüben, daß sie sich in

ihrer Funktionsweise aber nur über einen Gewaltakt semiotisch erfassen lassen (etwa,

indem man dem Material oder den verschiedenen Herstellungsprozessen selbst einen

Ausdruckswillen zuschriebe - sei es in Form innerer Kräfte, die in Tinte und Stahlfeder

wirken, oder in Form eines alle Materie, also auch Papier und Tinte,
durchwirkenden göttlichen Aktanten).

In jedem Fall zielt das Gedicht auf eine jeglichem Sprachgebrauch inhärente

Instrumentalität, welche die Transparenz der eigenen Zeichensetzung unterläuft. Geht

man allerdings auf die irreduziblen körperlichen Aspekte ein, die in den Akt der

Zeichensetzung involviert sind, dann darf der Körper des Schreibenden nicht aus der

Analyse ausgeschlossen werden. Tatsächlich wird auch dieser Aspekt in der

Handschrift angesprochen. In dem Bemühen, sein neues Aufgabenfeld genau zu definieren,

trennt Ruda zwischen den Aufgaben des ideegebenden Autors, des Schreibers (der
zumindest ein mündliches Gespräch selbständig aufzeichnen kann) und der geistlosen

Tätigkeit eines Kopisten, dem es noch nicht einmal zuzumuten ist, seine eigenen

Äußerungen zu protokollieren. Die Ausdifferenzierung der >reinen< Tätigkeit des

Kopierens zielt auf die >nackte< Motorik des Schreibens ab, über die sich Schrift und

somit Text konstituiert, die sich selbst aber einer textuellen Logik entzieht:

T kunna min sak bra nos att .r o ..r • •

Jag kan nog V sknfva rent var ofverlaggning har i natt; men jag
/an icke skrifva Vpp Conçeptet därtill, och vid Copiering bör man alltid ett
sâdant för sig, man copiera^ej-unnars, som är-buIVucfvf
>Var obekymrad, Herr Ruda, dermed skall jag sjelf hjelpa Er -/1R om ingen annan van

[ xxxl o [xxxlblir. Till en början hafva vi ert bref till mig, hvilket inryckes sadant det är

Derefter följer vârt samtal, som är ett lappri. Kommer ni ej ihâg hvad jag har sagt Er?<

Ack, det glömmer jag aldrig - hvad innehâllet beträffar.
>Ni Vadbehöfver meran blott '""'innehället.s
Men hvad jag sjelf har sagt, mins jag icke-allt
>Jag skall söka pâminna mig det - âtminstone till hufvudsaken.< (Vf 3:19b, 12)224

wenn wir bemerken, welcher Unterschied in den Papiergattungen herrscht, wie auf dem einen ein

Haarstrich sehr fein, auf dem anderen nur matt geräth, ohne daß man eine auffallende Ursache
davon entdecken kann, so widerlegt sich jene thörichte Meinung durch diese Thatsachen von
selbst.« (Carstairs 1829, S. 44)

223 Wieder erweist sich Almqvist als ungemein scharfsinniger Leser des Lebens Fibels, dessen

Interessen ebenfalls am »Körperliche[n] bei seinem geistigen Erzeugen« (JPW 1:6, 431) liegen,
was nichts anderes heißt, als daß auch er sich konkret mit Papier, Feder und Tintenkochkunst
auseinandersetzt. Vgl. dazu Schmitz-Emans 1992b, S. 158-159.

224 »Ich kann unsere Überlegung hier wohl heute nacht rein schreiben; aber ich kann nicht das



280 III. Pervers schreiben

Was hier offenbar wird, ist die bloße Instrumentalität des Schreibens. Man könnte
also in Differenz zu den oben zitierten Ausführungen von Kittler225 sagen, daß nicht
mehr die Schrift, sondern das Schreiben selbst geschrieben wird. Die Aufmerksamkeit

des Lesers wird auf die fundamentalen körperlichen Regulierungen gelenkt,
die das nackte Schreiben ermöglichen und von denen die Handschrift allenfalls ein

indexikalisches Zeugnis bietet. Transzendentalpoetisch gesprochen handelt es sich

um die Auslotung einer Mikrophysik der Macht, die im Schreibakt fortwirkt, ohne

daß dies dem Schreibenden bewußt wird.226 Die Thematisierung des in den Schreibakt

eingebundenen Körpers führt indirekt zum >Anfang des Schreibens< zurück, also zu

den >Operationsketten<227, den Körpertechniken,228 die durch die schulische Disziplinierung

soweit eingeübt werden, bis sie vergessen werden können.

Die selbstreflexive Bewegung mündet allerdings nicht in einen medientheoretischen

oder diskursanalytischen Reduktionismus, der allein die Wirkungsweise der
Schreibinstrumente oder der schulischen Disziplinarmaßnahmen vorzuführen
versteht. Ganz im Gegenteil gilt die bewußte Inszenierung des regulierten Schreibens

m.E. dem Versuch, eine Geste des Schreibens zu bewahren, wobei ich mich mit dem

Begriff der Geste in diesem Fall auf Ausführungen Giorgio Agambens beziehe.

>Geste< wird von Agamben - im expliziten Rückgriff auf die schon mehrfach

erwähnten Überlegungen Walter Benjamins in Über die Sprache überhaupt und über die

Sprache des Menschen - als ein Bereich definiert, in dem jegliche zweckgerichteten

Mittel (und seien es diejenigen des ästhetischen Selbstzwecks) verlassen bzw. in
denen Zweck-Mittel-Relationen auf subtile Weise außer Kraft gesetzt werden:

Was die Geste also charakterisiert, ist der Umstand, daß man in ihr weder etwas
herstellt noch ausführt, sondern an- und übernimmt. [....]
Für das Verständnis der Geste ist deshalb nichts irreführender als die Vorstellung eines
Bereichs zweckgerichteter Mittel (zum Beispiel Gehen als Mittel, den Körper von
Punkt A zu Punkt B zu bewegen); ebenso irreführend ist es, diesem Bereich einen
anderen, höheren entgegenzusetzen: den Bereich, in dem die Geste eine Bewegung ist,

Konzept dazu schreiben, und beim Kopieren sollte man immer ein solches vorliegen haben. /
>Seien Sie unbekümmert, damit kann ich Ihnen selbst helfen, wenn keine andere Möglichkeit
besteht. Zunächst haben wir Ihren Brief an mich, der so eingefügt wird, wie er ist. Darauf folgt
unser Gespräch, was eine Kleinigkeit ist. Erinnern Sie sich nicht an das, was ich Ihnen gesagt
habe'?< / Ach, das werde ich nie vergessen - zumindest, was den Inhalt betrifft. / >Sie brauchen nur
den Inhalt< / Aber erinnere mich nicht an alles, was ich selbst gesagt habe. / >Ich werde versuchen
mich daran zu erinnern - zumindest an das Wesentlichem«

225 »Die radikalste Konsequenz, die aus dem Aufschreibesystem Schrift gezogen werden kann, ist es

aber, Schrift aufzuschreiben.« (Kittler 1995, S. 266)
2-6 Der Frage, welche theoretischen Implikationen sich an die Tätigkeit des reinen Kopierens knüpfen

lassen, geht Sabine Mainbergers in ihrer anregenden Dissertation nach. Dabei versucht sie

Abschreibekonzepte in Philosophie (mit langen Kapiteln zu Kierkegaard) und Literatur (Goethe,
Grillparzer, Gogol, Dostoevskij, Melville u.a.) bewußt widersprüchlich als >Sokratik in der
Schriftkultur< zu interpretieren, d.h. als Konzepte, die schriftbewußt gegen die Auswirkungen von
Schrift(systemen) anzuschreiben versuchen. Vgl. Mainberger 1995.

Zum Begriff und Funktion der Operationskette vgl. Leroi-Gourhan 1988, insb. S. 317-319.
228

Vgl. Mauss 1989, S. 197-220.



11. Schreiben schreiben 281

die sich selbst zum Zweck wird (zum Beispiel der Tanz als ästhetische Dimension).
Eine Zweckhaftigkeit ohne Mittel ist ebenso abwegig wie eine Mittelbarkeit, die sich
nur im Hinblick auf einen Zweck definiert. Wenn der Tanz Geste ist, so deshalb, weil er
nichts anderes ist als die Austragung und Vorführung des medialen Charakters der

körperlichen Bewegung. Die Geste ist Darbietung einer Mittelbarkeit, das Sichtbarwerden

des Mittels als eines solchen. Sie bringt das In-einem-Medium-Sein des

Menschen zur Erscheinung und eröffnet ihm die ethische Dimension.229

Ein Beispiel für eine solche, sich selbst medial inszenierende körperliche Bewegung
liefert Kierkegaards Erzähler von Gjentagelsen Constantin Constantius, der sich im

Königstetter Theater in Berlin an der potenzierten Schauspielkunst des Komikers
Beckmann erfreut (und der sich just auf das von Agamben benutzte Beispiel des

Gehens bezieht):

Ved et egentligt Kunst-Theater seer man sjeldent nok en Skuespiller, der verkelig kan

gaae og staae. Imidlertid har jeg dog seet en ganske enkelt; men hvad B. formaaer, har

jeg ikke seet f0r. Han kan ikke blot gaae, men han kan komme gaaende. Dette at
komme gaaende er noget ganske Andet, og ved denne Genialitet improviserer han

tillige hele den sceniske Omgivelse. (SKS 4, 38)230

Diese wahnwitzige Beschreibung des >Gehend-Kommens< - die im Zusammenhang
der komplexen >Bewegungs-< und damit >Wiederholungstheorie< steht, die Kierkegaard
in Gjentagelsen entwickelt, - läßt sich, in Anlehnung an Ausführungen Agambens,
als eine körperbezogene Umsetzung der Aristotelischen Antinomie von >Akt< und

>Potenz< interpretieren:

Die Aporie besteht [...] darin, daß das höchste Denken weder nichts noch etwas denken
kann, weder in Potenz bleiben, noch in den Akt übergehen kann, weder schreiben noch
nicht schreiben kann. Und um dieser Aporie zu entkommen, formuliert Aristoteles
seine berühmte These über das Denken, das sich selbst denkt, eine Art Mittelposition
zwischen nichts denken und etwas denken, zwischen Potenz und Akt. Das Denken, das

sich selbst denkt, denkt weder ein Objekt, noch denkt es nichts: es denkt eine reine
Potenz (zu denken und nicht zu denken); und souverän göttlich und glücklich ist, wer
seine eigene Potenz denkt.231

Mit der Vorführung des >Gehen Gehens<, bzw. des sich noch vollziehenden Gehens

im Kommen (Kierkegaard verwendet bewußt das Princip Präsens232) wird jene

paradoxe Mittelposition inszeniert, die zwischen der >Potenz< des sich noch vollziehenden

Gehens (hier im doppelten Sinne des Wortes: >Laufen< und >Entfernen<) und

dem >Akt< des Kommens besteht. Welche Konsequenzen dieses Beharren auf der

Zwischenposition hat, zeigen die Ausführungen zu den >außer sich geratendem Tanz-

229
Agamben 1992, S. 102-103.

230 »Auf einem eigentlichen Kunsttheater sieht man selten genug einen Schauspieler, der wirklich
gehen und stehen kann. Ich habe wohl vereinzelt einen solchen gesehen, aber was B. vermag,
habe ich noch nie zuvor gesehen. Er kann nicht nur gehen, sondern er kann gehend kommen. Dies
>Gehend-Kommen< ist etwas vollkommen anderes, und durch diese Genialität improvisiert er auch
die ganze szenische Umgebung.«

231
Agamben 1998, S. 25.

232 In der Interpretation der Szene folge ich der Analyse von Weber 1998, S. 45-47.



282 III. Pervers schreiben

praktiken, mit denen Constantin Constantinus seine Beschreibung zur Schauspielkunst

Beckmanns beendet:

Hvad B. her vover er halsbraekkende; thi han trpster sig formodentlig ikke til i straeng-
ere Forstand at virke ved sine Dandse-Stillinger. Han er nu aldeles ovenud. Latterens
Vanvid i ham kan ikke mere rummes hverken i Skikkelse eller Replik, kun det, som
Münchhausen, at tage sig selv i Nakken og henjuble sig selv i afsindige Bukkespring,
er i Stemningens Medfpr. (SKS 4, 38-39)"''

Im Hinblick auf dieses Zitat werden auch die Rückschlüsse deutlich, die Agamben
aus seiner Definition der Geste zieht:

Die Geste ist eine Potenz, die nicht in den Akt übergeht, um sich in ihm zu erschöpfen,
sondern als Potenz im Akt verbleibt und in ihm tanzt.2'4

Zwischen Möglichkeit und faktischer Wirklichkeit, worin er sich erschöpft, führt der

Tanz ein mittleres Sein ein, in dem Potenz und Akt, Mittel und Zweck sich ausgleichen
und aneinander hervorbringen. Dieses Gleichgewicht, das das eine in anderen enthüllt,
ist keine Negation, wohl aber eine wechselseitige Exposition, nicht Stasis, sondern

wechselseitiges Beben der Potenz im Akt und des Aktes in der Potenz.2'5

Genau in diesem Sinne verdeutlicht Almqvists Versuch, das Schreiben selbst zu

schreiben, nicht die vorgeführten Regulierungen der Schreibbewegung (die ihre
Wirkung nur in dem auf einen Zweck hin kalkulierten Schreiben entfalten können), sondern

verkörpert im Gegenteil eine Geste. Es geht um eine >Potenz< des Schreibens,
die sich nicht in einem - wie auch immer legitimierten - Schreib->Akt< erschöpft,
sondern diesen wiederholend außer sich geraten läßt (daß sich die Ausführungen zur
Geste auf das Problem des Schreibens übertragen lassen, hat Agamben selbst in seiner

Studie zum kopierenden Schreiber Bartelby gezeigt):236

Versteht man unter einem Wort ein Kommunikationsmittel, so bedeutet das Zeigen des

Wortes nicht, daß man es auf eine höhere Ebene hebt [...], um es von dort aus zum
Objekt der Kommunikation machen zu können; das Zeigen des Wortes bedeutet, daß es

ohne jede Transzendenz in seiner ihm eigenen Mittelbarkeit bekundet wird. In diesem
Sinne ist die Geste Mitteilung einer Mitteilbarkeit. Sie sagt nicht eigentlich etwas,
sondern zeigt das In-der-Sprache-Sein des Menschen als reine Mittelbarkeit. Aber weil
das In-der-Sprache-Sein nicht propositional gesagt werden kann, ist die Geste in ihrem
Wesen stets die Geste des Sich-in-der-Sprache-nicht-Zurechtfindens f...].237

Die Schriftzüge von Nattstycket verweisen in diesem Sinne auf das >In-der-Schrift-

Sein< bzw. das >Im-Schreiben-Sein< des Menschen. Angesichts der weitreichenden

233 »Was B. hier wagt, ist halsbrecherisch; er vertraut vermutlich nicht darauf, im strengeren Verstand
durch seine Tanz-Stellungen zu wirken. Er ist nun vollkommen außer sich [»ovenud« »oben

hinaus«]. Der Wahnsinn des Lachens in ihm kann weder in Gestalt noch in Replik Platz finden, nur
dies ist gemäß der Stimmung: wie Münchhausen sich selbst im Nacken zu packen und sich selbst in

wahnsinnigen Bockssprüngen umherzujubeln.«
"4 Agamben 1992, S. 106.
235

Agamben 1992, S. 107.
236

Vgl. Agamben 1998, S. 9-75.
237

Agamben 1992, S. 103.



11. Schreiben schreiben 283

politischen Implikationen der durch das Schreiben medialisierten Schülerkörper (deren

sich Almqvist durchaus bewußt war; vgl. Kap. 7), wird auch die zutiefst ethische

Dimension dieser Geste deutlich, von der Agamben spricht.238

Um die Geste des Schreibens in Nattstycket aber im Sinne Campes analytisch
auszuloten und historisch zu bestimmen, sei ein erneuter Einbezug des

pädagogischen Diskurses erlaubt, der sich dem widmet, was Barthes unübertrefflich als

»l'acte musculaire d'écrire« (s.o.) definiert.

11.3. »Initiatory writing«

»Initiatory writing« - mit diesem Ausdruck schildert Johan Adolf Gerelius, der sich

mit seiner Studie zum Britischen oder Lancasterschen Erziehungssystem - Det

brittiska eller lancasterska Uppfostrings-Systemet (1820) - vehement für die
Übernahme des oben beschriebenen Monitorwesens an schwedischen Schulen einsetzt

(vgl. Kap. 7.3), die Techniken, die eine möglichst geschmeidige und unbewußte

Aneignung fundamentaler Schreibbewegungen ermöglichen sollen. Die Bezeichnung

ist umso verräterischer, da die von ihm aufgezeigte Technik - das Schreiben im
Sandkasten mit dem Zeigefinger - zum ersten Mal im Zusammenhang mit
kolonialen Disziplinierungsversuchen eingesetzt wurde.239 Die religiös-mythische Initiation

der Subjekte wird in den britischen Kolonien durch die sanfte Einübung media-

lisierender Schreibakte ersetzt:

Första Classen

l:mo Skrifver i sand med pekfingret, eller en trubbig träpinne, stora och lilla Alphabetet

bade för Tryck och för Skrifning.
2:o Lär sig urskilja och rätt uttala samma Alphabet, i halfcirklarne.
Första Idéen, att lära barn skrifva Alphabetet vid en sandbank, hämtade Doctor Bell
frân en Malabar-Skola der Infödingarne lärde sig skrifva i sand pâ golfvet.
Det stora företräde skrifva i sand äger framför all annan förberedande skrifning, Initi-

218 Erst durch einen Aufsatz von Davide Giuriato zur Reflexion der Abschrift bei Johann Friedrich
Oberlin bin ich auf ein Kapitel in Hans-Jost Freys fundamentaler Studie zum Lesen und Schreiben
aufmerksam gemacht worden, in dem Frey - ebenfalls mit Rekurs auf Benjamin - eine Theorie des

Abschreibens entwickelt (Giuriato 2004, S. 86). Frey definiert die »Schreibbewegung des

Kopisten« als einen »sprachlichen Vollzug«, »dessen Mitteilungsgehalt weitgehend unbeobachtet

bleibt und dessen Sinn in der bloßen Wiederholung der Zeichen mehr und mehr versickert« (Frey
1998, S. 61). Die Beobachtung dieses »nichtmitteilenden intentionslosen Schreibens« (Frey 1998, S.

61) geht auch bei ihm mit medientheoretischen Überlegungen einher, die auf die Erfahrung des

Fremden im Eigenen zusteuern (die Zitate im Zitat beziehen sich auf den Malte Laurids Brigge):
»Als Schreiben von schon Geschriebenem und damit Vorhandenem ist es eine Art von
Aufschreiben. Als ein solches gehört es zum Festhalten am Vertrauten, zum Bleiben >unter den

Bedeutungen, die mir lieb geworden sind« Gleichzeitig ist aber das, was der Abschreiber schreibt,
>als wäre es meiner Hand entsprungen wie Eigenes« ein Fremdes, das ihn ebenso in Besitz nimmt,
wie er es aneignet. Dem abschreibenden Schreibenden wird sein zu Schreibendes diktiert. Er wird
von einem andern geschrieben. Abschreiben als eine Tätigkeit, in der sich das ängstliche
Bekenntnis zum Bekannten mit der Auslieferung an das Fremde verbindet, ist sowohl Aufschreiben
als auch Geschrieben werden.« (Frey 1998, S. 68-69)

239
Vgl. Gerelius' Beschreibung der Kolonialschulen; Gerelius 1820, S. 46-53.



284 III. Pervers schreiben

atory writing, bestâr deruti att Operationen förrättas med det enklaste Instrument,
pekfingret, att den roar, faster uppmärksamheten och ger genast ett redigt begrepp om
bokstafvens rätta form. Att förenkla undervisningen, böra bokstäfverna arrangeras
efter formerna och ej alltid efter den Alphabetiska ordningen. Uppmärksamheten bör i
synnerhet fästas pâ de mest likformiga t.ex. b. d. p. q. m. w. n. u.240

Gerelius macht ganz deutlich, daß die vorgeführte Einübung des Schreibens im
Zentrum eines ausgeklügelten >semio-somatischen< Programms steht, das ganz auf die

Koordination von Bewegungs- und Verstandesabläufen ausgerichtet ist. In der

Einleitung seiner Abhandlung macht er selbst in entlarvender Art und Weise auf die

maschinelle Effizienz dieser Pädagogik aufmerksam (die ersten Schulen, die dem Bell-
Lancasterschen Prinzip folgen, entstehen nicht von ungefähr in den industrienahen

Proletariervierteln Londons):

Med största skäl kan [methoden] anses för en lycklig Mechanism, använd pä förstands
förmögenheterna, som förkortar och understöder alla deras operationer samt befordrar
en skyndsammare, friare och fullkomligare utveckling af alla menniskans agerande
krafter, tili idoghetens och förständs-kulturens framgâng och förädling.241

So liest sich die ausführliche Beschreibung der Geräte, die für die Einrichtung einer

Schule nach dem Lancasterschen Vorbild benötigt werden, wie die Bestellliste eines

gut organisierten Maschinenparks.242 Dagegen illustriert etwa die Darstellung der

acht Klassen, in welche der Schreibunterricht gegliedert ist, wie akribisch die Koordination

von Körperbewegung und Zeichensystem geplant wird. Die Genauigkeit, mit
der aufgezeigt wird, zu welchem Zeitpunkt die Schüler welche (maschinellen)

Bewegungsabläufe inkorporieren sollen, liest sich wie eine Demonstration zur
zentralen These aus Foucaults Surveiller et punir. »Der menschliche Körper geht in eine

Machtmaschinerie ein, die ihn durchdringt, zergliedert und wieder zusammensetzt«.243

Eine Illustration dieser Verknüpfung von semiotischem und pragmatischem System,

240 Gerelius 1820, S. 65-66. »Erste Klasse / l:mo Das große und kleine Alphabet sowohl für den Druck
als auch für das Schreiben wird im Sand mit dem Zeigefinger oder einem stumpfen Holzstöckchen

geschrieben. / 2:o In Halbzirkeln wird gelernt, das gleiche Alphabet zu erkennen und richtig
auszusprechen. / Die erste Idee, Kindern das Alphabet an einer Sandbank schreiben zu lehren,

gewann Doktor Bell an einer Malabar-Schule, wo die Eingeborenen im Sand auf dem Boden zu
schreiben lernten. / Der große Vorteil, den das Schreiben im Sand vor allen anderen Arten des

vorbereitenden Schreibens, Initiatory writing, besitzt, besteht darin, daß die Operation mit dem

einfachsten Instrument, dem Zeigefinger, durchgeführt wird, daß sie Freude bereitet, die

Aufmerksamkeit auf sich zieht und sofort einen klaren Begriff über die richtige Form des

Buchstabens vermittelt. Um den Unterricht zu vereinfachen, sollten die Buchstaben nach ihrer Form

arrangiert werden und nicht immer nach der alphabetischen Ordnung. Die Aufmerksamkeit sollte

insbesondere auf die am ähnlichsten gestalteten Buchstaben gezogen werden; z.B. b. d. p. q. m. w.
n. u.«

241 Gerelius 1820, S. 2. »[Die Methode] kann mit besten Gründen als glücklicher Mechanismus angesehen

werden, der auf die Verstandesvermögen angewendet wird, um alle ihre Operationen zu
verkürzen und zu unterstützen. Eine schnellere, freiere und vollkommenere Entwicklung aller
agierenden Kräfte des Menschen wird befördert, um den Fortschritt und die Veredlung von

Fleißigkeit und Verstandes-Kultur voranzutreiben.«
242

Vgl. Gerelius 1820, S. 59-64.
241 Foucault 1977, S. 176.



11. Schreiben schreiben 285

die durch den Schreibakt forciert wird, bietet eine Tafel aus Gerelius' Studie, deren

französisches Pendant sich nicht von ungefähr bei Foucault wiederfindet (vgl. Abb.
I).244

Wer genaueres über die körperliche Feinmotorik erfahren will, die das angestrebte

>flüssige< Schreiben mit Feder und Tinte auf Papier ermöglicht, der sei auf die

aufschlußreiche Studie Elementar-Grunder i Skrifkonsten jemte Elementar-Förskrift;
samt om Pennans hâllning och förande (Elementar-Gründe in der Kunst des

Schreibens mit einer elementaren Vorschrift; und über die Haltung und Führung des

Stiftes; 1827) von Georg Suell verwiesen, die ebenfalls von einem englischen

Vorbild inspiriert und für den Wechselunterricht konzipiert ist.245 Suell setzt sich für
eine umfassende Transformation der Schreibmotorik ein, welche die Armmuskulatur
in den Schreibakt einzubinden und somit die Feinmotorik der Hand gleichermaßen zu

verstärken wie zu entlasten versucht:

Af Carstairs's ofvananförda anmärkningar ses, att han undervisar sina disciplar att
framför allt nyttja armens rörelse under skrifningen. [...] Det är nemligen klart att
färdigheten och ledigheten i skrifning mäste, dâ alla de öfriga villkor, som Carstairs
föreskrifver, iakttagas, betydligt vinna genom armmusklernas rörelse. Dessa blifva att
anse säsom häfstänger, hvilka yttra en mângdubbelt större kraft än fingrarnas muskier,
och i samma mân sätta pennan i rörelse med större lätthet. Derigenom tröttas den

skrifvande vida mindre, än om han blott nyttjar fingrarna, och snabbheten och
friheten af hans skrifning vinna betydligt.24''

Das angestrebte Ziel der Schreibkunst ist das Vermögen, durchgehend zu schreiben:

»Ändamälet [...] är, att sätta lärjungen i stand att skrifva heia sidan ned utan att taga

pennan ifrän papperet, hvilket förfarande Carstairs anser sâsom en grundpelare för sitt
system«.247 Die Studie kreist also um die rein motorischen Fähigkeiten, die das

Schreiben jener Schreibschrift ermöglichen, auf deren weitreichende Implikationen
Friedrich Kittler aufmerksam gemacht hat (die anschauliche Textsynthese, die durch

den flüssigen Schreibstil vorbereitet wird, bietet die Grundlage für den Stimmwahn,

Foucault 1977, Abb. 11 (Bildteil nicht paginiert).
245 Im Text selbst wird mehrfach auf John Carstairs' Abhandlung Lectures on the Art of Writing &c.

&c. To which are added several Methods ofAsquiring Improvement in Buisness Hand Writing, by a

Peculiar Movement of the Pen (London 1816) verwiesen, die mir in deutscher Übersetzung zur
Verfügung stand. Vgl. Carstairs 1829.

246 Suell 1827a, S. 14-15. »Aus den oben angeführten Anmerkungen Carstairs' läßt sich entnehmen,
daß er seine Schüler in erster Linie dazu anhält, die Bewegungen des Arms während des Schreibens

auszunutzen. [...] Es ist nämlich klar, daß die Fertigkeit und Ungezwungenheit im Schreiben

erheblich durch die Bewegung der Armmuskeln gesteigert werden kann, wenn man all die übrigen
Bedingungen, welche Carstairs vorschreibt, genau beachtet. Die Armmuskeln können als Hebe!

angesehen werden, die eine vielfach größere Kraft ausüben als die Muskeln der Finger, und die in

gleicher Weise den Stift mit größerer Leichtigkeit in Bewegung setzen. Dadurch ermüdet der
Schreibende viel weniger, als wenn er nur die Finger benutzen würde, und die Schnelligkeit und

Freiheit seines Schreibens nimmt erheblich zu.«
247 Suell 1827a, S. 15. »Das Ziel ist es, den Lehrjungen dazu zu bringen, eine ganze Seite herunter zu

schreiben, ohne den Stift vom Papier zu nehmen: Ein Verfahren, das Carstairs als Grundpfeiler
seines Systems ansieht.«



286 III. Pervers schreiben

der den metaphysischen Konzepten der Goethezeit zugrundeliegt).248 Mit den minuziösen

Vorgaben, welche Muskeln bei welcher Schreibübung wie in Anspruch genommen

werden sollen, könnte das Buch als Untersuchungsgegenstand jener
naturwissenschaftlich inspirierten Forschungsrichtung innerhalb der Schriftforschung in
Anspruch genommen werden, die sich mit den rein anatomischen Aspekten des Schreibens

auseinandersetzt.249 Der ganzen Abhandlung liegt der Versuch zugrunde, die

Effizienz des schreibenden Körpers über eine Deregulierung und Neuformierung von

Bewegungsabläufen (der Autor selbst spricht von >Operationen<) zu steigern. Welch

absurde Züge dieses Bemühen annehmen kann, zeigt sich insbesondere in einer

Passage, in der der Autor seine ohnehin komplexen Vorgaben an den Schreibenden

nochmals zu optimieren versucht (als maßgebliches Hilfsmittel für die Beschreibung
der Bewegungsabäufe und der Übungen, welche die Schüler anhand dieser

Beschreibungen nachvollziehen sollen, dienen mehrere Linienraster, die dem Buch als

Anhang beigefügt sind):

Sid. 25 sägerjag, att lärjungen bör se nedât pâ den Unie hvarpâ han skrifver. Detta lät-
tar naturligtvis skrifvandet af streket; men jag har underlâtit att der nämna, att pennan
bör dervid hâllas nästan perpendikulär (lodrät), emedan linien eljest icke skulle kunna

ses, i anseende tili att handleden bör stödja pâ sin flata, hvarigenom pennans rygg
kommer att vändas uppât, och pennan just derigenom skulle undandölja linien, i hän-
delse den holies i en mera liggande ställning. I afsigt att lûtta pennans erforderliga
parallela ställning, mâste allenast pekfingrets yttersta led ligga pâ pennans rygg [fn:
När man fätt mera öfning, kan äfven pekfingrets andra led läggas pâ pennan.
Pekfingrets rygg kommer att stâ märkligt högre än lângfingrets], Dâ pennan halles full-
komligt parallel med den lutande linie hvarpâ skrifves, ses dess öfra ända peka mot
bröstet, i det ögonblick streket göres.250

248 »Die großen metaphysischen Einheiten, die die Goethezeit erfindet - Bildungsweg, Autobiographie,

Weltgeschichte -, sind kontinuierlich-organischer Fluß, einfach weil ein kontinuierlicher
Schreibfluß sie von Kindesbeinen an trägt.« Zur Signifikantenlogik der von den Zeitgenossen als

»englische Kursivschrift« [sie!] betitelten Schreibschrift vgl. Kittler 1995, S. 102-137, hier S. 105.

Kittler stützt seine Beobachtungen auf die Schreiblehrbücher von Stephani und Pöhlmann. Dabei

geht es ihm in erster Linie um die Erscheinung des Schriftbildes und der Unterrichtstechniken, die
auf eine konsequente Verbindung von Lese- und Schreibunterricht zielen und somit erst die

Grundlage für die Ausbildung einer individuellen Handschrift und Stimme herstellen. Die rein
anatomischen Aspekte, die diesem Schreiben unterliegen, werden von Kittler dagegen so gut wie

ausgespart. Dies ist um so bemerkenswerter, da diese rein körperlichen Aspekte durchaus in der

Lage sind, die Homogenität des von Kittier vertretenen >semio-medientheoretischen< Programms in

Frage zu stellen (ich verweise noch einmal auf die Ausführungen in Campe 1991).
249 Einen Überblick über den naturwissenschaftlichen Blickwinkel auf das Schreiben vermittelt der

kurze Artikel »Writing by hand«, den Arnold J. W. M. Thomassen für das Handbuch Schrift und

Schriftlichkeit verfaßt hat.
250 Suell 1827, [S. IV einer nicht paginierten Vorschrift]. »Auf S. 25 sage ich, daß der Schüler nach

unten auf die Linie sehen sollte, auf der er schreibt. Das erleichtert natürlich das Schreiben des

Striches-, aber ich habe versäumt zu erwähnen, daß der Stift dabei fast perpendikulär (senkrecht)
gehalten werden muß, da die Linie ansonsten nicht gesehen werden könnte, zumal sich das

Handgelenk auf seine flache Seite stützen sollte, wodurch der Rücken des Stiftes nach oben

gewendet wird, und der Stift genau dadurch die Linie verbergen würde, falls man ihn in einer eher

liegenden Stellung hielte. Um die erforderliche parallele Stellung des Stiftes zu erleichtern, muß



11. Schreiben schreiben 287

Carstairs selber arbeitet hier sogar mit Hilfsmitteln, um die Bewegungen zu

regulieren (vgl. Abb. 2):

Sobald die Finger auf die beschriebene Art um die Feder geordnet sind, kommt es nun
darauf an, daß die Beweglichkeit dieser Finger durch ein Hilfsmittel gehindert wird,
weil in der ersten Unterrichtsperiode der Schüler gezwungen werden muß, die Formierung

der Buchstaben durch die Bewegung des ganzen Arms (freie Handbewegung) zu

bewerkstelligen. Man umschlingt daher die Hand mit einem schmalen hinlänglich langen
Bändchen auf folgende Weise: Ein Theil des Bandes geht um den ersten und zweiten
Finger und zugleich um das erste Gelenk des Daumens; mit dem andern Theil des Bandes

bindet man den dritten und vierten Finger, zwischen den Nägeln und dem ersten
Gelenke, zusammen, und so zieht man sie beide gelinde an, bis sie sich unter der
Handwurzel befinden und ihre Nägel das Papier flach berühren, damit sie in dieser Stellung
der Hand als Stütze dienen. Oben auf der Handwurzel wird das Band in eine Schleife
gebunden, und auf den beiden Fingern, welche die Feder halten, ebenfalls.251

Jeder, der sich an diesem regelrechten Finger-Ballett versucht, wird verstehen, wieso

der Autor sich zu einer Apologie seiner Vorgehensweise gezwungen sieht. Trotz des

deutlichen Versuches, den Körper des Schülers bis zu den Fingerspitzen zu kontrollieren,

wird größter Wert auf die Differenz zu >eigentlich< fremdregulierten
Unterrichtspraktiken gelegt. Als abschreckendes Beispiel fungiert wieder das reine Kopieren

von Buchstaben. Folgt man den Ausführungen des Autors, so können die

Buchstabenformationen, die sich im Anhang des Buches finden, den Schülern alleine
deshalb nicht aufoktroyiert werden, da sie in ihrer Linienführung umgekehrt dem

vermeintlich >natürlichsten< Bewegungsablauf eines effizienten Schreibens folgen. Was

die Schüler also über den Schreibunterricht lernen sollen, ist nicht die Schönschrift
selbst. Das Aussehen dieser Schrift ist lediglich das Produkt eines >optimierten<

Umgangs mit dem Schreibwerkzeug, den die Schüler mit >eigenem< Leben zu füllen
lernen:

Man mäste icke lâta sig afskräcka af det konstlade och tvungna, som, vid första
päseendet, mahända tyckes vara i det sätt att hâlla och föra pennan, som i detta arbete
beskrifves. Händen fâr, i man den vid detta sätt blifver van, en utomordentlig frihet
och ledighet. Barnet vänjer sig ganska snart dervid, och den princip, som dervid ligger
tili grund, är ofelbart riktig, och är i England tillräckligen bestyrkt af erfarenheten.
Man päminne sig att skrifkonsten bör utöfvas med ledighet och snabbhet, samt

följaktligen fordrar sina egna handgrep, och icke bestâr deri att lärjungen härmar en

förskrift, utan afseende pâ huru verktyget (pennan) nyttjas. Pä detta sednare vis, mera
ritar han, än skrifver,252

alleine das äußerste Glied des Zeigefingers auf dem Rücken des Stiftes aufliegen [Fn: Wenn man
über mehr Übung verfügt, dann kann sogar das zweite Glied des Zeigefingers auf den Stift gelegt
werden. Der Rücken des Zeigefingers wird deutlich höher liegen als der des Mittelfingers], Wenn
der Stift vollkommen parallel zu der schrägen Linie gehalten wird, auf der man schreibt, dann sieht

man sein oberes Ende auf die Brust hin zeigen, sobald der Strich gezogen wird.«
251 Carstairs 1829, S. 61.
252 Suell 1827, [S. V einer nicht paginierten Vorschrift], »Man sollte sich nicht von der künstlichen und

gezwungenen Art abschrecken lassen, die - auf den ersten Blick - vielleicht der in dieser Arbeit



288 III. Pervers schreiben

Der pragmatische Charakter des Lehrbuches wird in den Übungsvorschlägen deutlich,
welche die einzelnen Abschnitte abschließen. Dem Buch sind Schriftproben und leere

Übungsbögen beigefügt, die zeigen, welches Liniennetz Schrift und Motorik des

Schreibens reguliert (vgl. Abb. 3).

Die Idee, die Einübung von elementaren Schreibbewegungen durch den Gebrauch

von liniertem Papier zu unterstützen, wird auf Pestalozzi zurückgeführt.253 Dabei

wird diese streng wirkende Form der Regulierung für ein durchaus modernes

Bildungsprogramm in Anspruch genommen, welches auf die Selbstbeteiligung der
Schüler ausgerichtet ist. Die Linien dienen den Schülern als eine Art Korsett, das es

ihnen ermöglicht, sich von Beginn an eigenständig auf dem Papier zu bewegen:

Den idé, som ligger tili första grund för detta försök, nemligen att lâta vägräta och
lutande linier afmäta bokstäfvernas former, säväl i deras helhet, som i deras delar

(grunddrag), torde möta klander hos dem som förmena, att barnet bör frân aldra första
början skrifva utan linier. Dessa personer täckas, innan de dömma, först inhämta af
sjelfva Anvisningen det rätta bruket af förskriften och skrifarket. De skola dâ finna, att
lärjungen snart nog tillhâlles att skrifva utan linier, och visserligen mycket förr lärer
att hâlla rät rad pâ fri hand, än om han allt ifrân början blifvit öfverlemnad ât den

obestämdhet och den oreda, som ätfölja saknaden af all mekanisk hjelp vid en sä

invecklad och svär sak, som Skrifkonsten är, - betraktad, icke sâsom en ömkelig och
skef efterapning af bokstafsformer, men sâsom ett allt ifrän början regelbundet och

tröget framställande deraf.254

beschriebenen Manier innewohnt, den Stift zu halten und zu führen. In dem Maße, in dem man
sich an diese Manier gewöhnt, erhält die Hand eine außerordentliche Freiheit und

Ungezwungenheit. Das Kind gewöhnt sich ziemlich schnell daran, und das Prinzip, das dieser Art
zugrundeliegt, ist zweifelslos richtig und in England hinlänglich durch einschlägige Erfahrungen
bezeugt. Man erinnere sich daran, daß die Schreibkunst ungezwungen und schnell ausgeführt
werden sollte, und daß sie daher eigene Handgriffe erfordert. Sie kann also nicht darin bestehen,
daß der Schüler eine Vorschrift nachäfft, sondern sollte darauf abzielen, wie das Werkzeug (der
Stift) benutzt wird. Auf letztere Weise lernt er eher zu zeichnen als zu schreiben.« Zum
zeitgenössischen Topos des Schreibens als Zeichnen vgl. Kittler 1995, S. 102-107.

253 »Idén att lata korsande linier tjena tili rättelse vid bokstäfvernas formerande, har för nära trettio är
sedan blifvit framställd af Pestalozzi, som lät linierna formera qvadrater.« (Suell 1827a, [S. I einer
nicht paginierten Vorschrift]; »Die Idee, kreuzende Linien anzuwenden, um die Formierung von
Buchstaben zu verbessern, ist vor gut dreißig Jahren von Pestalozzi vorgestellt worden, bei dem die
Linie Quadrate formten.«)

254 Suell 1827a, S. 1-2. »Die Idee, die den absoluten Grund dieses Versuches bildet - nämlich die
Formen von Buchstaben sowohl in ihrer Ganzheit als auch in ihren Teilen (Grundzügen) durch

waagerechte und schräge Linien abzumessen -, wird wohl bei denjenigen Kritik finden, die
meinen, daß das Kind vom allerersten Beginn an ohne Linien schreiben sollte. Diese Personen

werden gebeten, bevor sie urteilen, erst die Anweisungen über den richtigen Gebrauch der
Vorschriften und Schreibbögen einzuholen. Sie werden entdecken, daß der Schüler schon bald dazu

aufgefordert wird, ohne Linien zu schreiben, und sicherlich sehr viel früher lernt, die Zeile auch
mit freier Hand richtig zu halten, als wenn er von Anfang an der Unbestimmtheit und der

Unordnung überlassen gewesen wäre, die dem Fehlen mechanischer Hilfe folgen - zumindest bei
einer so verwickelten und schweren Sache, die die Schreibkunst darstellt, wenn man sie nicht als

eine jämmerliche und schiefe Nachäffung von Buchstabenformen betrachtet, sondern von Anfang
an als eine geregelte und originalgetreue Darstellung dieser Formen betreibt.«



11. Schreiben schreiben 289

Der Bezug zu Suells Schriftbildern drängt sich nicht nur auf, da die Handschriften

Almqvists in einer ähnlichen Kursivschrift abgefaßt sind. Entscheidend scheint mir
in diesem Zusammenhang zu sein, daß die Reinschriften, die der Fiktion zufolge ja
aus der (Stahl)Feder Rudas stammen, selbst das Liniensystem mit-inszenieren, das

solch standardisierten Schreibtechniken zugrundeliegt (vgl. etwa Tafel 5). Angesichts
der Aufmerksamkeit, mit der die Akademiemitglieder der Bedeutung konkreter

Schriftbilder nachgehen, scheint mir diese >marginale< Tatsache keineswegs zufällig
zu sein. Immerhin finden sich auch in den zitierten Marginalien, in denen aktuelle

Angebote der örtlichen Schreibwarenhändler aufgeführt werden, gleich zwei konkrete

Verweise darauf, daß das Spiel mit der auffälligen Linienführung durchaus intendiert
ist: »Writing Paper with Lines« und »writing paper lined« (vgl. Tafel 7 und 8).

Die demonstrative Linierung der Zeilen ist um so bemerkenswerter, da diese Praktik

schon im frühen 19. Jahrhundert den heftigen Angriffen der Neuhumanisten

ausgeliefert war (offensichtlich bezieht sich Suell in seiner Apologie genau auf diese

Kritik). Ich verweise auf eine Passage aus Lorenzo Hammarskölds Om âdertonde âr-

hundradets märkvärdiga uppfostringsförslag och deras inflytandepä tidslynnet (1817).
In dieser durch und durch polemischen Abrechnung mit den pädagogischen Konzepten
des späten 18. Jahrhunderts kommt Hammarsköld auch auf Pestalozzis

Schreiblehrmethode zu sprechen:

[Metoden] med sin minutiösa noggrannhet, sin enformiga taktvana, sitt handgripliga
förfaringssätt och sitt kvadratiskt bestämda, noga kopierande förslöar, uttröttar och
mekaniserar förmögenheterna i stället för att bilda dem och över alla föremäl för
elevens ögon breder ett matematiskt nät, som han under heia sin övriga livstid
svârligen skall kunna borttaga för att se föremälen sä, som de verkligen äro.2"

Angesichts dieser Kritik könnte man vermuten, daß der Stil der in den 1850er und

60er Jahren entstandenen Handschriften Almqvists, die in der Fiktion ja gänzlich
tumben Schreibern zugeschrieben werden, lediglich als Produkt einer bewußten

Inszenierung zu verstehen ist. Handelt es sich also um eine Mimikry von Schreibweisen

des späten 18. und frühen 19. Jahrhunderts bzw. um eine bewußte ironische

Brechung des eigenen, mechanisch anmutenden Kursivschriftstils?
Auch wenn ich denke, daß es in der Tat gute Gründe gibt, von einer >Vor-

führung< der eigenen Handschrift und von einer Theatralisierung des eigenen

Schreibens zu sprechen, würde ich diese >Verdoppelungsstrategien< nicht zu voreilig
als kritisch-ironische Brechungen interpretieren. Versteht man die Inszenierung der

Handschrift nämlich lediglich als eine Form der kritischen Distanzierung, dann droht

man den theoretischen Gehalt des Textes wieder auf den Stand des frühen 19. Jahr-

255 Zitiert nach Wijmark 1928, S. 20. »Mit ihrer minuziösen Genauigkeit, ihrem einförmigen Takt,
ihrer handgreiflichen Verfahrensweise und ihrem quadratisch bestimmten, genauen Kopieren
verlangsamt, ermüdet und mechanisiert [diese Methode] die Vermögen anstatt sie auszubilden. Sie

breitet über alle Gegenstände und vor die Augen des Schülers ein mathematisches Netz, das er
während seiner gesamten übrigen Lebenszeit kaum entfernen kann, um die Gegenstände so zu
sehen, wie sie wirklich sind.«



290 III. Pervers schreiben

hunderts zurückzuschrauben. Die Komplexität des Schreibaktes, die mit der Thematisierung

der körperlichen Aspekte des Schreibens aufgedeckt wird, würde wieder auf

die einfache dialektische Beziehung zwischen geistlosem Schreiber und geistvollem
Autor reduziert werden. Die Souveränität des Autors nähme in diesem Fall sogar in
einem ungewohnten Ausmaße zu, da selbst die Tätigkeit des den Text konstituierenden

Schreibens im doppelten Sinne des Wortes im Text >aufgehoben< und somit in
einer paradoxen Bewegung der Kontrolle einer Autorschaft unterstellt werden würde,

die sich in ihrer Funktion erst über den Text konstituiert.
Ich erwähne diese Interpretationsmöglichkeit, da sie es erlaubt, auf prominente

deutsche Vorbilder einzugehen, die das Autor-Schreiber-Verhältnis thematisieren und

auf die die Handschrift m.E. deutlich Bezug nimmt (ich erinnere nochmals daran, daß

Ruda immer noch in seiner Funktion als >Staatsrat in Deutscher Literatur< auftritt).

11.4. >Ver-rückt< schreiben (Almqvist mit Hegel)

Goethe selbst kommt u.a. in Dichtung und Wahrheit auf die manuellen Aspekte des

Schreibens zu sprechen. Es ist von seinen frühesten >Schriften< oder besser >Texten<

die Rede:

Was mir diese Arbeit sehr erleichterte, war ein Umstand, der dieses Werk und überhaupt
meine Autorschaft höchst voluminös zu machen drohte. Ein junger Mann von vielen
Fähigkeiten, der aber durch Anstrengung und Dünkel blödsinnig geworden war, wohnte
als Mündel in meines Vaters Haus, lebte ruhig mit der Familie und war sehr still und in
sich gekehrt, und wenn man ihn auf seine gewohnte Weise verfahren ließ, zufrieden und

gefällig. Dieser hatte seine akademischen Hefte mit großer Sorgfalt geschrieben, und

sich eine flüchtige leserliche Hand erworben. Er beschäftigte sich am liebsten mit
Schreiben, und sah es gern, wenn man ihm etwas zu kopieren gab, noch lieber aber,

wenn man ihm diktierte, weil er sich alsdann in seine glücklichen akademischen Jahre

versetzt fühlte. Meinem Vater, der keine expedite Hand schrieb, und dessen deutsche

Schrift klein und zittrig war, konnte nichts erwünschter sein, und er pflegte daher, bei
Besorgung eigner sowohl als fremder Geschäfte, diesem jungen Manne gewöhnlich
einige Stunden des Tags zu diktieren. Ich fand es nicht minder bequem, in der Zwischenzeit

alles was mir flüchtig durch den Kopf ging von einer fremden Hand auf dem Papier
fixiert zu sehen, und meine Erfindungs- und Nachahmungsgabe wuchs mit der Leichtigkeit

des Auffassens und Aufbewahrens.256

Angesichts dieser besonderen >schreib-technischen< Vorgaben überrascht es nicht, daß

der junge Goethe (oder eben der vermeintlich tumbe Schreiber) ein so großes Werk

>schreibt<, wie er es noch nie unternommen habe. Bezeichnenderweise handelt es sich

dabei um ein Palimpsest: Ein »biblische[s] prosaisch-epische[s] Gedicht«, in dem

sich Goethe daran macht, die Josephsgeschichte »durch Einschaltung von Inzidenzien

und Episoden [...] zu einem neuen und selbständigen Werke zu machen«.257 Das

Scheitern dieses >Werk<-Projektes illustriert, wieso die Emanzipation von dem

256 Goethe 1985, S. 153-154.
257 Goethe 1985, S. 153.



11. Schreiben schreiben 291

Schreiber eine wichtige Episode in der geschilderten Genese des >Autors< darstellt.

Erst durch die bewußte Aneignung einer eigenen Handschrift emanzipiert sich Goethe

von der durch den Schreiber personifizierten Schreibmechanik, von dem Schreiben

um des Schreibens selbst willen. Die Emanzipation erfolgt nicht von ungefähr über

eine Gattung, die nach einer »vorgeschriebenen Art« verfertigt werden könne: »[Die

sogenannten Texte der sonntägigen Kirchenmusiker] hatte ich seit länger als einem

Jahre mit eigener Hand abgeschrieben, weil ich durch diese Privatübung von den

Vorschriften des Schreibermeisters entbunden wurde.«258 Auch wenn die Szene

deutlich illustriert, daß der souveräne Umgang mit der Feder noch nicht mit der

Herrschaft über den Text gleichzusetzen ist, so führt die gesamte Episode doch vor,
daß die vermeintliche Kontrolle über den technisch-körperlichen Aspekt des Schreibens

eine unabdingbare Voraussetzung für die Ausbildung der angestrebten Souveränität

des Autors darstellt.

Die Thematisierung des Schreibaktes in Dichtung und Wahrheit erscheint

insgesamt eine ähnliche Funktion zu erfüllen wie die Reflexion des Schreibens in

Hegels Enzyklopädie des Geistes (die sich bekanntlich ebenfalls als Bildungsroman
lesen läßt). Die vollkommene Kontrolle über den Leib, die im Schreibakt transparent

wird, stellt auch bei Hegel eine Bedingung der Möglichkeit für die

Selbstobjektivierung des Geistes dar. Bevor der Geist sich entäußern und zu entsprechenden

Semiosen gelangen kann, muß er sich des Werkzeuges der Äußerungen bemächtigen.

Nur der Geist, der in diesem Sinne im Körper >heimisch< wird, wird auch Texte

produzieren können, in denen er ein Heim findet. Wie für Goethe bleibt es für Hegel

völlig fraglos, daß sich die Mechanik des Schreibens schon früh vollständig regulieren

läßt. So ist das Schreiben letztendlich auf einer sehr niedrigen Stufe der sich
entfaltenden Dialektik des Geistes anzusiedeln:

Wenn die im Dienste des Geistes zu vollbringenden Tätigkeiten des Leibes oftmals
wiederholt werden, erhalten sie einen immer höheren Grad der Angemessenheit, weil
die Seele mit allen dabei zu beachtenden Umständen eine immer größere Vertrautheit
erlangt, in ihren Äußerungen somit immer heimischer wird, folglich zu einer stets
wachsenden Fähigkeit der unmittelbaren Verleiblichung ihrer innerlichen Bestimmungen
gelangt und sonach den Leib immer mehr zu ihrem Eigentum, zu ihrem brauchbaren

Werkzeuge umschafft, so daß dadurch ein magisches Verhältnis, ein unmittelbares
Einwirken des Geistes auf den Leib entsteht.
Indem aber die einzelnen Tätigkeiten des Menschen durch wiederholte Übung den

Charakter der Gewohnheit, die Form eines in die Erinnerung, in die Allgemeinheit des

geistigen Inneren Aufgenommenen erhalten, bringt die Seele ihre Äußerungen eine
auch anderen zu überliefernde allgemeine Weise des Tuns, eine Regel. Dies Allgemeine
ist ein dermaßen zur Einfachheit in sich Zusammengefaßtes, daß ich mir in demselben
der besonderen Unterschiede meiner einzelnen Tätigkeiten nicht mehr bewußt bin. Daß

dem so sei, sehen wir zum Beispiel am Schreiben. Wenn wir schreiben lernen, müssen
wir dabei unsere Aufmerksamkeit auf alles Einzelne, auf eine ungeheure Menge von
Vermittlungen richten. Ist uns dagegen die Tätigkeit des Schreibens zur Gewohnheit

258 Goethe 1985, S. 154.



292 III. Pervers schreiben

geworden, dann hat unser Selbst sich aller betrefflichen Einzelheiten so vollständig
bemeistert, sie so sehr mit seiner Allgemeinheit angesteckt, daß dieselben uns als
Einzelheiten nicht mehr gegenwärtig sind und wir nur deren Allgemeines im Auge
behalten. So sehen wir folglich, daß in der Gewohnheit unser Bewußtsein zu gleicher
Zeit einer Sache gegenwärtig, für dieselbe interessiert und umgekehrt doch von ihr
abwesend, gegen sie gleichgültig ist, - daß unser Selbst ebensosehr die Sache sich
aneignet wie im Gegenteil sich aus ihr zurückzieht, daß die Seele einerseits ganz in ihre
Äußerungen eindringt und andererseits dieselben verläßt, ihnen somit die Gestalt eines
Mechanischen, einer bloßen Naturwirkung gibt. (HgW 10, 191)

Zunächst mag es so erscheinen, als ob Hegel die Leib-Seele-Thematik, die

unweigerlich mit der Reflexion des Schreibaktes einhergeht, recht traditionell behandelt

und auf ein reines Besitzverhältnis - die Aneignung des Körpers durch den Geist -
reduziert. Ein zweiter Blick auf die Passage zeigt jedoch, daß die ganze Reflexion im
Gegenteil darauf angelegt ist, der >magischen< Relation zwischen Leib und Seele in
ihrer Komplexität gerecht zu werden.259 Dies kommt in den widersprüchlich
anmutenden Formulierungen zum Ausdruck, mit denen Hegel auf das grundlegende Paradox

des Schreibens zusteuert. Nun sind die Behauptungen, »daß sich unser Selbst die

Sache ebensosehr aneignet wie im Gegenteil sich aus ihr zurückzieht, daß die Seele

einerseits ganz in ihre Äußerungen eindringt und andererseits dieselben verläßt«,
kaum zu verstehen, wenn man nicht kurz auf die dialektische Abfolge eingeht, in die

der Abschnitt eingebettet ist.

Wir befinden uns - wie oben erwähnt - noch ganz am Anfang der »Entwicklung
des Geistes«. In dem ersten Kapitel (I.A: »Anthropologie. Die Seele«) der ersten

Abteilung (I: »Der subjektive Geist«) der Philosophie des Geistes spricht Hegel noch

nicht einmal von Geist, sondern zunächst von der >Seele< bzw. dem >Naturgeist<. Mit
diesen Begriffen versucht Hegel den unfreien, noch nicht bei sich selbst seienden

Geist zu bestimmen, der sich unmittelbar äußert, noch ganz in der Natur befangen

und auf seine Leiblichkeit bezogen ist (vgl. HgW 10, 40). Aufgrund ihrer

unmittelbaren Verflechtung mit körperlichen Qualitäten wird die Seele als Gegenstand

der Anthropologie behandelt. Der oben zitierte Passus ist dem ungemein
aufschlußreichen zweiten Abschnitt (I.A.b.: »Die fühlende Seele«) dieses Kapitels
entnommen, in dem Hegel so komplexen Phänomenen wie dem Traum, dem Wahnsinn

und dem Gedächtnis gerecht zu werden versucht. Kein Wunder, daß Hegel selbst

diesen Abschnitt als »ebenso schwierig wie interessant« (HgW 10, 117) bezeichnet.

Tatsächlich nehmen die entsprechenden Paragraphen eine Schlüsselfunktion in der

Philosophie des Geistes ein, da der Übergang von der »natürlichen« zur »fühlenden«

Seele alle nachfolgenden dialektischen Bewegungen vorstrukturiert. Die »fühlende

Seele« wird als eine auf sich selbst bezogene Empfindung, als innere Differenzsetzung

- letztendlich also als eine Form von >Ver-rücktheit< - definiert, die es

erlaubt, sich von dem gleichermaßen leiblichen wie geistigen Zustande eines reinen

259 Tatsächlich beginnt der Abschnitt mit einer Polemik gegen den platten Gegensatz, mit der man
»dem Ich als dem durchaus Einfachen, Einen - diesem Abgrunde aller Vorstellungen - die
Materie als das Viele, Zusammengesetzte in absoluter Schroffheit gegenüberstellt.« (HgW 10, 46)



11. Schreiben schreiben 293

>Ansichseins< abzusetzen, die aber im Gegensatz zum Bewußtsein nicht in der Lage

ist, deutlich zwischen >innen< und >außen<, >Körper< und >Geist< zu differenzieren und

den Gegenstand zu bestimmen, auf den sich diese selbstrekursive Gefühlsbewegung
bezieht (vgl. HgW 10, 117-121). Es findet wederein »objektives Bewußtsein, [ein]
Wissen von der Welt als einer wirklich aus mir herausgesetzten statt« (HgW 10,

121), noch hat die Seele jenen Abstraktionsprozeß vollzogen, der es dem Subjekt
erlaubt, sich als »für sich selbst seiende[s], sich selbst gegenständliche[s] Ich« (HgW
10, 121) wahrzunehmen. Insgesamt geht es in dem Abschnitt also um nichts anderes

als um den Versuch, unterschiedlichen Phänomenen des >Vor-Bewußtseins< mit
einem idealistischen Vokabular gerecht zu werden.

Die Dialektik der »fühlenden Seele« nimmt in dem unmittelbaren Gefühl einer

inneren Differenz ihren Ausgang, das am deutlichsten in dem dunklen Verhältnis

zwischen Kind und Mutterleib zum Ausdruck kommt (I.A.b.a: »Die fühlende Seele

in ihrer Unmittelbarkeit«), Diese Differenz wird durch den Zustand der >Verrücktheit<

auf die Spitze getrieben (I.A.b.ß: »Selbstgefühl«), in der die Seele sich »mit sich

selber entzweit« (HgW 10, 121). Der dialektische Weg zum Bewußtsein - und dies

scheint mir auch für den im letzten Abschnitt des Kapitels I.A.b. thematisierten Akt
des Schreibens entscheidend zu sein - führt über den Wahnsinn.260 Das Schreiben

schließlich gehört zu den Praktiken der »Gewohnheit« (I.A.b.-/), die synthetisch
zwischen der unmittelbar fühlenden und der selbstfühlenden Seele vermitteln und die die

»vollkommene innere Harmonie des Geistes« (HgW 10, 187) wiederherstellen, eine

»Aufhebung der gänzlichen Zerrissenheit des Selbst« (HgW 10, 188) zustandebringen.

Erst die »Gewohnheit« erlaubt eine Festsetzung der Differenzen (v.a. die

Relation zwischen Subjekt und Objekt, vgl. HgW 10, 164-165), über die sich

Bewußtsein konstituieren kann:

Auf der dritten Stufe endlich wird die Seele über ihre Naturindividualität, über ihre
Leiblichkeit Meister, setzt diese zu einem ihr gehorchenden Mittel herab und wirft den

nicht zu ihrer Leiblichkeit gehörigen Inhalt ihrer substantiellen Totalität als objektive
Welt aus sich heraus. Zu diesem Ziele gelangt, tritt die Seele in der abstrakten Freiheit
des Ich hervor und wird damit Bewußtsein. (HgW 10, 121-122)

Da Hegel die Unterwerfung der Leiblichkeit und die Genese des Subjektes noch nicht

an eine Bewegung des Bewußtseins binden kann (da dieses selbst auf die Dialektik
der Seele rekurriert), stellt er die Gewohnheit, mit der das körperlich-geistige Fühlen

auf sich selbst einwirkt, überraschend modem in Form einer >bewußtlos< tätigen

260 Tatsächlich sieht sich Hegel sogar genötigt, seine eigene Argumentation einschränkend zu
kommentieren: »Bereits im Zusatz zu § 402 ist die Verrücktheit als die zweite unter den drei

Entwicklungsstufen aufgefaßt worden, welche die fühlende Seele in ihrem Kampfe mit der Unmittelbarkeit

ihres substantiellen Inhalts durchläuft, um sich zu der im Ich vorhandenen sich auf sich

beziehenden einfachen Subjektivität zu erheben und dadurch ihrer selbst vollkommen mächtig und

bewußt zu werden. Diese unsere Auffassung der Verrücktheit als einer in der Entwicklung der
Seele notwendig hervortretenden Form oder Stufe ist natürlicherweise nicht so zu verstehen, als ob

damit behauptet würde, jeder Geist, jede Seele müsse durch diesen Zustand äußerster Zerrissenheit

hindurchgehen.« (HgW 10, 163)



294 III. Pervers schreiben

Technologie dar, die im Subjekt selbst wirksam wird und die dem Bewußtsein

überhaupt erst die Möglichket bietet, sich von der Einflußsphäre des Leibes zu befreien:

Die Gewohnheit ist wie das Gedächtnis ein schwerer Punkt in der Organisation des

Geistes; die Gewohnheit ist der Mechanismus des Selbstgefühls wie das Gedächtnis der

Mechanismus der Intelligenz. Die natürlichen Qualitäten und Veränderungen des Alters,
des Schlafens und Wachens sind unmittelbar natürlich; die Gewohnheit ist die zu einem
Natürlichseienden, Mechanischen gemachte Bestimmtheit des Gefühls, auch der

Intelligenz, des Willens usf., insofern sie zum Selbstgefühl gehören. Die Gewohnheit ist
mit Recht eine zweite Natur genannt worden, - Natur, denn sie ist ein unmittelbares
Sein der Seele, - eine zweite, denn sie ist eine von der Seele gesetzte Unmittelbarkeit,
eine Ein- und Durchbildung der Leiblichkeit, die den Gefühlsbestimmungen als solchen
und den Vorstellungs- [und] Willensbestimmtheiten als verleiblichten zukommt. (HgW
10, 184)

Hier wird der Konnex zwischen der Gewohnheit und den Widersprüchen deutlich, die

den Akt des Schreibens kennzeichnen: Die widersprüchlichen Bewegungen von
Aneignung und Rückzug beziehen sich auf die unbewußte Mechanik des Schreibaktes,

die es dem Schreibenden erlaubt, die >besonderen< Unterschiede der in diesen Akt
involvierten Tätigkeiten zu überwinden und sich somit ganz auf den Inhalt des zu

Schreibenden zu konzentrieren. Verrharrt der Schreibende dagegen im Bemühen um
eine konsequente >Aneignung< der entsprechenden körperlichen Motorik, dann bleibt
das Subjekt >in sich ver-rückt<, d.h. es befindet sich im Zustand einer »inneren

Entzweiung«, die als Zwangslage empfunden werden kann, in der seelenhaftes und

verständiges Bewußtsein gegeneinander agieren.

Auch wenn der Akt des Schreibens bei Hegel solchermaßen in das engmaschige
Korsett dialektischer Bewegung eingespannt wird, steuern seine Ausführungen doch

relativ zielsicher auf die Probleme und Paradoxien zu, die auch in Nattstycke thematisiert

werden. Auf der einen Seite gelingt es ihm mit der Gewohnheit den Übergang

zwischen Seele und Geist auf eine Art und Weise darzustellen, die die Dialektik
zwischen Körper und Geist nicht als einen gegebenen, sondern als einen sich

entwickelnden Widerspruch behandelt und die somit das zentrale Prinzip der Performa-

tivität des Geistes wahrt. Auf der anderen Seite aber wird die Genese des Bewußtseins

mit der Gewohnheit an ein Prinzip gebunden, das auf einen für sich betrachtet geistlosem

mechanischen Akt (bzw. eine Regel) rekurriert, der sich lediglich auf die Kon-
ventionalität einer >zweiten Natur< berufen kann. Auch wenn Hegel die Reflexion
der Gewohnheit, also die Reflexion körperlicher Operationsketten weit vorantreibt,
nutzt er sie nicht, um liebgewordene >Denk-Gewohnheiten< in Frage zu stellen. Die

Vorstellung der >geistlosen< Mechanik, welche die gesetzte zweite Natur entfaltet,

vermag die Autonomie des Geistes nicht zu gefährden, sondern wird im Gegenteil dazu

verwendet, um die innere Harmonie des Geistes zu bestätigen, die auf der

traditionellen Hierarchie zwischen Körper und Geist beruht.

Der ausführliche Bezug auf Hegels Enzyklopädie bietet sich in diesem Fall an,
da sich Almqvist in Nattstycke auf ähnliche Art und Weise mit den Mechanismen

auseinandersetzt, die >unbewußt< im Schreibakt fortwirken. Ich gehe also nicht davon



11. Schreiben schreiben 295

aus, daß die Mechanik des eigenen Schreibens inszeniert wird, um sich von einer

spezifischen Schreibart oder besser einer spezifischen Schreiblehrmethode zu
distanzieren, sondern daß die Schreibtechnologie vorgeführt wird, um im Gegenteil die

Gewohnheiten aufzuzeigen, die jeder Handschrift zugrundeliegen.
Dies ließe sich etwa an den Schlangenlinien demonstrieren, die das oben behandelte

>Schrift-Gedicht< abschließen (vgl. Tafel 7 und 8). Diese sind m.E. nicht als

Versuch zu verstehen, sich von dem mit dem Schreibakt vorgeführten Rahmen der

linierten Kursivschrift abzusetzen und zu einem >befreiten< Schreibfluß zu finden. Sie

können ganz im Gegenteil als Vorführung >modernerer< Schreiblehrmethoden gelesen

werden, die um 1860 ihrerseits in die Jahre gekommen sind. Ich verweise der

Einfachheit halber auf eine Abbildung aus Johann Paulus Pöhlmanns Schreiblectionen,
bei dem sich die Schüler über das Malen solcher Schlangenlinien einen flüssigen
Schreibschriftstil antrainieren sollen (Abb. 4).261

Daß letztendlich jede Handschrift auf einer spezifischen technologischen
Zurichtung - einer zweiten Natur - beruht, wird nicht zuletzt über die Relation von
Schreiber und Akademievorsitzendem thematisiert. Die beiden Figuren können - wie

gezeigt - als Personifikationen der somatischen und semiotischen Formationen
verstanden werden, die im Schreibakt aufeinander einwirken. Ganz deutlich wird dies im
Bild des völlig bewußtlos agierenden Schreibers, der selbst seine eigenen Äußerungen

von dem in diesem Fall als Autor fungierenden Vorsitzenden diktiert bekommt.

Wenn die Relation zwischen den beiden Figuren auf der einen Seite das Verhältnis
zwischen Bewußtsein und körperlicher Mechanik abbildet, so wird mit der Inszenierung

dieser Relation auf der anderen Seite der Riß aufgezeigt, der diese Dialektik
wieder unterläuft. Zunächst könnte man sagen, daß die Aufsplitterung des Schreibaktes

in seine heteronomen Komponenten eine >innere Zerrissenheit jeglichen Schreibens

offenlegt. Das spannungsreiche Verhältnis zwischen Schreiber und Autor, das

Goethe überwindet, indem er die Fähigkeiten des Schreibers einfach inkorporiert,
wird regelrecht als personaler Konflikt entfaltet. Damit wird der Akt des Schreibens

indirekt wieder auf den Zustand der Verrücktheit zurückgeführt, den Hegel im
vorhergehenden Abschnitt zur »fühlenden Seele« als eine »bei sich selber seiende Nega-

tivität« definiert:

Das verrückte Subjekt ist daher in dem Negativen seiner selber bei sich; d.h. in seinem
Bewußtsein ist unmittelbar das Negative desselben vorhanden. Dies Negative wird vom
Verrückten nicht überwunden, das Zwiefache, in welches er zerfällt, nicht zur Einheit

261
Vgl. Pöhlmanns eigene Beschreibung: »Wenn die Schlangen kriechen, so bewegen sie sich nie

gerade, sondern in lauter Krümmungen fort, so daß, wenn sie in einem feinen Sande kröchen, eine
solche (fig. 19) zurückbleiben würde. Daher nennt man eine Linie, die sich abwechselnd so hin
und her krümmt, eine Schlangenlinie. Wer gut schreiben will, muß eine solche Linie vollkommen

richtig zeichnen können. Ihr müßt daher lernen, wie eine vollkommen richtige Schlangenlinie
beschaffen sein muß. Diese hier (fig. 19 AB) ist fehlerhaft, diese aber (fig. 19 CD) ist richtig
gezeichnet. [...] [Eine Schlangenlinie] muß sanft gebogen und in ihren Vertiefungen breiter als auf
den Erhöhungen seyn [(fig. 19 EF)].« (Pöhlmann 1803, S. 38-39) Ausführlich dazu vgl. Oesterle
1991 und Kittler 1995, S. 102-138, sowie Kap. 13.4 dieser Arbeit.



296 III. Pervers schreiben

gebracht. Obgleich an sich ein und dasselbe Subjekt, hat folglich der Verrückte sich
dennoch nicht als ein mit sich selber übereinstimmendes, in sich ungetrenntes,
sondern als ein in zweierlei Persönlichkeiten auseinandergehendes Subjekt zum Gegenstande.

(HgW 10, 165)

Doch selbst die Anwendung dieser Beschreibung auf das Schreiben ist m.E. noch zu

gewöhnlich, um die Relation zwischen den somatischen und semiotischen Aspekten
des Schreibens zu fassen. Hegels dialektische Aufarbeitung des Innenlebens
verrückter Subjekte ist von vornherein auf die Möglichkeit hin angelegt, deren innerliche

Konflikte synthetisch zu versöhnen. Die Paradoxalität des Schreibakts aber läßt

sich nicht dialektisch beschreiben. Nur wenn die körperliche Mechanik, die dem

Schreiben innewohnt, schon in eine negative Relation zu den damit verknüpften

Geistesbewegungen gesetzt ist, kann sie als das Negative des Bewußtseins
letztendlich von diesem aufgehoben werden (genau dies tut Goethe, wenn er sich von den

>Vorschriften< des Schreibers befreit und sich somit der >inneren Harmonie< seines

Geistes versichert). Nun läßt sich dieser Gegensatz zwischen körperlicher Mechanik
und dem frei werdenden Geist aber selbst als Resultat einer Gewohnheit, eines

spezifischen semio-somatischen Gefüges kennzeichnen: In diesem Fall etwa der

spezifische Mechanismus einer Schreiblehrmethode, die in der Tat soweit perfektioniert
worden ist, daß jegliche körperliche Widerstände auf ein Minimum reduziert werden.

Während sich die Mechanik, welche die körperlichen Bewegungen reguliert, dialektisch

erfassen läßt, bleibt die dem Geist äußere Mechanik, welche die von Hegel als

Entwicklungsgeschichte des Bewußtseins selbst skizzierten Bewegungen - etwa die

Genese des Verhältnisses zwischen Geist und Körper - >von innen her< mitgestaltet,
für die Identitätsphilosophie unzugänglich. Ja, die Untersuchung dieser Mechanik

(hinter der sich nichts anderes als eine komplexe mediale Technologie verbirgt) würde

es umgekehrt sogar erlauben, die technologischen Apriori zu bestimmen, die es

Hegel erst ermöglichen, das Phantasma eines sich selbst bewußt werdenden Geistes

zu entwerfen.

Wenn Almqvist mit der Inszenierung des Autor-Schreiber-Verhältnisses auch

darauf abzielt, die Gespaltenheit schreibender Subjekte vorzuführen, so nicht, um mit
der Dialektik von Herr und Knecht, die dieser Figurenkonstellation zweifelsohne
inhärent ist, gleichzeitig die Möglichkeit einer synthetischen Vereinigung offenzuhalten.

Die Vorführung dieser Relation, die eng mit der Inszenierung des eigenen
Schreibens verknüpft wird, betrifft die fundamentalere Differenz zwischen dem perfor-
mativen Akt des Schreibens und den unterschiedlichen Versuchen, dieser Performanz

nachträglich Herr zu werden.262 Die Handschrift führt also vor, daß die Dialektik, mit
der u.a. Goethe und Hegel die Komplexität des Schreibaktes auf ein verständliches

Niveau zu reduzieren versuchen, nicht den Akt des Schreibens konstituiert, sondern

selbst als Produkt dieses Aktes - also Produkt einer spezifischen semio-somatischen

21,2 Hier wäre wieder auf Jean Paul Bezug zu nehmen, der in seinen Idyllen ebenfalls komplexe
>Autor-Schreiber-Verhältnisse< inszeniert. Vgl. Campe 1980, dessen Ausführungen nicht nur für
diesen Abschnitt der Arbeit maßgebliche Impulse geliefert haben.



11. Schreiben schreiben 297

Intervention - zu verstehen ist. Die Thematisierung des Schreibaktes zielt so auf eine

viel fundamentalere Verrücktheit des Subjektes, das nicht in dem >Negativen seiner

selber<, sondern in dem konstitutiven >Anderen seiner selber bei sich< ist: einem

Anderen, aus dem die Vorstellungen von Negativität und damit das ganze
Begriffsinstrumentarium von >Körper<, >Geist< und >Seele< selbst erst resultiert.


	Schreiben schreiben : ("Constitui scribere" 2)

