
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 39 (2005)

Artikel: Schrift, Schreiben und Wissen : zu einer Theorie des Archivs in Texten
von C.J.L. Almqvist

Autor: Müller-Wille, Klaus

Kapitel: 9: Das Gemurmel schreiben : ()

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858188

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


9. Das Gemurmel schreiben (feTup.oAovia)

I humoristiska framställningar finner man oft sjelfva berättelsen
eller händeisern a, som omtalas, icke alls vara hufvud-
saken; men den dager, hvari de ställas, utgör det egentliga.

Almqvist: Äfven om humor, och stil deri'

Ein dritter Grund des Gefallens am Wortspiele ist die daraus

vorleuchtende Geistes-Freiheit, welche imstande ist, den Blick von
der Sache zu wenden gegen ihr Zeichen hin; denn wenn von zwei

Dingen uns eines erobert und verschlingt, so ists nur kleinere
Schwäche vom mächtigsten bezwungen zu werden.

Jean Paul: Vorschule der Ästhetik1

9.1. Om mamseller und Nattstycke (be)schreiben

In den in einer Handschrift zusammengefaßten Texten Om mamseller und Nattstycke
(Nattbesöket) werden - entgegen der Andeutung der Paratexte - keine erotischen

Abenteuer geschildert. Die durchaus einkalkulierte Fehllektüre der Titel deutet

allerdings auf deren >eigentliche< Funktion hin. Zumindest der erste Titel ist mit der

Lektüreanweisung verbunden, die folgenden Stücke nicht auf eine histoire hin, sondern

im wahrsten Sinne des Wortes >buchstäblich< zu lesen. Denn wenn in den beiden

Stücken auch keine Fräulein (Mamseller) als Figuren handeln, so handeln sie doch

wortwörtlich om mamseller, d.h. von der Signifikantenkette >M-A-M-S-E-L-L-E-R<
oder - um es mit Georg Suell zu reformulieren - von der buchstabierten Folge
>Emaemesseellelleärr< selbst (und eben nicht von dem an die Silbenfolge >MA=MA<
erinnernden >MAM=SEL=LER<). Ja, die Texte wenden sich (wie wir im dritten

Kapitel dieses Abschnitts sehen werden) sogar dem Schriftzug

selbst zu. Der Titel übernimmt also im strengsten Sinne eine auf sich selbst
referierende deiktische Funktion, welche die in sich selbst verdrehte Struktur oder

besser selbstrekursive Bewegung der beiden Texte vorwegnimmt.
Das mag sich kompliziert anhören, meint aber vorläufig nichts anderes, als daß

diese Texte durch die Performanzen von Sprachfiguren und Schriftzügen vorange-

Almqvist 1833, S. 311. »Man entdeckt häufig, daß in humoristischen Darstellungen die Erzählungen
oder Handlungen, von denen berichtet wird, überhaupt nicht die Hauptsache sind; sondern
daß das Licht, in dem sie präsentiert werden, das eigentliche ausmacht.«

2
JPW1:5, 194.



196 III. Pervers schreiben

trieben werden, die in der Signifikantenkette >Mamseller< ihren Ausgang nehmen.

Den Einstieg in das durch zahlreiche Digressionen geprägte Akademiegespräch, das

hier exemplarisch für die Gestaltung der meisten Episoden in Om svenska rim stehen

kann, bildet nämlich ein ausschweifender etymologischer Exkurs über die Frage, ob

das Wort »Mamsell« lateinischer Herkunft sei. Es ist für die gesamte Struktur des

Textes bezeichnend, daß diese Ausgangsfrage selbst auf eine lange Reihe von
Verschiebungen zurückzuführen ist, die erst im folgenden Gespräch nach und nach (wenn
auch nicht vollständig) aufgearbeitet werden. Nachdem die Akademiemitglieder schon

ausführlich auf die Semantik des Wortes »Mamsell« und das Verhältnis zu den mit
»Jungfru«, »Fröken«, »Mademoiselle«, »Madam«, »Madame« und »Madamm«
bezeichneten Sememen eingangen sind, wird das Wort »Damoysel« als eigentlicher

Ausgangspunkt der »Mamsellfrägan« (Vf 3:19a, 3) oder des »Mamsellismen« (Vf
3:19a, 7) genannt. Diese vermeintliche männliche Form von altfranz. »Damoyselle«,
auf die der Akademievorsitzende während seiner Lektüre einer altfranzösischen Edition
des Amadis de Gaule gestoßen ist, gibt Anlaß zu sprachlichem gender trouble -
»Men hvad är dâ detta fransyska dame? Jag höll pâ att blifva förargad, emedan ordet

alltid ljudit sä romantiskt täckt för min imagination, och jag fann mig rätt
obehagligt desenchanterad [...] att ej mer vid ljudet Dame fâ tänka mig en dam,

blott« (Vf 3:19a, 5-6)3 -, der seinerseits langwierige Spekulationen über Herkunft
und Verbreitung des Morphems »dam« nach sich zieht. Die Frage führt zu verschiedenen

Derivationen von »Damoyselle«: Das Wort wird u.a. aus »Domicilia«/
»Domicilius« - mit den Zwischenstufen »Domiciliares«, »Domicilianes« - zu

»Domicilium«, aus dem Diminutiv »Domi-cella«/»Domi-cellus« zu »Domina« (mit
Bezug zu ital. »Donzella«, span. »Donna«/»Don«), aus dem Kompositum »Domi
ancilla« sowie aus dem Kompositum »Domi-cola« abgeleitet, welches analog zu

»Caeli-cola«, »Canali-cola«, »Urbi-cola«, »Agri-cola«, »Publi-cola« gebildet werden

könne. Abgelehnt werden dagegen Bezüge zu »Dare«, »Domare«, »Domitor« etc.

Schon diese Zusammenfassung des mäandernden Diskurses, der sich über rund 15

Seiten des Manuskriptes hinzieht, zeigt, daß es sich bei dem Text um eine relativ

abgeschmackte Persiflage auf eine Form der Philologie handelt, die schon im frühen
19. Jahrhundert als überholt galt. Der Dilettantismus von Akademievorsitzendem

und Staatsräten schlägt sich im spekulativen Charakter der Ableitungen nieder, die

meist durch vage Analogien und einen relativ willkürlichen Umgang mit dem

Quellenmaterial begründet werden (wenn überhaupt auf Quellen eingegangen wird, so

handelt es sich um entlegene Schriften aus dem Spätmittelalter). Aus heutiger
Perspektive fällt aber v.a. der Wechsel zwischen den verschiedenen Kriterien ins Auge,

»Aber was bezeichnet dieses französische dame? Ich fing an mich zu ärgern, da das Wort in

meiner Imagination immer so romantisch schön geklungen hat, und ich fand mich auf eine

unbehagliche Weise desillusioniert [...], mir bei dem Laut Dame nicht nur eine Dame vorstellen zu
können.«



9. Das Gemurmel schreiben 197

auf die in der Argumentation zurückgegriffen wird.4 Die Derivationen werden völlig
wahllos durch semantische, lautliche und morphologische Analogien gerechtfertigt.

Dabei wird durch die einleitenden Bemerkungen des Akademievorsitzenden, in
denen dieser seine Vorliebe für die intellektuellen und sprachlichen »Barbarismen«

des lateinischen Mittelalters zum Ausdruck bringt, von vornherein deutlich gemacht,
daß der darauf folgende Dialog als Sprachspiel verstanden werden kann, in dem

bewußt auf eine überholte Form des Wissens rekurriert wird.5

Der Dialog bleibt allerdings nicht beim »Mamsellismus« stehen. Das Gespräch

ist ebenso sprunghaft und assoziativ wie die etymologische Argumentation gestaltet
und geht abrupt in eine literaturhistorische Betrachtung über. Die Auseinandersetzung

mit der mittelalterlichen Epik bietet den überraschenden Ausgangspunkt für die Frage

nach der Bedeutung von Cervantes, Rabelais und Fischart, die dieser Epik ein Ende

gesetzt hätten. Spätestens mit der daran anschließenden Bezugnahme auf die >rabe-

laische<, digressive Prosa von Laurence Sterne und Jean Paul wird die metapoetische

Funktion dieses Exkurses deutlich. Von Jean Paul wird schließlich auf Goethe

geschlossen, wobei die durch den »Deutschen Staatsrat vorgetragene Apotheose des

Autors durch den Akademievorsitzenden zurückgewiesen wird. Einer ausführlichen
Präsentation und Kritik der Schriften Goethes folgt der Versuch, sie in ein größeres

literarisches Feld einzubetten. Dieser Versuch beginnt mit dem Hinweis auf das

Goethe-Vorbild Wieland und endet bei einer katalogartigen Auflistung von deutschen

Autoren und Prosastücken, die in der Zeit um 1800 entstanden sind. In diese Darstellung
wird ausdrücklich auch die populäre Romanliteratur (Lafontaine, Spiess u.a.)

einbezogen.
Bevor ich die Lektüre des Textes vertiefe, sei kurz auf den zweiten Teil der

Handschrift Nattstycke verwiesen, ohne den die Schlüsselstellung, die der Staatsrat

für die deutsche Literatur in der Interpretation des Textes einnimmt, kaum verständlich

erscheinen wird. Dazu ist zunächst darauf hinzuweisen, daß der Staatsrat in
deutscher Sprache und Literatur, der sich mit seinen Apologien über Jean Paul und

4
Vgl. Saussures überaus bezeichnende Kritik an der Etymologie: »Ebenso wie die statische und

entwicklungsgeschichtliche Sprachwissenschaft beschreibt auch die Etymologie die Tatsachen;
aber diese Beschreibung ist nicht methodisch, weil sie nicht von einem bestimmten Gesichtspunkt
aus unternommen wird. Für die Untersuchung irgend eines Wortes bedient sich die Etymologie
nacheinander der Lautlehre, der Formenlehre, der Bedeutungslehre usw. Sie benützt, um zum Ziel
zu gelangen, alle Hilfsmittel, die ihr die Sprachwissenschaft bietet, aber sie richtet ihre Aufmerksamkeit

nicht darauf, welcher Art eigentlich das Verfahren ist, das sie anzuwenden gezwungen
ist.« (Saussure 1967, 227) Mit welch heikler und widersprüchlicher Argumentation diese Abgrenzung

bei Saussure vonstatten geht, soll in Kap. 9.5 gezeigt werden.
5

»Kortligen: hvad jag vid detta tillfälle ämnade anföra, var allenast att Medeltidens Latin högligcn
roar mig eller, kanske rättare, börjat roa mig. / Hvad har kunnat bringa min goda far till tycke för
dylika barbarismer? / Barbarismer ja: j ust dit skulle vi komma, Frans.« (Vf 3:19a, 2; »Kurz und

gut, was ich in diesem Zusammenhang anführen wollte, war lediglich, daß das Latein des Mittelalters

mich sehr erfreut, oder, vielleicht richtiger, beginnt mich zu erfreuen. / Was konnte meinen

guten Vater dazu bringen, solche Barbareien zu mögen? / Bararbareien, ja: Genau dorthin sollten

wir kommen. Frans.«) Zur Form und Funktion der etymologischen oder besser er/tymologischen
Spekulation in Spätantike und Mittelalter vgl. Anm. 78.



198 III. Pervers schreiben

Goethe zweimal vehement in das Gespräch einbringt, einen bezeichnenden Namen

trägt. Elias Wilhelm Ruda (1807-1833) gehört zu den Randfiguren der Uppsalien-
sischen Romantik.6 Heute ist er allenfalls als Verfasser einer kurzen Darstellung der

zeitgenössischen schwedischen Literatur bekannt, die er 1830 unter dem etwas

irreführenden Titel En tysk rescindes ströfverier pä svenska parnassen (Ausßüge eines

deutschen Reisenden auf den schwedischen Parnass) in Briefform publiziert. Der

Name steht im Zusammenhang des Akademiegesprächs offensichtlich nur in

Stellvertretung für die phosphoristische Strömung in der schwedischen Romantik. Die

Identifikation mit einem deutschen Reisenden oder besser die damit zum Ausdruck

gebrachte Vorstellung einer überlegenen deutschen Kunst- und Literaturtheorie

prädestiniert Ruda zum Satireobjekt eines Kritikers, der sich schon weit vor 1830

über die Deutschtümelei der Phosphoristen lustig gemacht hat.7

In Nattstycke wird das Akademiegespräch in Form eines Dialoges zwischen

besagtem Ruda und dem Akademievorsitzenden fortgesetzt. Das Stück wird zunächst

durch einen Brief Rudas eingeleitet, in dem dieser dem Vorsitzenden gesteht, daß er
weder des Deutschen mächtig noch ein Kenner der deutschen Literatur sei. Das

Bekenntnisschreiben lädt zu einer späten Abrechnung mit der an der Universität

Uppsala gelehrten Literaturtheorie und Philosophie ein (im Zentrum der

Auseinandersetzung steht der Name Per Daniel Amadeus Atterboms), deren Erkenntnisinteresse

sich im Erlernen eines reinen Sprachspiels, d.h. eines spezifischen Jargons

mit der obligatorischen Erwähnung weniger Namen und Begriffe erschöpfe.

Spannender als diese recht platte Kritik an dem spezifischen Stil und den

Redundanzen phosphoristischer Texte wirkt das anschließende Gespräch, zu dem der
Adressat des Briefes bittet. In diesem Gespräch versucht er sich mit Ruda über dessen

zukünftige Aufgaben an der Akademie zu einigen. Ruda selbst schlägt eine Anstellung

als Schreiber vor, der Vorsitzende dagegen versucht ihn zu einer wissenschaftlichen

Auseinandersetzung mit dem Schwedischen zu bewegen. Dabei geht er auf all

jene Argumente ein, mit denen Almqvist seine eigenen Versuche zur Etablierung
einer schwedischen Grammatik und Lexikographie zu rechtfertigen suchte. Allerdings
verwickelt sich der Akademievorsitzende in seiner Apologie in einen performativen

Widerspruch. Denn das Bemühen um eine verbesserte Kommunikation, die er mit
der wissenschaftlichen Erfassung des Schwedischen verbindet, steht im Kontrast zu

seinem eigenen Kommunikationsverhalten. Um Ruda von der Notwendigkeit eines

grammatikalischen Bewußtseins zu überzeugen, greift der Vorsitzende exemplarisch
auf einige Belegstellen aus dessen Brief zurück. Sein Interesse gilt allein der syntaktischen

Struktur der analysierten Sätze. Ruda dagegen versucht permanent, den Sinn

6
Deutschsprachige Überblicke über Stätten und Schulen der schwedischen Romantik liefern
Svanfeldt 1982 und Paul 1982.

7 Eine Kritik an der Deutschtümelei der Phosphoristen findet sich schon in der Rede »Om poesiens
närvarande tillstând i Sverige« (SS 2, 13-20), die Almqvist 1816 im Manhemsförbundet vorträgt,
und wird u.a. in dem Artikel »Svenska nationens förhallande tili litteraturen« aus Nägra drag
(Almqvist 1834, S. 62-73) wiederholt.



9. Das Gemurmel schreiben 199

seiner schriftlichen Äußerungen darzulegen und an das hermeneutische Vermögen
seines Gesprächspartners zu appellieren. Kurz: Die beiden Gesprächspartner reden

aneinander vorbei, da der eine das Sprachspiel des anderen nicht zu akzeptieren weiß.

Der mißglückte Dialog bietet einen Fingerzeig für zukünftige Interpreten der

Handschrift: Die Analyse des Textes wird sich auf die sprach- und schrifttheoretischen
Reflexionen konzentrieren müssen, die sich keineswegs hinter dem kontingent
anmutenden Gesprächsverlauf verbergen, sondern die sich aus einer >oberflächlichen<

Wahrnehmung des Textkorpus - seiner semiotischen Struktur oder besser noch seiner

materiellen Verfassung - ableiten lassen.

Der Bezug auf die materielle Verfassung des Textes wird insbesondere am Ende

von Nattstycke deutlich. Denn die Protagonisten einigen sich schließlich darauf, daß

Ruda als einfacher Kopist an der Akademie beschäftigt wird. Als erstes Probestück

soll er das komplette Akademiegespräch, seinen eigenen Brief und den nächtlichen

Dialog mit dem Vorsitzenden abschreiben. Die Handschrift endet also mit einem

konkreten Bezug auf die Schreibhandlung, welche die Texte Om mamseller und

Nattstycke als solche überhaupt erst produziert.

9.2. Metapoetologie: Om mamseller und Palmblads Öfver romanen

Da die Handschrift bislang unpubliziert geblieben ist, steht kaum Sekundärliteratur

zur Verfügung. Abgesehen von der Paraphrase von Om mamseller in Ruben G:son

Bergs Abhandlung ist lediglich Frederik Böök ausführlicher auf den Text
eingegangen.8 Böök nimmt den expliziten Bezug auf die deutsche Trivialliteratur zum
Anlaß, um den Einfluß der »dussinromanförfattare« Kotzebue, Lafontaine und Spiess
auf Inhalt und Stil von Almqvists früher Prosa nachzuweisen. Daß ein so reaktionärer

Kritiker wie Böök den provokativen Bezug auf die verschrieenen Vielschreiber

nur als Symptom eines Mangels zu deuten wußte, mag kaum verwundern.
Überraschend ist eher, daß die pejorativen Äußerungen Bööks bislang noch niemanden

dazu bewegt haben, das metapoetische Potential des Textes und seine Auseinandersetzung

mit den theoretischen Positionen der deutschen und schwedischen Romantik

genauer zu analysieren.
Dabei sind die Anspielungen auf die romantische Romanpoetik relativ leicht zu

erkennen. Folgt man den Hinweisen des Textes auf das Umfeld der deutschen und

schwedischen Frühromantik, so werden auch die intertextuellen Bezüge zu Schlegels
Gespräch über die Poesie (1800) und zu Fredrik Vilhelm Palmblads schwedischer

Umsetzung dieses Gespräches in dem - ebenfalls >romanhaft< gestalteten - Dialog
Öfver romanen deutlich.9 Bei diesem Dialog, der 1812 in der Hauszeitschrift der

8
Vgl. Böök 1916 und Berg 1928, S. 402-403.

9 Schon die verwendeten Personennamen indizieren, daß Palmblad die Abhandlung in einen umfangreichen

Romanzyklus einfügen wollte, den er von 1812 bis 1818 unter den Titeln Vâdelden, Fjäll-
hvalfvet, Resorna, Slottet Stjerneborg und Areskutan in der Zeitschrift Poetisk Kalender publiziert.
Es handelt sich um den ersten romantischen Roman Schwedens, den Palmblad allerdings unvollendet

abbrechen läßt. Angesichts der Schlüsselstellung, die Roman und Gespräch in der schwedi-



200 III. Pervers schreiben

schwedischen Frühromantik Phosphoros erscheint, handelt es sich nicht nur um
einen zentralen poetologischen Text der schwedischen Romantik, sondern m.W. sogar

um den frühesten schwedischen Versuch überhaupt, den Roman in das Zentrum einer

poetologischen Reflexion zu stellen.

Schon die dialogische Konzeption von Om mamseller (in Nattstycke wird noch

ein Brief eingefügt werden) erinnert mit ihren sprunghaften Verknüpfungen und Di-

gressionen an Schlegels klassischen Aufsatz, der sich im Gespräch bekanntermaßen

ebenfalls mit Geschichte und Theorie des Romans auseinandersetzt. Auch hier dienen

die Romane von Cervantes, Sterne und Jean Paul sowie eine ausführliche Präsentation

der Schriften Goethes dazu, um den Bruch zwischen klassischer und modemer

Literatur zu bestimmen und das reflektierte Niveau einer >romantischen< Poesie zu

illustrieren, welches es erlaubt, die genannten Autoren als Vertreter einer (romantisch-)
ironischen Schreibweise in Anspruch zu nehmen. Die entwickelten Thesen zur
transzendentalpoetischen Schreibweise werden bei Schlegel (wie in Om mamseller) jedoch
nicht nur theoretisch entwickelt, sondern schlagen sich auch in der ironischen Gestaltung

des Textes selber nieder.10

Sieht man dagegen von der spezifischen Schreibweise von Om mamseller ab und

folgt man alleine der Reihe der zitierten Autoren und Werktitel, so wird der Bezug zu

Palmblads Dialog noch deutlicher. Sprachloses Zentrum dieses Textes ist eine junge
Leserin, die angeblich vom Romanfieber gepackt worden sei. Der theoretische Kopf
der Runde wird sie als eine Art Cicerone in die Welt des Romans einführen und einen

geeigneten Literaturkanon für sie zusammenstellen (eine durchaus bezeichnende

genrfer-Konstellation; Männer schreiben nicht nur für Frauen, sondern übernehmen

auch die Aufgabe, die Datenfluten männlichen Schreibens zu filtern). Nachdem dieser

seinen Freunden eine prägnante Definition des Romantischen geliefert und einen

daran angelehnten Überblick über zentrale Epochen der Dichtkunst gegeben hat, wird

er aufgefordert, kritisch auf einzelne Werke einzugehen, die sich im häuslichen

Bibiotheksregal finden. So nimmt die Besprechung ihren Ausgangspunkt in den auf

sehen Geschichte der Gattung einnehmen, ist es durchaus erstaunlich, daß die letzte umfassende

Analyse der Texte - samt der darin integrierten metapoetischen Gespräche - auf das Jahr 1908

zurückgeht (Carl David Marcus: Vilhelm Palmblads romantiska berättelser 1812-1819). Mir war
leider nur die Paraphrase dieser Abhandlung durch Hallgren 1988, S. 76-83, zugänglich. Mit dem

Gespräch Öfver romanen selbst haben sich in letzter Zeit Björkman 1995 und jüngst Gustafsson

2002, S. 160-167, auseinandergesetzt.
10 In meiner Interpretation des Gespräches Uber die Poesie stütze ich mich auf die Darlegungen von

Polheim 1966 und insb. auf die klare Analyse von Oesterle 1985. Daß Almqvist mit den Schriften
Schlegels vertraut war, zeigen seine frühen Romane. Daß er sich auch des genuin >modernen<

Charakters von dessen Romanästhetik bewußt war, den Schlegel im Anschluß an Schillers

Ausführungen zur Naiven und Sentimentalischen Dichtung entwickelt, läßt sich an dem Artikel
»Undersökningen om hufvudskillnaden emellan de garnies vitterhet och de nyares; samt om frâgan
huruvida en verkligen ny konst i vär tid är ä bane« (Almqvist 1831) sowie an der Abhandlung Essai

sur le charactère principal de la Poésie présomptive de l'Avenir (Almqvist 1996) nachweisen, mit
der sich Almqvist 1838 um einen Lehrstuhl für Ästhetik an der Universität Lund bewirbt. In beiden
Artikeln geht Almqvist ausführlich auf die Funktion des Romans innerhalb einer >modernen<
Ästhetik ein.



9. Das Gemurmel schreiben 201

altfranzösisch überlieferten Ritterromanen, wobei der personifizierte >Romanführer< -
wie der Akademievorsitzende in Om mamseller - mit einer zeitlichen und räumlichen

Verschiebung exemplarisch auf Amadis de Gaule Bezug nimmt. Nahezu selbstverständlich

wird der »Sündenfall« dieser Romantradition auch hier mit Cervantes in

Zusammenhang gesetzt (Rabelais' Schriften fehlen bezeichnenderweise in diesem

Bibliotheksregal). Nach einer kürzeren Darstellung über die Bedeutung der französischen

und englischen Romanliteratur des 18. Jahrhunderts endet der Dialog bei einer

ausführlichen Skizze der jüngeren deutschen Literatur.

Der Abschnitt beginnt mit einer überraschend langen Auseinandersetzung mit der

spätaufklärerischen Romantradition. Ja, der Kritiker läßt sich sogar auf eine lange

Parodie einer typisch Lafontainschen Intrige ein, an die sich eine deutliche Distanzierung

von »Tysklands ringaste roman-skribenter« (Kotzebue, Spiess, Cramer, Langbein)

anschließt. Auch Wieland fällt der schon im frühen 19. Jahrhundert gängigen

Kritik als >gelehrter Vielschreiber< zum Opfer. Demgegenüber steht die obligatorische

Würdigung von Jean Paul und Goethe, die allerdings noch durch die

Hochachtung vor den romantischen Romanen< von Novalis, Tieck, Friedrich und Dorothea

Schlegel sowie Germaine de Staël überboten wird.

Liest man die Texte Om mamseller und Öfver romanen parallel, so wird deutlich,
daß sich die Äußerungen Rudas zum größten Teil auf die entsprechenden Wertungen
des Wortführers in Palmblads Dialog beziehen lassen. Die explizite Dekonstruktion
dieser Positionen in dem späten Text Almqvists richtet sich gegen den Versuch, mit
wenigen begrifflichen Oppositionspaaren eine weitgehende Dichotomisierung der

Literatur zu rechtfertigen. Diese Kritik trifft nicht nur Palmblad, sondern wendet sich

- wie dies im zweiten Teil des Gespräches (Nattstycke) noch deutlicher wird - gegen
die universitäre wie schulische Institutionalisierung der im weitesten Sinne

literaturhistorisch fundierten Theorien der Frühromantik, die zu einer rigiden

Regulierung der Lektürepraxis beigetragen haben.

Aus einer solchen literaturhistorischen Perspektive ist es kaum überraschend, daß

sich Almqvist in den 1850er Jahren von den kunsttheoretischen Positionen

Palmblads distanziert." Der Text könnte sogar als späte Antwort auf zwei satirische

Schriften von 1840 und 1851 verstanden werden, in denen sich Palmblad seinerseits

in Form eines Pastiches kritisch mit Almqvists vermeintlichem Tendenzroman Det

gär an auseinandersetzt.12 Man sollte es sich allerdings nicht zu einfach machen

(gerade bei einem Text, der gegen die simplifizierende Tendenz der

Literaturgeschichtsschreibung Stellung bezieht) und den Text gar mit der diffusen Differenz

von Romantik und Realismus in Zusammenhang bringen. Im Gegenteil würde ich

sogar behaupten, daß die Kritik an den Positionen der Uppsaliensischen Romantik
mit dem Versuch einhergeht, bewußt an die Tradition einer >anderen Goethezeit< an-

Unter den späten Zeitungsartikeln Almqvists finden sich zahlreiche Polemiken gegen die Phospho-
risten (so etwa der 1847 in Aftonblaäel erschienene Artikel »Nägra ord om Herr Atterbom«; Almqvist

1989b, S. 154-158).
12

Vgl. Palmblad 1840 und 1851.



202 III. Pervers schreiben

zuknüpfen, die der Text sozusagen vor den engagierten Fehllektüren ihrer
schwedischen Apologeten zu retten versucht.13 Nicht umsonst wird im Gespräch darauf

aufmerksam gemacht, daß manch falsch verstandene Apologie größeren Schaden

anrichten kann als anspruchsvolle Kritik: »[A]tt vilja taga ett dylikt [praemissum, ett

praeindicium] tili väm för Goethe, just detta är [...] ett längt gröfre förnärmande af

honom, än allt hvad ni hittills anfört i insultatorisk väg.« (Vf 3:19a, 26)14

So zeugen etwa das sprachtheoretische Bewußtsein und die transzendentalpoetische

Gesamtanlage des Textes von einem Fortwirken der an ein Humor- bzw.

Ironiekonzept gebundenen Romanpoetiken von Jean Paul und Friedrich Schlegel. Die

Kritik, die der Akademievorsitzende an den Schriften des letzteren übt, wird genauso

gebrochen, wie die pathetischen Äußerungen, mit denen Ruda dieser Kritik zu

begegnen versucht. So sollte z.B. schon durch die Paraphrase des Textes deutlich

geworden sein, daß sich die Charakterisierung der Schriften Jean Pauls als »krystadt«

(»gezwungen«) und »tillgjordt« (»künstlich«)13 auf die späten Schriften zum Törn-

rosens bok selbst beziehen läßt.

Im folgenden will ich diese intertextuellen Hinweise aufgreifen und versuchen, den

Text in der frühesten Geschichte der romantischen Romanpoetologie Schwedens und

d.h. in der schwedischen Schlegel- und Jean Paul-Rezeption zu verorten. Dabei geht

es mir keineswegs um eine literaturgeschichtliche Aufarbeitung dieser Rezeption,16

sondern darum, das spezifische Ironie- oder besser Humorkonzept zu konturieren, das

in Om mamseller auf eine subtile Weise entwickelt wird.
Um die Kritik an der Poetologie der Phosphoristen zu verstehen, die in der späten

Handschrift formuliert wird, ist es zunächst wichtig, auf die Differenzen aufmerksam

zu machen, die zwischen den Konzepten der deutschen und schwedischen Frühromantik

bestehen. Das in Om mamseller entwickelte Humorkonzept gibt jedoch nicht

nur über die Differenzen Auskunft, die etwa zwischen Schlegels und Palmblads

Romanpoetik oder zwischen Jean Pauls und Atterboms Humorbegriff bestehen,

sondern es gibt auch Hinweise auf einen Unterschied zwischen Almqvists früher und

später Verwendung humoristischer Techniken. Während sich der junge Almqvist
m.E. an Schlegel orientiert, greift er später auf Verfahren Jean Pauls zurück.

Weil es mir in diesem Zusammenhang lediglich darum geht, die sprach- und

schrifttheoretisch reflektierten, textuellen Verfahren von Almqvists späten
Handschriften genauer zu konturieren - und etwa die Bedeutung des etymologischen

Sprachspiels zu klären, das in Om mamseller bewußt mit den poetologischen

Ausführungen verbunden wird -, greife ich in der Strukturierung der folgenden

11 Zur intensiven Auseinandersetzung der >jiingeren< Literaturwissenschaft mit der >anderen

Goethezeit< vgl. exemplarisch Hörisch 1992a.
14 »Ein solches [praemissum, praeindicium] zur Verteidigung Goethes anwenden zu wollen, scheint

mir eine bei weitem gröbere Beleidigung zu sein als alles, was ihr bislang in beleidigender Absicht

vorgetragen habt.«
15

»Nägot mera krystadt och tillgjort har jag knappt i min lefnad yfäs°"s,adesfunnit.« (Vf 3:19a, 21)
16 Ansätze dazu liefern schon die Arbeiten von Pargot 1962 und Hallgren 1988.



9. Das Gemurmel schreiben 203

Unterkapitel bewußt nicht auf die (häufig verwirrend und widersprüchlich verwendete)

zeitgenössische ästhetische Terminologie zurück, mit der man das >Romantisch-

Komische< sei es als >Humor<, >Komik<, >Witz< oder >Ironie< über inhaltlich-weltanschauliche

Kriterien zu bestimmen versuchte. Vielmehr möchte ich mich der

Differenz zwischen >Tragik<, >Humor< und >Ironie< bedienen, die Gilles Deleuze anhand

von textuellen Bewegungen im Rahmen seiner Untersuchung zur Logik des Sinns
entwickelt.17

Ausgangspunkt seiner Unterscheidung ist die Differenzierung zwischen drei

unterschiedlichen Textverfahrensweisen, die an den philosophischen Positionen von
Vorsokratik, Platonik und Stoa exemplifiziert werden. Wie nicht anders zu erwarten,
sei das Sprachspiel der Platoniker ganz der Vorstellung von Bedeutung verpflichtet,
die im >konversiven< Denken der Höhe, der Idee ihren Ausdruck finde. Dagegen sei

das >subversive< Denken der Vorsokratiker von der Vorstellung der Tiefe geprägt, die

nicht symbolisch aufgehoben und sprachlich zum Ausdruck gebracht werden könne

(wie z.B. zerstückelte, offene Körper oder der undifferenzierte, körperliche Grund der

Sprache). Während uns diese Differenz noch vertraut erscheint - zumal Deleuze sie

mit Apollo und Dionysos mythisch-nietzscheanisch auf den Punkt bringt -, fällt es

schwer, sich konkret vorzustellen, was er mit den >perversen< Denkbewegung der

Stoiker zu beschreiben versucht:

Es handelt sich um eine Neu-Ausrichtung des ganzen Denkens und all dessen, was
Denken bedeutet: Es gibt keine Tiefe und keine Höhe mehr. Die zynischen und

stoizistischen Spötteleien gegen Piaton sind nicht zu zählen: Immer geht es darum, die
Ideen zu entmachten und zu zeigen, daß sich das Unkörperliche nicht in der Höhe,
sondern an der Oberfläche befindet, daß es nicht die höchste Ursache ist, sondern
oberflächliche Wirkung par excellence, daß es nicht Wesen ist, sondern Ereignis. An der

anderen Front wird gezeigt, daß die Tiefe eine Verdauungsillusion ist, die die ideale

optische Täuschung vervollständigt.'*

Hinter der Fixierung auf die Oberfläche und das Ereignis verbirgt sich letztendlich ein

Denken des >Werdens<, ein Denken des sich ereignenden Sinns oder noch konkreter

ein Denken der sich ereignenden Sprache selbst, die ihrer kommunikativen und
referentiellen Funktion entbunden wird:19

Durch die außer Kraft gesetzten Bedeutungen und die verlorenen Bezeichnungen
hindurch ist die Leere der Ort des Sinns oder des Ereignisses, die sich mit ihrem eigenen
Unsinn zusammenfügen, dort, wo nur noch die Stätte stattfindet. Die Leere ist selbst
das paradoxe Element, der Oberflächenunsinn, der stets verschobene Zufallspunkt, aus

dem das Ereignis als Sinn hervorbricht. [...] Der leere Himmel weist zugleich die höchsten

Gedanken des Geistes und die tiefsten Zyklen der Natur zurück. Es geht weniger

17 Die folgende Darstellung konzentriert sich auf die Abschnitte »Von den drei Philosophenbildern«
und »Vom Humor« in Deleuze 1993, S. 162-178.

18 Deleuze 1993, S. 165.
19 Tatsächlich bietet sich hier ein Vergleich zu den entsprechenden sprachtheoretischen

Ausführungen Walter Benjamins in Über die Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen

an (vgl. Kap. 3.3).



204 III. Pervers schreiben

darum, das Unmittelbare zu erreichen, als jenen Ort zu bestimmen, an dem sich das

Unmittelbare >unmittelbar< als nicht-zu-erreichendes hält: die Oberfläche, auf der sich
die Leere zuträgt und mit ihr jedes Ereignis, die Grenze als die geschärfte Schneide eines
Schwertes oder die gespannte Sehne eines Bogens. Auf diese Weise malen, ohne zu

malen, Nicht-Denken, Schuß, der zum Nicht-Schuß wird, sprechen, ohne zu sprechen:
keineswegs das in der Höhe oder Tiefe Unaussprechliche, sondern diese Grenze, diese

Oberfläche, an der die Sprache möglich wird und, indem sie es wird, nur noch eine
unmittelbare schweigende Kommunikation anregt, da die Sprache ja nur aufgrund der

Wiedererweckung aller außer Kraft gesetzten mittelbaren Bedeutungen und Bezeichnungen
gesprochen werden könnte.20

Der Schluß des Zitates hilft, die oben angesprochenen Verfahrensweisen von
Konversion, Subversion und Perversion texttheoretisch zu konkretisieren und in einen

Zusammenhang mit den Begriffen von Ironie und Humor zu bringen. Ist das

Sprachverständnis des Idealismus noch darauf angelegt, Texte auf eine Idee hin zu trans-

zendieren, dann zielt der Gebrauch einer ironischen Rhetorik darauf, genau diese

konversive Bewegung subversiv zu zersetzen. Da diese Zersetzung allerdings zu einer

erneuten tragischen Konversion einlädt, verwickelt sie sich häufig in ein
dialektisches Wechselspiel zwischen Tragik und Ironie. Der Humor durchbricht dieses

Wechselspiel, da er sich auf einer kategorial anderen Ebene mit Sprache auseinandersetzt.

Nicht die Frage nach den (zu affirmierenden oder zu dekonstruierenden)

Funktionen von Sprache ist von Interesse, sondern das >Werden des Textes<, die

Textbewegung selbst.

Deleuze versucht die Differenzen zwischen diesen unterschiedlichen Textverfahren

über die Begriffe von Individuum, Person (hier im lateinischen Sinne von >Maske<)

und nomadischer Singularität subjekttheoretisch aufzuladen, wobei er noch deutlicher

auf das Phänomen der spezifisch >romantischen< Ironie zu sprechen kommt. Die

Manifestation des Individuums, auf die der klassische Diskurs verpflichtet sei, werde

durch einen romantischen Sprachgebrauch subvertiert, in dem sich der Sprechende

nicht mehr über »die analytische Identität des Individuums« bestimme, sondern über

»die endliche synthetische Einheit der Person«, die sich sprachlich konstituiere.21 Der

explizite Bezug auf Kant zeigt, daß Deleuze keineswegs unreflektiert von
>romantischer Ironie< spricht. Ja, er scheint sich sogar bewußt zu sein, daß sich das

subversive Potential der Ironie nicht nur gegen die Vorstellung einer gegebenen

Identität des >Ichs< wenden kann, sondern im Extremfall auch eine Defiguration der

prosopopoietischen Vorstellung von einer sprechenden Stimme, von einem Gesicht,
einer Maske {persona) überhaupt bewirkt. In dieser >tragischen< Subversion der

Sprache wird der Sprechende auf den körperlich-materiellen Ungrund einer in sich

selbst zerfallenden Sprache zurückgeführt:

Gemeinsam ist all diesen Figuren der Ironie, daß sie die Singularitäten in die Grenzen
des Individuums oder der Person einzwängen. Damm ist die Ironie nur scheinbar ein

10 Deleuze 1993, S. 173.
21

Vgl. Deleuze 1993, S. 175.



9. Das Gemurmel schreiben 205

Vagabund. Vor allem aber sind deshalb all diese Figuren von einem vertrauten Feind
bedroht, der sie von innen bearbeitet: dem undifferenzierten Grund, vom Ungrund, von
dem wir zuvor sprachen und der das tragische Denken repräsentiert, den tragischen Ton,
zu dem die Ironie die ambivalentesten Beziehungen unterhält. [...] Das Individuum hielt
den klassischen Diskurs, die Person den romantischen Diskurs. Doch unterhalb dieser
beiden Diskurse und sie auf verschiedene Weise umkehrend, spricht durch sein Dröhnen
nun der gesichtslose Grund. Wir sahen, daß diese Sprache des Grundes, die mit der Tiefe
der Körper verwobene Sprache eine doppelte Potenz besaß, die der zersprungenen
phonetischen Elemente, die der unartikulierten tonischen Valeurs.22

Mit der Thematisierung des gesichtslosen Grundes scheint die sprachliche Subversion

an ihre Grenzen gekommen zu sein. Allerdings zeichnet sich jenseits der Alternativen

von Konversion und Subversion ein Sprachgebrauch (wie eine daran gekoppelte
Konstitution des Subjektes) ab, der auf Sprache (das Subjekt) als Ereignis setzt,

anstatt sie (es) - sei es durch Affirmation oder Zersetzung - auf eine spezifische
Funktion hin festzulegen:

Aber eine letzte Antwort hallt noch nach: jene, die den undifferenzierten ursprünglichen

Grund ebenso zurückweist wie die Formen von Individuum und Person und die
ebenso deren Widerspruch wie deren gegenseitige Ergänzung zurückweist. Nein, die

Singularitäten sind nicht in Individuen und Personen eingesperrt; und man stürzt nicht
länger in einen undifferenzierten Grund, eine grundlose Tiefe, wenn man das Individuum

und die Person zersetzt. Was unpersönlich und präindividuell ist, das sind die freien
und nomadischen Singularitäten. Was tiefer ist als jeder Grund, das ist die Oberfläche,
die Haut.23

Genau in der Thematisierung dieser Oberfläche, des sprachlichen Ereignisses selbst,

liegt Humor begründet:

Der Unsinn und der Sinn beenden ihre dynamische Gegensatzbeziehung, um als Unsinn
der Oberfläche und als Sinn, der über sie gleitet, in die Kopräsenz einer statischen
Genese einzutreten. Das Tragische und die Ironie machen einem neuen Wert Platz, dem

Humor. Denn wenn die Ironie die Koextensivität des Seins und des Individuums oder des

>Ichs< und der Repräsentation ist, ist der Humor diejenige des Sinns und des Unsinns;
der Humor ist die Kunst der Oberflächen und der Verdoppelungen, nomadischer
Singularitäten und des stets verschobenen Zufallspunktes, die Kunst der statischen Genese,
die Geschicklichkeit im Umgang mit dem reinen Ereignis oder die >vierte Person

Singular< - jede Bedeutung, Bezeichnung und Manifestation ist außer Kraft gesetzt,
jede Tiefe und Höhe abgeschafft.24

Die Frage, inwieweit sich die Differenz von Subversion und Perversion tatsächlich

auf die Unterscheidung der transzendentalpoetischen Entwürfe von Schlegel und Jean

Paul übertragen läßt, die traditionellerweise mit den Begriffen von >Ironie< und
>Humor< (>Witz<) differenziert werden,25 würde den Rahmen dieser Arbeit sprengen.

22 Deleuze 1993, S. 176.
23 Deleuze 1993, S. 177.
24 Deleuze 1993, S. 177-178.
25 Zu den maßgeblichen Differenzen zwischen Jean Pauls transzendentaler >Humor<-Konzeption und

dem Konzept einer romantischen lronie< vgl. Wiethölter 1979, S. 33-121. Ausführlicher dazu vgl.



206 III. Pervers schreiben

Ich werde zum Schluß des Kapitels deshalb lediglich einige Andeutungen in diese

Richtung machen können. Nochmals: Deleuzes Differenzierung soll in diesem

Zusammenhang ein Instrumentarium bieten, um die Unterschiede der textuellen
Verfahrensweisen zu markieren, die in diesen Konzepten und Almqvists humoristischer

Theorie entwickelt werden (ich verweise schon an dieser Stelle auf Kap. 11 und 13.4,

in dem ich die Frage nach den konkreten Differenzen zur Transzendentalpoetik der

Frühromantiker nochmals vertiefen werde).

9.3. Konversiv schreiben (Palmblad und Atterbom lesen Schlegel und Jean Paul)

Die lange Auseinandersetzung mit dem sentimentalen Roman, die Palmblads Dialog
Öfver romanen prägt (und auf die auch in Om mamseller Bezug genommen wird), ist
durchaus symptomatisch für die Rezeption der Frühromantik in Schweden. Die

schwedischen Romantiker befinden sich in der paradoxen Situation, sich theoretisch

mit einem literarischen Feld und einen Buchmarkt auseinandersetzen zu müssen, der

sich - im Gegensatz zur Entwicklung im deutschsprachigen Raum - überhaupt erst

etabliert.26 Wenn die Gesprächsteilnehmer in Palmblads Dialog sich in ihrer Kritik
des populären Romans also auch mit dem in literaturtheoretischer Hinsicht
überholten Thema einer moralisch legitimierten Wirkungsästhetik auseinandersetzen, so

reagiert der Dialog aus einer literatursoziologischen Perspektive doch auf das relativ

junge Phänomen der Marktschriftstellerei. Die Tatsache, daß eine der Figuren selbst

darauf aufmerksam macht, daß die Invektiven gegen die Vielschreiberei eines Kotze-

bue oder Lafontaine inzwischen überholt wirken müssen,27 sollte deshalb nicht da-

Kap. 9.6.
26 Die verzögerte Entwicklung in Schweden hat v.a. mit einer restriktiven Pressepoiitik der

schwedischen Regierung zu tun, die durch die französische Revolution und den Mord an Gustaf III. trau-
matisiert ist. Das gesamte literarische Leben des Landes ist in den sogenannten >järnär< (>Eisen-

jahren<) um 1800 so gut wie lahmgelegt. Vgl. Vinge 1988a. In der Tat richten sich die poetolo-
gischen Polemiken der schwedischen Frühromantiker um 1810 in erster Linie gegen eine Literatur,
die noch den Anforderungen einer höfischen Öffentlichkeit verpflichtet ist. Zu den verschiedenen
Formen der literarischen Öffentlichkeit Schwedens im frühen 19. Jahrhundert und deren

Thematisierung in Almqvists Romanen vgl. Smidt 1977, Melberg 1978 und Svedjedal 1987 (hier auch

genauere Angaben zur Entstehung des literarischen Marktes in Schweden). Der verspäteten
Konstituierung eines eigenen literarischen Feldes (Bourdieu), die in einem umfassenden Vergleich zu
der entsprechenden Untersuchung Siegfried J. Schmidts (Schmidt 1989) genauer herausgearbeitet
werden müßte (Ansätze dazu finden sich bei Söderlund 2000, S. 25-39), steht eine kontinuierliche

Rezeption der deutschen Literatur gegenüber. Vgl. Bennich-Björkman 1993 und - in bezug auf die

Rezeption der Weimarer und Jenaer >Klassiker< - Berg 1941 und Lindkvist 1970. Auch wenn
Margareta Björkman nachweisen kann, daß sich das genuin »literarische Feld< in Schweden - wie
in Deutschland - Uber eine Abgrenzung zum Roman der Aufklärung konstituiert (vgl. Björkman
1995, die just auf das Beispiel Lafontaine und die entsprechende Kritik Palmblads zurückgreift),
bleibt zu fragen, ob man es nicht eher mit einer (aus Weimar und Jena) übernommenen Nobilitie-
rungsstrategie der Phosphoristen zu tun hat als mit einer tatsächlichen Auseinandersetzung mit den

allenfalls in Ansätzen existierenden Phänomenen von >Lesesucht< und kapitalisiertem Buchmarkt
in Schweden.

27 »Man har handterat denne man sâ hârdt, svarade August, att jag nästan künde vara frestad att tala

ett par ord tili hans förmän.« (Palmblad 1812, S. 134)



9. Das Gemurmel schreiben 207

rüber hinwegtäuschen, daß die Abgrenzung gegenüber der im mehrfachen Sinne
>ökonomisch<28 motivierten Prosa der Spätaufklärung den eigentlichen Kern der

vorgestellten >esoterischen< Romanpoetik bildet. Die Argumentation der Figuren zielt
auf die Ausdifferenzierung einer genuin literarischen Ästhetik ab, die ihrerseits helfen

soll, eine klare Dichotomisierung der Literatur - die Konzentration auf wenige
Autornamen und Werktitel - zu begründen.29

Vielleicht hat es mit diesem grundlegenden Bemühen zu tun, daß die Differenzen

zwischen den theoretischen Konzepten von Klassik und Romantik in der phospho-
ristischen Ästhetik vernachlässigt oder zumindest entschärft werden. Dies trifft
keineswegs nur auf Palmblads Auseinandersetzung mit dem Roman zu: Auch wenn sich

die Phosphoristen explizit an die Herausgeber des Athenäums anzulehnen versuchen,

so erinnern ihre kunsttheoretischen Überlegungen in vielerlei Hinsicht eher an die

harmonisierende Ästhetik des Weimarer Klassizismus. In Anlehnung an eine überaus

hilfreiche Differenzierung von Manfred Frank ließe sich präziser behaupten, daß sich

die Rezeption der Frühromantik in Schweden in ihrer ersten Phase eher auf

Positionen einer >idealistischen< Kunstphilosophie (insbesondere Schelling) bezieht

als auf das genuin >romantische< Konzept einer Transzendentalpoesie, wie es etwa in
den paradoxen und spannungsreichen Entwürfen von Friedrich Schlegel zum
Ausdruck kommt:30

Diese (noch unsystematischen, ganz vorläufigen) Beobachtungen geben Anlaß zu

einer Rechtfertigung meiner Verwendung des Prädikats >romantisch< in Abgrenzung
von >idealistisch<. Ich nenne >romantisch< die Philosophie, in der die Spekulation auf
den Anspruch verzichtet, das Absolute durch Reflexion zu erreichen - und diesen

Mangel durchs Medium der Kunst supplementiert. In diesem Sinne gehört Hölderlins
Werk zur Romantik, auch Schellings Ästhetik etwa bis zum System des transzendentalen

Idealismus, nicht aber seine Philosophie der Kunst, schon gar nicht Hegels
Vorlesungen über Ästhetik. Letztere sind Werke des absoluten Idealismus, in denen der

28
Vgl. etwa das Ende der Lafontaine-Persiflage: »Det är skada, att denna uppbyggliga familjhistoria
icke är i fyra band pâ fint papper och med kopparstick af Chodowiecki. Läseverlden skulle grata,
och förläggarn betala mig tärarna med louisdorer.« (Palmblad 1812, S. 142; »Schade, daß diese
aufbauende Familiengeschichte nicht in vier Bänden auf feinem Papier und mit Kupferstichen von
Chodowiecki vorliegt. Die Leserwelt würde weinen, und der Verleger würde mir die Tränen mit

Louisdor bezahlen«) Daß diese Kritik an der Ökonomisierung von Literatur selbst als Strategie
dechiffriert werden kann, mit der sich Palmblad (nicht nur) >symbolisches< Kapital anzueignen
versucht, zeigt die umfassende, literatursoziologisch inspirierte Studie von Petra Söderlund, die der

wichtigen verlegerischen Tätigkeit Palmblads nachgegangen ist. Vgl. Söderlund 2000.
29 Nochmals: M.E. sind die Untersuchungen, die Christa Bürger u.a. im Rahmen ihrer Studie zur

Konstituierung einer »literarischen Öffentlichkeit (mit den Phänomenen einer >Esoterisierung< der
literarischen Öffentlichkeit und der Dichotomisierung der Literatur um 1800) durchgeführt haben,

- mit entsprechenden und symptomatischen Verschiebungen (die eben mit der Rezeption der
deutschen Literatur zu tun haben) - durchaus auf Entwicklungen zu übertragen, die in Schweden

zu Beginn des frühen 19. Jahrhunderts stattfinden. Vgl. Bürger (Hg.) 1980.
30 Ich hätte mich hier auch auf die textuelle Differenz zwischen der spezifischen Temporalität der

unterschiedlichen semiotischen Konzepte von >Symbol< und >Allegorie< stützen können, mit denen

die verschiedenen Ästhetiken um 1800 laborieren. Vgl. de Man 1993, S. 83-130 (»Rhetorik der

Zeitlichkeit«).



208 III. Pervers schreiben

Reflexion zugetraut wird, über die höchsten Belange des Daseins in einer nicht bloß
künstlerischen, sondern begrifflichen Sprache sich zu erklären.31

Die philosophische Differenz zwischen der Aufhebung des Absoluten und der

grundlegenden Skepsis gegenüber dessen epistemischer Zugänglichkeit, um die es Manfred

Frank geht, schlägt sich in den unterschiedlichen Konzepten des Ästhetischen nieder.

Während die idealistische Ästhetik in ihrer Selbstrekursivität auf eine ästhetische

Zugänglichkeit des Absoluten abzielt, die im »sinnlichen Scheinen der Idee« (HgW
13, 151) zum Ausdruck kommt, nimmt die frühromantische Transzendentalpoesie

umgekehrt in der sprachlichen Aporie jeglicher Vermittlungsbewegung ihren

Ausgangspunkt (ich verweise auf Kap. 4.3):

Wenn ein archimedischer Ort fehlt, kann die Philosophie zu ihrem Gedankengebäude
keinen Schlußstein finden. Dann aber bleibt das Denken offen: Konfliktuelle
Vorschläge zur definitiven Deutung des Höchsten können nicht im Namen einer letzten
Schiedsinstanz geschlichtet oder auf eine der beiden Alternativ-Glieder reduziert
werden. So ist der Widerspruch zwischen Aussagen über dasjenige, >was die Welt im
innersten zusammenhält^ schon vorprogrammiert. Dem Absoluten selbst hält man unter
solchen Umständen am ehesten dadurch die Treue, daß man gegen jede einseitige Aussage

übers Absolute Ironie übt, d.h.: die Widersprechenden gegeneinander sich
aufheben läßt.32

Die schon anderweitig formulierte These, daß die Uppsaliensische Romantik eher

von der Ästhetik Schellings als von der Schlegels geprägt ist," läßt sich auch im
Fall des Dialogs Über den Roman belegen. Ich will dies an der eigenwilligen (um
nicht zu sagen >platten<) Definition des >Romantischen< illlustrieren, die der

Wortführer in Palmblads Öfver romanen vorträgt:

Det [romantiska] bestär [...] i föreningen af religions- och kärleks-enthusiasmen, och
är nu för tiden, näst fâgeln Phénix, det sällsyntaste af allt sällsynt. För att äterföda det

i samhällslefnaden, fordras: af mannen ingenting mindre, än en brinnande tro pâ
lifvets odödliga Ursprung och bestämmelse, gudomlig dyrkan för en qvinna och
skyddande aktning för de öfriga, samt en hjeltedygd, som icke svigtar för nâgot prof
och enligt yttersta förmäga undanrödjer allt ofog och lidande; af qvinnan ingenting

Frank 1989a, S. 222. Eine neben Franks Darstellung immer noch überaus lesenswerte Einführung
zu den spezifischen Konzepten und Antinomien der idealistischen Ästhetik bietet P.Bürger 1983.

32 Frank 1989a, S. 225.
33 Den qualitativ anspruchsvollen, ideenwissenschaftlich inspirierten Untersuchungen von Holger

Frykenstedt ist es zu verdanken, daß die Bezüge zwischen den ästhetischen Programmen der Phos-

phoristen und der Philosophie des deutschen Idealismus aufgearbeitet sind. Vgl. etwa Frykenstedt
1951/1952, der sich nahezu ausschließlich mit dem Verhältnis Schelling-Atterbom beschäftigt. Dazu

- aus philosophischer Sicht - auch S.Nordin 1987, S. 80-88. Schon Kurt Aspclin macht dabei auf
den Gegensatz aufmerksam, der zwischen der an Schelling orientierten >romantischen< Ästhetik
Atterboms und Palmblads und der auf Schlegels Ironiebegriff bezogenen >romantischen< Ästhetik

Almqvists besteht (vgl. Aspelin 1967, S. 80-83). Eindruckvollstes Beispiel für die unterschiedlichen

poetologischen Konzepte, mit denen Almqvist und Atterbom operieren, sind Atterboms Rezensionen

der ersten Bände von Törnrosens bok. Gerade weil Atterbom Almqvist für seine

Versöhnungsästhetik in Anspruch zu nehmen versucht, interpretiert er zielsicher an dessen vielfach
gebrochenen Texten vorbei. Vgl. Atterbom 1870, S. 92-190.



9. Das Gemurmel schreiben 209

mindre, än fägring, fromhet, uteslutande böjelse för det förträffliga, obrottslig trohet
mot den älskade m.m. Dâ jag uppräknat dessa villkor, har jag tillika skillrat de

romantiska dikternas innehâll.34

Auch wenn der Versuch einer politischen Instrumentalisierung von >Glaube und

Liebe< als umfassender Codierung von Passion oberflächlich an Novalis' entsprechende

Konzepte erinnern mag, wäre es ein Leichtes, die überaus schlichte Argumentation

von den Entwürfen des Deutschen abzugrenzen, die nicht zuletzt sprachlich und

metaphorisch reflektierter sind. Noch wichtiger allerdings erscheint mir in diesem

Zusammenhang, daß die mißverstandene Anlehnung an die im weitesten Sinne

politisch-philosophischen Intentionen der Frühromantik mit einem ästhetischen

Konzept in Zusammenhang gebracht wird, das etwa in seinem Bemühen, Interessantes

und Schönes voneinander abzugrenzen, hinter die kunsttheoretischen Positionen
der Jenaer zurückfällt:

Förstär man under det Sköna nâgot herrligare, än ett blott för värt tillfälliga tycke
Intressant, sâ mäste det gifvas vissa i dess väsende grundade allmänna lager för dess

verkningssätt och vissa bestämda, allmängiltiga former för dess uppenbarelser. Gud

sjelf, den högsta skönheten, är icke regellös, fästan han lyder sina egna lagar; mycket
mindre dess âterglans, det idealiska i naturen, hvilken framgâr sâsom skönhet just i

samma mân, som hon sinligt uttrycker denna oâtskiljeliga enhet af det fria och det lag-
bundna. Att engâng kunna betrakta denna majestätiska enhet, sinneverldens Ursprung
och öfvermakt, i dess egen eviga construktion och emanation, har i alla tider varit
kunskapsförmagans högsta uppgift.35

Angesichts dieser nahezu expliziten Anlehnung an die klassizistische Theorie des

Symbols, mag es zunächst überraschen, daß die Besprechung der Romane Goethes

im gleichen Text mit einer leisen Kritik verbunden wird. Freilich richtet sich diese

Kritik keineswegs gegen die ästhetischen Prämissen Goethes, sondern beruht umgekehrt

auf der durchaus aufmerksamen Beobachtung, daß dessen späte Romane von

34 Palmblad 1812, S. 116. »Das [Romantische] besteht [...] in einer Vereinigung des Enthusiasmus von

Religion und Liebe, und ist zur Zeit, nach dem Vogel Phönix, das Seltenste alles Seltenen. Um es im

Gesellschaftsleben wiederzuerwecken, benötigt man: Vom Mann nichts weniger als einen
brennenden Glauben an den unsterblichen Ursprung und die unsterbliche Bestimmung des Lebens, die

göttliche Anbetung einer Frau und eine beschützende Hochachtung für die übrigen, sowie eine

Heldentugend, die nicht vor irgendeiner Herausforderung ausweicht und nach äußerstem

Vermögen allen Unfug und alles Leiden aus dem Weg räumt; von der Frau nicht weniger als Schönheit,

Frömmigkeit, ausschließliche Neigung für das Vortreffliche, und unbeugsame Treue für den

Geliebten und dergleichen. Mit der Aufzählung dieser Bedingungen habe ich gleichzeitig eine

Schilderung des Inhalts romantischer Gedichte gegeben.«
35 Palmblad 1812, S. 109-110. »Versteht man unter dem Schönen etwas Herrlicheres als nur ein für

unsere zufällige Vorliebe Interessantes, so muß es einige in dessen Wesen begründete allgemeine
Gesetze geben, die seine Wirkungsweise bestimmen, sowie einige bestimmte, allgemeingültige
Formen für seine Offenbarungen. Gott selbst, die höchste Schönheit, ist nicht regellos, obwohl er
seinen eigenen Gesetzen gehorcht; genauso wenig deren Widerspiegelung, das Idealistische in der
Natur, das im gleichen Maß als Schönheit erscheint, wie es die untrennbare Einheit des Freien und

des Gesetzesgebundenen sinnlich ausdrückt. Diese majestätische Einheit, den Ursprung und die
Übermacht der Sinneswelt, einmal in seiner ewigen Konstruktion und Emanation betrachten zu

können, ist immer das höchste Interesse des Erkenntnisvermögens gewesen.«



210 III. Pervers schreiben

diesen Ansprüchen abweichen. Dabei wird - wiederum in Anlehnung an Novalis'
Kritik des Wilhelm Meister - u.a. auf das prosaische Ende der Lehrjahre verwiesen,

welches der Romankritiker allerdings dialektisch zu deuten versteht: Das Poetische

müsse in einem prosaischen Zeitalter abgetötet werden, um aufgehoben werden zu

können. In diesem Sinne gelingt es dem Wortführer des Dialogs sogar in einem

Gewaltakt, die >providentielle< Struktur der Wahlverwandtschaften zu entschlüsseln:

»Ingenting möter oförberedt, ingenting falskt: oryggligt och sjelfnödvändigt, sâsom

kedjan af Universum, tyckes verldslagen sjelf bilda den ena förändringen ur den
andra.«16

Welche >Wut des Verstehens<37 hier am Werk ist, wird noch deutlicher im
Umgang mit der romantischen Literatur. Denn gegenüber Goethes Romanen wird
ausgerechnet der Heinrich von Ofterdingen als der Roman gedeutet, dem es gelänge, »die

einzigen bei Goethe noch vorhandenen Dissonanzen im Grundton der Religion
aufzulösen«.38 Auch Schlegels Lucinde wird derselben Versöhnungsrhetorik
unterworfen, die es etwa erlaubt, die gewagte erotische Metaphorik des Textes im Sinne

einer braven Versöhnung von Körper und Geist zu rechtfertigen. Die ironischen

Brüche des Textes kommen nicht zur Sprache. Das gleiche gilt für die Interpretation

von Jean Pauls Schriften. Denn auch wenn das Gespräch mit einer Kritik an der
stilistischen »Manier« Richters einsetzt, die es fast unmöglich mache, »mehr als

hundert Seiten seiner Bücher«39 zu lesen, konzentriert sich die darauf folgende >ret-

tende< Interpretation der Romane wieder auf die Semantik der Texte. Dabei schließen

die Anmerkungen zur Bildung der Charaktere im Titan und Hesperus durchaus an die

entsprechenden Paragraphen (§ 56-61) in der Vorschule der Ästhetik an. Die Würdigung

Jean Pauls als »größten Humoristen der Weltliteratur«40 dagegen wird
bezeichnenderweise nicht näher theoretisch erläutert.

Letzteres mag auch daran liegen, daß Atterbom im gleichen Jahrgang der

Zeitschrift Phosphoros eine erste Anwendung der Humortheorie Jean Pauls präsentiert.41

Es handelt sich um einen Versuch, die Lieder Carl Michael Bellmans >humoristisch<

36 Palmblad 1812, S. 151. »Nichts geschieht unvorbereitet, nichts falsch: unerschütterlich und

selbstbezogen, wie die Kette des Universums, scheint das Gesetz der Welt selbst die eine Veränderung
aus der anderen abzuleiten.«

Vgl. - in bezug auf die Hermeneutik-Kritik in den Wahlverwandtschaften - Hörisch 1987.
38 »Den enda hos Goethe öfriga dissonansen upplöses här i Religionens grundton.« (Palmblad 1812, S.

152).
39 Die Kritik an Jean Paul ist bezeichnend. Palmblad kritisiert eine Eigendynamik der Stils, die

Almqvist ins Zentrum seines Ironie-Entwurfes stellen wird (vgl. Kap. 9.4): »Jag har fiera gânger
försökt, [...] att läsa mig in i honom [Jean Paul], men i ingen af hans böcker har jag hunnit längre
än hundra sidor. / Jag medger, svarade August, att hans manér i början förekommer nog hârdt;
hans stil / Är icke annat än ett chaos, en massa af eruditeter, inföll Edvard. Richter liknar, tyckes
mig, en fyrverkare, som vill ge ett stört spektakel, och verkligen i sitt repertorium samlat en hei hop
vackra saker. Men helt oförtänkt fattar elden än i den vädersolen, än i en annan: raketerna fara af
utan ordning och âskâdarn gär sin väg, uttröttad af det ändlösa knallandet och blixtrandet.«

(Palmblad 1812, S. 154-155)
40 Palmblad 1812, S. 155.
41 Der Artikel erschien unter dem Titel »Om Bellman och Valerius«. Vgl. Atterbom 1870, S. 13-29.



9. Das Gemurmel schreiben 211

zu interpretieren. Im 1852 erschienenen sechsten Band seiner Literaturgeschichte
Svenska siare och skalder greift Atterbom das Thema im Rahmen des Bellman-

Kapitels wieder auf. Dabei versucht er in einem aufschlußreichen theoretischen

Exkurs, das >Humoristisch-Komische< bzw. das >Romantisch-Komische< aus den

verschiedenen Spielarten des Komischen auszudifferenzieren (ich verweise nochmals

darauf, daß der Bezug keineswegs gesucht ist, da die Kritik an den Phosphoristen in

Nattstycke direkt auf Atterbom bezogen wird).42 Auch wenn Atterbom theoretisch

ungleich versierter argumentiert als Palmblad, scheint mir seine Umdeutung des

Humorbegriffs ebenfalls symptomatisch für den konversiven Umgang der

schwedischen Frühromantiker mit den Schriften ihrer deutschen >Vorbilder< zu sein.

Dies wird zunächst an der durch und durch >humorlosen< Präsentation seiner

Theorie deutlich, die sich in Schreibweise und Argumentationsverlauf klar von den

Schriften der explizit genannten Vorbilder - Jean Paul, Schlegel, Tieck und Solger -
unterscheidet. Während diese Theoretiker mit unterschiedlichen Experimenten
arbeiten, um ihren Einsichten in die >ironischen< oder >humoristischen< Funktionsweisen

von Texten auch performativ gerecht zu werden bzw. um diese Einsichten

performativ zu erzeugen, scheinen Atterboms Reflexionen überspitzt formuliert von
dem Bemühen geprägt zu sein, die Definition von Humor und Komik auf das humorlose

Niveau seiner Schreibweise herunter zu schrauben.

Dabei beginnen seine Ausführungen durchaus vielversprechend. In Anlehnung an

Jean Paul wird das Komische über den Umweg des Erhabenen als eine spezifische
Modalität der Rezeption definiert, »deren Möglichkeit auf einer eigenen Art von
Reflexions-Kontrasten sowie der besonderen Art und Weise beruhe, wie sich diese

plötzlich vor unserer Vorstellung und unserem Gefühl zu einem Phantasiespiel von
fröhlichen Überraschungen auflösen«.43 Das kontingente Phantasiespiel, in das sich

der innere Widerstreit der Reflexion verwickelt, wird schon im nächsten Satz dialektisch

aufgelöst und in die festen Bahnen einer idealistischen Ästhetik gelenkt, in dem

das >Komische< über eine simpel anmutende Negation mit dem >Schönen< verkoppelt
wird:

Men dâ bade det öfverraskande och det glada af denna lek har sin grund deri, att den in-
nebär framglimmandet af en skönhet, hvars art är att der, liksom i blixt pâ blixt, in
finna sig frän ett alldeles oväntadt hâll: sä bör lätt kunna skönjas, att ocksâ det Komi-
ska har en hög ästhetisk betydelse.44

42 Kürzere Darstellungen über Atterboms Entwicklung des Humorbegriffs liefern Pargot 1962 und

Hallgren 1988, S. 53-62.
43

»[DJess möjlighet beror pâ ett eget slag af reflexions-contraster och pâ ett eget sätt af dessas plöts-
liga upplösning för vâr föreställning och känsla tili en fantasi-lek af glädtiga öfverraskningar.«
(Atterbom 1852, S. 94) Auf den paraphrasierenden Charakter dieser Passagen, die direkt aus der
Vorschule entlehnt zu sein scheinen, hat schon Stig Hallgren aufmerksam gemacht. Vgl. Hallgren
1988, S. 54.

44 Atterbom 1852, S. 94. »Aber da sowohl das Überraschende wie das Fröhliche dieses Spiels ihren
Grund darin besitzen, daß sie das Aufscheinen einer Schönheit zur Folge haben, dessen Art darin
besteht, sich - wie Blitz auf Blitz - aus einer vollkommen unerwarteten Richtung einzufinden, so ist



212 III. Pervers schreiben

So gelingt es Atterbom, das >Komische< so weit zu instrumentalisieren, bis es zu

den >sentimentalen< oder >elegischen< Formen des >Idyllischen< oder >Humoristischen<

mutiert, »die - wenn auch auf indirekte und negative Weise - im Grunde eine

höchst ernste Weltsicht zum Ausdruck bringen«.45 Die nüchterne Konstatierung
eines »Reflexions-Kontrastes« verkommt nun zu »einer wechselseitigen
Durchdringung von spielerischem Witz, warmer Emotionalität und tiefer Betrachtung«46,

was nichts anderes heißt, als daß der Witz in den Dienst einer spezifischen Ontologie

- bzw. »einer Seelenstimmung« - gestellt wird, »die meint, die vielfältigen
Gebrechlichkeiten des menschlichen Lebens lustig und narrhaft finden zu können [...],
die aber zur gleichen Zeit - obwohl das Spiel unverändert auf der Oberfläche fortlebt

- im Grunde über die von den Menschen selbst so verkehrt eingerichtete Welt und

ganz allgemein über unser jetziges Erdenleben trauert«.47 Diese >Seelen-

stimmung< werde in der höchsten Ausbildung des Humoristischen philosophisch
potenziert. Das >Romantisch-Komische< sei dem Paradoxon einer »Innerlichkeit des

Lebens« gewidmet, die sich in einer widersprüchlichen Entäußerung gleichzeitig
offenbare wie verdunkle:

Med namnet >romantisk< beteckna vi nämligen all den fägring, der 1 i f v e t s i n -

n e r 1 i g h e t framblickar sâsom nâgot pâ engâng oändligen uppenbaradt och
oändligen hemligt, eller sâsom en underfull närvaro, som upplâter bortom sig utsigt ât

ett ännu underfullare fjerran.48

Wenn Atterbom diese widersprüchliche Bewegung schließlich auf textuelle Kategorien

bezieht und für eine reflektierte Hinterfragung von Werk und Autorschaft in
>romantisch-komischen< Texten plädiert, dann ist die entsprechende Textfigur, die er
in Anlehnung an Schlegel, Solger und Tieck als Ironie bezeichnet,49 von vornherein

einer dialektischen Bewegung unterworfen, welche die in Frage gestellten Kategorien

von Schöpfer und Werk in der Idee einer ganzheitlichen Schöpfung erneut bestätigen
wird:

es auch leicht verständlich, daß auch das Komische eine hohe ästhetische Bedeutung besitzt.«
45 »Den uttrycker - ehuru pâ ett indirekt och negatift vis - en i gründen högst allvarlig

verldsäsigt.« (Atterbom 1852, S. 103)
46

»[D]en poetiska >Humorn< bestâr just i en vexelgenomträngning af spelande qvickhet med varm
känslosamhet och djup betraktelse.« (Atterbom 1852, S. 103)

47
»[E]n själsstämning, som t y c k e s finna menniskolifvets mângfaldiga skröpligheter endast

roliga och toklustiga [...]; men som derunder, fästan leken icke dessmindre fortgâr pâ ytan, i botten
s ö r j e r öfver den af menniskorna sjelfva sä förvändt tillskapade verlden, och i allmänhet öfver
vârt nuvarande jordlifs öde.« (Atterbom 1852, S. 103)

48 Atterbom 1852, S. 103. »Mit der Bezeichnung >romantisch< bezeichnen wir nämlich all die Anmut,
in der die Innerlichkeit des Lebens als etwas gleichzeitig unendlich
Offenbares wie unendlich Geheimnisvolles hervorblickt, oder als wundersame Nähe, die hinter
sich die Aussicht auf eine noch wundersamere Ferne freigibt.«

49
Hallgren macht an dieser Stelle auf Differenzen zwischen der Darstellung in Atterboms
Literaturgeschichte und der Artikel-Fassung von 1812 aufmerksam. Die Hinwendung zur Theorie der
»romantischen Ironie< spreche für eine bewußte ästhetische Umorientierung Atterboms. Vgl.
Hallgren 1988, S. 61-62.



9. Das Gemurmel schreiben 213

Det, som här yttrar sig, är just en handling af denna personlighets oinskränkta
resignation; det är dess med âterhâllna târar mysande sjelfmedömkan, dâ den frân sjelfva
sina beundransvärdaste verk skâdar utât det alltjemt fortfarande omätliga afstând, hvari
de likafullt befinna sig tili Ideen - till Idealet - tili Gudomligheten.50

Als »unbewußtes Organ für ein harmonisches Welt-Ganzes«51 wird der Humor somit

genau für jene naturphilosophisch fundierte Ästhetik der Indifferenz52 in Anspruch

genommen, gegen die sich zumindest Jean Paul >humoristisch< abzugrenzen
versucht:

Der zweite Weg zum ästhetischen Nichts ist die neueste Leichtigkeit, in die weitesten
Kunstwörter - jetzo von solcher Weite, daß darin selber das Sein nur schwimmt - das

Gediegenste konstruierend zu zerlassen; z.B. die Poesie als die Indifferenz des objektiven

und subjektiven Pols zu setzen. Dies ist nicht nur so falsch, sondern auch so
wahr, daß ich frage: was ist nicht zu polarisieren und zu indifferenzieren? -

Aber der alte unheilbare Krebs der Philosophie kriecht hier rückwärts, daß sie nämlich
auf dem entgegengesetzten Irrwege der gemeinen Leute, welche etwas zu begreifen
glauben, bloß weil sie es anschauen, umgekehrt das anzuschauen meint, was sie nur
denkt. Beide Verwechslungen des Überschlagens mit dem Innestehen gehören bloß der

Schnellwaage einer entgegengesetzten Übung an. (JPW 1:5, 23)"

9.4. Subversiv schreiben (Almqvist liest Schlegel und Jean Paul)

Die Geschichte der frühen Jean Paul-Rezeption in Schweden, auf die Almqvist in Om
mamseller Bezug nimmt, läßt sich kaum ohne den Hinweis auf seine eigenen frühen

theoretischen Entwürfe abschließen. Denn Almqvist gehört zur kleinen Gruppe der
Autoren innerhalb der schwedischen Romantik, die sich der weitreichenden

Konsequenzen des Konzeptes einer >romantischen Komik< überhaupt bewußt waren.54

50 Atterbom 1852, S. 107. »Das, was sich hier äußert, ist eine Handlung der uneingeschränkten
Resignation dieser Person, es ist ihr mit zurückgehaltenen Tränen schmunzelndes Selbstmitleid, wenn
sie von ihren bewundernswertesten Werken zu dem immer noch unermeßlich großen Abstand
hinausblickt, worin diese sich noch zur Idee - zum Ideal - zum Göttlichen befinden.«

51
»[Ett] omedvetet organ ât ett harmoniskt verlds-helt« (Atterbom 1852, S. 109).

52 Nochmals sei auf Atterboms Nähe zur Philosophie und Ästhetik Schellings verwiesen. Vgl. Anm.
33.

53
Vgl. dazu auch die Jubilate- und Kantate-Vorlesung der Vorschule (JPW 1:5, 398-456). Zu Jean
Pauls Schelling-Kritik vgl. Wiethölter 1979, S. 33-121. Mit meiner Interpretation - mit der ich

Almqvists Ästhetik in die Nähe von Jean Pauls >Humorkonzept< rücken möchte - widerspreche ich
der Darstellung Pargots, der die Differenz zwischen den Humor-Konzepten Atterboms und
Almqvists (in Anlehnung an Ausführungen von Ingrid Strohschneider-Kohrs) als Differenz zwischen
der versöhnenden Weltsicht des >Komikers< Jean Paul und den >bodenlosen< Sprachspielen des

>Ironikers< Friedrich Schlegel zu lesen versucht. Die Differenz zwischen den Konzepten von
Transzendentalem Humor< und >romantischer Ironie< ist viel komplexer, als daß sie sich in die
übliche Dichotomie von harmonisch-affimierender und subversiver Ästhetik übersetzen ließe.

54 Wenn man der vergleichsweise breiten Forschung zu Almqvists Umsetzung der transzendentalpoetischen

Programmatik folgt (vgl. Anm. 66-67), gewinnt man nahezu den Eindruck, als ob er der
einzige Schwede gewesen wäre, der die Humor- und Ironie-Konzepte der deutschen Romantiken

auch wirklich verstanden hat. Daß dieser Eindruck eher als Folge einer bis heute gültigen



214 III. Pervers schreiben

Das läßt sich nicht nur an seinen theoretischen Ausführungen, sondern auch an der
Struktur seiner frühen Romane illustrieren. Ich konzentriere mich in diesem

Zusammenhang auf den Aufsatz »Äfven om humor, och Stil deri« (»Auch über Humor, und

Stil darin«) aus der Sammlung Nàgra drag. Der Artikel - dies sei an dieser Stelle
nochmals erwähnt - ist in unmittelbarer Nähe zu Almqvists oben besprochenen

Kritik an dem schwedischen Fichte-Exegeten Benjamin Höijer publiziert (vgl. Kap.
4.3), wodurch er von vornherein markiert, daß er sich der weitreichenden

philosophischen Konsequenzen der transzendentalpoetischen Konzepte von Humor und

Ironie bewußt war.
Zunächst ist bemerkenswert, daß Almqvist - im Gegensatz zu Atterbom -

explizit darauf aufmerksam macht, daß sich die Analyse humoristischer Darstellungen
nicht auf die histoire, sondern auf den discours von Texten stützen müsse, also die

sprachliche Ebene, die Weise der Sprachbehandlung, die Almqvist - in Anlehnung an

Jean Paul55 - als >Stil< definiert. Damit befindet sich Almqvists Definition des

Humor- und Ironiebegriffs (m.E. wird im Artikel kontingent zwischen beiden Begriffen
gewechselt) zunächst im Einklang mit dem Ironiebegriff der moderneren Romantik-

Forschung (ich greife hier bewußt auf Ausführungen von Manfred Frank zurück, in
denen dieser sich mit dem Problem der Beschreibung einer >romantisch-ironischen<

Schreibweise auseinandersetzt, welches nicht mit dem Problem der philosophisch-
poetologischen Charakterisierung der >romantischen Ironie< verwechselt werden

dürfe):

[J]etzt [muß es uns] nicht länger verwundern, daß und warum viele Forscher in so große
Ratlosigkeit gerieten, sobald es darum zu tun war, über die Ironie nicht spekulativ und
auch nicht als über eine semantische (inhaltliche) Eigenschaft von Texten zu handeln.
Ironie als eine Weise der Sprachbehandlung ist weder notwendig über den Effekt der

Heiterkeit, die sie erregt (viele ironische Texte der Romantik sind keineswegs
komisch), noch über Eigentümlichkeiten des Ausgesagten (des propositionalen
Gehalts) von Sätzen identifizierbar. Sie ist eine Stilqualität der Poesie [...]. Auf diesen

- inhaltlich so schwer identifizierbaren - Stilzug verweist ja auch Tiecks Metapher
vom Äthergeist, der über dem Ganzen eines Kunstwerks schwebe, oder Schlegels/
Solgers Rede vom alles überschauenden, alles vernichtenden Blick. Die Vernichtung
kann nicht wörtlich verstanden werden, etwa im Sinne eines buchstäblichen
Durchstreichens des Gesagten. Ironisch - so hatten wir mehrfach versucht, diesen Stilzug
eher zu umschreiben als zu definieren - wäre eine Rede, die in der Anmut ihrer Faktur
sich durchsichtig macht für ein anderes Sagen, das ebensogut an seine Stelle hätte
treten können, aber zu seinen Gunsten nicht hat treten wollen. Dieses >andere Sagenc,
das doch nicht zu Wort kommt (und kommen kann) - eben das ist es ja, was >Allegorie<
bei Schlegel, wörtlich übersetzt, meint: Allegorie leitet sich ab von ixXAriyopEtv - ein
Compositum aus 'ctkkoç und fctyopebEiv: etwas anderes sagen als das, was man de facto
zu sagen scheint.56

Kanonisierung verstanden muß, könnte an Schriften von Clas Livijn, Carl Fredrik Dahlgren und

Adolf Törneros nachgewiesen werden, die bislang von der Forschung vernachlässigt worden sind.
55

Vgl. § 76-82 der Vorschule, JPW 1:5, 276-299.
56 Frank 1989a, S. 361-362.



9. Das Gemurmel schreiben 215

Ganz entsprechend dieser Ausführungen wird der Humor bei Almqvist als ein
ambivalentes sprachliches Phänomen gedeutet - z.B. »ett litet adjectif med dubbel-sens,

en half vändning i tournuren, en emot väntan glad eller sombre mine i meningens
construction«57 -, das unabsehbare Folge nach sich zieht:

I humoristiska framställningar finner man ofta sjelfva berättelsen eller h än de 1 -
s e r n a, som omtalas, icke alls vara hufvudsaken; men den dager, hvari de ställas, ut-

gör det egentliga. Den största obetydlighet kan här blifva ett föremäl af oändlig vigt
genom sitt färgspel och genom den stämning, som sprides deraf öfver allt omgivanda
och angränsande i stycket. - Man kan hafva mycket och stundom med skäl att invända
emot humorismen, emedan den i sjelfva verket stâr och ställer sina läsare pâ den fina
äggen af en skarpt slipad klinga, hvarest den balancerer emellan tvenne verldar. Den
anses derföre ganska farlig, och liknar giftet, hvilket, i rätt dosis användt sâsom läke-
medel, med makt häfver de svâraste sjukdomar, men med ringaste tillskott gifver dö-
den.58

Wenn der Humor - ähnlich wie bei Atterbom - auf der einen Seite für eine religiös
fundierte Ideologiekritik in Anspruch genommen wird (die reinigende Wirkung der

>giftigen< Sprachspiele wird ja bezeichnenderweise mit Bezug auf Piatons Pharmazie-

Metapher umschrieben)59, so ruft er auf der anderen Seite eine reine »Lust am

Schneiden« hervor:60 Dieses »Schneiden« wiederum kann mit Bezug auf die oben

zitierte Metapher der geschliffenen Klinge als ein lustvolles Produzieren sprachlicher
Differenzen und Ambivalenzen gedeutet werden, das sich in seinem wahrhaft
^konstruktivem Impetus gegen jede Form von Versöhnungsrhetorik wendet, die das

Begehren in der phantasmatischen Überblendung vom symbolischen Allgemeinen (hier
der Sprache selbst) und subjektiven Imaginären stillzulegen droht:

57
Almqvist 1833, S. 318. »|E]in kleines Adjektiv mit dubbel-sens [Doppel-Sinn], eine halbe Wendung
in der tournure [Figur, Redewendung], eine wider Erwartung frohe oder sombre mine [düstere
Miene] in der Konstruktion von mening [des Satzes/des Sinns]«

58
Almqvist 1833, S. 311-312. »Man entdeckt häufig, daß in humoristischen Darstellungen die
Erzählungen oder Handlungen, von denen berichtet wird, überhaupt nicht die Hauptsache
sind; sondern daß das Licht, in dem sie präsentiert werden, das eigentliche ausmacht. Die größte
Nichtigkeit kann hier durch ihr Farbenspiel oder die Stimmung, die sich darüber auf die Umgebung
und das Angrenzende im Stück ausbreitet, unendlich großes Gewicht bekommen. - Man kann viel
und manchmal auch mit Recht gegen den Humorismus einwenden, da er seine Leser wirklich auf
die feine Schneide einer scharf geschliffenen Klinge stellt, wo er [der Humor] zwischen zwei
Welten balanciert. Er wird deshalb für ziemlich gefährlich angesehen, und ähnelt dem Gift,
welches, in richtiger Dosis als Medizin verwendet, mit Macht die schwersten Krankheiten
besiegen kann, aber schon bei geringsten Zusätzen den Tod bringt.«

59 Die Erkenntnis, daß sich diese Pharmazie-Metapher selbst dekonstruiert, ist nicht nur auf Derrida
zurückzuführen (vgl. Derrida 1995a, S. 69-190), sondern bildet den Ausgangspunkt der umfassenden

(Auto)Dekonstruktionen, die Almqvists Roman Drottniningens juvelsmycke vorantreiben.
Der Roman wird durch folgendes Motto eingeleitet: »Tintomara! tvä ting äro vita / Oskuld och
arsenik« (SS 6, 5; »Tintomara! zwei Dinge sind weiß / Unschuld und Arsen«)

60
»[ S ] â alstras en lust att skära -« (Almqvist 1833, S. 312) Man beachte
den Bezug zur >scharf geschliffenen Klinge« auf die der Leser gestellt wird, lasse aber ruhig auch

phallische Assoziationen zu.



216 III. Pervers schreiben

All humor är tili sin verkan disharmonisk, sönderbrytande det slags lugn, hvari en,
före afmâlningen, befinner sig. Nyttan kan ej bestridas af en sâdan inre söndring, när
den harmoni varit lag, den ro falsk, det lugn endast sjelfbehagligt, hvari subjectet
befann sig.61

Spätestens angesichts dieser Ausführungen, die sich gegen die »harmonisch Platten«

auszurichten scheinen, die schon Friedrich Schlegel ironisch zu treffen versucht,62

zeigt sich, daß das Programm sprachlicher Ambivalenzen im Artikel nicht nur

postuliert, sondern auch performativ eingelöst wird.63 Die >beruhigenden<, >selbst-

genügsamen< Differenzen zwischen einem ethisch legitimierten und einem absolut

radikalen Gebrauch des Humorismus, mit denen der Artikel auf der >Oberfläche<

argumentiert, fallen der fein geschliffenen Klinge eines >humoristischen< Sprachgebrauchs

selbst zum Opfer. Kurz: Der Text sagt etwas anderes als das, was er de facto

zu sagen scheint. Der Versuch, den Humor als eine spezifische Form der

Sprachbehandlung zu instrumentalisieren, wird kritisch reflektiert, wodurch der Essay
letztendlich in eine ständige Potenzierung >metahumoristischer< Attacken überführt wird.

Auch wenn es sich um eine bemerkenswert konsequente Reflexion über das

Phänomen sprachlicher Ambivalenz handelt und auch wenn der Text selbst einen

guten Eindruck einer romantisch-ironischen Schreibweise vermittelt, sind - auf einer

programmatischen Ebene - Differenzen zu den transzendentalpoetischen Konzepten

von Schlegel und Jean Paul festzustellen.64 Denn obwohl die aufgezeigten
theoretischen Beobachtungen über die Wirkungsweise in sich gespaltener Zeichen (die an

Bachtins entsprechende Ausführungen zum »zweistimmigen Wort«65 erinnern

mögen) durchaus als Effekte von Humor und Ironie beschrieben werden könnten, stellen
sie keine zureichenden Bedingungen dar, um schon von einer bewußten Anlehnung
an Schlegel oder Jean Paul zu reden. In der poetologischen Argumentation fehlt ein-

61
Almqvist 1833, S. 323. »Jeder Humor ist seiner Wirkung nach disharmonisch, er zerbricht die Art
von Ruhe, in der man sich vor der Darstellung befindet. Der Nutzen einer solchen inneren
Entzweiung kann nicht bestritten werden, wenn die Harmonie niedrig war, die Ruhe falsch, die
Gelassenheit nur selbstgenügsam, in der sich das Subjekt befand.«

62
Vgl. das 108. Lyceumsfragment über die sokratische Ironie: »Sie [die sokratische Ironie] ist die
freieste aller Licenzen, denn durch sie setzt man sich über sich selbst weg; und doch auch die
gesetzlichste, denn sie ist unbedingt notwendig. Es ist ein sehr gutes Zeichen, wenn die harmonisch
Platten gar nicht wissen, wie sie diese stete Selbstparodie zu nehmen haben, immer wieder von
neuem glauben und mißglauben, bis sie schwindlicht werden, den Scherz gerade für Ernst, und den

Ernst für Scherz halten.« (FSKA 2, 160)
63 Schon Pargot 1962 macht auf diesen autodekonstruktiven Zug des Artikels aufmerksam.
64 Darauf haben - wenn auch aus anderen Gründen - schon Pargot 1962 sowie Blackwell 1980 und

1983 aufmerksam gemacht, die sich in ihren Ausführungen zum Konzept der romantischen Ironie
in Almqvist Texten auf die >klassischen< Ausführungen von Strohschneider-Kohrs 1960 abstützen.

65 »Es gibt eine Gruppe von Phänomenen der künstlerischen Rede, die schon lange die Aufmerksamkeit

der Literaturwissenschaftler und Linguisten auf sich zieht. Ihrer Natur nach liegen sie

außerhalb der Linguistik, d.h. sie sind metalinguistisch. Es handelt sich um die Stilisierung, die
Parodie, den skaz und den Dialog [...]. / All diesen Erscheinungen ist, ungeachtet der wesentlichen
Unterschiede zwischen ihnen, ein Zug gemeinsam: das Wort hat hier eine zweifache Ausrichtung,
es ist sowohl auf den Gegenstand der Rede, wie das gewöhnliche Wort, als auch auf ein anderes

Wort, auf eine fremde Rede gerichtet.« (Bachtin 1985, S. 206)



9. Das Gemurmel schreiben 217

fach jegliche Reflexion über den selbstreflexiven, transzendentalpoetischen Charakter

von Humor und Ironie.
Trotzdem ist es durchaus einleuchtend, daß der Essay zum Anlaß genommen

wurde, um der transzendentalpoetischen Konzeption von Almqvists gleichzeitiger
Romanproduktion nachzugehen, die tatsächlich deutlicher von einer Übernahme

romantisch-ironischen Textstrategien zeugt.66 Man kann sich vorstellen, daß sich auch

die schwedische Forschung der 1980er und 1990er Jahre auf diesen Artikel bezogen

hat, um den selbstreflektierten (auto)dekonstruktiven Zug seiner theoretisch-literarischen

Produktion zu unterstreichen.67 Eine genauere Aufarbeitung des

sprachreflektierten, transzendentalpoetischen Charakters seiner entsprechenden Schriften

erübrigt sich also im Rahmen dieser Arbeit.

Der Exkurs zur frühen Schlegel- und Jean Paul-Rezeption in Schweden hat gezeigt,
daß die in Om mamseller vorgetragene Kritik an den Vertretern des Phosphorismus
durchaus auf theoretische Gegensätze innerhalb des literarischen Feldes der
Frühromantik zurückgeführt werden kann und somit nicht als späte Abrechnung des

Autors mit einem vermeintlich >romantischen< Literaturkonzept gedeutet werden

muß. Damit will ich jedoch nicht sagen, daß Almqvists Verhältnis zu seiner früheren

Humortheorie ungebrochen bleibt. Ganz im Gegenteil geht der erneute Bezug auf die

Theorie des romantischen Romans (und das impliziert immer auch einen Bezug auf

die Theorie des >romantisch Komischem bzw. das Konzept einer Tranzendental-

poesie) m.E. mit einer kritischen Modifikation des frühen Konzeptes einer >roman-

tisch-ironischen< Schreibweise einher.

Diese Modifikation hat - so meine These - mit der engen Verzahnung zwischen

sprachwissenschaftlichen, sprachtheoretischen und poetologischen Fragestellungen zu

66
Vgl. Pargot 1962, Blackwell 1980 und 1983, sowie - sicherlich am stichhaltigsten (wenn auch
etwas verspätet) - Haag 1995, der das >arabeske Romankonzept< Almqvists in Anlehnung an

Ausführungen von Polheim 1966 zu interpretieren versucht.
67

Impulsgebend sind sicherlich die Ausführungen von Engdahl 1986, S. 187-216. In diesem

Zusammenhang aber fast noch wichtiger - da konkreter auf autodekonstruktive Strategien einzelner
Texte bezogen - erscheinen die Arbeiten von Agrell 1987, van Reis 1992 und Sanders 1997, S.

204-245, sowie Götsch 2000. Auffällig ist, daß sich auch diese jüngere Forschung auf Almqvists
Schlegel-Rezeption konzentriert hat (was m.E. auch auf die Rezeption von Paul de Mans The

Rhetoric of Romanticism zurückzuführen sein dürfte). Dabei treten die Anspielungen auf Jean
Pauls Vorschule m.E. deutlicher zu Tage. Dies betrifft etwa schon die Wahl der Terminologie.
Immerhin greift Almqvist im Titel seines zentralen Aufsatzes nicht auf den Begriff >Ironie<,
sondern auf >Humor< und >Stil< zurück. Auch daß sich Almqvist in seiner Dissertation ausgerechnet
mit Leben und Werk Rabelais' auseinandersetzt (wobei er auch auf den Begriff des Komischen zu
sprechen kommt), dürfte auf die Lektüre der Vorschule zurückzuführen sein. Immerhin findet sich
hier ein direkter Hinweis auf Jean Paul: »Sterne et Johannes Paulus (Fr. Richter) imitatores
rabelaesiani aestimandi sint praestantissimi.« (Almqvist 1838, S. 5 Fn) Für eine nähere Untersuchung
des Verhältnisses zwischen Almqvist und Jean Paul plädiert schon Hallgren 1988, S. 114-130,
dessen gediegene Studie aber leider nie an das Reflexionsniveau der oben erwähnten Forschung
heranreicht. Auch das 1996 erschienene Themenheft >Jean Paul< der Zeitschrift Res publica liefert
leider überhaupt keine konkreten und stichhaltigen Informationen über dessen Rezeption in
Schweden.



218 III. Pervers schreiben

tun, die das Akademiegespräch in Om mamseller prägt. Bevor ich also die Frage nach

der Auseinandersetzung mit der romantischen Poetologie und Literaturgeschichte
vertiefen werde, möchte ich auf die mit dem (volks)etymologischen Diskurs

verknüpften Problemfelder eingehen, die uns zur Thematik des letzten Abschnitts

(d.h. zur Geschichte der schwedischen und europäischen Sprachwissenschaft im
frühen 19. Jahrhundert) zurückführen werden.

9.5. Gemurmel: Die äußere Grenze der Sprache

Mit den ausufernden etymologischen Derivationen zum Wort »Damoysel« greifen die

Gesprächsteilnehmer auf eine Form der philologischen Spekulation zurück, von
der sich die Sprachwissenschaft um 1800 mit allen Mitteln abzugrenzen versucht.68

Ja, die Polemik gegen die (populär)wissenschaftliche Etymologie steht nicht von

ungefähr >am Anfang< von Schlegels >epochemachender< Schrift zur vergleichenden

Sprachwissenschaft:

Daß die behauptete Verwandtschaft nicht irgend auf etymologischen Künsteleien beruhe,

deren man ehe die rechte Quelle gefunden war, so viele ersonnen hat, sondern daß

sie dem unbefangenen Forscher als einfache Thatsache sich darbiete, werden einige
Beispiele am deutlichsten zeigen können.
Wir erlauben uns dabei keine Art von Veränderungs- und Versetzungsregel der
Buchstaben, sondern fordern völlige Gleichheit des Worts zum Beweise der Abstammung.69

Es ist für den von mir postulierten Zusammenhang zwischen den sprachwissenschaftlichen

und poetologischen Überlegungen in Om mamseller nicht ganz irrelevant,

daß die vergleichende Sprachwissenschaft in Schweden ausgerechnet in Palm-

blad einen ihrer ersten Vertreter findet. In mehreren Aufsätzen, die relativ kurz nach

der Abhandlung über den Roman erscheinen, versucht er, die mit den Namen

Schlegel und Bopp verbundene Neuorientierung der Sprachwissenschaft in Schweden

publik zu machen, wobei er seine Ausführungen ebenfalls mit einer Polemik gegen
die Etymologie einleitet:70

Zum epistemischen Bruch in der Sprachwissenschaft und Etymologie um 1800 vgl. Anm. 101 und
102 des letzen Abschnitts II. Die Korrespondenzen zwischen Rhetorik, Poetik und Etymologie, die
ich in diesem Kapitel entwickeln möchte, sind schon anderweitig von einer sprachtheoretisch und

wissenschaftshistorisch inspirierten Literaturwissenschaft dargestellt worden. Maßgeblich für die

folgenden Ausführungen sind Artikel von Guiraud 1972 und Attridge 1988. Vgl. auch die jüngst
erschienenen Arbeiten von Stefan Willer (Willer 2000 und Willer 2003), der die Ausführungen
von Attridge und Guiraud überraschenderweise ignoriert.

69
Schlegel 1808, S. 6.

70 Dabei bemüht sich Palmblad regelrecht darum, Friedrich Schlegels Abhandlung Über die Sprache
und Weisheit der Inder nach Schweden zu importieren (im Gegensatz zu Schlegel war er aber
nicht des Sanskrit mächtig). In einer ganzen Artikel-Serie - Palmblad 1819, 1821, 1822 und 1831 -
versucht er, Schlegels Idee einer tieferen Verwandtschaft zwischen dem europäischen und dem

vorderasiatisch/indischen Raum zu untermauern. Die in diesen Artikeln entwickelten Überlegungen

münden in das Handbok i physiska och politiska äldre och nyare geographien (Uppsala 1826-

1837) ein, in dem sich Palmblad lediglich mit dem asiatischen Raum beschäftigen wird (Bd. 3 stellt

eine umfassende Monographie über Indien dar). Auch dieses Handbuch wird mit einer ausführ-



9. Das Gemurmel schreiben 219

De fiesta Etymologers raseri, att af nâgra enskilta liknande ord, hvilka ofta alldeles
icke likna hvarandra, uppgöra heia linguistiska systemer och pâ dem âter grunda nya,
äfventyrliga byggnader, har i vära dagar gjort den högre philologien misstänkt eller
bemödandet att af Sprakens inre skyldskap, sâledes ej blott genom ljudlikheten mellan
vissa särskilta ord, sluta tili folkslagens och de bland dem gängse ideernas.71

Die Kritik an der Etymologie erlaubt es, das grundlegend neue Zeichenmodell zu

illustrieren, mit dem die vergleichende Sprachwissenschaft operiert. Während die

Philologie des 18. Jahrunderts sich am einzelnen Signifikanten (»enskilta liknande

ord«) ausrichtet, der historisch und analytisch in einem transparenten
Repräsentationssystem verankert werden soll, gilt die Aufmerksamkeit nun den komplexeren
>inneren< Strukturzusammenhängen (»Sprakens inre skyldskap«), über die sich

Sprachen als différentielle Systeme konstituieren.72 Der wissenschaftliche Anspruch
einer »höheren Philologie« wird mit der Differenz zwischen semantischen und rein

grammatikalischen (phonetischen) Sprachkategorien legitimiert. Durch diese

Differenzierung löst sich die historische Sprachwissenschaft - zumindest auf den ersten

Blick - von der bis in die Antike reichenden >mimologischen< Tradition ab, auf der
die Etymologie fußt.73 Während sich die ältere Philologie noch an der Vorstellung
einer adamitischen Sprache bzw. konkreter an der Vorstellung von >Urwörtern< oder

ursprünglich bedeutungstragenden Buchstaben orientierte, in denen Signifikant und

Signifikat noch natürlich übereinstimmen,74 wird die vergleichende Sprachwissenschaft

durch die Metapher unterschiedlicher Sprachfamilien geprägt und somit
über einen genealogischen Anspruch begründet.75 Die Suche gilt nun allenfalls ganzen

>ursprachlichen< Zeichensystemen, die sich nicht durch sprachliche Transparenz,
sondern durch einen geheimnisvollen, tiefen Sinn auszeichnen, der den Geist ihrer
Anwender offenbart.

Der Phonozentrismus, der schon in der grundlegenden Vorstellung einer >belebten

Sprache< zum Ausdruck kommt, schlägt sich in der Kritik der konkreten

etymologischen Ableitungsmethoden nieder. Gegen die Mechanik einer am Buchstaben

orientierten Derivation - exemplarisch ließe sich etwa auf Charles de Brosses Traité
de la formation mécanique des langues et des principes physiques de l'étymologie

lichen sprachwissenschaftlichen Reflexion eröffnet, über die Palmblad das Verwandtschaftsverhältnis

von verschiedenen Rassen und Stämmen im asiatischen Raum zu bestimmen versucht.
71 Palmblad 1819, S. 15. »Die Raserei der meisten Etymologen, die darin besteht, von der Ähnlichkeit

einiger einzelner Wörter, die sich überhaupt nicht ähnlich sind, auszugehen und davon ganze
linguistische Systeme abzuleiten und auf diesen wiederum neue, abenteuerliche Gebäude zu gründen,

hat die höhere Philologie in unseren Tagen mißtrauisch oder darum bemüht gemacht, von der
innere Verwandtschaft der Sprache, also nicht über die Lautähnlichkeit zwischen einigen
speziellen Wörtern, auf die Ähnlichkeit zwischen den Volkstämmen und deren Ideen zu schließen.«

72
Vgl. Foucault 1974, S. 114-164, S. 287-291 und S. 342-358.

73
Vgl. dazu Genettes wunderbare Reise nach Kratylien. Zum Begriff der >Mimologie< siehe Genette
2001, S. 10. Zur Beendung des >Mimologismus< durch die Theorie >innerer Flexion< vgl. Genette
2001, S. 266-283.

74
Vgl. Foucaults Ausführungen zu der Kategorie des Namens und dem Begriff der >Bezeichnung< in
der klassischen Sprachwissenschaft. Foucault 1974, S. 160-164 und S. 145-152.

75
Mustergültig dazu Palmblad 1826, S. 60-177.



220 III. Pervers schreiben

verweisen76 - werden die Gesetze der inneren Flexion ausgespielt, die die Vorstellung
eines >geistvollen< sprachlichen Eigenlebens zu untermauern helfen.

Wenn man sich die schematisierten Differenzen zwischen der Sprachwissenschaft
des 18. und 19. Jahrhunderts vor Augen führt, wird deutlich, daß die etymologische
Spekulation der fiktiven Akademie noch hinter die Episteme des >klassischen

Zeitalters< zurückfallen. Zwar wird das Erkenntnisinteresse auch im 18. Jahrhundert

über die Suche nach der >ursprünglichen< Bedeutung von »mamsell« (oder »da-

moysel«; schon diese Verschiebung ist - wie gesagt - signifikant) legitimiert, doch

schon bald verlieren sich die spekulativen Ausführungen in einem reinen Gleiten
zwischen verschiedenen Signifikanten, das sich ziellos zwischen historischen Zeiten,

Sprachräumen und Wortfeldern hin- und herbewegt. Mit Foucault könnte man sagen,
daß der Versuch, die Etymologie in die zeitliche Abfolge einer linearen Genese zu

bannen, hier vollends durch die Öffnung des dezentralisierten, tropologischen Raums

der Ähnlichkeiten unterlaufen wird, von dem sich schon die klassische Episteme
abzugrenzen versuchte. Nicht umsonst beginnt das Gespräch mit einer Apologie
mittelalterlicher Denk- und Schreibweisen.77

Der Befund läßt sich im Hinblick auf Praktiken der antiken und mittelalterlichen

Etymologie konkretisieren.78 Die mit dem Begriff der èruuo/.OYCa verbundenen

Praktiken werden normalerweise als synchrone Verfahrensweise charakterisiert, die

sich schon in ihrem Erkenntnisinteresse massiv von der diachronen Methode der
>modernen< Etymologie unterscheiden. Die >Ethymologia< widmet sich dem Studium
oder besser der bewußt konstruierenden Erschließung von umfassenden (letztendlich

unabschließbaren) Wortfeldern, die sich über verschiedene analogische Verfahren aus

einem Begriff (einer Signifikantenfolge) ableiten lassen.

Pierre Guiraud hat diese Differenz zwischen >ethymologia< und >étymologie< in
einem anregenden Artikel aufgegriffen, um eine sprachreflexive Dimension der >ethy-

mologia< stark zu machen, die der modernen Sprachwissenschaft entgeht.79 Die

>ethymologia< wird von ihm als eine bewußt >gesuchte< (vom Buchstaben

ausgehende) Form von Ableitung bezeichnet, die >nachträglich< auf den Sprachgebrauch

zurückwirkt (Guiraud spricht vom Prinzip der >rétromotivation<) und die in ihrem

spekulativen Spiel genau diese performative Qualität, die irreduzible Eigendynamik

von Sprache auszureizen bzw. experimentell zu erproben versucht:

La rhétorique est, pour l'essentiel, un mode d'invention à partir de conditions
formelles. Cette tradition culmine au moyen âge, non seulement avec les poèmes à forme
fixe, mais avec les formules, les registres, les topiques, les rapports numériques, etc.

76
Vgl. Genette 2001, S. 97-131. Die Mechanik, von der im Titel die Rede ist, bezieht sich auf das

Mundwerk selbst.
77

S. Zitat Anm. 5.
78 Zur Differenz zwischen antiker und moderner Etymologie vgl. den Artikel >Etymologie< im

Historischen Wörterbuch der Philosophie. Zur außerordentlich wichtigen Stellung dieser etymologischen

Argumentation im mittelalterlichen Wissen (insb. bei Isidor von Sevilla) vgl. Genette 2001,
S. 46-56, und Curtius 1961.

79
Vgl. Guiraud 1972.



9. Das Gemurmel schreiben 221

qui sous-tendent toute œuvre et lui confèrent son sens profond, autrement important
que l'anecdote qui le revêt et le dérobe.

Parmi ces procédés d'invention par les mots, l'un des plus remarquables - dans le sens
au moins où il se laisse le plus facilement remarquer - est V ethymologia', nous

conserverons, ici, la forme gréco-latine pour la distinguer de l'étymologie, au sens
moderne du terme, bien que Vethymologia ne soit qu'un des aspects de l'étymologie, telles
qu'on pouvait alors la concevoir.
L'ethymologia est une figure qui consiste à imaginer des caractères, des situations, des

événements en jouant sur la forme des noms. C'est une sorte de motivation à l'envers;
en général l'écrivain donne à ses personnages des noms conformes à leur caractère:

Epistemon, Harpagon, Gaudissart ou Chibremol; ici, on invers le procédé, c'est le nom
qui crée le caratère et la situation, comme si M.Renard devait être nécessairement rusé

et M.Mouton pusillanime. [...]
L'ethymologia se contente d'établir un rapprochement entre deux noms et ensuite
d'inventer, de trouver, une situation qui le justifie. Ainsi, on rapprochera le nom de

Rome du grec romê >force<, ce qui justifie la >puissance< de la papauté; une autre
ethymologia voit dans Roma l'anagramme du mot Amor

Das beste Beispiel für eine solch lustvolle Suche nach einer >gesuchten< Verbindung
zwischen den Wörtern bietet der >ef/tymologische< Diskurs in Om mamseller selbst,
der aufzeigt, welcher unüberschaubare Textraum allein in der Verwendung des

unscheinbaren Signifikanten »Mamsell« mitschwingt, mitschwingen kann oder besser

mitgeschwungen haben wird.81 Die eigentliche Provokation der dilettantischen
Argumentation zeigt sich nämlich in der Reflexion darüber, daß auch die gesuchtesten und

historisch nicht belegbaren ef/tymologischen Ableitungen durchaus auf den

Sprachgebrauch zurückwirken und somit >im Nachhinein< eine tatsächliche Relevanz

8,1 Guiraud 1972, S. 404-405.
81 Tatsächlich stellt das etymologische Sprachspiel in Om mamseller keineswegs eine Ausnahme in

Almqvists Schriften dar. Nicht nur die akademischen Gespräche der späten Handschriften,
sondern schon seine frühen Romane sind häufig von etymologischen Digressionen durchsetzt.

Angesichts der Bedeutung dieser Sprachspielereien ist es schon überraschend, daß die letzte

Abhandlung über Almqvists Verhältnis zur Etymologie aus dem Jahr 1892 stammt. Vgl. Hjelmqvist
1892, der einen Überblick über die etymologischen Wortspiele in den Schriften Almqvists gibt,
aber kein Wort Uber deren poetologische Funktion verliert. Besonders deutlich wird der bewußt

provozierende Umgang mit der Etymologie in den orientalistischen Schriften des Autors Semira-

mis, Ormus och Ariman und der geographisch-historischen Abhandlung Menniskoslägtets saga, die

eindeutig als Konkurrenzprojekt zu Palmblads Handbok i physiska och politiska cilclre och nyare
geographien konzipiert wurde. Während Palmblad die Darstellung nutzt, um die Anwendbarkeit
der Prinzipien einer allgemeinen Sprachwissenschaft zu illustrieren (vgl. Anm. 70 und 71),
verwickelt sich Almqvist in seinem durch vielfältige Digressionen geprägten Diskurs über Asien in

seitenlange etymologische Buchstabenspiele (vgl. dazu Kap. 17.1 und 19). Ebenfalls in den Rahmen

seiner etymologischen Sprachpraxis fallen zahlreiche kuriose Neologismen, die durchaus an

entsprechende Wortneubildungen bei Lewis Caroll erinnern. Vgl. Berg 1905, der eine ganze Liste
solcher Neologismen aus Om svenska rim veröffentlicht. Schließlich sei noch auf anagrammatische

Sprachspiele verwiesen, die sich ebenfalls schon in der frühen Romanproduktion
nachweisen lassen. So kann etwa Lars Holger Holm zeigen, daß der Name der Heldin von Droltningens
juvelsmycke >Tintomara< nicht nur im Roman selbst, sondern auch noch in acht weiteren
Werktiteln von Almqvist anagrammatisch verwertet wird. Vgl. L.Holm 1997, S. 42-43.



222 III. Pervers schreiben

gewinnen können. Die Existenz vieler sogenannter Volksetymologien82 zeigt, daß

selbst schlichtweg unsinnige Zusammenhänge wie die zwischen »canalicola«,

»canaille«, »domicola« und »damoiselle« trotz der nicht belegten Mittelglieder in der

Lage sein können, das Ansehen von »demoiselles« nachhaltig zu beschmutzen:

»Men likasom Canalicola slutligen blott hâllas för kanaljer, sâ skulle väl ocksâ dâ

till sluts Domicola - Damoiselles « (Vf 3:19a, 15)83 Der e/Aymologische
Diskurs führt also vor, daß selbst die umfassendste etymologische Spekulation per se

nicht abgeschlossen und in einer >Sprachgeschichte< sistiert werden kann, da sie

selbst in paradoxer Art und Weise in die >Geschichte der Sprache< eingreift: Sie

arbeitet auf einen sekundären Ursprung< hin, der immer erst gewesen sein wird.
Schon diese Betrachtungen zeigen, daß Almqvist mit der Inszenierung des

etymologischen Sprachspiels nicht einfach auf einen überholten wissenschaftlichen

Diskurs zurückgreift, sondern daß er diesen Diskurs belebt, um die >Grenzen< der

" Mit den Volksetymologien bezeichnet Saussure jene >falschen<, >fehlerhaften< Etymologien, die

auf den Sprachgebrauch zurückwirken. In Anlehnung an Derridas Verfahren aus der Grammato-

logie versucht Derek Attridge, dessen Argumentation ich hier folge, Saussures heftige Kritik an

der Volksetymologie (vgl. Saussure 1967, S. 207-210) zum Ausgangspunkt einer Reflexion zu

machen, die einen strukturellen Widerspruch in der Konzeption von Saussures Sprachwissenschaft
entfaltet. Wie in den entsprechenden Invektiven gegen die Schrift versucht Saussure in seiner

Kritik an der »pathologischen Erscheinung« der Volksetymologie gegen eine sekundäre

(gespenstische) Verwendung des Prinzips einer differentiellen Semiotik anzugehen, die sich

vollständig von den natürlichen Gesetzen< einer Sprachgeschichte emanzipiert hat. Saussures

Versuch, zwischen der natürlichem Wirkung von Phonemen und der >künstlichen< Auswirkung von
Graphemen zu differenzieren, wiederholt sich in seinem Bemühen, zwischen Analogie und

Volksetymologie zu unterscheiden: »Man sieht nun, worin die Volksetymologie der Analogie ähnlich ist

und worin sie sich von ihr unterscheidet. / Die beiden Erscheinungen haben nur eines gemein: in

beiden benutzt man bedeutungsvolle Bestandteile, die durch die Sprache dargeboten werden, aber
im übrigen sind sie etwas völlig Verschiedenes. Die Analogie setzt immer voraus, daß die frühere
Form vergessen wird; der analogischen Form il fraisait liegt keine Zergliederung der alten Form il
trayait zugrunde, vielmehr mußte diese Form vergessen werden, damit ihr Nebenbuhler
aufkommen konnte. Die Analogie bezieht nichts von der Substanz der Zeichen, die sie ersetzt. Die

Volksetymologie dagegen ist zurückzuführen auf eine Auslegung der alten Form; die - vielleicht

nur verworrene - Erinnerung an diese ist der Ausgangspunkt für die Verunstaltung, die sie

erleidet. So ist im einen Fall die Erinnerung, im andern Fall das Vergessen die Grundlage der
Analyse, und dieser Unterschied ist entscheidend. / Die Volksetymologie ist eine pathologische
Erscheinung; sie wirkt nur unter besonderen Umständen und ergreift nur seltene, technische und

fremde Wörter, die die Sprechenden sich nur unvollkommen aneignen. Die Analogie ist dagegen
eine ganz allgemeine Erscheinung, die bei der normalen Betätigung der Sprache auftritt. Diese
beiden Erscheinungen, die einander einerseits so ähnlich sind, sind ihrem Wesen nach
gegensätzlich; sie müssen sorgfältig voneinander unterschieden werden.« (Saussure 1967, 210) Nicht

nur, daß Saussure in dieser Argumentation weit hinter seinen >semiotischen< Erkenntnisstand
zurückfällt (demzufolge die Bedeutungen von Wörtern sich nur über ihre - wie auch immer entstandenen

- Relationen erschließen); offensichtlich versucht er sich auch der Einsicht zu verschließen,
daß die Sprachwissenschaft (sei es über die >pathologische< Konstruktion von etymologischen
Ableitungen, die >normale< Narration einer Sprachgeschichte oder die Konstruktion von
Sprachfamilien) massiv auf die (vergangene wie zukünftige) Geschichte ihres Untersuchungsgegenstandes

zurückwirkt.
83 »Aber genauso gut wie die Canalicola nur noch als Kanaillen angesehen werden, so müßton

letztendlich doch auch Domicola - Damoiselles —«



9. Das Gemurmel schreiben 223

zeitgenössischen Sprachwissenschaft zu markieren.84 Was in diesem Fall unter
>Grenze< zu verstehen ist, läßt sich an Foucaults Ausführungen zur Theorie der

Derivation im klassischen Zeitalter illustrieren.85 Dort zeigt er, daß auch die

Sprachwissenschaft des späten 17. und 18. Jahrhunderts, die sich als Wissenschaft

eben von einer >wilden< etymologischen Spekulation abzugrenzen versucht, ständig

an den Grenzen des durch die Etymologie offengelegten Raumes der Ähnlichkeiten

laboriert; ja, daß sie sich in letzter Konsequenz sogar über diesen Raum konstituiert.
Wenn man das Studium der Sprachgenese über den Gedanken der ursprünglichen

Repräsentationsfähigkeit einzelner Wörter (bzw. >Namen< oder >Bezeichnungen<)

legitimiert, so ist man notwendigerweise gezwungen, auf die Gründe des darauf

folgenden >Sprachverfalls< einzugehen, in dessen Verlauf sich die Zeichen von ihrer

ursprünglichen Bedeutung entfernen, andere Bedeutungen, andere Formen und andere

Klänge annehmen. Während man sich im Studium der formalen Veränderungen auf
äußere Einwirkungen bemfen kann (Aussprache, Gewohnheiten, Klima), verwickelt
sich das Studium der Bedeutungsverschiebungen — dies ist nichts anderes als die

Etymologie - in zeichentheoretische (grammatologische) und rhetorische

Fragestellungen, die beide dem Phänomen nachgehen, wieso und wie Zeichen und
Wörter zu »gleiten« beginnen:

Die erste Bewegung ist ein der Aufmerksamkeit, den Zeichen und Wörtern gemeinsames
Gleiten. In einer Repräsentation kann der Geist sich und ein Sprachzeichen an ein
dazugehöriges Element, einen Begleitumstand, ein anderes, nicht vorhandenes Ding, das

ihm ähnlich ist und seinetwegen wieder in das Gedächtnis tritt, heften. So hat sich
wohl die Sprache entwickelt und ganz allmählich ihre Abweichung von den ursprünglichen

Bezeichnungen fortgesetzt. Am Anfang hatte alles einen Namen, einen eigenen
und besonderen Namen. Dann hat der Name sich an ein einziges Element der Sache

geheftet und wurde auf alle anderen Einzeldinge angewandt, die es ebenfalls enthielten.
[...] Die fortschreitende Analyse und weiter fortschreitende Gliederung der Sprache, die

gestatten, einen einzigen Namen mehreren Dingen zu geben, sind entstanden, indem
der Faden jener fundamentalen Figuren verfolgt wurde, die die Rhetorik gut kennt: Syn-
echdoche, Metonymie und Katachrese (oder Metapher, wenn die Analogie weniger
unmittelbar spürbar ist).86

Das Zitat läßt sich direkt auf den etymologischen Exkurs in Om mamseller
anwenden. Die Gesprächsteilnehmer machen sogar an einer Stelle explizit auf die

84 Stefan Willer kann am Beispiel der etymologischen Studien Johann Arnold Kannes (1773-1824)
zeigen, daß dieser auf dem Prinzip der èrupoXoyCa eine >andere< Sprachwissenschaft zu gründen
versucht, die sich einer irreduziblen Performativität / Rhetorizität von Sprache bewußt ist, welche
das Prinzip des >Historischen< sprengt: »Diese philologische Strategie ist mit dem Kriterium des

Historischen nur am Rande zu erfassen, oder genauer: >das Historische< im Sinne einer
Behauptung von Kontinuitäten - ein Wort >kommt von< einem anderen - ist ein Effekt von
Ähnlichkeit, die als solche überhaupt keinen historischen Index besitzt.« Erstaunlicherweise nimmt

Willer in seiner Argumentation weder auf Pierre Guiraud noch auf Derek Attridge Bezug, die in

ihrer Einschätzung des >metahistorischen< Reflexionsgrades etymologischer Argumentationen zu

ganz ähnlichen Rückschlüssen kommen wie er (vgl. Anm. 79 und 82).
85

Vgl. Foucault 1974, S. 152-159.
86 Foucault 1974, S. 156-157.



224 III. Pervers schreiben

rhetorische Grundlage ihrer Argumentation aufmerksam: »Man anser visst, per
metonymiam eller kanske rättare per metathesin, mânga unga karlar för mamseller.«

(Vf 3:19a, 5)87 Diese >natürliche/willkürliche< Rhetorizität der Sprache wird für eine

>wilde Philologie< in Anspruch genommen, um eine der Sprache selbst inhärente

Prozessualität hervorzuheben, die von Foucault in einer vielzitierten Metapher als

»Gemurmel« definiert wird, das Sprache selbst als Rahmen umgibt:

Damit es eine Derivation der Wörter von ihrem Ursprung, damit es bereits eine

ursprüngliche Zugehörigkeit einer Wurzel zu ihrer Bedeutung, damit es schließlich eine
gegliederte Zerteilung der Repräsentationen gibt, müssen bereits bei der unmittelbarsten

Erfahrung eine analoge Unruhe der Dinge und Ähnlichkeiten, die sich sofort
ergeben, vorhanden sein. [...] Es wäre unmöglich, die Dinge miteinander zu vergleichen,

ihre identischen Züge abzugrenzen und einen gemeinsamen Namen zu begründen.
Es gäbe keine Sprache. Sprache existiert, weil unterhalb der Identitäten und
Unterschiede der Boden der Kontinuitäten, der Ähnlichkeiten, der Wiederholungen und der
natürlichen Verflechtungen liegt. Die Ähnlichkeit, die seit dem siebzehnten
Jahrhundert aus dem Denken ausgeschlossen ist, bildet immer noch die äußere Grenze der

Sprache: den Ring, der das Gebiet dessen umgibt, was man analysieren, ordnen und
erkennen kann. Das ist das Gemurmel, das vom Diskurs aufgelöst wird, ohne das er aber
nicht sprechen könnte.88

Die unterschiedlichen Formen der Sprachgeschichtsschreibung im 18. wie im 19.

Jahrhundert bauen auf der gleitenden sprachlichen Bewegung dieses Gemurmels auf,
versuchen es jedoch gleichzeitig zu verdrängen oder zu disziplinieren. Wenn der

etymologische Diskurs dagegen den zufälligen Bewegungen zwischen den Signifikanten
bewußt nachzugehen versucht, dann leistet er einer paradoxen Form der sprachlichen

Transgression Vorschub, die ins Innere der Sprache selbst führt (ich erinnere an die
einführenden Kapitel zu >Rahmen< und >Rahmensetzung<). Ich möchte diesen

allgemeinen Befund jedoch noch weiter eingrenzen und im Hinblick auf die Ausführungen
des letzten Abschnitts historisch konkretisieren.

Dabei komme ich wieder auf die Ablehnung der Etymologie durch die

vergleichende Sprachwissenschaft des frühen 19. Jahrhunderts zurück. Als Exempel sei

noch einmal auf eine vehemente Kritik Palmblads verwiesen:

Endast ett lättsinnigt och förvillande spei är Etymologien, dâ man med hvarandra sam-
manblandar alla tungomâl, dä man ej dervid utgâr frân fasta lagar, dâ derför ej ligger en
högre enhet tili grund, och dâ man anser e n d a s t olikheterna tillräckliga, för att pâ
dem uppföra en egen historisk byggnad. Efter min tanka äro de inga hörnstenar för en
kritisk forskning; men när allt annat sammanstämmer, sä kunna de betraktas sâsom ett
fastare sammanbindande, historiskt cernent, sâsom tillkommande bevis för det redan

pâ annan väg bestyrkta. En sâdan byggnad störtar ändock icke, om än ett och annat af
dessa bindningsmedel sâsom oäkta förkastas. Det är en väfnad sammansatt af tusende

87 »Man sieht viele Männer per metonymiam oder besser per metathesin als Fräulein an.«
88 Foucault 1974, S. 163-164. Mit Rückgriff auf Foucault ließe sich das sprachliche Unbewußte, dem

Freud in seiner rhetorisch geprägten Studie über den Witz (Freud 1965) nachgeht, also historisch in

der Verdrängung der Rhetorik selbst lokalisieren.



9. Das Gemurmel schreiben 225

trâdar; om man än afklipper nâgra, äro dock de äterstäende tillräckliga att sammanhâlla
det heia.8'

Die Charakterisierung der Etymologie als eines »leichtsinnigen und in die Irre
führenden Wortspiels« scheint weniger die historischen Sprachwissenschaften des 18.

Jahrhunderts zu treffen, die ja durchaus mit festen Prinzipien und Gesetzen arbeiteten,

als vielmehr die Angst vor etymologischen Spekulationen zum Ausdruck zu bringen,
die umgekehrt auf der Dynamik des Sprachverständnisses gründen, welches Palmblad

selbst zu explizieren versucht. Die Etymologie wird erst dann zu einer Bedrohung der

Sprachgeschichte, wenn sie weder durch das Prinzip eines repräsentierenden

Sprachgebrauchs noch durch dasjenige einer sich artikulierenden Intentionalität reguliert
wird. Das eigentlich beunruhigende an dieser Form von Spekulation ist, daß sie tin

einer Historizität oder besser einem Gedächtnis der Wörter festhält, das nicht auf

»eine höhere Einheit« (»en högre enhet«: einen Ursprung, einen Anfang) - sei es die

Vorstellung einer Nachahmung der Dinge oder die Intentionalität von Sprechern bzw.

sprechenden Völkern - zurückgeführt werden kann. »Feste Gesetze« der

Sprachentwicklung werden nicht einfach negiert (einer solchen Sprachauffassung ließe sich

leicht und unaufgeregt begegnen), sondern - wie Palmblad ganz richtig bemerkt - in
ein Modell von Spielregeln übersetzt, die es erlauben, jeweils neue und überraschende

Konstellationen zwischen Wörtern verschiedener Texte, Sprachen und Zeiträumen
herzustellen.90

Was Palmblad in seiner Polemik konsequent zu verdecken versucht, ist daß sich

eine solch >spielerische< etymologische Spekulation in ihrer Funktionsweise

letztendlich genau auf jenes Zeichenmodell berufen kann, das den Paradigmawechsel

zur vergleichenden Sprachwissenschaft ermöglicht hat: Ich verweise noch einmal auf

den durch und durch >alphabetischen< Gedanken der Sprache als eines differentiellen

Systems, auf den sich Palmblad mit der Verwendung der Gewebe-Metapher selbst zu

beziehen scheint. Die Vorstellung einer solchen Textur gründet auf dem Gedanken

der Arbitrarität einzelner Buchstaben und Wörter, der seinerseits die Bedingung der

Möglichkeit eines intentionalen Sprachgebrauchs und der daran angelegten Subjekt-

89 Palmblad 1822, S. 135-136. »Die Etymologie ist nur ein leichtsinniges und verwirrendes Spiel, da

man alle Sprachen miteinander vermischt, ohne von festen Gesetzen auszugehen, da dafür keine
höhere Einheit zugrundeliegt; und da man lediglich Differenzen für zureichend ansieht,

um darauf ein eigenes historisches Gebäude zu errichten. Meiner Meinung nach stellen diese

keine Ecksteine für eine kritische Forschung dar; sondern, wenn alles andere zusammenpaßt,
können sie als ein fester zusammenbindender, historischer Zement betrachtet werden, als ein

zusätzlicher Beweis für etwas, was man schon auf anderem Weg nachgewiesen hat. Ein solches

Gebäude stürzt auch nicht zusammen, wenn das eine oder andere dieser Bindemittel als fehlerhaft
verworfen wird. Es handelt sich um ein Gewebe von tausend Fäden; und wenn man einige
abschneidet, existieren doch noch genug, um das Ganze zusammenzuhalten.«

Zur maßgeblichen Differenz zwischen Gesetz und Regel, die die Dichotomie von Gesetz und

Gesetzlosigkeit auf subtile Art unterläuft, vgl. Baudrillard 1992, S. 183-215. Baudrillard selbst liefert
eine sprachwissenschaftliche Variante dieser Differenz, wenn er zeigt, inwieweit Saussure in

seinen späten Untersuchungen zu den Regelmäßigkeiten von Anagrammen wider seinen Willen
dazu gedrängt wird, die Gesetze des Cours in Frage zu stellen. Vgl. Baudrillard 1982, S. 299-325.



226 III. Pervers schreiben

konstitution (vgl. Kap. 6.2 und 7.4) darstellt. D.h., daß das Signifikat eines
einzelnen Signifikanten weder aus seiner >authentischen< Bedeutung noch aus der

willkürlichen Festlegung eines repräsentierten Inhalts abgeleitet werden kann (mit der

vergleichenden Sprachwissenschaft wird also die geschichtsträchtige Alternative
zwischen dem Sprachverständnis eines Kratylos und Hermogenes zunächst schlichtweg

aufgehoben bzw. durch das neue >mimologische< Prinzip einer Ähnlichkeit
zwischen Laut- und Vorstellungsbild ersetzt).91 Wenn allerdings nur die spezifische Art
und Weise, wie der Sprecher den Signifikanten in seinen Diskurs einbindet, über

dessen Ausdruckswert entscheidet, so ist dieser Diskurs in besonderer Art durch

>parasitäre< Buchstabenspiele gefährdet, d.h. durch solche Buchstabenspiele, die sich

des Prinzips der Textur bedienen, diese aber unkontrolliert erweitern.

In Anlehnung an Saussures Terminologie könnte man sagen, daß die >wilden<

Etymologen die rein syntagmatische Ebene der linearen Signifikantenkette lediglich
vertikal um ihre paradigmatischen Komponenten vervollständigen: Eine vorliegende

Buchstabenfolge wird mit all ihren möglichen (anagrammatischen) Varianten in
Relation gesetzt. Die >eigentliche< Gefahr der Etymologie besteht also darin, daß sie

droht, das metonymische Prinzip, auf dem der Gedanke der Textur (des Gewebes, von
dem Palmblad spricht) selbst gründet, durch die etymologische Spekulation so weit
zu verselbständigen, bis Konstellationen zwischen verschiedenen Texten möglich
werden, die sich weder semantisch erklären noch durch den Gebrauch organizistischer
Metaphern rechtfertigen lassen.92

Das oben angeführte Zitat, mit dem Foucault das Verhältnis zwischen den

sprachwissenschaftlichem Epistemen von Renaissance und klassischem Zeitalter zu

beschreiben versucht, ließe sich also mit Bezug auf das frühe 19. Jahrhundert modifizieren

und wie folgt abwandeln: >Artikulation existiert, weil unterhalb der Identitäten

und Unterschiede der Boden der Kontinuitäten, der Ähnlichkeiten, der Wiederholungen

Vgl. dazu Genette: »Wir haben auf allen Ebenen, auf denen sie zum Tragen kommt, beobachtet,
daß die komparatistische Revolution dazu neigte, den Akzent von der sprachlichen Darstellung,
vom bezeichneten Objekt auf die Aktivität des bezeichnenden Subjekts, von den gesprochenen
>Dingen< auf das sprechende Denken, von der Einheit der außersprachlichen Welt auf die
Verschiedenheit der Sprachen und der Völker zu verlagern. Diese Verlagerung konnte nur ein
Merkmal des Denkens der Epoche begünstigen und verschärfen, aus dem es, noch einmal,
teilweise selbst hervorgeht; nennen wir dieses Merkmal, ein wenig rasch, den romantischen Subjektivismus.

Er verträgt sich natürlich recht schlecht mit den traditionellen Formen der kratylischen
Imagination, die ganz der >objektiven< Beziehung zugewandt ist, die das Wort und das Ding
verbindet. Wenn der Kratylismus jedoch, wie wir bereits beobachtet haben, aus einer universellen, in

wechselnden Gestalten auftretenden Sehnsucht herrührt, für jede bedeutungsvolle Beziehung eine
mimetische Motivation zu finden, kann er sich auch, wenn die Gelegenheit sich bietet und/ oder
jeder andere Weg ihm momentan versperrt ist, bemühen, diese andere bedeutungsvolle Beziehung
zu motivieren, die das Zeichen mit seinem Produzenten verbindet.« (Genette 2001, S. 281-282)

i'2 Ich verweise nochmals auf die Studie zur >wilden Philologie< Jacob Grimms, in der Ulrich Wyss
explizit auf die sich verselbständigende etymologische Spekulation Grimms Bezug nimmt. Dieses
>neuerliche< Wuchern der Etymologie ist nicht auf eine Opposition zu den neuen Paradigmen der
Sprachwissenschaft zurückzuführen, sondern wird im Gegenteil durch diese Paradigmen selbst

generiert. Vgl. Wyss 1979, S. 149 (ausführlich dazu Kap. 7.5).



9. Das Gemurmel schreiben 227

und der natürlichen Verflechtungen von Buchstabenfolgen liegte Auch die
rhetorischen Grandlagen, die den (paradoxen) Rahmen des artikulierenden Sprachgebrauches

bilden, ließen sich in diesem Sinne mit den unterschiedlichen Formen der
Paronomasie93 näher umschreiben.

An anderer Stelle macht Almqvist selbst ironisch auf die buchstäbliche Praxis

dieses Verfahrens aufmerksam:

[V]i hava lärt oss japanesiskan, och med glad förväning funnit huru belönande ett
vidsträckt Studium därav är, emedan det i själva verket inom sig äger rötterna tili alla
kända sprâk pâ jorden, när man blott iakttager den bokstävernas elimination
och apposition, som av en sprâkman bör iakttagas. Det system, som stöder sig
pâ dessa tvenne grunder, erbjuder de största fördelar ât sprâkforskaren, sâ snart det

tages i sin oinskränkta allmänhet, fâr verka i heia sin storhet och ej lider inträng av
smâaktiga och rädda bi-äsikter. När filologen överlämnar sig därät - när han med kraft
tar bort alla ljud och bokstäver, som skada honom, och lägger tili dem han behöver -
dâ bli hans arbeten bâde för honom själv och hans läsare nästan det nöjsammaste som
finnes. (ASS 13, 74)94

Insgesamt veranschaulichen die wilden etymologischen Herleitungen in Om mam-
seller ein Eigenleben der Sprache (einen Gedächtnisraum, in dem die Wörter ineinander

gleiten95), das sich weder mit den Prinzipien einer an der Vorstellung von
Repräsentation ausgerichteten >Analyse< noch denjenigen einer an der Vorstellung von
Artikulation ausgerichteten hermeneutischen >Interpretation< durchdringen läßt.96

Natürlich wirkt ein solches Sprachverständnis auf die Vorstellung von Text und

Lektüre zurück.97 Ja, die Differenz unterschiedlicher etymologischer Verfahren, die

93
Vgl. Culler 1988, der ebenfalls ausführlich auf die Etymologie Bezug nimmt.

94 Das Zitat stammt aus der orientalistischen Erzählung Semiramis. »[W]ir haben japanisch gelernt
und mit froher Verwunderung festgestellt, wie belohnend ein ausführliches Studium dieser Sprache
ist, weil sie in der Tat in sich die Wurzeln aller bekannten Sprachen der Erde enthält, wenn man

nur die Elimination und Apposition der Buchstaben beachtet, auf die ein

Sprachforscher achten sollte. Das System, das sich auf diese beiden Gründe stützt, bietet dem

Sprachwissenschaftler die größten Vorteile, solange es in seiner uneingeschränkten Allgemeinheit
genommen wird, in seiner ganze Größe wirken darf und nicht von kleinlichen und ängstlichen
Nebenüberlegungen eingeschränkt wird. Wenn sich der Philologe ganz diesem System anheimgibt

- wenn er mit Kraft all die Laute und Buchstaben entfernt, die ihm schaden, und all die hinzufügt,
die er braucht - dann wird seine Arbeit für ihn selbst und seine Leser nahezu zum vergnüglichsten,
das es gibt.«

95 Zum Gedächtnisraum der Wörter vgl. nicht nur die bekannten Ausführungen von Bachtin (Bachtin
1979, S. 154-300, und Bachtin 1985, S. 202-302), sondern auch die in Anm. 82 eingefügte Passage

aus dem Cours. Saussures Versuch, >Analogie< und >Volksetymologie< über die Kriterien von

>Vergessen< und >Erinnerung< voneinander zu differenzieren, ist äußerst aufschlußreich.
Offensichtlich war sich Saussure der Tatsache bewußt, daß die >erinnernde< etymologische Reflexion,
welche die unterschiedlichsten Sprach- und Bedeutungsstufen eines Wortes synchron zusammenklingen

läßt, die Grundfeste seiner kommunikationstheoretisch begründeten Semiotik (v.a. die

Vorstellung der Linearität der Zeichenkette) in Frage stellen wird.
96

Almqvist befördert also genau jene »Wiederkehr der Sprachen die letztendlich als verspätetes
Resultat der Krise der klassischen Episteme und deren Vorstellung von sprachlicher »Repräsentation

angesehen werden muß. Vgl. Foucault 1974, S. 367-372.
97 Der implizite Zusammenhang zwischen Texttheorie und Etymologie wird in einer zentralen Ab-



228 III. Pervers schreiben

Palmblad in der oben zitierten Passage herauszuarbeiten versucht, läßt sich ohne

weiteres als Differenz zweier Lektüremethoden umschreiben. Die Suche nach der
Wurzel einzelner Wörter ist laut Palmblad nur legitim, solange sie streng dem
Stammbaum der jeweiligen Sprache folgt.98 Damit ist von vornherein garantiert, daß

die »höhere Einheit« von Buchstabe, Wort und Text nicht durch die Etymologie
gefährdet wird. Ganz im Gegenteil vermag die Etymologie den tieferen Sinn eines

spezifischen Ausdrucks zu unterstreichen, indem sie ihn in die ihrerseits >sinn-

stiftende< Geschichte der Volkssprache integriert. Von dieser hermeneutischen Blickweise

auf die Etymologie, die das Gleiten der Wörter einzufrieren versucht, läßt sich

eine >rhizomatische< Variante abgrenzen (die abgegriffene Metapher sei im
Zusammenhang mit der Etymologie erlaubt, die sich ja ursprünglich mit Wurzeln und

Wortstämmen auseinandersetzt), welche die Einheiten von Wort, Text und

Geschichte bewußt in eine Vielzahl von widersprüchlichen Strängen und Netzwerken
zerfasert.99

Läßt man sich auf ein solch endloses Spiel der Signifkanten ein, so kann sich die

solchermaßen zu einer Reflexion der Sprache gedrängte Lektüre nur auf der

buchstäblichen Oberfläche von Texten bewegen. Es scheint mir für eine solche Form der
Lektüre durchaus symptomatisch zu sein, daß die Gestaltung von Eigennamen ins

Zentrum der Aufmerksamkeit rückt. Auch wenn sich Eigennamen bekanntlich nicht
im herkömmlichen Sinne übersetzen lassen, so unterliegen sie auf einer buchstäblichen

Ebene doch spezifischen Übertragungen und Verschiebungen, die sich weder
über referentielle noch über intentionale Zuschreibungen entschlüsseln lassen,
sondern allenfalls über die Semantisierung rein textueller Prozesse und Abfolgen gelesen

werden können. Es ist durchaus bezeichnend, daß in diesem Zusammenhang sogar auf

die Metapher eines Begehrens der Sprache zurückgegriffen wird:

handlung zur idealistischen Ästhetik< in Schweden deutlich, in der sich Adolf Törneros mit dem
Phänomen der ästhetischen KontempIation< auseinandersetzt. Eine solche Kontemplation, die in

einer Symbolik zum Ausdruck kommt, »in der sich der Weltgeist in einem besonderen Objekt zu
einem unmittelbaren Faktum der Anschauung versinnlicht« (»verlds-tanken forsinligar sig i ett
enskildt object till ett omedelbart factum för âskâdningen«; Törneros 1831, S. 385), ist natürlich
durch eine >buchstäbliche< Aufmerksamkeit für textuelle Oberflächeneffekte bedroht, die

Törneros bezeichnenderweise mit einer Schelte gegen die Etymologie auf den Punkt zu bringen
versucht: »I mângens behandling är etymologien, för att bruka Voltaires utsago, ett sädant ting, der
vocalerna ha alls intet att betyda, och consonanterna allt för litet. Äfven i de fall, der bâde skälet

tili benämningen varit öfverensstämmande med sanningen, och ordtolkningen fullkomligt rigtig, har
ofta begreppet om föremälet utfallit skeft genom en slafvisk anhängighet vid bokstafven.«
(Törneros 1831, S. 314-315 Fn; »In der Behandlung vieler handelt es sich bei der Etymologie, um
Voltaires Aussage zu folgen, um eine Sache, bei der die Vokale nichts zu bedeuten haben, und die
Konsonanten viel zu wenig. Auch in den Fällen, wo sowohl der Grund der Benennung mit der
Wirklichkeit übereinstimmt, und die Herleitung richtig war, ist durch die sklavische Anhänglichkeit
an den Buchstaben ein schiefer Begriff über den Gegenstand entstanden.«)

98 Auf die Aporien dieser Argumentation, die die wilde >etymologische Spekulation* von der Suche
nach gesetzmäßigen Ablautreihen auszuschließen versucht, andererseits aber auf etymologische
Assoziationen angewiesen ist, um überhaupt Lautgesetze erstellen zu können, weisen sowohl Wyss
1979 als auch Willer 2000 hin.

99 Zum Begriff des Rhizoms vgl. Deleuze/Guattari 1997, S. 12-42.



9. Das Gemurmel schreiben 229

Det är högst märkvärdigt hvad detta sprâk [medel-latinet] strax under de första seklerna
fick för ett begär tili Förlängningar af vissa slags ord; Uttänjningar, som gjorde det

gamla, i mânga fall hârda latinet, mjukare, vekare och vida mer musikaliskt. Exempel-
vis: först Valens, sâ Valentius. sâ Valentinus. sä Valentinianus: Octavus. Octavius.
Octavianus: Maxim. Maximinus. Maximinianus. (Vf 3:19a, 15-16)'°°

Nun bewegen sich diese Beispiele noch durchaus im Rahmen der damaligen
sprachtheoretischen Diskurse und sind entsprechend gut >interpretierbar<. Nicht nur, daß die

sprachliche Bewegung von »Valens« zu »Valentinianus« durchaus zielgerichtet
erscheint, sie verfügt auch über eine spezifische musikalische Intention, die weniger
ein allgemeines >Drängen der Buchstaben* verkörpert als den vermeintlichen >Geist<,

die spezifische >Musikalität< des Mittellateinischen offenbart.

Weitaus illustrativer für die Art und Weise, wie der Diskurs das >Begehren der

Sprache* selbst zu inszenieren versucht, ist da eine Aufzählung deutscher Namen aus

dem zweiten Teil der Handschrift Nattstycke, in dem der deutsche Staatsrat den

nichtigen* Namen eines potentiellen Nachfolgers zu finden sucht. Nicht nur die

Ausgangsfrage »Hvad hette han?« (»Wie hieß er«) erinnert an die Kratylische Tradition
endloser Namensderivationen, also den hoffnungslosen Versuch, Signifikanten über

>ursprünglichere< Signifikanten zu begründen. Auch hinter der vermeintlich kontin-

genten Auflistung von Namen verbirgt sich eine relativ strenge etymologische
Regelmäßigkeit. Der Diskurs, der selbstverständlich mit dem Doppelsinn zwischen

dem »Namen und seiner dinghaften Bedeutung«101 spielt, scheint sich völlig zu

verselbständigen und treibt über ziellose Wortspiele102 - hier horizontale Variationen,
die u.a. auf Metonymien (z.B. Streck/kv.v - Bunteschuh - Fleisch/;«'«; Lippe-Lippe

- Sc/twe/ghäuser; Nagel - Nieth - Niethammer) oder Paronomasien (Pott, Potter,
Pütt, Putt) rekurrieren - immer weiter voran (vgl. Tafeln 2, 3 und 4):

Süssmilch, Buttermeier - lât mig tänka efter - Knoblauch, Sauerkraut, [Sauerteig],
Fiebelkorn, Schweinebart, Leberwurst - nej - Phieseldeck, Hauseloch, Mäusebach,
Griesbach, Gutbier, Schikkendans - nej, ända icke det rätta - Streckfuss, Bunteschuh,
Fleischbein, Gänsefleisch, Ochsenbein - nej! men jag skall nog till sluts träffa min
man - Butterkäs^ ^Wunderlich, Weinerlich, Wurmser, Wurm - haf tälamod med mitt
däliga minne ' ' - Maus, Laus, Luhr, Uhr, Suhr, Rausch, Kohlrausch, Pfütz, Pfote,
Pott, Potter, Pütt, Putt, Puttkammer, Putbus, Lippe-Lippe, Schweighäuser,

"Y

Gottschalk, Gries, Griesig, Luhrig, Honig, Liebig, Zottig, Rührig, Salzig, Nagel,
Nieth, Niethammer, Esel, Riedesel, Henne, Hähnlein, Hahnhahn, Fixlein, Fixlmillner,
Weinberg - nej, det mäste hafva varit nägot 4>ara enstafvigt; lât mig se - Ruhs, Russ,
Rost, Fuss, Mist, Dreck, Krebs, Aas, Brock, -JBrockhaus Boekkh, *JSch,oeck> Klotz,

100
»Es ist höchst merkwürdig, was für ein Begehren nach Verlängerung gewisser Wörter diese

Sprache [das Mittellatein] noch während der ersten Jahrhunderte ausbildet; Ausdehnungen, die das

alte, häufig harte Latein geschmeidiger, weicher und viel musikalischer klingen ließen. Zum

Beispiel: zuerst Valens, dann Valentius. dann Valentinus. schließlich Valentinianus. Octavus.
Octavius. Octavianus: Maxim. Maximus. Maximinus. Maximinianus.«

101
Vgl. Freud 1965, S. 28.

102 Zur Rhetorik des Wortspiels vgl. Stingelin 1999b, der auf den Zusammenhang zur Volksetymologie
und auf die Bedeutung des Wortspiels mit Eigennamen in der antiken Rhetorik aufmerksam macht.



230 III. Pervers schreiben

Schnurr, von Knorr, von Korff, von Kalb, von Viehe, Krug, Knix, s/°etz' Zumpf' pfaff,
Schall, Schwab, Schnack, Schick, Schlick, Schuck, Schleim, Speichl, Gfrökr, Frosch,
Ersch, Floh,

hm' ~ ^xxx xxx^
Krum, Krummacher, Breitkopf, Bahrisch, Wanze'8 - jag

begriper icke - von Quanten, von Fiandten, von Fiendten, von Gerdten, von Socken,
von Pfoten, von Viehstall, Dull, Dullar, Duse, Vincke, Fiebs - - jag har det

olyckligaste minne pâ namn - (Vf 3:19b, 24)'03

Die Aufzählung läßt sich als deutliche intertextuelle Anspielung auf die katalog-

artigen Aufzählungen von Spielen in Rabelais' Gargantua bzw. als Anspielung auf

die ausführliche Reflexion dieser Schreibpraktiken in der Vorschule der Ästhetik
verstehen.104 Nicht von ungefähr sind mit »Fixlein« und »Fiebel(korn)« ausgerechnet

die Helden der Jean Paulschen Idyllen in den Namensreigen eingefügt, die sich am

eindeutigsten mit der Thematisierung von Schrift und Schreibprozessen auseinandersetzen.

Die Erwähnung Fibels sollte allerdings daran erinnern, daß man hier nicht unbedingt

auf literarische Vorbilder zurückgreifen muß. Im Zusammenhang mit der

Selbstthematisierung von Schrift und Schreiben, die den Text durchzieht, scheint es

mir nicht irrelevant zu sein, in diesem Zusammenhang auf eine übliche Praxis in

zeitgenössischen ABC-Büchern zu verweisen (im folgenden ist die Rede von Hâkan

Sjögrens 1804 veröffentlichter Fibel Kort undervisning att lära rätt läsa uti Bok):

Schließlich folgen noch im Anschluß an die Anweisungen für die Lehrer eine Anzahl
schwieriger Wörter, sogenannte Probewörter, die das ganze Alphabet durchlaufen, wie
Abraham, Achab, Achitophel, Alexandria, Arioch usw.
Solche Namenslisten haben frühe Vorbilder. Bereits Ickelsamer bringt in der rechten
weis (2. Aufl. 1534) Reihen von Namen verschiedener Art, ca. 400 Stück. Auch später
werden Namensammlungen als Leseübung bevorzugt, da sie als solche einen Selbstzweck

haben.105

Daß sich diese Tradition der Signifikantenreihen, »die einen reinen Selbstzweck

haben«, auch in Schreiblehrbüchern hält, belegt ein Auszug aus Carstairs' Neues

Schreib-Lehr-System:

Wenn man zu den Wörtern kommt, die aus vier Buchstaben bestehen, dann muß man
diese Lektionen verlängern und Wörter, die wie die folgenden aus fünf bis sechs und

sieben Buchstaben bestehen, fleißig schreiben lassen:

Achtzig, Anflug, baldigst, bergig, bucklig, bärtig, bänglich, borgen, bücken, Centner,

Cither, Compass, Dienst, Dichter, Dünkel, Dörfchen, Deichsel, Eckstein, Erdfall,
Ehrenmahl, Erntefest, Faulthier, Feldweg, Fernglas, Filzhut, Firniss, Gährung,
Goldblech, Gutsherr, Geigenharz, Hausflur, Handgeld, Heubund, Hirnhaut, Jagdhund,
Jahrgeld, Jemand, Jüngling, indem, immer, inwendig, Kaufbrief, Kernmehl, Kindheit,
Kiefer, Lehnstuhl, Leumund, Luftball, Liebling, Mahlzeit, Mitleid, Mieder, Mündel,

103 Eine Übersetzung erübrigt sich. Gerade die Aufzeichnungen auf den beiden, der Handschrift
beigefügten Quittungen (Tafeln 2 und 3) zeigen, welche Eigendynamik das Schreiben hier entfaltet
hat.

104
Vgl. § 35 der Vorschule (JPW 1:5, 142). Nochmals sei an Almqvists eigene Dissertation über
Rabelais erinnert (Almqvist 1838).

105 Willke 1965, S. 153-154.



9. Das Gemurmel schreiben 231

Neuling, Nordlicht, Nothfall, niemand, Ostwind, Obhut, Opertext, Pelzrock, Peitsche,
Postillion, Pinsel, Quart, Quark, Quirl, Quinte, Ouitte, Räthsel, Rosskamm, Rückgrat,
Regen, Sattel, Seide, Sorge, Söldner, Suppe, Teller, Tänzer, Tiegel, Töpfer, Tugend,
Uhrband, Umgang, Unkraut, Ursache, Vasall, Vetter, Vormund, Vogel, Wasser, Wetter,
Wärme, Wurzel, Xaver, Xerxes, Young, Ypern, Yssel, Zauber, Zeiger, Zufall, Zöllner,
Stärke, Stengel, Xenokrates.""'

Daß die expliziten Anspielungen auf Rabelais und Jean Paul in Om mamseller und

Nattstycke in eine Textperformanz eingebunden werden, zeigt, daß sich Almqvist
der texttheoretischen Implikationen der etymologischen Spekulation bewußt war. Er

verwendet sie gezielt, um sie in einen Zusammenhang mit den poetologischen

Fragestellungen zu bringen, die im zweiten Teil des Gespräches aufgeworfen
werden.107 Tatsächlich stellt die Art und Weise, mit der sich der Text in einer durch und

durch >perversen< Bewegung regelrecht selbst umstülpt und mit der er die rhetorischen

Figuren (das etymologische Räderwerk108 von Analogien, Paronomasien,

anagrammatischen Ableitungen, etc.) ausstellt, die den Text als Text überhaupt erst

konstituieren (ganz zu schweigen von den Anspielungen auf den Schreiblehrunterricht),

eine sprachtheoretisch versierte Variante der transzendentalpoetischen
Verfahrensweisen dar, die gemeinhin mit dem Begriff des >romantischen Romans< verknüpft
werden.100 Die erste poetologische Konsequenz, die aus diesen metatextuellen
Reflexionen gezogen werden kann, erscheint klar: Die Einflechtung eines etymologischen

Diskurses, der die (durch das Medium der alphabetischen Schrift verdeutlichte)

Eigendynamik der Signifikanten sozusagen auf die Textoberfläche bringt, führt geradezu

zwangsläufig zu einer Infragestellung der texttheoretischen Kategorien von
>Autor< und >Werk< (was wiederum die eingehende Auseinandersetzung mit Goethes

Werken erklärt, die auch in Schweden als regelrechte Verkörperung dieser Kategorien
angesehen werden).110 Die entwickelte Dynamik, die dem Prinzip der letztendlich

",6 Carstairs 1829, S. 76.
107 Generelle Überlegungen zum Zusammenhang zwischen Poetologie und Wortspiel finden sich in

Stingelin 1988.
108 Die maschinelle Metapher ist angebracht, da es nicht nur um das konstituierte Netzwerk von

Begriffen geht, in das die er/rymologische Spekulation mündet, sondern um die Text-Bewegungen,
die Zeichenmaschinen, die dieses Netzwerk herstellen.

109 Tatsächlich werden hier im strengsten transzendentalpoetischen Sinne Poesie und (Sprach-)
Wissenschaft in ein wechselseitiges Reflexionsverhältnis gesetzt. Vgl. etwa das 391. Athenäumsfragment:

»Lesen heißt den philologischen Trieb befriedigen, sich selbst literarisch affizieren. Aus
reiner Philosophie oder Poesie ohne Philologie kann man wohl nicht lesen.« (FSKA 2, 239) Diese

Behauptung ließe sich in Anlehnung an die Ausführungen Stefan Willers sogar noch
konkretisieren. Wenn dieser nämlich zeigt, daß sich die etymologischen Untersuchungen des

Sprachwissenschaftlers Johann Arnold Kannes letztendlich dadurch auszeichnen, daß er die

poetologisch-rhetorische Verfahrensweise der Transzendentalpoesie auf die Sprachwissenschaft
anwendet (vgl. Willer 2000, 130), dann treibt Almqvist dieses Spiel noch weiter, indem er die

ethymologia nun auf den poetologischen Diskurs zurückprojiziert, um dessen sprachliche Grundlagen

zu beleuchten.
110 Immer noch lesenswert dazu sind Bachtins Ausführungen zum autoritären Worte »Das autoritäre

Wort verlangt von uns bedingungslose Anerkennung und keineswegs freie Aneignung und Assimilation

an unser eigenes Wort. Deshalb läßt es keinerlei Spiel mit dem einrahmenden Kontext, mit



232 III. Pervers schreiben

nicht abschließbaren textuellen Perversion innewohnt (und die hier etwa durch die

metonymisch fortschreitende Namenskette illustriert wird), läßt sich weder über die

organische Metaphorik eines Textganzen regulieren noch über die Metapher einer

selbstpräsenten Stimme sistieren.

Wohlgemerkt: Das >Gemurmel< wird nicht einfach gegen die >Stimme<

ausgespielt. Die Vorstellung, das nicht semantisierbare >Gemurmel< sozusagen als >Ur-

grund der Sprache< ertönen zu lassen, würde selbst wieder der Rhetorik der Stimme

zum Opfer fallen. Der Text zeigt nicht nur auf, daß die >eigene< Stimme von einer

Vielzahl von fremden Stimmen unterlaufen wird (ein solche polyphone
Unterwanderung des >Eigenen< durch das >Fremde< ließe sich noch in der Vorstellung einer

überbordenden Sinnfülle auffangen), sondern daß sie auf dem vom Text inszenierten,

metonymischen und in sich gebrochenen Prinzip der >Über-setzung< gründet (siehe

dazu auch Kap. 13.3). Da die Vorstellung von Stimmlichkeit auf diese Weise durch

jene rhetorischen Elemente unterlaufen wird, über die sie sich selbst konstituiert,
wird sie grundlegend dekonstruiert.

Die ersten literaturhistorischen Schlußfolgerungen, die indirekt aus diesen

Überlegungen gezogen werden, überraschen keineswegs: Die texttheoretischen
Reflexionen führen zu einer bewußten Aufwertung einer >Literatur auf zweiter Stufe<"'

(angesprochen werden die karnevalesken Schreibweisen bei Rabelais, Sterne und Jean

Paul, aber auch die spätantike Literatur, deren Leistung in einer rein textuellen
Transformation antiker Vorbilder zu bestehen scheint); d.h. einer >parasitären<

Literatur, die sich nicht nur bewußt ist, daß Texte immer schon von einem nicht

regulierbaren textuellen Netzwerk durchzogen werden (oder besser von zukünftigen
Netzwerken durchzogen sein werden), sondern die mit dieser Tatsache kreativ

umzugehen versucht. Welche Provokation eine Aufwertung solcher Schreibweisen

bedeutet, zeigt der bewußte Bezug auf deren »Barbarismus«,"2 den wir jetzt - etwa

mit einem Blick auf die mittelalterliche Verfahrensweise der Ethymologia - genauer
als den Text >umstülpende<, das einzelne Wort >disseminierende< Verfahrensweise

beschreiben können.

seinen Grenzen zu, keine allmählichen und fließenden Übergänge, keine freien schöpferischen
stilisierenden Variationen.« (Bachtin 1979, S. 230)

Vgl. Genette 1993.
112

Vgl. Anm. 5. Die Verwendung des Ausdrucks kann aber auch als direkte Entgegnung auf Atter-
boms Poesiens Historia verstanden werden kann. Der Abschnitt zur Literatur der Spätantike, der
von Atterbom unter der Rubrik »Barbarismen« (Atterbom 1861, S. 148) zusammengefaßt wird,
gehört zu den spannenderen Kapiteln seiner Geschichte der Weltliteratur, da er diese Periode als

negative Folie benutzt, um den methodischen Rahmen, die ästhetische Programmatik seiner eigenen
Arbeit zu umreißen.



9.6. Pervers schreiben (Almqvist schreibt Jean Paul)

In Anlehnung an die bisher gemachten Beobachtungen läßt sich das spezifische

Ironie- und Humorkonzept des Textes konkretisieren. M.E. besteht die entscheidende

Differenz zur früheren Auseinandersetzung mit diesen Tropen einfach darin, daß Almqvist

sein ohnehin schon sprachtheoretisch reflektiertes Humorkonzept mit Om

mamseller auf das Medium >Sprache< selbst zu applizieren versucht. Die

disharmonische Wirkung, die die humoristische Schreibweise durch die Strategie
einer »inneren Zersplitterung« (»inre söndring«) anstrebt, wird hier auf das Medium

(Sprache oder Schrift) selbst bezogen.
Während das Humorkonzept in »Äfven om humor, och stil deri« noch darauf

abzielte, ideologisch geprägte Denk- und Redeweisen in Form von einer textumfassenden

semantischen Ambivalenz zu unterlaufen und in das Wechselspiel einer >unab-

schließbaren< De/Konstruktion zu verwickeln, kreist die sprachtheoretische Reflexion
in Om mamseller, die auf den ersten Blick gänzlich harmlos wirkt, um eine viel
beunruhigendere Destabilisierung von Sprache selbst. Die Offenlegung einer konstitutiven

Fremdheit der eigenen Rede läßt sich weder dialektisch aufheben noch auf eine

schlichte begriffliche Ambivalenz (etwa >eigen-< und >fremdbestimmt<, >harmonisch<

und >disharmonisch<) reduzieren. Begreift man >Disharmonie< rein sprachlich als

Gegenkonzept zu einer harmonisierenden >Aufhebung< von Subjekt und Objekt,
Buchstaben und Geist etc. (einem phantasmatischen Überblenden von Symbolischem
und Imaginärem), so wird sie in Om mamseller so weit vorangetrieben, bis genau
das symbolische Medium, über das sich das Phantasma >Harmonie< selbst erst

begründen kann, einer konstitutiven >inneren Zersplitterung<, d.h. einer ihm eigenen
Heteronomie überführt wird. Humor äußert sich nicht mehr in der Zerstörung eines

spezifischen Phantasmas, sondern in einer viel subtileren Infragestellung der textuel-

len Bedingung der Möglichkeit von Phantasmen überhaupt.

Diese spezifische Wendung des Humorkonzeptes läßt sich schon ihrer Intention nach

von den affirmativen poetologischen und sprachtheoretischen Konzepten der

schwedischen Romantiker abgrenzen, auf deren Reflexionen sich der Text seinerseits
ironisch bezieht."3 Interessanter scheint die Relation zu transzendentalpoetischen

Konzeptionen der deutschen Romantik zu sein, die auch zu einer Reflexion der

grundlegenden sprachlichen und schriftlichen Voraussetzungen von Poesie geführt haben.

111 In dieser Einschätzung der Ästhetik der Uppsaliensischen Romantik ist Vorsicht geboten. In meinen

Interpretationen habe ich mich (nicht zuletzt aus heuristischen Gründen) auf die rein theoretischen
Positionen von Palmblad und Atterbom bezogen. Es wäre näher darauf einzugehen, wie diese

Theorien in den theoretisch-literarischen Texten der beiden Phosphoristen reflektiert werden. So

erscheint es mir beispielsweise nicht unerheblich zu sein, daß der Dialog »Öfver Romanen« an
einen Roman-Zyklus angelehnt ist (vgl. Anm. 9), der das im Gespräch vertretene poetologische
Programm kritisch zu perspektivieren hilft. Gleiches gilt für Atterbom, der in Lycksalighetens ö

nichts anderes als eine kritisch reflektierte Fiktionalisierung unterschiedlicher semiotischer
Konzepte des frühen 19. Jahrhunderts vorführt. Vgl. Fischer 1998.



234 III. Pervers schreiben

Wenn Transzendentalpoe.sie auch wirklich transzendentalpoelwc/i praktiziert wird,
dann mündet sie nahezu automatisch in eine Figuralisierung von Textfiguren, welche

die spezifische Form der Textualität, über die sich Texte in der Lektüre konstituieren,
in diesen Texten selbst abbildet."4 Texte, die einem solchen in sich verwickelten,

metapoetischen Konzept unterliegen, heben sich selbst nicht etwa reflexiv auf,
sondern laden zu ständigen neuen Lektüren ein, die die vorgeführte Reflexion von

Semioseprozessen (das >Lesen des Lesens<, das >Verstehen des Verstehens<) ins

Unendliche fortführen."5 Das Konzept zeugt also von dem sprach- oder medientheoretischen

Bewußtsein, daß sich Sprache in ihrer Medialität nicht reflexiv aufheben

läßt. Schon aufgrund seiner medientheoretischen Implikationen muß das

Ironiekonzept Schlegels deshalb - trotz aller theoretischen Verbundenheit - von den

ästhetischen Konzepten abgegrenzt werden, die sich direkt oder indirekt auf das Prinzip der

>intellektualen Anschauung< Schellings oder Fichtes (oder gar auf die dialektischen

Aufhebungsphantasien Hegels) berufen.

Wenn ich dennoch einen Unterschied zwischen Almqvists späten Textverfahren

und dem Prinzip der >romantischen Ironie< markieren möchte, so hat dies in erster

Linie mit dem philosophischen Anspruch der Schlegelschen Theorie zu tun (ich
beschränke mich hier auf das Ironiekonzept Schlegels, ein Bezug auf die entsprechenden

Überlegungen bei Novalis würde an dieser Stelle zu weit führen). So versucht

Schlegel die geschilderte Prozessualität, in die sich ein in sich selbst gespiegelter

Text über einen Prozeß fortlaufender Semiosen verwickelt, selbst zum Anlaß für
weitreichende philosophische Reflexionen in Anspruch zu nehmen (z.B. »Die

Philosophie ist die eigentliche Heimat der Ironie, welche man logische Schönheit

definieren möchte: [...] Die Poesie allein kann sich auch von dieser Seite bis zur

Höhe der Philosophie erheben«; FSKA 2, 152). Über unterschiedliche Metaphern
wird der >infiniten Bewegung< dieses (Zeichen)Prozesses ein >Eigenleben<

zugesprochen, das seinerseits als paradoxes und reflexiv nicht einholbares Abbild des

114
Vgl. die bekannten Fragmente und Ausführungen Schlegels, die auf eine wechselseitige
Durchdringung von Poesie und Wissenschaft abzielen, welche letztendlich in eine Infinitisierung der
ironischen Bewegungen mündet. Ich verweise stellvertretend auf die Definition im 238.

Athenäumsfragment, die in die paradox anmutende Aufforderung nach einer kritisch-poetischen Per-

spektivierung der eigenen poetischen Praxis mündet, d.h. einer Poesie, die »überall zugleich Poesie

und Poesie der Poesie« sein soll (KFSA 2, 204). Ich gehe an dieser Stelle nicht auf die umfangreiche

Sekundärliteratur zu den Themen von Transzendentalpoesie und des damit verbundenen
Verständnisses einer romantischen Ironie ein (vgl. dazu den entsprechenden Artikel im Romantik-
Handbuch, Oesterreich 1994), sondern verweise stellvertretend auf Walter Benjamins immer noch
lesenswerte Dissertation Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik (Benjamin 1978)
sowie auf Frank 1989a, S. 231-323, Bubncr 1995, de Man 1996 und Hamacher 1998, S. 195-234

(»Der ausgesetzte Satz«), die alle auf die philosophischen Implikationen dieser Theorie (v.a. die

Auseinandersetzung mit Fichtes Wissenschaftslehre) aufmerksam machen.
115

Programmatisch hierzu Schlegels eigene Ausführungen in dem Essay Über die Unverständlichkeit
(KFSA 2, 363-372). Vgl. de Man 1996, Fohrmann 1994 und Schumacher 2000, S. 159-255 (hier
auch ausführliche Angaben zur Sekundärliteratur, u.a. über die Frage, ob der Essay tatsächlich als

Einlösung einer romantisch-ironischen Poetologie gedacht werden kann oder nicht).



9. Das Gemurmel schreiben 235

>Absoluten< fungiert: »Ironie ist klares Bewußtsein der ewigen Agilität, des

unendlich vollen Chaos.« (FSKA 2, 263)116

Es geht mir keineswegs um die müßige Frage, ob Schlegel etwa mit seinem

programmatischen Essay »Über die Unverständlichkeit« in einer überspannten

Bewegung letzten Endes doch Verständlichkeit (eben die >Verständlichkeit des

Unverständlichen selbst<) für sich beansprucht oder nicht. Die performative Einlösung des

metareflexiven Programmes einer >Ironie der Ironie< durch den Essay ist zu bewußt
darauf angelegt, den Leser, der sich auf diese Fragen einläßt, in fortlaufende

Widersprüche zu verfangen."7 Nicht wie die Fragen nach Sinn und Unsinn oder Versteh-

barkeit und Unverständlichkeit beantwortet werden, scheint mir entscheidend zu sein,
sondern daß man überhaupt dazu gedrängt wird, sich diese Fragen zu stellen.118 Die

Semioseprozesse der Leser werden damit von vornherein in den Dienst einer

philosophischen Argumentation gestellt, der es um nichts weniger als um das infinit
fortlaufende >Verstehen des Verstehens<119 geht: »Ironie ist die Form des Paradoxen«

(FSKA 2, 153), stellt Schlegel selbst lakonisch fest, wobei das Paradoxe in diesem

Fall auf die infinite Performanz der Widersprüche und Aporien verweist, in die sich

das kontemplative Denken des >Absoluten<, des >Anfangs<, des >Grundes< genauso

116 Ich bin mir durchaus bewußt, daß es nicht möglich ist, der mit Verschiebungen und Widersprüchen
operierenden Begriffsentwicklung Schlegels mit der Angabe eines aus den Fragmenten entlehnten
Zitates gerecht zu werden. Da mir allerdings nur daran gelegen ist, Differenzen zur späten

Poetologie Almqvists zu markieren, habe ich mich aus heuristischen Gründen für diese problematische

Darstellungsart entschieden.
117 Das Nötige dazu hat Jürgen Fohrmann in seiner Analyse des Textes gesagt: »Hier wird m.W. zum

ersten Mal ironisch mit einem Ethos gebrochen, das sich entweder ganz auf die Seite der
Unverständlichkeit oder auf die Seite der Verständlichkeit zu stellen versuchte. Zum ersten Mal geht es

auch darum, die Differenz von Eigentlichem und Uneigentlichem als Differenz aufrechtzuerhalten,

weil nur sie es vermag, die entsetzliche Öde einer kalkulierten Welt, der die >harmonisch
Plattem frönen, ebenso zu überwinden wie die Träume des Obskurantismus. Schlegel denkt die auf
Dauer gestellte Unterscheidung als eine Bewegung, die aus der >Unmöglichkeit und Notwendigkeit
einer vollständigen Mitteilung< entsteht. Solche Bewegung verdankt sich der Form des Paradoxen,
die dazu führt, eine Aufhebung des Widerspruchs durch das Kreuzen der Grenze zwischen den
beiden Seiten der Unterscheidung zu versuchen. Hierbei kommt es allerdings nicht zu einer

Lösung, sondern die Operation führt ausschließlich zur Bildung einer neuen, abgeleiteten, aber auch
nichts endgültig enträtselnden Differenz. Alle Paradoxic ist daher eine zwischen Verständlich- und

Unverständlichkeit und erfordert als endloser Verlauf ihrer nicht erfolgenden Klärung ein
Verfahren, das Schlegel ganz konsequent als ein ironisches bezeichnet. Alle Paradoxic ist Ironie, jede
Handhabung der Differenz von Verständlich- und Unverständlichkeit erzwingt in diesem Sinne

eine ironische Methode der Darstellung.« (Fohrmann 1994, S. 212)
118 »So stellen sich, von Anfang an, Fragen über Fragen: Sagt man etwas über die Unverständlichkeit,

wenn man etwas über Über die Unverständlichkeit sagt? Kann - oder sollte - ein Text, der den

Titel Über die Unverständlichkeit trägt, selbst unverständlich sein? Oder verständlich? Wie kann

man - im einen oder anderen Fall - darüber schreiben? Kann ein Schreiben >über das Über<

überhaupt eine Position der Verständlichkeit voraussetzen?« (Schumacher 2000, S. 159) - Schon

mit diesen einleitenden Fragen markiert Schumacher seine Bereitwilligkeit, sich >verstehend< auf
den Text einzulassen, dessen philosophischen Anspruch er auch durch seine - im weitesten Sinne

diskursanalytisch motivierte - Analyse nicht im entferntesten zu hinterfragen sucht.
119

Vgl. Hamacher 1998.



236 III. Pervers schreiben

verstrickt wie unterschiedliche Ansätze, Denken und Wissen kommunikationstheoretisch

zu begründen.

Almqvist dagegen - und dies ist der springende Punkt der folgenden Analysen -
präsentiert in seinen späten Texten eine erheblich nüchternere und, wenn man so

will, (sprach)materialistischere Variante dieses avancierten Ironiekonzeptes. Die

sprachliche Selbstreflexion steht nicht im Dienst der >großen philosophischem Fragen

nach >Sinn< und >Unsinn<, »absolutem Verstehen und absolutem Nichtverstehen«

(FSKA 2, 164), sondern ist eben >nur< als ein analytisches Sprachspiel zu verstehen,
das die spezifischen Prinzipien der Generierung eines gegebenen Diskurses pervertiert
(wodurch >kleine< Paradoxien, >kleine< Risse in der Sprache provoziert werden).

Genau an dieser Stelle erschien mir der Rückgriff auf Deleuzes Differenzierung
zwischen >Humor< und >Ironie< gewinnbringend zu sein. Sicherlich hatten auch die

Frühromantiker an jenem >Denken der Grenze, der Oberfläche, der Sprache selbst<

teil, das Deleuze mit dem Begriff des >pervertierenden< Humors zu umschreiben
versucht. Ja, die Tradition dieser Sprachreflexion, an die Deleuze mit seiner Reflexion
über die rein sprachliche Perfomanz jenseits von Bedeutung, Bezeichnung und
Manifestation anknüpft, ist maßgeblich durch Überlegungen von Schlegel und Novalis
geprägt.120

Da die Perversion von Texten bei Schlegel aber immer durch philosophische
Fragestellungen motiviert und dominiert wird, kommt es zu entscheidenden

Modifikationen. Die potenzierte textuelle Performanz wird in seinen theoretischen
Entwürfen bezeichnenderweise häufig mit der Metapher von infiniten Spiegelungen121

beschrieben, die in der Regel darauf hinauslaufen, das >konversive< und >subversive<

Potential der Sprache in einer paradoxen simultanen Bewegung gegeneinander

auszuspielen: »Eine Idee ist ein bis zur Ironie vollendeter Begriff, eine absolute
Synthesis absoluter Antithesen, der stete sich selbst erzeugende Wechsel zwei streitender

Gedanken.« (FSKA 2, 184) Auch wenn die »Synthesis absoluter Antithesen« auf gar

120 Man vergleiche etwa die bekannten Ausführungen aus Novalis' Monolog: »Es ist eigentlich um das

Sprechen und Schreiben eine närrische Sache; das rechte Gespräch ist ein bloßes Wortspiel. Der
lächerliche Irrthum ist nur zu bewundern, daß die Leute meinen - sie sprächen um der Dinge
willen. Gerade das Eigenthümliche der Sprache, daß sie sich blos um sich selbst bekümmert, weiß
keiner.« (NoW 2, 438) Inwieweit diese und Schlegels Ausführungen zur >reellen Sprache< auf die

Frühgeschichte der Medientheorie< (Nietzsche, Benjamin) Einfluß genommen haben, läßt sich der
Rezeptionsgeschichte von Karl-Heinz Bohrer entnehmen. Vgl. Bohrer 1989, S. 25-94. So lassen

sich etwa Benjamins Ausführungen aus dem Essay Über die Sprache überhaupt und über die

Sprache des Menschen, auf die ich zurückgegriffen habe, um das Projekt einer >sich selbst

mitteilenden Sprache* zu umreißen (vgl. Kap. 3.3), direkt auf ein Studium der entsprechenden
Überlegungen Schlegels zurückführen. Vgl. Benjamin 1978, S. 49. Zu Benjamins Schlegel-
Rezeption vgl. neben Bohrer auch Fohrmann 1994.

121 Ich spiele auf die Ausführungen aus dem 116. Athenäumsfragment an: »Nur sie [die romantische
Poesie] kann gleich dem Epos ein Spiegel der ganzen umgebenden Welt, ein Bild des Zeitalters
werden. Und doch kann auch sie am meisten zwischen dem Dargestellten und dem Darstellenden,
frei von allem realen und idealen Interesse auf den Flügeln der poetischen Reflexion in der Mitte
schweben, diese Reflexion immer wieder potenzieren und wie in einer endlosen Reihe von
Spiegeln vervielfachen.« (FSKA 2, 182)



9. Das Gemurmel schreiben 237

keinen Fall mit den >Aufhebungs<-Phantasien unterschiedlicher identitätsphilosophischer

Konzepte verwechselt werden darf, sondern im Gegenteil auf eine subtile De-

konstruktion der spezifischen temporären, semiotischen und medialen Voraussetzungen

eines - wie auch immer fundierten - dialektischen Denkens verstanden werden

muß, wird die ironische Performanz des Textes doch von vornherein reguliert und auf

jenes >gezähmte< philosophische Wechselspiel122 verpflichtet, das Deleuze als

alternierende Bewegung von Tragik und Ironie zu beschreiben und gegenüber der rein

sprachlichen Selbstreferentialität des sich ereignenden Humors abzugrenzen versucht.

Aufgrund dieser Beobachtung vertrete ich die These, daß die späten Schriften

Almqvists - noch deutlicher als seine frühere Humortheorie - eher von einer

eingehenden Lektüre der Schriften Jean Pauls zeugen als von einer erneuten

Auseinandersetzung mit dem Ironiekonzept Schlegels.

Auch wenn die berühmten Humor-Kapitel der Vorschule belegen, daß sich Jean

Paul nach seinen anfänglichen Invektiven weit auf die tranzendentalpoetischen
Positionen der Jenaer zubewegt hat, legt er immer noch großen Wert darauf, Differenzen

zwischen den Konzepten von transzendentalem Humor (transzendentalem Witz) und

romantischer Ironie zu markieren.123 Dabei macht er selbst immer wieder auf die

Dominanz philosophischer Fragestellungen aufmerksam, die verhinderten, daß das

poetische Potential einer Transzendentalphilosophie in den poetischen Schriften der

Jenaer auch wirklich zur Entfaltung komme:

Wir können nichts sein als erstlich entweder Philosophen oder Dichter, insofern wir
schaffen, zweitens beides zusammen. Wer von uns allen hier hat nicht schon zugleich
geschlossen und gedichtet, auf dem Musenberg geschlafen und eingefahren? Ist einer
ein Poet: so wird er natürlicherweise auch ein Philosoph; ist einer dieser, so ist er
jener, desgleichen der Rest; - wie ein Seiltänzer spannt man jetzo stets das poetische
Schlappseil und das philosophische Straffseil zusammen auf. Ich glaube, eben dieses

Glück, so leicht den Doppel-Adler der Menschheit (zugleich den poetischen im Fluge,
den philosophischen im Auge) in sich zu verbinden, ist es, was manche an sich
schwache Köpfe, die sich vor dem Übertritt zur neuen Schule nichts zutrauen durften,
nicht ohne Grund so stolz macht. Warum wir aber als Philosophen allein stolz sind, ist
darum: jeder oberste Grundsatz gibt Herabsehen auf die Menschen, die er mehr in sich
begreift als sie ihn. (JPW 1:5, 418)

Im Gegensatz zu Waltraud Wiethölter würde ich in der Beschreibung der hier
markierten Distanz zu der frühromantischen Poetik nur ungern auf den Generationenkonflikt

zwischen einer >realistisch< und einer >idealistisch< bestimmten philosophischen

122 Mit den Bezeichnungen »stete[r] Wechsel von Selbstschöpfung und Selbstvernichtung« (FSKA 2,

172), »ein Gefühl von dem unauflöslichen Widerstreit des Unbedingten und des Bedingten, der

Unmöglichkeit und Notwendigkeit einer vollständigen Mitteilung« (FSKA 2, 160), »eine ununter-
brochne Kette innerer Revolutionen« (FSKA 2, 255) seien nur einige Belege für dieses Wechselspiel

genannt, dessen philosophische Implikationen Schlegel mit dem bekannten 53. Athenäums-

fi-agment auf den Punkt bringt: »Es ist gleich tödlich für den Geist, ein System zu haben, und keins

zu haben. Er wird sich also wohl entschließen müssen, beides zu verbinden.« (FSKA 2, 173)
123 Zu Übereinstimmungen und Differenzen zwischen Friedrich Schlegels und Jean Pauls

transzendentalpoetischen Konzepten vgl. Wiethölter 1979, S. 33-121.



238 III. Pervers schreiben

Position rekurrieren.124 Dazu erscheinen beide Konzepte zu sprach- und bewußtseinsreflektiert

zu sein. Tatsächlich trifft die Kritik, die Jean Paul an den vermeintlichen

Vertretern des >Fichte-Kreises< (Jean Paul spricht etwa vom »Fichtisten Schlegel«
oder der »Schleiermacher-Schlegel-Fichtischen Teufels-Ackommodazion«125) formuliert,

weniger deren philosophische oder ästhetische Grundposition als ihren konkreten

Umgang mit Sprache (aus dem sich dann wieder weitgehende Rückschlüsse auf

philosophische Positionen ziehen lassen).126 Der sich metawissenschaftlich
gebärdenden Philosophie Fichtes wie der sich metawissenschaftlich und metapoetologisch

gebärdenden Transzendentalpoesie Schlegels wird ein Sprachgebrauch unterstellt,
welcher die Wirkungsweise anderer Diskurse schlichtweg durch überstiegene Abstraktion

in sich aufzuheben verspricht und in dieser Aufhebung die gmndlegende He-

teronomie des eigenen Zeichengebrauches vergißt (genau dieser aber steht - wie sich

dem Motto dieses Kapitels entnehmen läßt - im Zentrum des von Jean Paul
entwickelten Humorkonzeptes).127 Polemisch überspitzt heißt das, daß die Wirkungsweise

der Philosophie Fichtes - und der (nach Meinung Jean Pauls) an diese

Philosophie angelehnten ästhetischen Konzepte der Frühromantiker - nur aus einem

selbstvergessenen Sprachspiel resultiert:

[D]ie Wissenschaftslehre ist die philosophische Rechnung des Unendlichen. Ist man
nur einmal aus der Region der endlichen und erklärlichen Größen in die der unendlichen
und unerklärlichen hinausgestiegen: so versiert man in einer ganz neuen weiten Welt,
in der man vermittelst der bloßen Sprache - denn weder Begriffe noch Anschauungen
langen herauf oder halten in diesem Äther aus - wie auf einem Fausts-Mantel leicht hin-
und herbewegt; so daß das Unerklärliche sozusagen ein Besen ist, über welchen die

124 »Um es vorweg zu sagen: die übergeordnete Kategorie des Witzes liegt für Jean Paul im Humor,
für Schlegel in der Ironie. In beiden Fällen handelt es sich um keine zufällige oder gar willkürliche
Zuordnung, sondern um die Konsequenz einer philosophischen Entscheidung von so

grundsätzlicher Art, daß sich die Vergleichbarkeit zumindest von der Intention her am Ende auf
einige wenige Äquivokationen beschränkt. Historisch wie systematisch trennt sie die sogenannte
kopernikanische Wende in der Philosophie, die das 18. Jahrhundert in zwei Lager gespalten hat:

Realisten und Idealisten.« (Wiethölter 1979, S. 35)
125 Zitiert nach Wiethölter 1979, S. 36.
126

Vgl. dazu - mit breitem Überblick über die zeitgenössische Sprach- und Schrifttheorie - Schmitz-
Emans 1992b: »Wähnen die philosophischen Nihilisten [gemeint ist Fichte], bei der Konstruktion
ihrer Gedankengebäude den eigenen Bedingungsgrund von Erfahrung und Sprache unterlaufen zu
können, so huldigen ihre poetischen Kollegen einem analogen Absolutheitswahn. Wie Hamann,
Herder und Jean Paul die philosophische Spekulation an die sprachlich vermittelte und in Sprache
aufgehobene sinnliche Erfahrung als an eine unhintergehbare Instanz verweisen, so weist letzterer
in der Vorschule auch die Dichter auf die Gründung aller Darstellung in Erfahrung hin. Welt-Stoff
ist die Voraussetzung aller poetischen Entwürfe. Dieser ist nun allerdings niemals ein amorphes,
bloßes >Material<. Es ist dem sprachfähigen Ich im wesentlichen als sprachlich vermittelter Stoff
gegeben. Und so bildet die >welthaltige< Sprache für den poetischen Darstellungsprozeß ebensowohl

die wesentliche Bezugsinstanz wie für die philosophische Spekulation. Scharnier zwischen
dem Ich und den Dingen wie zwischen Erfahrungswirklichkeit und poetischer Imagination ist die

Zwischenwelt der >Namen< und der Wörter.« (Schmitz-Evans 1992b, S. 150)
127 Zu den sprachtheoretischen Implikationen von Jean Pauls Theorie des Witzes vgl. Wiethölter 1979,

S. 13-32, und Schmitz-Evans 1992a und 1992b.



9. Das Gemurmel schreiben 239

Hexe, nach dem Volksglauben, nicht wegschreiten kann, auf dem sie aber hoch über der

Erde durch die Lüfte reitet. (JPW 1:3, 1016)

Dabei geht Jean Paul sehr konkret darauf ein, wie hier mit Sprache (also dem Besen,

auf dem man >fliegen<, aber den man nicht >überspringen< kann) umgegangen wird:

Wenn nun der Philosoph seine Rechenhaut aufspannt und darauf die transzendente

Kettenrechnung treiben will: so weiset ihm die blose Sprache drei gewisse Wege an,
sich zu - verrechnen. [...]
[Das] beste Kunststück ist, das Gold des Wirklichen dünn und breit zu schlagen, um es

durchzusehen. Da nicht in der Sprache, wie in der Mathematik, Identität des Zeichens
und Objektes stattfindet, ja da die Worte nicht einmal Schattenbilder, nicht einmal fünf
Punkte vom Objekte - denn diese geben doch etwas von der Sache - sondern willkürliche,

nichts malende Schnupftuchknoten der Besinnung sind: so ist für den Philosophen,

der immer das Ei früher ausbiäset als ausbrütet, die Sprache gerade ein
unentbehrliches Werkzeug. Die Welten des Wirklichen (in und außer ihm), die er erklärt
durch Einschmelzung in eine unerklärliche, schatten sich in der Vorstellung nur als
Kreise der vorigen Kugeln ab; und diese Kreise oder Vorstellungen werden wieder
Punkte oder Zentra in der Sprache. Diese Punktierkunst mit Atomen, diese logische
Algeber heißet nun Philosophie; d.h. vom Strahle des Wirklichen entwirft die Vorstellung

einen trefflichen Schattenriß - dann wird sie von allen spezifischen Verschiedenheiten

so lange ausgeleert, daß sie schon mehrere Objekte aufnehmen und man z.B.
den Geschmack als einen feineren Geruch oder umgekehrt definieren kann - dann fährt
man fort und macht sich Begriffe aus Begriffen, bis man so weit ist, daß das ganze
Universum nun mit allen seinen Kräften und Farben bloß durchsichtig als ein weites
lustiges Nicht-Ich dasteht - dann braucht man noch einen Schritt, so ist auch sogar dieses
Nicht-Ich vom Ich nur im Grade wie >Finsternis von Licht< verschieden, das

Angeschaute ist die Anschauung und diese das Anschauende oder Ich - und dann ist das weite
Karthago, die unendliche Stadt Gottes, zugeschnitten aus der Haut des Ichs. (JPW 1:3,
1024-1026)

Nun ist die Kritik an Fichte kaum auf die Frühromantiker übertragbar, die sich ja
dezidiert um eine sprachtheoretisch reflektierte Dekonstruktion des von Fichte
entwickelten Paradigmas einer »Thathandlung« bemühen (vgl. Kap. 4.3). Trotzdem:

Auch wenn sich Schlegel kritisch mit der Wissenschaftslehre auseinandersetzt, so

bewegt er sich in seinen Sprachspielen doch häufig in dem durch die idealistische

Philosophie vorgegebenen >entleerten< Sprachrahmen.128 Während sich seine

transzendentalpoetischen Reflexionen so oft um sehr abstrakte Größen - wie das >Ich<,

das >Verstehen<, das >Erzählen< oder >die Sprache< selbst - drehen, setzt sich Jean Paul

in seinen >humoristischen< Analysen mit den konkreten Funktionsweisen von

spezifischen Sprachspielen unterschiedlichster Diskurse auseinander, die ohne einen

subversiven Anspruch pervertiert werden. D.h., er beschränkt das Verfahren der

Transzendentalpoesie bewußt nicht auf die Dekonstruktion des philosophischen
Diskurses, sondern nimmt auf die ganze Breite des enzyklopädischen Wissens Bezug,
indem beispielsweise einzelne Diskurse reflexiv aufeinander bezogen werden. So ver-

128 Dies gilt, obwohl Schlegel zweifelsohne theoretisch maßgebliche Impulse für ein aggressive
Vermischung und Überblendung verschiedener Diskurse liefert.



240 III. Pervers schreiben

bindet Jean Paul etwa seine Kritik an Fichte mit dem Bezug auf eine optische Meta-

phorik, die an einem konkreten Beispiel zeigt, daß auch die philosophische
Argumentation von >fremden< Sprachspielen durchlaufen wird, die sie nicht reguliert,
sondern von denen sie umgekehrt bestimmt wird:

Da im Brennpunkte der Philosophie alle Strahlen des großen Hohlspiegels aller
Wissenschaften sich durchschneiden: so hält er [der absolute Philosoph] den Punkt für den

Spiegel und für den Gegenstand, und so den Besitzer aller wissenschaftlichen Form für
den Besitzer aller wissenschaftlichen Materie. (JPW 1:5, 418)

Mit der Verschiebung des Erkenntnisinteresses von einem übergeordneten
philosophischen zu einem genuin sprachtheoretischen oder besser diskursanalytischem Interesse

geht auch eine Verschiebung in der metaphorischen Beschreibung der sprachlichen

oder textuellen Bewegungen selbst einher, die durch die Selbstrekursivität der

Texte hervorgerufen werden. Denn während die Frühromantiker dazu tendieren, diese

Bewegungen auf >Kräfte< (etwa die »ewige Agilität«; FSKA 2, 263; s.o.) zurückzuführen,

die ein >Innenleben< der Sprache selbst offenbaren,129 erscheinen die

Sprachanalysen Jean Pauls, die - wie gesagt - auf ein konkretes Sprachmaterial bezogen

sind, nahezu technisch oder maschinell bestimmt.130 Solche >nüchternen< Analysen
können die Funktionsweisen von Metaphern, die Wirkung spezifischer Aufschreibe-

129 Das Sprach- und Textverständnis der Romantiker ist zu komplex, als daß man sich hier einfach mit
dem Hinweis auf die organologische Sprachauffassung des frühen 19. Jahrhunderts begnügen
könnte. Auch wenn in den selbstrekursiven Sprachmodellen sicherlich wesentliche Impulse etwa
aus dem Diskurs der Epigenetiker fortwirken, werden die übertragbaren Vorstellungen einer
organischen Genese und erst recht die einer organischen Ganzheit von Texten transzendentalpoetisch
gebrochen. Ohne dies näher ausführen zu können, denke ich deshalb, daß chemische Modelle des

Verbrennens und Verschmelzens mindestens eine genauso entscheidende Rolle spielen wie die

Vorstellung eines autonomen >Wachsens< der Sprache. Vgl. etwa das 404. Athenäumsfragment,
das der Philologie gewidmet ist: »Philologie ist ein logischer Affekt, das Seitenstück der
Philosophie, Enthusiasmus für chemische Erkenntnis: denn die Grammatik ist doch nur der
philosophische Teil der universellen Scheidungs- und Verbindungskunst.« (FSKA 2, 241) Allerdings ist

es bezeichnend, daß die Chemie in der Hierarchie der poetologischen Wissenschaften trotzdem
unter den organischen Wissenschaften eingestuft wird: »Verstand ist mechanischer, Witz ist

chemischer, Genie ist organischer Geist« (FSKA 2, 232) Das Zitat belegt, daß sich die Metaphern
von Mechanik, Chemie oder Organik immer auf >Geistes<-Kräfte beziehen, die >unterhalb< der
materiellen Zeichen wirken. Dies schlägt sich sehr konkret in der Schriftauffassung Schlegels
nieder. Obwohl er das différentielle Spiel der Schrift für die Konzeption arabesker Schreibweisen
auszureizen versucht, hält er trotzdem an der Leitdifferenz zwischen >Buchstabe< und >Geist< fest.

Vgl. dazu die exzellenten Ausführungen von Wellbery 1987.
130 Zu Jean Pauls >maschinellem< Denken und Schreiben vgl. die philosophiehistorische Studie von

Wilhelm Schmidt-Biggemann, der die Maschine als maßgebliches Modell des philosophischen
Diskurses im 18. Jahrhundert in Anspruch nimmt. Daß hier allerdings Maschinen wirken, welche
die Ökonomie herkömmlicher Produktionsmodelle sprengen, zeigen die Ausführungen von Hörisch
1992a, S. 47-67 (»Jean Pauls Sprach- und Junggesellenmaschinen«). In Anlehnung an das in der
letzten Anmerkung zitierte 366. Athenäumsfragment könnte man vielleicht sagen, daß Jean Paul

sich dem Witz eher von der Seite des mechanischen Verstandes nähert, während Schlegel den

Witz eben aus der Perspektive des organischen Geistes zu vereinnahmen sucht.



9. Das Gemurmel schreiben 241

Systeme oder die Auswirkungen von Veränderungen auf der buchstäblichen Ebene der

Texte betreffen (Paronomasien, Er/iymologien, etc.)-131

Dabei kommt dem Elementarschullehrer Jean Paul (wie Almqvist) ein Wissen

über sprachliche Disziplinierungsprozesse zugute, das seinen schwedischen und
deutschen Kollegen, die in der Regel in einem universitären Umfeld agieren, abzugehen

scheint. Nicht von ungefähr verweist Almqvist in Om mamseller auf Jean Pauls

Erziehlehre Levana, die im Gespräch der Akademiemitglieder kurioserweise als Beweis

für das Fortwirken Rabelaischer Schreibweisen bei Jean Paul angesehen wird (vgl.
Tafel 5). Dies mag zunächst überraschen, denn wie Almqvists entsprechende
Entwürfe vermittelt die Erziehlehre Jean Pauls auf einer inhaltlichen Ebene eher den

Eindruck einer gediegenen theoretischen Abhandlung, die sich durchaus auf der Höhe des

damaligen pädagogischen Diskurses bewegt. Offensichtlich aber hat Almqvist den

Text sehr gut gelesen. Denn bezeichnenderweise mündet die sprachreflektierte Erziehlehre

wie die Vorschule in eine Apologie für den Witz ein (eine Maxime, die sich der

Verfasser schon beim Schreiben seiner - auf den zweiten Blick - doch durchtriebenen

Darstellung zu Herzen genommen zu haben scheint).132

Ich werde noch im Rahmen der Untersuchung von Almqvists spezifischer Wis-

senspoetologie auf den Unterschied zu frühromantischen Textkonzeptionen zu
sprechen kommen (vgl. Kap. 14). In den beiden folgenden Kapiteln möchte ich die

entwickelten Thesen zunächst an der Reflexion von Schrift und Schreibprozessen in den

Handschriften Om versbyggnaden und Nattstycke näher erläutern.

Es wird sich zeigen, daß die Offenlegung des tropologischen Raums, über den

sich Sprache konstituiert, erst den Ausgangspunkt einer transzendentalpoetischen

Analyse bildet, die das beruhigende Phantasma von >durchgeistigten< oder
zielgerichteten Textbewegungen - und seien es solche der Figuration von Textfiguren
selbst - in einer durch und durch »humoristischen« Geste auf einen disziplinarischen
Diskurs zurückführt, der sich in der spezifischen Materialität der Schrift und einer

spezifischen Schreibtechnik niederschlägt. Die ausführliche Auseinandersetzung mit
den verschiedenen Methoden der Alphabetisierung, die paradoxerweise erst zu einer

durchgreifenden >Oralisierung< der Sprache führen soll, steht in direktem Zusammenhang

mit der >umgekehrten< transzendentalpoetischen Reflexion, welche der »inneren

Zersplitterung« (»inre söndring«) der Sprache nachgeht. Die Mittel und Werkzeuge,
welche die wie auch immer geartete Vorstellung einer Stimmlichkeit des Textes (die

Durchgeistigung des >toten Buchstabens<) zu erzeugen helfen und damit das

grundlegende Versöhnungsmodell der idealistischen Ästhetik und Philosophie strukturell

131
Vgl. dazu die §§ 42-55 über den Witz in der Vorschule, insb. § 52 über das Wortspiel (JPW 1:5,

169-207).
132 Zur sprach- und schrifttheoretischen Relevanz der Levana vgl. insb. die § 131-132, die mit der

programmatischen Sentenz »Sprache-Lernen ist etwa Höheres als Sprachen-Lernen« anheben.

Die Anmerkungen zu >Witz und Bildung« finden sich in den § 136-138. Ich konnte im Rahmen
dieser Arbeit leider nicht ausführlich auf die Beziehung zwischen den Erziehlehren Jean Pauls und

Almqvists eingehen, die weitere Rückschlüsse über Differenzen und Ähnlichkeiten in der
konkreten Sprachauffassung geben könnte.



242 III. Pervers schreiben

vorwegnehmen, werden also zum einen in ihrer Funktion als Körper und Denken

disziplinierende >Medienmaschinen< inszeniert. In Anlehnung an die diesem Abschnitt

vorangestellte Abbildung des Schreiberautomaten von Pierre Jaquet-Droz könnte man

sagen, daß Almqvist das Räderwerk selbst zu schreiben versucht, welches den

Schreibenden von innen reguliert. Zum anderen aber - und diese Reflexion scheint mir bei

weitem interessanter zu sein - wird gezeigt, daß den konkreten Textgefügen und
Körperpraktiken, die aus der medialen und diskursiven Regulierung von >Sprechen<

und >Schreiben< resultieren, selbst ein irreduzibel heteronomes Moment innewohnt,
das es erlaubt, deren regulative Intentionen von >innen her< zu pervertieren.


	Das Gemurmel schreiben : (ετυμολογια)

