Zeitschrift: Beitrage zur nordischen Philologie
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Skandinavische Studien
Band: 39 (2005)

Artikel: Schrift, Schreiben und Wissen : zu einer Theorie des Archivs in Texten
von C.J.L. Aimqgvist

Autor: Muller-Wille, Klaus

Kapitel: 9: Das Gemurmel schreiben : ()

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858188

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

9. Das Gemurmel schreiben (¢tuvpoloyia)

I humoristiska framstéllningar finner man oft sjelfva berittelsen
eller hindelserna, som omtalas, icke alls vara hufvud-
saken; men den dager, hvari de stiillas, utgor det egentliga.

Almgqvist: Afven om humor, och stil deri'

Ein dritter Grund des Gefallens am Wortspiele ist die daraus vor-
leuchtende Geistes-Freiheit, welche imstande ist, den Blick von
der Sache zu wenden gegen ihr Zeichen hin; denn wenn von zwei
Dingen uns eines erobert und verschlingt, so ists nur kleinere
Schwiche vom michtigsten bezwungen zu werden.

Jean Paul: Vorschule der Asthetik’

9.1. Om mamseller und Nattstycke (be)schreiben

In den in einer Handschrift zusammengefaten Texten Om mamseller und Nattstycke
(Nattbesoket) werden — entgegen der Andeutung der Paratexte — keine erotischen
Abenteuer geschildert. Die durchaus einkalkulierte Fehllektiire der Titel deutet aller-
dings auf deren >eigentliche< Funktion hin. Zumindest der erste Titel ist mit der Lek-
tiireanweisung verbunden, die folgenden Stiicke nicht auf eine histoire hin, sondern
im wahrsten Sinne des Wortes >buchstéblich«< zu lesen. Denn wenn in den beiden
Stiicken auch keine Friulein (Mamseller) als Figuren handeln, so handeln sie doch
wortwortlich om mamseller, d.h. von der Signifikantenkette >M-A-M-S-E-L-L-E-R«
oder — um es mit Georg Suell zu reformulieren — von der buchstabierten Folge
>Emaemesseellelleéirr< selbst (und eben nicht von dem an die Silbenfolge >\ MA=MA«
erinnernden >MAM=SEL=LER¢). Ja, die Texte wenden sich (wie wir im dritten
Kapitel dieses Abschnitts sehen werden) sogar dem Schriftzug

Oy  Manreseee

selbst zu. Der Titel iibernimmt also im strengsten Sinne eine auf sich selbst
referierende deiktische Funktion, welche die in sich selbst verdrehte Struktur oder
besser selbstrekursive Bewegung der beiden Texte vorwegnimmt.

Das mag sich kompliziert anhéren, meint aber vorlaufig nichts anderes, als daf
diese Texte durch die Performanzen von Sprachfiguren und Schriftziigen vorange-

Almqvist 1833, S. 311. »Man entdeckt hiufig, daB in humoristischen Darstellungen die Erzéhlungen
oder Handlunge n, von denen berichtet wird, {iberhaupt nicht die Hauptsache sind; sondern
dal} das Licht, in dem sie prisentiert werden, das eigentliche ausmacht.«

> JPW 135, 194,



196 III. PERVERS SCHREIBEN

trieben werden, die in der Signifikantenkette >Mamseller< ihren Ausgang nehmen.
Den Einstieg in das durch zahlreiche Digressionen gepragte Akademiegespriich, das
hier exemplarisch fiir die Gestaltung der meisten Episoden in Om svenska rim stehen
kann, bildet ndmlich ein ausschweifender etymologischer Exkurs iber die Frage, ob
das Wort »Mamsell« lateinischer Herkunft sei. Es ist fiir die gesamte Struktur des
Textes bezeichnend, da} diese Ausgangsfrage selbst auf eine lange Reihe von Ver-
schiebungen zuriickzufiihren ist, die erst im folgenden Gespriach nach und nach (wenn
auch nicht vollstindig) aufgearbeitet werden. Nachdem die Akademiemitglieder schon
ausfiihrlich auf die Semantik des Wortes »Mamsell« und das Verhéltnis zu den mit
»Jungfru«, »Froken«, »Mademoiselle«, »Madam«, »Madame« und »Madamm« be-
zeichneten Sememen eingangen sind, wird das Wort »Damoysel« als eigentlicher
Ausgangspunkt der »Mamsellfragan« (Vf 3:19a, 3) oder des »Mamsellismen« (Vf
3:19a, 7) genannt. Diese vermeintliche minnliche Form von altfranz. »Damoyselle«,
auf die der Akademievorsitzende wihrend seiner Lektiire einer altfranzdsischen Edition
des Amadis de Gaule gestoBen ist, gibt Anlal zu sprachlichem gender trouble —
»Men hvad ir d& detta fransyska dame? Jag holl pa att blifva forargad, emedan ordet
alltid ljudit sa romantiskt tickt for min imagination, och jag fann mig ritt
obehagligt desenchanterad [...] att ej mer vid ljudet Dame fi tinka mig en dam,
blott« (Vf 3:19a, 5-6)° —, der seinerseits langwierige Spekulationen iiber Herkunft
und Verbreitung des Morphems »dam« nach sich zieht. Die Frage fiihrt zu verschie-
denen Derivationen von »Damoyselle«: Das Wort wird u.a. aus »Domicilia«/
»Domicilius« — mit den Zwischenstufen »Domiciliares«, »Domicilianes« — zu
»Domicilium«, aus dem Diminutiv »Domi-cella«/»Domi-cellus« zu »Domina« (mit
Bezug zu ital. »Donzella«, span. »Donna«/»Don«), aus dem Kompositum »Domi
ancillax sowie aus dem Kompositum »Domi-cola« abgeleitet, welches analog zu
»Ceali-cola«, »Canali-cola«, »Urbi-cola«, »Agri-cola«, »Publi-cola« gebildet werden
konne. Abgelehnt werden dagegen Beziige zu »Dare«, »Domare«, »Domitor« etc.
Schon diese Zusammenfassung des méandernden Diskurses, der sich tiber rund 15
Seiten des Manuskriptes hinzieht, zeigt, dal es sich bei dem Text um eine relativ
abgeschmackte Persiflage auf eine Form der Philologie handelt, die schon im friihen
19. Jahrhundert als iiberholt galt. Der Dilettantismus von Akademievorsitzendem
und Staatsridten schldgt sich im spekulativen Charakter der Ableitungen nieder, die
meist durch vage Analogien und einen relativ willkiirlichen Umgang mit dem Quel-
lenmaterial begriindet werden (wenn iiberhaupt auf Quellen eingegangen wird, so
handelt es sich um entlegene Schriften aus dem Spitmittelalter). Aus heutiger Per-
spektive fillt aber v.a. der Wechsel zwischen den verschiedenen Kriterien ins Auge,

»Aber was bezeichnet dieses franzosische dame? Ich fing an mich zu 4rgern, da das Wort in
meiner Imagination immer so romantisch schdn geklungen hat, und ich fand mich auf eine unbe-
hagliche Weise desillusioniert [...], mir bei dem Laut Dame nicht nur eine Dame vorstellen zu
konnen.«




9. Das Gemurmel schreiben 197

auf die in der Argumentation zuriickgegriffen wird.* Die Derivationen werden vollig
wahllos durch semantische, lautliche und morphologische Analogien gerechtfertigt.

Dabei wird durch die einleitenden Bemerkungen des Akademievorsitzenden, in
denen dieser seine Vorliebe fiir die intellektuellen und sprachlichen »Barbarismen«
des lateinischen Mittelalters zum Ausdruck bringt, von vornherein deutlich gemacht,
daf3 der darauf folgende Dialog als Sprachspiel verstanden werden kann, in dem be-
wuBt auf eine iiberholte Form des Wissens rekurriert wird.’

Der Dialog bleibt allerdings nicht beim »Mamsellismus« stehen. Das Gesprich
ist ebenso sprunghaft und assoziativ wie die etymologische Argumentation gestaltet
und geht abrupt in eine literaturhistorische Betrachtung iiber. Die Auseinandersetzung
mit der mittelalterlichen Epik bietet den iiberraschenden Ausgangspunkt fiir die Frage
nach der Bedeutung von Cervantes, Rabelais und Fischart, die dieser Epik ein Ende
gesetzt hitten. Spitestens mit der daran anschlieBenden Bezugnahme auf die >rabe-
laischex, digressive Prosa von Laurence Sterne und Jean Paul wird die metapoetische
Funktion dieses Exkurses deutlich. Von Jean Paul wird schlieBlich auf Goethe ge-
schlossen, wobei die durch den >Deutschen Staatsrat< vorgetragene Apotheose des Au-
tors durch den Akademievorsitzenden zuriickgewiesen wird. Einer ausfiihrlichen Pré-
sentation und Kritik der Schriften Goethes folgt der Versuch, sie in ein groBeres
literarisches Feld einzubetten. Dieser Versuch beginnt mit dem Hinweis auf das Goe-
the-Vorbild Wieland und endet bei einer katalogartigen Auflistung von deutschen Au-
toren und Prosastiicken, die in der Zeit um 1800 entstanden sind. In diese Darstellung
wird ausdriicklich auch die populire Romanliteratur (Lafontaine, Spiess wu.a.)
einbezogen.

Bevor ich die Lektiire des Textes vertiefe, sei kurz auf den zweiten Teil der
Handschrift Nattstycke verwiesen, ohne den die Schliisselstellung, die der Staatsrat
fiir die deutsche Literatur in der Interpretation des Textes einnimmt, kaum verstind-
lich erscheinen wird. Dazu ist zunéchst darauf hinzuweisen, daB der Staatsrat in
deutscher Sprache und Literatur, der sich mit seinen Apologien iiber Jean Paul und

Vgl. Saussures iiberaus bezeichnende Kritik an der Etymologie: »Ebenso wie die statische und
entwicklungsgeschichtliche Sprachwissenschaft beschreibt auch die Etymologie die Tatsachen;
aber diese Beschreibung ist nicht methodisch, weil sie nicht von einem bestimmten Gesichtspunkt
aus unternommen wird. Fiir die Untersuchung irgend eines Wortes bedient sich die Etymologie
nacheinander der Lautlehre, der Formenlehre, der Bedeutungslehre usw. Sie beniitzt, um zum Ziel
zu gelangen, alle Hilfsmittel, die ihr die Sprachwissenschaft bietet, aber sie richtet ihre Aufmerk-
samkeit nicht darauf, welcher Art eigentlich das Verfahren ist, das sie anzuwenden gezwungen
ist.« (Saussure 1967, 227) Mit welch heikler und widerspriichlicher Argumentation diese Abgren-
zung bei Saussure vonstatten geht, soll in Kap. 9.5 gezeigt werden.

»Kortligen: hvad jag vid detta tillfille amnade anfora, var allenast att Medeltidens Latin hogligen
roar mig eller, kanske rittare, borjat roaJmig. / Hvad har kunnat bringa min goda far ftill tycke for
dylika barbarismer? / Barbarismer ja: j ust dit skulle vi komma, Frans.« (Vf 3:19a, 2; »Kurz und
gut, was ich in diesem Zusammenhang anfiihren wollte, war lediglich, daB das Latein des Mittel-
alters mich sehr erfreut, oder, vielleicht richtiger, beginnt mich zu erfreuen. / Was konnte meinen
guten Vater dazu bringen, solche Barbareien zu mégen? / Bararbareien, ja: Genau dorthin sollten
wir kommen, Frans.«) Zur Form und Funktion der etymologischen oder besser ethymologischen
Spekulation in Spitantike und Mittelalter vgl. Anm. 78.



198 I1I. PERVERS SCHREIBEN

Goethe zweimal vehement in das Gesprich einbringt, einen bezeichnenden Namen
trigt. Elias Wilhelm Ruda (1807-1833) gehort zu den Randfiguren der Uppsalien-
sischen Romantik.® Heute ist er allenfalls als Verfasser einer kurzen Darstellung der
zeitgendssischen schwedischen Literatur bekannt, die er 1830 unter dem etwas
irrefithrenden Titel En tysk resandes strofverier pa svenska parnassen (Ausfliige eines
deutschen Reisenden auf den schwedischen Parnass) in Briefform publiziert. Der
Name steht im Zusammenhang des Akademiegespréichs offensichtlich nur in Stell-
vertretung fiir die phosphoristische Stromung in der schwedischen Romantik. Die
Identifikation mit einem deutschen Reisenden oder besser die damit zum Ausdruck
gebrachte Vorstellung einer iiberlegenen deutschen Kunst- und Literaturtheorie
pradestiniert Ruda zum Satireobjekt eines Kritikers, der sich schon weit vor 1830
iiber die Deutschtiimelei der Phosphoristen lustig gemacht hat.”

In Nattstycke wird das Akademiegesprich in Form eines Dialoges zwischen
besagtem Ruda und dem Akademievorsitzenden fortgesetzt. Das Stiick wird zunéchst
durch einen Brief Rudas eingeleitet, in dem dieser dem Vorsitzenden gesteht, dall er
weder des Deutschen méchtig noch ein Kenner der deutschen Literatur sei. Das
Bekenntnisschreiben lddt zu einer spidten Abrechnung mit der an der Universitét
Uppsala gelehrten Literaturtheorie und Philosophie ein (im Zentrum der Auseinan-
dersetzung steht der Name Per Daniel Amadeus Atterboms), deren Erkenntnis-
interesse sich im Erlernen eines reinen Sprachspiels, d.h. eines spezifischen Jargons
mit der obligatorischen Erwidhnung weniger Namen und Begriffe erschopfe.

Spannender als diese recht platte Kritik an dem spezifischen Stil und den
Redundanzen phosphoristischer Texte wirkt das anschlieBende Gesprich, zu dem der
Adressat des Briefes bittet. In diesem Gespréch versucht er sich mit Ruda iiber dessen
zukiinftige Aufgaben an der Akademie zu einigen. Ruda selbst schligt eine Anstel-
lung als Schreiber vor, der Vorsitzende dagegen versucht ihn zu einer wissenschaft-
lichen Auseinandersetzung mit dem Schwedischen zu bewegen. Dabei geht er auf all
jene Argumente ein, mit denen Almgqvist seine eigenen Versuche zur Etablierung
einer schwedischen Grammatik und Lexikographie zu rechtfertigen suchte. Allerdings
verwickelt sich der Akademievorsitzende in seiner Apologie in einen performativen
Widerspruch. Denn das Bemiihen um eine verbesserte Kommunikation, die er mit
der wissenschaftlichen Erfassung des Schwedischen verbindet, steht im Kontrast zu
seinem eigenen Kommunikationsverhalten. Um Ruda von der Notwendigkeit eines
grammatikalischen Bewuftseins zu iiberzeugen, greift der Vorsitzende exemplarisch
auf einige Belegstellen aus dessen Brief zuriick. Sein Interesse gilt allein der syntak-
tischen Struktur der analysierten Sitze. Ruda dagegen versucht permanent, den Sinn

Deutschsprachige Uberblicke iiber Stitten und Schulen der schwedischen Romantik liefern
Svanfeldt 1982 und Paul 1982.

Eine Kritik an der Deutschtiimelei der Phosphoristen findet sich schon in der Rede »Om poesiens
nédrvarande tillstand i Sverige« (SS 2, 13-20), die Almqvist 1816 im Manhemsforbundet vortragt,
und wird uv.a. in dem Artikel »Svenska nationens forhdllande till litteraturen« aus Ndgra drag
(Almqvist 1834, S. 62-73) wiederholt.



9. Das Gemurmel schreiben 199

seiner schriftlichen AuBerungen darzulegen und an das hermeneutische Vermdgen
seines Gesprichspartners zu appellieren. Kurz: Die beiden Gespriachspartner reden
aneinander vorbei, da der eine das Sprachspiel des anderen nicht zu akzeptieren weif.
Der miBgliickte Dialog bietet einen Fingerzeig fiir zukiinftige Interpreten der Hand-
schrift: Die Analyse des Textes wird sich auf die sprach- und schrifttheoretischen Re-
flexionen konzentrieren miissen, die sich keineswegs hinter dem kontingent anmu-
tenden Gespréchsverlauf verbergen, sondern die sich aus einer »oberfléchlichen< Wahr-
nehmung des Textkorpus — seiner semiotischen Struktur oder besser noch seiner
materiellen Verfassung — ableiten lassen.

Der Bezug auf die materielle Verfassung des Textes wird insbesondere am Ende
von Nattstycke deutlich. Denn die Protagonisten einigen sich schlieBlich darauf, daf3
Ruda als einfacher Kopist an der Akademie beschiftigt wird. Als erstes Probestiick
soll er das komplette Akademiegesprich, seinen eigenen Brief und den nichtlichen
Dialog mit dem Vorsitzenden abschreiben. Die Handschrift endet also mit einem
konkreten Bezug auf die Schreibhandlung, welche die Texte Om mamseller und
Nattstycke als solche iiberhaupt erst produziert.

9.2. Metapoetologie: Om mamseller und Palmblads Ofver romanen

Da die Handschrift bislang unpubliziert geblieben ist, steht kaum Sekundérliteratur
zur Verfiigung. Abgesehen von der Paraphrase von Om mamseller in Ruben G:son
Bergs Abhandlung ist lediglich Frederik B6ok ausfiihrlicher auf den Text ein-
gegangen.® B66k nimmt den expliziten Bezug auf die deutsche Trivialliteratur zum
AnlaB}, um den EinfluB der »dussinromanférfattare« Kotzebue, Lafontaine und Spiess
auf Inhalt und Stil von Almgqvists frither Prosa nachzuweisen. Dal} ein so reaktio-
nirer Kritiker wie Book den provokativen Bezug auf die verschrieenen Vielschreiber
nur als Symptom eines Mangels zu deuten wuBte, mag kaum verwundern. Uber-
raschend ist eher, daB die pejorativen AuBerungen Books bislang noch niemanden
dazu bewegt haben, das metapoetische Potential des Textes und seine Auseinander-
setzung mit den theoretischen Positionen der deutschen und schwedischen Romantik
genauer zu analysieren.

Dabei sind die Anspielungen auf die romantische Romanpoetik relativ leicht zu
erkennen. Folgt man den Hinweisen des Textes auf das Umfeld der deutschen und
schwedischen Friihromantik, so werden auch die intertextuellen Beziige zu Schlegels
Gesprdch iiber die Poesie (1800) und zu Fredrik Vilhelm Palmblads schwedischer
Umsetzung dieses Gespriches in dem — ebenfalls >romanhaft< gestalteten — Dialog
Ofver romanen deutlich.” Bei diesem Dialog, der 1812 in der Hauszeitschrift der

® Vgl Bok 1916 und Berg 1928, S. 402-403.

Schon die verwendeten Personennamen indizieren, dal Palmblad die Abhandlung in einen umfang-
reichen Romanzyklus einfiigen wollte, den er von 1812 bis 1818 unter den Titeln Vddelden, Fjdll-
hvalfvet, Resorna, Slottet Stjerneborg und Areskutan in der Zeitschrift Poetisk Kalender publiziert.
Es handelt sich um den ersten romantischen Roman Schwedens, den Palmblad allerdings unvollen-
det abbrechen ldBt. Angesichts der Schliisselstellung, die Roman und Gesprich in der schwedi-



200 III. PERVERS SCHREIBEN

schwedischen Friihromantik Phosphoros erscheint, handelt es sich nicht nur um ei-
nen zentralen poetologischen Text der schwedischen Romantik, sondern m.W. sogar
um den friihesten schwedischen Versuch iiberhaupt, den Roman in das Zentrum einer
poetologischen Reflexion zu stellen.

Schon die dialogische Konzeption von Om mamseller (in Nattstycke wird noch
ein Brief eingefiigt werden) erinnert mit ihren sprunghaften Verkniipfungen und Di-
gressionen an Schlegels klassischen Aufsatz, der sich im Gesprdch bekanntermaf3en
ebenfalls mit Geschichte und Theorie des Romans auseinandersetzt. Auch hier dienen
die Romane von Cervantes, Sterne und Jean Paul sowie eine ausfiihrliche Prisen-
tation der Schriften Goethes dazu, um den Bruch zwischen klassischer und moderner
Literatur zu bestimmen und das reflektierte Niveau einer »romantischen«< Poesie zu il-
lustrieren, welches es erlaubt, die genannten Autoren als Vertreter einer (romantisch-)
ironischen Schreibweise in Anspruch zu nehmen. Die entwickelten Thesen zur trans-
zendentalpoetischen Schreibweise werden bei Schlegel (wie in Om mamseller) jedoch
nicht nur theoretisch entwickelt, sondern schlagen sich auch in der ironischen Gestal-
tung des Textes selber nieder. '

Sieht man dagegen von der spezifischen Schreibweise von Om mamseller ab und
folgt man alleine der Reihe der zitierten Autoren und Werktitel, so wird der Bezug zu
Palmblads Dialog noch deutlicher. Sprachloses Zentrum dieses Textes ist eine junge
Leserin, die angeblich vom Romanfieber gepackt worden sei. Der theoretische Kopf
der Runde wird sie als eine Art Cicerone in die Welt des Romans einfiihren und einen
geeigneten Literaturkanon fiir sie zusammenstellen (eine durchaus bezeichnende
gender-Konstellation; Ménner schreiben nicht nur fiir Frauen, sondern iibernehmen
auch die Aufgabe, die Datenfluten ménnlichen Schreibens zu filtern). Nachdem dieser
seinen Freunden eine prignante Definition des Romantischen geliefert und einen
daran angelehnten Uberblick iiber zentrale Epochen der Dichtkunst gegeben hat, wird
er aufgefordert, kritisch auf einzelne Werke einzugehen, die sich im héuslichen
Bibiotheksregal finden. So nimmt die Besprechung ihren Ausgangspunkt in den auf

schen Geschichte der Gattung einnehmen, ist es durchaus erstaunlich, daB die letzte umfassende
Analyse der Texte — samt der darin integrierten metapoetischen Gespriache — auf das Jahr 1908
zuriickgeht (Carl David Marcus: Vilhelm Palmblads romantiska berdttelser 1812-1819). Mir war
leider nur die Paraphrase dieser Abhandlung durch Hallgren 1988, S. 76-83, zugiinglich. Mit dem
Gespriich Ofver romanen selbst haben sich in letzter Zeit Bjorkman 1995 und jiingst Gustafsson
2002, S. 160-167, auseinandergesetzt.

In meiner Interpretation des Gesprdches iiber die Poesie stiitze ich mich auf die Darlegungen von
Polheim 1966 und insb. auf die klare Analyse von Oesterle 1985. Dal Almqvist mit den Schriften
Schlegels vertraut war, zeigen seine frithen Romane. Dal er sich auch des genuin >modernenc«
Charakters von dessen Romanisthetik bewufit war, den Schlegel im Anschlufl an Schillers
Ausfithrungen zur Naiven und Sentimentalischen Dichtung entwickelt, 146t sich an dem Artikel
»Undersokningen om hufvudskillnaden emellan de gamles vitterhet och de nyares; samt om friagan
huruvida en verkligen ny konst i vir tid ér & bane« (Almqvist 1831) sowie an der Abhandlung Essai
sur le charactére principal de la Poésie présomptive de I’ Avenir (Almqvist 1996) nachweisen, mit
der sich Almqvist 1838 um einen Lehrstuhl fiir Asthetik an der Universitit Lund bewirbt. In beiden
Artikeln geht Almqvist ausfiihrlich auf die Funktion des Romans innerhalb einer >modernenc
Asthetik ein.



9. Das Gemurmel schreiben 201

altfranzosisch iiberlieferten Ritterromanen, wobei der personifizierte sRomanfiihrer< —
wie der Akademievorsitzende in Om mamseller — mit einer zeitlichen und raumlichen
Verschiebung exemplarisch auf Amadis de Gaule Bezug nimmt. Nahezu selbstver-
standlich wird der »Siindenfall« dieser Romantradition auch hier mit Cervantes in Zu-
sammenhang gesetzt (Rabelais’ Schriften fehlen bezeichnenderweise in diesem Bi-
bliotheksregal). Nach einer kiirzeren Darstellung iiber die Bedeutung der franzdsischen
und englischen Romanliteratur des 18. Jahrhunderts endet der Dialog bei einer
ausfiihrlichen Skizze der jiingeren deutschen Literatur.

Der Abschnitt beginnt mit einer tiberraschend langen Auseinandersetzung mit der
spataufklarerischen Romantradition. Ja, der Kritiker 148t sich sogar auf eine lange
Parodie einer typisch Lafontainschen Intrige ein, an die sich eine deutliche Distanzie-
rung von »Tysklands ringaste roman-skribenter« (Kotzebue, Spiess, Cramer, Lang-
bein) anschlieft. Auch Wieland féllt der schon im frithen 19. Jahrhundert géingigen
Kritik als >gelehrter Vielschreiber< zum Opfer. Demgegeniiber steht die obligatori-
sche Wiirdigung von Jean Paul und Goethe, die allerdings noch durch die Hoch-
achtung vor den >romantischen Romanen< von Novalis, Tieck, Friedrich und Doro-
thea Schlegel sowie Germaine de Staél iiberboten wird.

Liest man die Texte Om mamseller und Ofver romanen parallel, so wird deutlich,
daB sich die AuBerungen Rudas zum groBten Teil auf die entsprechenden Wertungen
des Wortfiihrers in Palmblads Dialog beziehen lassen. Die explizite Dekonstruktion
dieser Positionen in dem spiten Text Almqvists richtet sich gegen den Versuch, mit
wenigen begrifflichen Oppositionspaaren eine weitgehende Dichotomisierung der
Literatur zu rechtfertigen. Diese Kritik trifft nicht nur Palmblad, sondern wendet sich
— wie dies im zweiten Teil des Gespriches (Nattstycke) noch deutlicher wird — gegen
die universitdre wie schulische Institutionalisierung der im weitesten Sinne
literaturhistorisch fundierten Theorien der Frithromantik, die zu einer rigiden
Regulierung der Lektiirepraxis beigetragen haben.

Aus einer solchen literaturhistorischen Perspektive ist es kaum tiberraschend, daf3
sich Almgqvist in den 1850er Jahren von den kunsttheoretischen Positionen
Palmblads distanziert.!! Der Text konnte sogar als spite Antwort auf zwei satirische
Schriften von 1840 und 1851 verstanden werden, in denen sich Palmblad seinerseits
in Form eines Pastiches kritisch mit Almqvists vermeintlichem Tendenzroman Det
gdr an auseinandersetzt.'”> Man sollte es sich allerdings nicht zu einfach machen
(gerade bei einem Text, der gegen die simplifizierende Tendenz der Literatur-
geschichtsschreibung Stellung bezieht) und den Text gar mit der diffusen Differenz
von Romantik und Realismus in Zusammenhang bringen. Im Gegenteil wiirde ich
sogar behaupten, da} die Kritik an den Positionen der Uppsaliensischen Romantik
mit dem Versuch einhergeht, bewuf3t an die Tradition einer »anderen Goethezeit< an-

Unter den spiten Zeitungsartikeln Almqvists finden sich zahlreiche Polemiken gegen die Phospho-
risten (so etwa der 1847 in Aftonbladet erschienene Artikel »Nagra ord om Herr Atterbom«; Alm-
qvist 1989b, S. 154-158).

' Vgl. Palmblad 1840 und 1851.



202 III. PERVERS SCHREIBEN

zukniipfen, die der Text sozusagen vor den engagierten Fehllektiiren ihrer schwe-
dischen Apologeten zu retten versucht."”” Nicht umsonst wird im Gesprich darauf
aufmerksam gemacht, da manch falsch verstandene Apologie groBeren Schaden
anrichten kann als anspruchsvolle Kritik: »[A]tt vilja taga ett dylikt [premissum, ett
praindicium] till varn for Goethe, just detta &r [...] ett 1dngt grofre forndrmande af
honom, in allt hvad ni hittills anfort i insultatorisk viig.« (Vf 3:19a, 26)'

So zeugen etwa das sprachtheoretische Bewufitsein und die transzendentalpoe-
tische Gesamtanlage des Textes von einem Fortwirken der an ein Humor- bzw.
Ironiekonzept gebundenen Romanpoetiken von Jean Paul und Friedrich Schlegel. Die
Kritik, die der Akademievorsitzende an den Schriften des letzteren iibt, wird genauso
gebrochen, wie die pathetischen AuBerungen, mit denen Ruda dieser Kritik zu
begegnen versucht. So sollte z.B. schon durch die Paraphrase des Textes deutlich
geworden sein, daB sich die Charakterisierung der Schriften Jean Pauls als »krystadt«
(»gezwungen«) und »tillgjordt« (»kiinstlich«)" auf die spiten Schriften zum Térn-
rosens bok selbst beziehen 143t.

Im folgenden will ich diese intertextuellen Hinweise aufgreifen und versuchen, den
Text in der friithesten Geschichte der romantischen Romanpoetologie Schwedens und
d.h. in der schwedischen Schlegel- und Jean Paul-Rezeption zu verorten. Dabei geht
es mir keineswegs um eine literaturgeschichtliche Aufarbeitung dieser Rezeption,'®
sondern darum, das spezifische Ironie- oder besser Humorkonzept zu konturieren, das
in Om mamseller auf eine subtile Weise entwickelt wird.

Um die Kritik an der Poetologie der Phosphoristen zu verstehen, die in der spéten
Handschrift formuliert wird, ist es zundchst wichtig, auf die Differenzen aufmerksam
zu machen, die zwischen den Konzepten der deutschen und schwedischen Friihro-
mantik bestehen. Das in Om mamseller entwickelte Humorkonzept gibt jedoch nicht
nur iiber die Differenzen Auskunft, die etwa zwischen Schlegels und Palmblads
Romanpoetik oder zwischen Jean Pauls und Atterboms Humorbegriff bestehen,
sondern es gibt auch Hinweise auf einen Unterschied zwischen Almqvists frither und
spéter Verwendung humoristischer Techniken. Wahrend sich der junge Almqvist
m.E. an Schlegel orientiert, greift er spéter auf Verfahren Jean Pauls zuriick.

Weil es mir in diesem Zusammenhang lediglich darum geht, die sprach- und
schrifttheoretisch reflektierten, textuellen Verfahren von Almqvists spidten Hand-
schriften genauer zu konturieren — und etwa die Bedeutung des etymologischen
Sprachspiels zu kldren, das in Om mamseller bewuit mit den poetologischen
Ausfiihrungen verbunden wird —, greife ich in der Strukturierung der folgenden

Zur intensiven Auseinandersetzung der »jiingeren< Literaturwissenschaft mit der »anderen
Goethezeit< vgl. exemplarisch Horisch 1992a.

»Ein solches [praemissum, praeindicium] zur Verteidigung Goethes anwenden zu wollen, scheint
mir eine bei weitem grobere Beleidigung zu sein als alles, was ihr bislang in beleidigender Absicht
vorgetragen habt.«

»Négot mera krystadt och tillgjort har jag knappt i-minlefaad forr funnit.« (Vf 3:19a, 21)
Ansiitze dazu liefern schon die Arbeiten von Pargot 1962 und Hallgren 1988.

14

w/ldgon.s‘t(’ides



9. Das Gemurmel schreiben 203

Unterkapitel bewuf3t nicht auf die (hdufig verwirrend und widerspriichlich verwendete)
zeitgenossische dsthetische Terminologie zuriick, mit der man das >Romantisch-
Komische« sei es als sHumor<, >Komik<, >Witz< oder >Ironie« iiber inhaltlich-welt-
anschauliche Kriterien zu bestimmen versuchte. Vielmehr mochte ich mich der Dif-
ferenz zwischen >Tragik<, >Humor< und >Ironie« bedienen, die Gilles Deleuze anhand
von textuellen Bewegungen im Rahmen seiner Untersuchung zur Logik des Sinns
entwickelt."”

Ausgangspunkt seiner Unterscheidung ist die Differenzierung zwischen drei
unterschiedlichen Textverfahrensweisen, die an den philosophischen Positionen von
Vorsokratik, Platonik und Stoa exemplifiziert werden. Wie nicht anders zu erwarten,
sei das Sprachspiel der Platoniker ganz der Vorstellung von Bedeutung verpflichtet,
die im >konversiven< Denken der Hohe, der Idee ihren Ausdruck finde. Dagegen sei
das »>subversive< Denken der Vorsokratiker von der Vorstellung der Tiefe geprigt, die
nicht symbolisch aufgehoben und sprachlich zum Ausdruck gebracht werden konne
(wie z.B. zerstiickelte, offene Korper oder der undifferenzierte, korperliche Grund der
Sprache). Wihrend uns diese Differenz noch vertraut erscheint — zumal Deleuze sie
mit Apollo und Dionysos mythisch-nietzscheanisch auf den Punkt bringt —, fillt es
schwer, sich konkret vorzustellen, was er mit den »perversen< Denkbewegung der
Stoiker zu beschreiben versucht:

Es handelt sich um eine Neu-Ausrichtung des ganzen Denkens und all dessen, was
Denken bedeutet: Es gibt keine Tiefe und keine Hohe mehr. Die zynischen und
stoizistischen Spotteleien gegen Platon sind nicht zu zdhlen: Immer geht es darum, die
Ideen zu entmachten und zu zeigen, daB} sich das Unko&rperliche nicht in der Héhe,
sondern an der Oberflidche befindet, dal es nicht die hochste Ursache ist, sondern ober-
flichliche Wirkung par excellence, daBl es nicht Wesen ist, sondern Ereignis. An der
anderen Front wird gezeigt, dafl die Tiefe eine Verdauungsillusion ist, die die ideale
optische Tiuschung vervollstindigt."®

Hinter der Fixierung auf die Oberfldche und das Ereignis verbirgt sich letztendlich ein
Denken des >Werdenss<, ein Denken des sich ereignenden Sinns oder noch konkreter
ein Denken der sich ereignenden Sprache selbst, die ihrer kommunikativen und refe-
rentiellen Funktion entbunden wird:"

Durch die auBer Kraft gesetzten Bedeutungen und die verlorenen Bezeichnungen hin-
durch ist die Leere der Ort des Sinns oder des Ereignisses, die sich mit ihrem eigenen
Unsinn zusammenfiigen, dort, wo nur noch die Stitte stattfindet. Die Leere ist selbst
das paradoxe Element, der Oberflichenunsinn, der stets verschobene Zufallspunkt, aus
dem das Ereignis als Sinn hervorbricht. [...] Der leere Himmel weist zugleich die hoch-
sten Gedanken des Geistes und die tiefsten Zyklen der Natur zurlick. Es geht weniger

Die folgende Darstellung konzentriert sich auf die Abschnitte »Von den drei Philosophenbildern«
und »Vom Humor« in Deleuze 1993, S. 162-178.

'* Deleuze 1993, S. 165.

Tatsichlich bietet sich hier ein Vergleich zu den entsprechenden sprachtheoretischen Aus-
filhrungen Walter Benjamins in Uber die Sprache iiberhaupt und iiber die Sprache des Menschen
an (vgl. Kap. 3.3).



204 III. PERVERS SCHREIBEN

darum, das Unmittelbare zu erreichen, als jenen Ort zu bestimmen, an dem sich das
Unmittelbare >unmittelbar< als nicht-zu-erreichendes halt: die Oberfldche, auf der sich
die Leere zutrigt und mit ihr jedes Ereignis, die Grenze als die geschiirfte Schneide eines
Schwertes oder die gespannte Sehne eines Bogens. Auf diese Weise malen, ohne zu
malen, Nicht-Denken, Schuf}, der zum Nicht-Schu8 wird, sprechen, ohne zu sprechen:
keineswegs das in der Hohe oder Tiefe Unaussprechliche, sondern diese Grenze, diese
Oberfliche, an der die Sprache moéglich wird und, indem sie es wird, nur noch eine un-
mittelbare schweigende Kommunikation anregt, da die Sprache ja nur aufgrund der Wie-
dererweckung aller auBer Kraft gesetzten mittelbaren Bedeutungen und Bezeichnungen
gesprochen werden konnte.*

Der Schlufl des Zitates hilft, die oben angesprochenen Verfahrensweisen von Kon-
version, Subversion und Perversion texttheoretisch zu konkretisieren und in einen
Zusammenhang mit den Begriffen von Ironie und Humor zu bringen. Ist das Sprach-
verstiandnis des Idealismus noch darauf angelegt, Texte auf eine Idee hin zu trans-
zendieren, dann zielt der Gebrauch einer ironischen Rhetorik darauf, genau diese
konversive Bewegung subversiv zu zersetzen. Da diese Zersetzung allerdings zu einer
erneuten tragischen Konversion einlddt, verwickelt sie sich héufig in ein dialek-
tisches Wechselspiel zwischen Tragik und Ironie. Der Humor durchbricht dieses
Wechselspiel, da er sich auf einer kategorial anderen Ebene mit Sprache auseinander-
setzt. Nicht die Frage nach den (zu affirmierenden oder zu dekonstruierenden)
Funktionen von Sprache ist von Interesse, sondern das >Werden des Textes¢, die
Textbewegung selbst.

Deleuze versucht die Differenzen zwischen diesen unterschiedlichen Textverfahren
iiber die Begriffe von Individuum, Person (hier im lateinischen Sinne von >Maskex)
und nomadischer Singularitit subjekttheoretisch aufzuladen, wobei er noch deutlicher
auf das Phianomen der spezifisch >romantischen< Ironie zu sprechen kommt. Die
Manifestation des Individuums, auf die der klassische Diskurs verpflichtet sei, werde
durch einen romantischen Sprachgebrauch subvertiert, in dem sich der Sprechende
nicht mehr iiber »die analytische Identitédt des Individuums« bestimme, sondern iiber
»die endliche synthetische Einheit der Person«, die sich sprachlich konstituiere.”’ Der
explizite Bezug auf Kant zeigt, da Deleuze keineswegs unreflektiert von
sromantischer Ironie« spricht. Ja, er scheint sich sogar bewufit zu sein, daf} sich das
subversive Potential der Ironie nicht nur gegen die Vorstellung einer gegebenen
Identitiit des >Ichs< wenden kann, sondern im Extremfall auch eine Defiguration der
prosopopoietischen Vorstellung von einer sprechenden Stimme, von einem Gesicht,
einer Maske (persona) iiberhaupt bewirkt. In dieser >tragischen< Subversion der
Sprache wird der Sprechende auf den korperlich-materiellen Ungrund einer in sich
selbst zerfallenden Sprache zuriickgefiihrt:

Gemeinsam ist all diesen Figuren der Ironie, daB} sie die Singularititen in die Grenzen
des Individuums oder der Person einzwéngen. Darum ist die Ironie nur scheinbar ein

2 Deleuze 1993, S. 173.
> Vgl. Deleuze 1993, S. 175.



9. Das Gemurmel schreiben 205

Vagabund. Vor allem aber sind deshalb all diese Figuren von einem vertrauten Feind
bedroht, der sie von innen bearbeitet: dem undifferenzierten Grund, vom Ungrund, von
dem wir zuvor sprachen und der das tragische Denken représentiert, den tragischen Ton,
zu dem die Ironie die ambivalentesten Beziehungen unterhilt. [...] Das Individuum hielt
den klassischen Diskurs, die Person den romantischen Diskurs. Doch unterhalb dieser
beiden Diskurse und sie auf verschiedene Weise umkehrend, spricht durch sein Dréhnen
nun der gesichtslose Grund. Wir sahen, dal diese Sprache des Grundes, die mit der Tiefe
der Korper verwobene Sprache eine doppelte Potenz besal, die der zersprungenen pho-
netischen Elemente, die der unartikulierten tonischen Valeurs.”

Mit der Thematisierung des gesichtslosen Grundes scheint die sprachliche Subversion
an ihre Grenzen gekommen zu sein. Allerdings zeichnet sich jenseits der Alternativen
von Konversion und Subversion ein Sprachgebrauch (wie eine daran gekoppelte
Konstitution des Subjektes) ab, der auf Sprache (das Subjekt) als Ereignis setzt,
anstatt sie (es) — sei es durch Affirmation oder Zersetzung — auf eine spezifische
Funktion hin festzulegen:

Aber eine letzte Antwort hallt noch nach: jene, die den undifferenzierten urspriing-
lichen Grund ebenso zuriickweist wie die Formen von Individuum und Person und die
ebenso deren Widerspruch wie deren gegenseitige Ergénzung zuriickweist. Nein, die
Singularititen sind nicht in Individuen und Personen eingesperrt; und man stiirzt nicht
langer in einen undifferenzierten Grund, eine grundlose Tiefe, wenn man das Individu-
um und die Person zersetzt. Was unpersonlich und priindividuell ist, das sind die freien
und nomadischen Singularititen. Was tiefer ist als jeder Grund, das ist die Oberfliche,
die Haut.”

Genau in der Thematisierung dieser Oberfliche, des sprachlichen Ereignisses selbst,
liegt Humor begriindet:

Der Unsinn und der Sinn beenden ihre dynamische Gegensatzbeziehung, um als Unsinn
der Oberflache und als Sinn, der iiber sie gleitet, in die Koprisenz einer statischen
Genese einzutreten. Das Tragische und die Ironie machen einem neuen Wert Platz, dem
Humor. Denn wenn die Ironie die Koextensivitit des Seins und des Individuums oder des
>Ichs< und der Reprisentation ist, ist der Humor diejenige des Sinns und des Unsinns;
der Humor ist die Kunst der Oberflichen und der Verdoppelungen, nomadischer Singu-
larititen und des stets verschobenen Zufallspunktes, die Kunst der statischen Genese,
die Geschicklichkeit im Umgang mit dem reinen Ereignis oder die »vierte Person
Singular< — jede Bedeutung, Bezeichnung und Manifestation ist aufler Kraft gesetzt,
jede Tiefe und Hohe abgeschafft.*

Die Frage, inwieweit sich die Differenz von Subversion und Perversion tatséchlich
auf die Unterscheidung der transzendentalpoetischen Entwiirfe von Schlegel und Jean
Paul iibertragen 14Bt, die traditionellerweise mit den Begriffen von >Ironie< und
>Humor< (>Witz<) differenziert werden,” wiirde den Rahmen dieser Arbeit sprengen.

22
23
24

25

Deleuze 1993, S. 176.

Deleuze 1993, S. 177.

Deleuze 1993, S. 177-178.

Zu den mafigeblichen Differenzen zwischen Jean Pauls transzendentaler >Humor<«-Konzeption und
dem Konzept einer >romantischen Ironie< vgl. Wietholter 1979, S. 33-121. Ausfiihrlicher dazu vgl.



206 I11. PERVERS SCHREIBEN

Ich werde zum Schlufl des Kapitels deshalb lediglich einige Andeutungen in diese
Richtung machen konnen. Nochmals: Deleuzes Differenzierung soll in diesem Zu-
sammenhang ein Instrumentarium bieten, um die Unterschiede der textuellen Ver-
fahrensweisen zu markieren, die in diesen Konzepten und Almqvists humoristischer
Theorie entwickelt werden (ich verweise schon an dieser Stelle auf Kap. 11 und 13.4,
in dem ich die Frage nach den konkreten Differenzen zur Transzendentalpoetik der
Friithromantiker nochmals vertiefen werde).

9.3. Konversiv schreiben (Palmblad und Atterbom lesen Schlegel und Jean Paul)

Die lange Auseinandersetzung mit dem sentimentalen Roman, die Palmblads Dialog
Ofver romanen prigt (und auf die auch in Om mamseller Bezug genommen wird), ist
durchaus symptomatisch fiir die Rezeption der Frithromantik in Schweden. Die
schwedischen Romantiker befinden sich in der paradoxen Situation, sich theoretisch
mit einem literarischen Feld und einen Buchmarkt auseinandersetzen zu miissen, der
sich — im Gegensatz zur Entwicklung im deutschsprachigen Raum - iiberhaupt erst
etabliert.”® Wenn die Gespriichsteilnehmer in Palmblads Dialog sich in ihrer Kritik
des populdren Romans also auch mit dem in literaturtheoretischer Hinsicht iiber-
holten Thema einer moralisch legitimierten Wirkungsésthetik auseinandersetzen, so
reagiert der Dialog aus einer literatursoziologischen Perspektive doch auf das relativ
junge Phinomen der Marktschriftstellerei. Die Tatsache, da eine der Figuren selbst
darauf aufmerksam macht, daB die Invektiven gegen die Vielschreiberei eines Kotze-
bue oder Lafontaine inzwischen iiberholt wirken miissen,” sollte deshalb nicht da-

Kap. 9.6.

Die verzogerte Entwicklung in Schweden hat v.a. mit einer restriktiven Pressepolitik der schwe-
dischen Regierung zu tun, die durch die franzosische Revolution und den Mord an Gustaf III. trau-
matisiert ist. Das gesamte literarische Leben des Landes ist in den sogenannten »jérndr< (>Eisen-
jahren<) um 1800 so gut wie lahmgelegt. Vgl. Vinge 1988a. In der Tat richten sich die poetolo-
gischen Polemiken der schwedischen Frithromantiker um 1810 in erster Linie gegen eine Literatur,
die noch den Anforderungen einer héfischen Offentlichkeit verpflichtet ist. Zu den verschiedenen
Formen der literarischen Offentlichkeit Schwedens im friihen 19. Jahrhundert und deren Thema-
tisierung in Almqvists Romanen vgl. Smidt 1977, Melberg 1978 und Svedjedal 1987 (hier auch ge-
nauere Angaben zur Entstehung des literarischen Marktes in Schweden). Der verspiiteten Kon-
stituierung eines eigenen literarischen Feldes (Bourdieu), die in einem umfassenden Vergleich zu
der entsprechenden Untersuchung Siegfried J. Schmidts (Schmidt 1989) genauer herausgearbeitet
werden miiBte (Ansitze dazu finden sich bei Séderlund 2000, S. 25-39), steht eine kontinuierliche
Rezeption der deutschen Literatur gegeniiber. Vgl. Bennich-Bjorkman 1993 und — in bezug auf die
Rezeption der Weimarer und Jenaer >Klassiker< — Berg 1941 und Lindkvist 1970. Auch wenn
Margareta Bjérkman nachweisen kann, daf3 sich das genuin sliterarische Feld< in Schweden — wie
in Deutschland — iiber eine Abgrenzung zum Roman der Aufklirung konstituiert (vgl. Bjorkman
1995, die just auf das Beispiel Lafontaine und die entsprechende Kritik Palmblads zuriickgreift),
bleibt zu fragen, ob man es nicht eher mit einer (aus Weimar und Jena) iibernommenen Nobilitie-
rungsstrategie der Phosphoristen zu tun hat als mit einer tatsiichlichen Auseinandersetzung mit den
allenfalls in Ansitzen existierenden Phinomenen von >Lesesucht< und kapitalisiertem Buchmarkt
in Schweden.

»Man har handterat denne man s hardt, svarade August, att jag néstan kunde vara frestad att tala
ett par ord till hans forman.« (Palmblad 1812, S. 134)

26

27



9. Das Gemurmel schreiben 207

riilber hinwegtiduschen, dal die Abgrenzung gegeniiber der im mehrfachen Sinne
»6konomisch<® motivierten Prosa der Spitaufklidrung den eigentlichen Kern der vor-
gestellten >esoterischen< Romanpoetik bildet. Die Argumentation der Figuren zielt
auf die Ausdifferenzierung einer genuin literarischen Asthetik ab, die ihrerseits helfen
soll, eine klare Dichotomisierung der Literatur — die Konzentration auf wenige Au-
tornamen und Werktitel — zu begriinden.*

Vielleicht hat es mit diesem grundlegenden Bemiihen zu tun, dafl die Differenzen
zwischen den theoretischen Konzepten von Klassik und Romantik in der phospho-
ristischen Asthetik vernachlissigt oder zumindest entschirft werden. Dies trifft kei-
neswegs nur auf Palmblads Auseinandersetzung mit dem Roman zu: Auch wenn sich
die Phosphoristen explizit an die Herausgeber des Athendiums anzulehnen versuchen,
so erinnern ihre kunsttheoretischen Uberlegungen in vielerlei Hinsicht eher an die
harmonisierende Asthetik des Weimarer Klassizismus. In Anlehnung an eine iiberaus
hilfreiche Differenzierung von Manfred Frank lieBe sich préziser behaupten, daf} sich
die Rezeption der Friihromantik in Schweden in ihrer ersten Phase eher auf
Positionen einer >idealistischen< Kunstphilosophie (insbesondere Schelling) bezieht
als auf das genuin >romantische< Konzept einer Transzendentalpoesie, wie es etwa in
den paradoxen und spannungsreichen Entwiirfen von Friedrich Schlegel zum Aus-
druck kommt:*

Diese (noch unsystematischen, ganz vorldufigen) Beobachtungen geben Anla zu
einer Rechtfertigung meiner Verwendung des Priddikats >romantisch< in Abgrenzung
von »>idealistisch«. Ich nenne >romantisch« die Philosophie, in der die Spekulation auf
den Anspruch verzichtet, das Absolute durch Reflexion zu erreichen — und diesen
Mangel durchs Medium der Kunst supplementiert. In diesem Sinne gehort Holderlins
Werk zur Romantik, auch Schellings Asthetik etwa bis zum System des transzenden-
talen Idealismus, nicht aber seine Philosophie der Kunst, schon gar nicht Hegels Vor-
lesungen iiber Asthetik. Letztere sind Werke des absoluten Idealismus, in denen der

" Vgl. etwa das Ende der Lafontaine-Persiflage: »Det ir skada, att denna uppbyggliga familjhistoria

icke dr i fyra band p& fint papper och med kopparstick af Chodowiecki. Liseverlden skulle grata,
och forliggarn betala mig tdrarna med louisdorer.« (Palmblad 1812, S. 142; »Schade, daB diese
aufbauende Familiengeschichte nicht in vier Bédnden auf feinem Papier und mit Kupferstichen von
Chodowiecki vorliegt. Die Leserwelt wiirde weinen, und der Verleger wiirde mir die Trinen mit
Louisdor bezahlen«) DaB diese Kritik an der Okonomisierung von Literatur selbst als Strategie
dechiffriert werden kann, mit der sich Palmblad (nicht nur) >symbolisches< Kapital anzueignen
versucht, zeigt die umfassende, literatursoziologisch inspirierte Studie von Petra Séderlund, die der
wichtigen verlegerischen Titigkeit Palmblads nachgegangen ist. Vgl. Séderlund 2000.

Nochmals: MLE. sind die Untersuchungen, die Christa Biirger u.a. im Rahmen ihrer Studie zur
Konstituierung einer >literarischen Offentlichkeit< (mit den Phiinomenen einer >Esoterisierung< der
literarischen Offentlichkeit und der Dichotomisierung der Literatur um 1800) durchgefiihrt haben,
— mit entsprechenden und symptomatischen Verschiebungen (die eben mit der Rezeption der
deutschen Literatur zu tun haben) — durchaus auf Entwicklungen zu iibertragen, die in Schweden
zu Beginn des friithen 19. Jahrhunderts stattfinden. Vgl. Biirger (Hg.) 1980.

Ich hiitte mich hier auch auf die textuelle Differenz zwischen der spezifischen Temporalitit der
unterschiedlichen semiotischen Konzepte von >Symbol« und >Allegorie« stiitzen kénnen, mit denen
die verschiedenen Asthetiken um 1800 laborieren. Vgl. de Man 1993, S. 83-130 (»Rhetorik der
Zeitlichkeit«).

29



208 I11. PERVERS SCHREIBEN

Reflexion zugetraut wird, iiber die héchsten Belange des Daseins in einer nicht blof3
kiinstlerischen, sondern begrifflichen Sprache sich zu erkliren.”

Die philosophische Differenz zwischen der Aufhebung des Absoluten und der grund-
legenden Skepsis gegeniiber dessen epistemischer Zugéanglichkeit, um die es Manfred
Frank geht, schligt sich in den unterschiedlichen Konzepten des Asthetischen nieder.
Wihrend die idealistische Asthetik in ihrer Selbstrekursivitidt auf eine #sthetische
Zuginglichkeit des Absoluten abzielt, die im »sinnlichen Scheinen der Idee« (HgW
13, 151) zum Ausdruck kommt, nimmt die friithromantische Transzendentalpoesie
umgekehrt in der sprachlichen Aporie jeglicher Vermittlungsbewegung ihren Aus-
gangspunkt (ich verweise auf Kap. 4.3):

Wenn ein archimedischer Ort fehlt, kann die Philosophie zu ihrem Gedankengebdude
keinen SchluBlstein finden. Dann aber bleibt das Denken offen: Konfliktuelle Vor-
schldge zur definitiven Deutung des Hochsten konnen nicht im Namen einer letzten
Schiedsinstanz geschlichtet oder auf eine der beiden Alternativ-Glieder reduziert
werden. So ist der Widerspruch zwischen Aussagen iiber dasjenige, >was die Welt im in-
nersten zusammenhilt<, schon vorprogrammiert. Dem Absoluten selbst hilt man unter
solchen Umsténden am ehesten dadurch die Treue, dafl man gegen jede einseitige Aus-
sage libers Absolute Ironie iibt, d.h.: die Widersprechenden gegeneinander sich auf-
heben 14Bt.”

Die schon anderweitig formulierte These, dafl die Uppsaliensische Romantik eher
von der Asthetik Schellings als von der Schlegels geprigt ist,” 14Bt sich auch im
Fall des Dialogs Uber den Roman belegen. Ich will dies an der eigenwilligen (um
nicht zu sagen >platten<) Definition des >Romantischen« illlustrieren, die der Wort-
filhrer in Palmblads Ofver romanen vortrigt:

Det [romantiska] bestar [...] i foreningen af religions- och kirleks-enthusiasmen, och
iar nu for tiden, nést fageln Phenix, det sillsyntaste af allt sillsynt. For att dterfoda det
i samhillslefnaden, fordras: af mannen ingenting mindre, @n en brinnande tro péa
lifvets ododliga ursprung och bestimmelse, gudomlig dyrkan fér en qvinna och
skyddande aktning for de 6friga, samt en hjeltedygd, som icke svigtar for ndgot prof
och enligt yttersta forméaga undanrodjer allt ofog och lidande; af qvinnan ingenting

*'" Frank 1989a, S. 222. Eine neben Franks Darstellung immer noch iiberaus lesenswerte Einfiihrung

zu den spezifischen Konzepten und Antinomien der idealistischen Asthetik bietet P.Biirger 1983.

* " Frank 1989a, S. 225. ‘

** Den qualitativ anspruchsvollen, ideenwissenschaftlich inspirierten Untersuchungen von Holger
Frykenstedt ist es zu verdanken, daB die Beziige zwischen den dsthetischen Programmen der Phos-
phoristen und der Philosophie des deutschen Idealismus aufgearbeitet sind. Vgl. etwa Frykenstedt
1951/1952, der sich nahezu ausschlieBlich mit dem Verhiltnis Schelling-Atterbom beschiftigt. Da-
zu — aus philosophischer Sicht — auch S.Nordin 1987, S. 80-88. Schon Kurt Aspelin macht dabei auf
den Gegensatz aufmerksam, der zwischen der an Schelling orientierten >romantischen< Asthetik
Atterboms und Palmblads und der auf Schlegels Ironiebegriff bezogenen >romantischen< Asthetik
Almgqvists besteht (vgl. Aspelin 1967, S. 80-83). Eindruckvollstes Beispiel fiir die unterschiedlichen
poetologischen Konzepte, mit denen Almqvist und Atterbom operieren, sind Atterboms Rezen-
sionen der ersten Bénde von Tdrnrosens bok. Gerade weil Atterbom Almgquist fiir seine Versoh-
nungsisthetik in Anspruch zu nehmen versucht, interpretiert er zielsicher an dessen vielfach
gebrochenen Texten vorbei. Vgl. Atterbom 1870, S. 92-190.



9. Das Gemurmel schreiben 209

mindre, dn fagring, fromhet, uteslutande bojelse for det fortriffliga, obrottslig trohet
mot den dlskade m.m. Da jag upprdknat dessa villkor, har jag tillika skillrat de
romantiska dikternas innehall.**

Auch wenn der Versuch einer politischen Instrumentalisierung von >Glaube und
Liebe< als umfassender Codierung von Passion oberfldchlich an Novalis’ entspre-
chende Konzepte erinnern mag, wire es ein Leichtes, die iiberaus schlichte Argumen-
tation von den Entwiirfen des Deutschen abzugrenzen, die nicht zuletzt sprachlich und
metaphorisch reflektierter sind. Noch wichtiger allerdings erscheint mir in diesem
Zusammenhang, da die miBverstandene Anlehnung an die im weitesten Sinne
politisch-philosophischen Intentionen der Friihromantik mit einem dsthetischen
Konzept in Zusammenhang gebracht wird, das etwa in seinem Bemiihen, Interessan-
tes und Schones voneinander abzugrenzen, hinter die kunsttheoretischen Positionen
der Jenaer zuriickfillt:

Forstdr man under det Skona nagot herrligare, &n ett blott for vért tillfdlliga tycke
Intressant, sd maste det gifvas vissa i dess védsende grundade allménna lager for dess
verkningssitt och vissa bestdmda, allmingiltiga former for dess uppenbarelser. Gud
sjelf, den hogsta skonheten, ar icke regellos, fistan han lyder sina egna lagar; mycket
mindre dess dterglans, det idealiska i naturen, hvilken framgir sidsom skonhet just i
samma man, som hon sinligt uttrycker denna oatskiljeliga enhet af det fria och det lag-
bundna. Att engdng kunna betrakta denna majestitiska enhet, sinneverldens ursprung
och 6fvermakt, i dess egen eviga construktion och emanation, har i alla tider varit
kunskapsformigans hogsta uppgift.*’

Angesichts dieser nahezu expliziten Anlehnung an die klassizistische Theorie des
Symbols, mag es zunichst iiberraschen, dafl die Besprechung der Romane Goethes
im gleichen Text mit einer leisen Kritik verbunden wird. Freilich richtet sich diese
Kritik keineswegs gegen die dsthetischen Pramissen Goethes, sondern beruht umge-
kehrt auf der durchaus aufmerksamen Beobachtung, daB dessen spite Romane von

" Palmblad 1812, S. 116. »Das [Romantische] besteht [...] in einer Vereinigung des Enthusiasmus von

Religion und Liebe, und ist zur Zeit, nach dem Vogel Phonix, das Seltenste alles Seltenen. Um es im
Gesellschaftsleben wiederzuerwecken, bendtigt man: Vom Mann nichts weniger als einen bren-
nenden Glauben an den unsterblichen Ursprung und die unsterbliche Bestimmung des Lebens, die
gottliche Anbetung einer Frau und eine beschiitzende Hochachtung fiir die iibrigen, sowie eine
Heldentugend, die nicht vor irgendeiner Herausforderung ausweicht und nach #dulerstem Ver-
mogen allen Unfug und alles Leiden aus dem Weg rdumt; von der Frau nicht weniger als Schon-
heit, Frommigkeit, ausschlieBliche Neigung fiir das Vortreffliche, und unbeugsame Treue fiir den
Geliebten und dergleichen. Mit der Aufzdhlung dieser Bedingungen habe ich gleichzeitig eine
Schilderung des Inhalts romantischer Gedichte gegeben.«

Palmblad 1812, S. 109-110. »Versteht man unter dem Schénen etwas Herrlicheres als nur ein fiir
unsere zufillige Vorliebe Interessantes, so muf} es einige in dessen Wesen begriindete allgemeine
Gesetze geben, die seine Wirkungsweise bestimmen, sowie einige bestimmte, allgemeingiiltige
Formen fiir seine Offenbarungen. Gott selbst, die hdchste Schonheit, ist nicht regellos, obwohl er
seinen eigenen Gesetzen gehorcht; genauso wenig deren Widerspiegelung, das Idealistische in der
Natur, das im gleichen MaB als Schonheit erscheint, wie es die untrennbare Einheit des Freien und
des Gesetzesgebundenen sinnlich ausdriickt. Diese majestitische Einheit, den Ursprung und die
Ubermacht der Sinneswelt, einmal in seiner ewigen Konstruktion und Emanation betrachten zu
konnen, ist immer das hochste Interesse des Erkenntnisvermdgens gewesen.«

35



210 III. PERVERS SCHREIBEN

diesen Anspriichen abweichen. Dabei wird — wiederum in Anlehnung an Novalis’
Kritik des Wilhelm Meister — u.a. auf das prosaische Ende der Lehrjahre verwiesen,
welches der Romankritiker allerdings dialektisch zu deuten versteht: Das Poetische
miisse in einem prosaischen Zeitalter abgetdtet werden, um aufgehoben werden zu
konnen. In diesem Sinne gelingt es dem Wortfiihrer des Dialogs sogar in einem
Gewaltakt, die >providentielle« Struktur der Wahlverwandtschaften zu entschliisseln:
»Ingenting moter oforberedt, ingenting falskt: oryggligt och sjelfnédvindigt, sasom
kedjan af Universum, tyckes verldslagen sjelf bilda den ena foriindringen ur den
andra.«*

Welche >Wut des Verstehens<’ hier am Werk ist, wird noch deutlicher im Um-
gang mit der romantischen Literatur. Denn gegeniiber Goethes Romanen wird ausge-
rechnet der Heinrich von Ofterdingen als der Roman gedeutet, dem es gelinge, »die
einzigen bei Goethe noch vorhandenen Dissonanzen im Grundton der Religion
aufzuldsen«.®® Auch Schlegels Lucinde wird derselben Verséhnungsrhetorik unter-
worfen, die es etwa erlaubt, die gewagte erotische Metaphorik des Textes im Sinne
einer braven Versohnung von Korper und Geist zu rechtfertigen. Die ironischen
Briiche des Textes kommen nicht zur Sprache. Das gleiche gilt fiir die Interpretation
von Jean Pauls Schriften. Denn auch wenn das Gespridch mit einer Kritik an der
stilistischen »Manier« Richters einsetzt, die es fast unmdglich mache, »mehr als
hundert Seiten seiner Biicher«*® zu lesen, konzentriert sich die darauf folgende >ret-
tende« Interpretation der Romane wieder auf die Semantik der Texte. Dabei schlielen
die Anmerkungen zur Bildung der Charaktere im Titan und Hesperus durchaus an die
entsprechenden Paragraphen (§ 56-61) in der Vorschule der Asthetik an. Die Wiirdi-
gung Jean Pauls als »groften Humoristen der Weltliteratur«*® dagegen wird bezeich-
nenderweise nicht niher theoretisch erldutert.

Letzteres mag auch daran liegen, dal Atterbom im gleichen Jahrgang der Zeit-
schrift Phosphoros eine erste Anwendung der Humortheorie Jean Pauls prisentiert.*!
Es handelt sich um einen Versuch, die Lieder Carl Michael Bellmans >humoristisch«

*¢ palmblad 1812, S. 151. »Nichts geschieht unvorbereitet, nichts falsch: unerschiitterlich und selbst-

bezogen, wie die Kette des Universums, scheint das Gesetz der Welt selbst die eine Veréinderung
aus der anderen abzuleiten.«

Vgl. — in bezug auf die Hermeneutik-Kritik in den Wahlverwandtschaften — Horisch 1987.

»Den enda hos Goethe 6friga dissonansen upploses hir i Religionens grundton.« (Palmblad 1812, S.
152).

Die Kritik an Jean Paul ist bezeichnend. Palmblad kritisiert eine Eigendynamik der Stils, die
Almgvist ins Zentrum seines Ironie-Entwurfes stellen wird (vgl. Kap. 9.4): »Jag har flera ganger
forsokt, [...] att ldsa mig in i honom [Jean Paul], men i ingen af hans bocker har jag hunnit ldngre
in hundra sidor. / Jag medger, svarade August, att hans manér i bérjan forekommer nog hardt;
hans stil ... / Ar icke annat in ett chaos, en massa af eruditeter, inf61l Edvard. Richter liknar, tyckes
mig, en fyrverkare, som vill ge ett stort spektakel, och verkligen i sitt repertorium samlat en hel hop
vackra saker. Men helt ofortinkt fattar elden dn i den viadersolen, dn i en annan: raketerna fara af
utan ordning och &skddarn gar sin vig, uttréttad af det dndlosa knallandet och blixtrandet.«
(Palmblad 1812, S. 154-155)

“*" Palmblad 1812, S. 155.

*'" Der Artikel erschien unter dem Titel »Om Bellman och Valerius«. Vgl. Atterbom 1870, S. 13-29.

37
38

39



9. Das Gemurmel schreiben 211

zu interpretieren. Im 1852 erschienenen sechsten Band seiner Literaturgeschichte
Svenska siare och skalder greift Atterbom das Thema im Rahmen des Bellman-
Kapitels wieder auf. Dabei versucht er in einem aufschluBlreichen theoretischen Ex-
kurs, das >Humoristisch-Komische< bzw. das >Romantisch-Komische< aus den ver-
schiedenen Spielarten des Komischen auszudifferenzieren (ich verweise nochmals
darauf, daf} der Bezug keineswegs gesucht ist, da die Kritik an den Phosphoristen in
Nattstycke direkt auf Atterbom bezogen wird).*” Auch wenn Atterbom theoretisch
ungleich versierter argumentiert als Palmblad, scheint mir seine Umdeutung des
Humorbegriffs ebenfalls symptomatisch fiir den konversiven Umgang der schwe-
dischen Frithromantiker mit den Schriften ihrer deutschen »>Vorbilder« zu sein.

Dies wird zunéchst an der durch und durch >humorlosen< Présentation seiner
Theorie deutlich, die sich in Schreibweise und Argumentationsverlauf klar von den
Schriften der explizit genannten Vorbilder — Jean Paul, Schlegel, Tieck und Solger —
unterscheidet. Wihrend diese Theoretiker mit unterschiedlichen Experimenten
arbeiten, um ihren Einsichten in die >ironischen< oder >humoristischen< Funktions-
weisen von Texten auch performativ gerecht zu werden bzw. um diese Einsichten
performativ zu erzeugen, scheinen Atterboms Reflexionen iiberspitzt formuliert von
dem Bemiihen geprigt zu sein, die Definition von Humor und Komik auf das humor-
lose Niveau seiner Schreibweise herunter zu schrauben.

Dabei beginnen seine Ausfiihrungen durchaus vielversprechend. In Anlehnung an
Jean Paul wird das Komische iiber den Umweg des Erhabenen als eine spezifische
Modalitit der Rezeption definiert, »deren Moglichkeit auf einer eigenen Art von
Reflexions-Kontrasten sowie der besonderen Art und Weise beruhe, wie sich diese
plotzlich vor unserer Vorstellung und unserem Gefiihl zu einem Phantasiespiel von
frohlichen Uberraschungen auflosen«.*® Das kontingente Phantasiespiel, in das sich
der innere Widerstreit der Reflexion verwickelt, wird schon im néchsten Satz dialek-
tisch aufgeldst und in die festen Bahnen einer idealistischen Asthetik gelenkt, in dem
das >Komische« iiber eine simpel anmutende Negation mit dem >Schonen< verkoppelt
wird:

Men da bade det ofverraskande och det glada af denna lek har sin grund deri, att den in-

nebdr framglimmandet af en skénhet, hvars art &r att der, liksom i blixt pa blixt, in

finna sig fran ett alldeles ovéntadt hall: sa bor ldtt kunna skonjas, att ocksa det Komi-
ska har en hog dsthetisk betydelse.**

*? Kiirzere Darstellungen iiber Atterboms Entwicklung des Humorbegriffs liefern Pargot 1962 und

Hallgren 1988, S. 53-62.

»[D]ess mojlighet beror pd ett eget slag af reflexions-contraster och pi ett eget siitt af dessas plots-
liga uppldsning for var forestillning och kinsla till en fantasi-lek af glddtiga 6fverraskningar.« (At-
terbom 1852, S. 94) Auf den paraphrasierenden Charakter dieser Passagen, die direkt aus der Vor-
schule entlehnt zu sein scheinen, hat schon Stig Hallgren aufmerksam gemacht. Vgl. Hallgren
1988, S. 54.

Atterbom 1852, S. 94. » Aber da sowohl das Uberraschende wie das Frohliche dieses Spiels ihren
Grund darin besitzen, dafl sie das Aufscheinen einer Schonheit zur Folge haben, dessen Art darin
besteht, sich — wie Blitz auf Blitz — aus einer vollkommen unerwarteten Richtung einzufinden, so ist

43

44



212 I11. PERVERS SCHREIBEN

So gelingt es Atterbom, das »Komische< so weit zu instrumentalisieren, bis es zu
den >sentimentalen< oder »elegischen< Formen des >Idyllischen< oder >Humoristischen«
mutiert, »die — wenn auch auf indirekte und negative Weise — im Grunde eine
hochst ernste Weltsicht zum Ausdruck bringen«.* Die niichterne Konstatierung
eines »Reflexions-Kontrastes« verkommt nun zu »einer wechselseitigen Durch-
dringung von spielerischem Witz, warmer Emotionalitiit und tiefer Betrachtung«*,
was nichts anderes heifit, als dal der Witz in den Dienst einer spezifischen Ontologie
—bzw. »einer Seelenstimmung« — gestellt wird, »die m e i n t, die vielfiltigen Ge-
brechlichkeiten des menschlichen Lebens lustig und narrhaft finden zu kdnnen [...],
die aber zur gleichen Zeit — obwohl das Spiel unverindert auf der Oberfliche fortlebt
— im Grunde iiber die von den Menschen selbst so verkehrt eingerichtete Welt und
ganz allgemein iiber unser jetziges Erdenleben trauert «.* Diese >Seelen-
stimmung< werde in der hochsten Ausbildung des Humoristischen philosophisch
potenziert. Das >Romantisch-Komische< sei dem Paradoxon einer »Innerlichkeit des
Lebens« gewidmet, die sich in einer widerspriichlichen Entduflerung gleichzeitig
offenbare wie verdunkle:

Med namnet >romantisk< beteckna vi namligen all den figring, der lifvets in-
nerlighet framblickar sdsom ndgot pa engdng oédndligen uppenbaradt och
odndligen hemligt, eller sdsom en underfull nidrvaro, som upplater bortom sig utsigt at
ett #nnu underfullare fjerran.**

Wenn Atterbom diese widerspriichliche Bewegung schlieBlich auf textuelle Katego-
rien bezieht und fiir eine reflektierte Hinterfragung von Werk und Autorschaft in
»romantisch-komischen« Texten pladiert, dann ist die entsprechende Textfigur, die er
in Anlehnung an Schlegel, Solger und Tieck als Ironie bezeichnet, von vornherein
einer dialektischen Bewegung unterworfen, welche die in Frage gestellten Kategorien
von Schopfer und Werk in der Idee einer ganzheitlichen Schopfung erneut bestétigen
wird:

es auch leicht verstdndlich, dal auch das Komische eine hohe ésthetische Bedeutung besitzt.«

»Den uttrycker — ehuru pa ett indirekt och negatift vis — en i grunde n hogst allvarlig
verldsésigt.« (Atterbom 1852, S. 103)

»[D]en poetiska >Humorn« bestdr just i en vexelgenomtringning af spelande qvickhet med varm
kinslosamhet och djup betraktelse.« (Atterbom 1852, S. 103)

»[E]n sjilsstimning, som ty c k e s finna menniskolifvets mangfaldiga skropligheter endast
roliga och toklustiga [...]; men som derunder, fistan leken icke dessmindre fortgdr pa ytan, i botten
s 6 rjer ofver den af menniskorna sjelfva si forvindt tillskapade verlden, och i allmiinhet 6fver
vért nuvarande jordlifs 6de.« (Atterbom 1852, S. 103)

Atterbom 1852, S. 103. »Mit der Bezeichnung >romantisch«< bezeichnen wir ndmlich all die Anmut,
in der die Innerlichkeit des Lebens als etwas gleichzeitig unendlich
Offenbares wie unendlich Geheimnisvolles hervorblickt, oder als wundersame Nihe, die hinter
sich die Aussicht auf eine noch wundersamere Ferne freigibt.«

Hallgren macht an dieser Stelle auf Differenzen zwischen der Darstellung in Atterboms Litera-
turgeschichte und der Artikel-Fassung von 1812 aufmerksam. Die Hinwendung zur Theorie der
>romantischen Ironie< spreche fiir eine bewulite isthetische Umorientierung Atterboms. Vgl.
Hallgren 1988, S. 61-62.

45

46

47

48

49



9. Das Gemurmel schreiben 213

Det, som hir yttrar sig, ar just en handling af denna personlighets oinskrinkta resig-
nation; det dr dess med aterhdllna tarar mysande sjelfmedéomkan, di den frin sjelfva
sina beundransvirdaste verk skddar utat det alltjemt fortfarande omitliga afstand, hvari
de likafullt befinna sig till Ideen — till Idealet — till Gudomligheten.>

Als »unbewuBtes Organ fiir ein harmonisches Welt-Ganzes«’' wird der Humor somit

genau fiir jene naturphilosophisch fundierte Asthetik der Indifferenz*® in Anspruch
genommen, gegen die sich zumindest Jean Paul >humoristisch< abzugrenzen ver-
sucht:

Der zweite Weg zum ésthetischen Nichts ist die neueste Leichtigkeit, in die weitesten
Kunstworter — jetzo von solcher Weite, dal darin selber das Sein nur schwimmt — das
Gediegenste konstruierend zu zerlassen; z.B. die Poesie als die Indifferenz des objek-
tiven und subjektiven Pols zu setzen. Dies ist nicht nur so falsch, sondern auch so
wahr, daB} ich frage: was ist nicht zu polarisieren und zu indifferenzieren? —

Aber der alte unheilbare Krebs der Philosophie kriecht hier riickwirts, daf} sie ndmlich
auf dem entgegengesetzten Irrwege der gemeinen Leute, welche etwas zu begreifen
glauben, bloB weil sie es anschauen, umgekehrt das anzuschauen meint, was sie nur
denkt. Beide Verwechslungen des Uberschlagens mit dem Innestehen gehoren bloB der
Schnellwaage einer entgegengesetzten Ubung an. (JPW 1:5, 23)™

9.4. Subversiv schreiben (Almgqyvist liest Schlegel und Jean Paul)

Die Geschichte der frithen Jean Paul-Rezeption in Schweden, auf die Almqvist in Om
mamseller Bezug nimmt, 148t sich kaum ohne den Hinweis auf seine eigenen frithen
theoretischen Entwiirfe abschlieBen. Denn Almqvist gehort zur kleinen Gruppe der
Autoren innerhalb der schwedischen Romantik, die sich der weitreichenden Kon-
sequenzen des Konzeptes einer >romantischen Komik< iiberhaupt bewuBt waren.>

" Atterbom 1852, S. 107. »Das, was sich hier duBert, ist eine Handlung der uneingeschriinkten Re-

signation dieser Person, es ist ihr mit zuriickgehaltenen Trinen schmunzelndes Selbstmitleid, wenn
sie von ihren bewundernswertesten Werken zu dem immer noch unermeBlich groen Abstand hin-
ausblickt, worin diese sich noch zur Idee — zum Ideal — zum Géttlichen befinden.«

»[Ett] omedvetet organ it ett harmoniskt verlds-helt« (Atterbom 1852, S. 109).

Nochmals sei auf Atterboms Nihe zur Philosophie und Asthetik Schellings verwiesen. Vgl. Anm.
33.

a Vgl. dazu auch die Jubilate- und Kantate-Vorlesung der Vorschule (JPW 1:5, 398-456). Zu Jean
Pauls Schelling-Kritik vgl. Wietholter 1979, S. 33-121. Mit meiner Interpretation — mit der ich
Almgqvists Asthetik in die Niihe von Jean Pauls sHumorkonzept« riicken mochte — widerspreche ich
der Darstellung Pargots, der die Differenz zwischen den Humor-Konzepten Atterboms und Alm-
qvists (in Anlehnung an Ausfilhrungen von Ingrid Strohschneider-Kohrs) als Differenz zwischen
der versohnenden Weltsicht des >Komikers< Jean Paul und den >bodenlosen< Sprachspielen des
»Ironikers< Friedrich Schlegel zu lesen versucht. Die Differenz zwischen den Konzepten von
stranszendentalem Humor< und >romantischer Ironie«< ist viel komplexer, als daf sie sich in die
iibliche Dichotomie von harmonisch-affimierender und subversiver Asthetik iibersetzen lieBe.
Wenn man der vergleichsweise breiten Forschung zu Almqvists Umsetzung der transzendental-
poetischen Programmatik folgt (vgl. Anm. 66-67), gewinnt man nahezu den Eindruck, als ob er der
einzige Schwede gewesen wire, der die Humor- und Ironie-Konzepte der deutschen >Roman-
tiker« auch wirklich verstanden hat. DaB dieser Eindruck eher als Folge einer bis heute giiltigen

51
52

54



214 ITI. PERVERS SCHREIBEN

Das 4Bt sich nicht nur an seinen theoretischen Ausfithrungen, sondern auch an der
Struktur seiner frihen Romane illustrieren. Ich konzentriere mich in diesem Zusam-
menhang auf den Aufsatz »Afven om humor, och stil deri« (»Auch iiber Humor, und
Stil darin«) aus der Sammlung Ndgra drag. Der Artikel — dies sei an dieser Stelle
nochmals erwdhnt — ist in unmittelbarer Nidhe zu Almgqvists oben besprochenen
Kritik an dem schwedischen Fichte-Exegeten Benjamin Hoijer publiziert (vgl. Kap.
4.3), wodurch er von vornherein markiert, da} er sich der weitreichenden philo-
sophischen Konsequenzen der transzendentalpoetischen Konzepte von Humor und
Ironie bewuf3t war.

Zunichst ist bemerkenswert, dal Almqvist — im Gegensatz zu Atterbom — ex-
plizit darauf aufmerksam macht, daf} sich die Analyse humoristischer Darstellungen
nicht auf die histoire, sondern auf den discours von Texten stiitzen miisse, also die
sprachliche Ebene, die Weise der Sprachbehandlung, die Almqvist —in Anlehnung an
Jean Paul® — als »>Stil< definiert. Damit befindet sich Almqvists Definition des Hu-
mor- und Ironiebegriffs (m.E. wird im Artikel kontingent zwischen beiden Begriffen
gewechselt) zundchst im Einklang mit dem Ironiebegriff der moderneren Romantik-
Forschung (ich greife hier bewuflt auf Ausfiihrungen von Manfred Frank zuriick, in
denen dieser sich mit dem Problem der Beschreibung einer >romantisch-ironischenc«
Schreibweise auseinandersetzt, welches nicht mit dem Problem der philosophisch-
poetologischen Charakterisierung der >romantischen Ironie< verwechselt werden
diirfe):

[J]etzt [mul} es uns] nicht linger verwundern, dal und warum viele Forscher in so grofie
Ratlosigkeit gerieten, sobald es darum zu tun war, iiber die Ironie nicht spekulativ und
auch nicht als iiber eine semantische (inhaltliche) Eigenschaft von Texten zu handeln.
Ironie als eine Weise der Sprachbehandlung ist weder notwendig iiber den Effekt der
Heiterkeit, die sie erregt (viele ironische Texte der Romantik sind keineswegs
komisch),  noch tiber FEigentiimlichkeiten des Ausgesagten (des propositionalen
Gehalts) von Sitzen identifizierbar. Sie ist eine Stilqualitdt der Poesie [...]. Auf diesen
— inhaltlich so schwer identifizierbaren — Stilzug verweist ja auch Tiecks Metapher
vom Athergeist, der liber dem Ganzen eines Kunstwerks schwebe, oder Schlegels/
Solgers Rede vom alles iiberschauenden, alles vernichtenden Blick. Die Vernichtung
kann nicht wortlich verstanden werden, etwa im Sinne eines buchstiblichen Durch-
streichens des Gesagten. Ironisch — so hatten wir mehrfach versucht, diesen Stilzug
eher zu umschreiben als zu definieren — wire eine Rede, die in der Anmut ihrer Faktur
sich durchsichtig macht fiir ein anderes Sagen, das ebensogut an seine Stelle hitte
treten konnen, aber zu seinen Gunsten nicht hat treten wollen. Dieses >andere Sagenc,
das doch nicht zu Wort kommt (und kommen kann) — eben das ist es ja, was >Allegorie«
bei Schlegel, wortlich iibersetzt, meint: Allegorie leitet sich ab von dAAnyopeiv — ein
Compositum aus ‘é¢lAog und biyopebeurv: etwas anderes sagen als das, was man de facto
zu sagen scheint.’

Kanonisierung verstanden muB, kénnte an Schriften von Clas Livijn, Carl Fredrik Dahlgren und
Adolf Torneros nachgewiesen werden, die bislang von der Forschung vernachldssigt worden sind.
* Vgl. § 76-82 der Vorschule, JPW 1:5, 276-299.
*® " Frank 1989a, S. 361-362.



9. Das Gemurmel schreiben 215

Ganz entsprechend dieser Ausfithrungen wird der Humor bei Almgqvist als ein ambi-
valentes sprachliches Phinomen gedeutet — z.B. »ett litet adjectif med dubbel-sens,
en half vindning i tournuren, en emot véntan glad eller sombre mine i meningens
construction«’’ —, das unabsehbare Folge nach sich zieht:

I humoristiska framstédllningar finner man ofta sjelfva berittelsen eller hdéndel -
s e r n a, som omtalas, icke alls vara hufvudsaken; men den dager, hvari de stillas, ut-
gor det egentliga. Den storsta obetydlighet kan hir blifva ett foremal af odndlig vigt
genom sitt fargspel och genom den stimning, som sprides deraf 6fver allt omgivanda
och angrinsande i stycket. — Man kan hafva mycket och stundom med skil att invinda
emot humorismen, emedan den i sjelfva verket star och stiller sina ldsare pa den fina
dggen af en skarpt slipad klinga, hvarest den balancerer emellan tvenne verldar. Den
anses derfore ganska farlig, och liknar giftet, hvilket, i ritt dosis anvindt sasom like-
medel, med makt hifver de svaraste sjukdomar, men med ringaste tillskott gifver do-
den.’®

Wenn der Humor — dhnlich wie bei Atterbom — auf der einen Seite fiir eine religios
fundierte Ideologiekritik in Anspruch genommen wird (die reinigende Wirkung der
»giftigen< Sprachspiele wird ja bezeichnenderweise mit Bezug auf Platons Pharmazie-
Metapher umschrieben)”, so ruft er auf der anderen Seite eine reine »Lust am
Schneiden« hervor:® Dieses »Schneiden« wiederum kann mit Bezug auf die oben
zitierte Metapher der geschliffenen Klinge als ein lustvolles Produzieren sprachlicher
Differenzen und Ambivalenzen gedeutet werden, das sich in seinem wahrhaft >dekon-
struktiven< Impetus gegen jede Form von Versohnungsrhetorik wendet, die das Be-
gehren in der phantasmatischen Uberblendung vom symbolischen Allgemeinen (hier
der Sprache selbst) und subjektiven Imaginéren stillzulegen droht:

7

Almgqvist 1833, S. 318. »[E]in kleines Adjektiv mit dubbel-sens [Doppel-Sinn], eine halbe Wendung
in der tournure [Figur, Redewendung], eine wider Erwartung frohe oder sombre mine [diistere
Miene] in der Konstruktion von mening [des Satzes/des Sinns]«

Almgqvist 1833, S. 311-312. »Man entdeckt hdufig, daB in humoristischen Darstellungen die
Erzdhlungen oder H a nd 1 un g e n, von denen berichtet wird, iiberhaupt nicht die Hauptsache
sind; sondern daB das Licht, in dem sie prisentiert werden, das eigentliche ausmacht. Die grofite
Nichtigkeit kann hier durch ihr Farbenspiel oder die Stimmung, die sich dariiber auf die Umgebung
und das Angrenzende im Stiick ausbreitet, unendlich groBes Gewicht bekommen. — Man kann viel
und manchmal auch mit Recht gegen den Humorismus einwenden, da er seine Leser wirklich auf
die feine Schneide einer scharf geschliffenen Klinge stellt, wo er [der Humor] zwischen zwei
Welten balanciert. Er wird deshalb fiir ziemlich gefihrlich angesehen, und dhnelt dem Gift,
welches, in richtiger Dosis als Medizin verwendet, mit Macht die schwersten Krankheiten
besiegen kann, aber schon bei geringsten Zusitzen den Tod bringt.«

Die Erkenntnis, daf sich diese Pharmazie-Metapher selbst dekonstruiert, ist nicht nur auf Derrida
zuriickzufiithren (vgl. Derrida 1995a, S. 69-190), sondern bildet den Ausgangspunkt der umfas-
senden (Auto)Dekonstruktionen, die Almqvists Roman Drottniningens juvelsmycke vorantreiben.
Der Roman wird durch folgendes Motto eingeleitet: »Tintomara! tvd ting dro vita / Oskuld och
arsenik« (SS 6, 5; »Tintomara! zwei Dinge sind weill / Unschuld und Arsen«)

 »[S]4 alstras en lust att skidra -« (Almgvist 1833, S. 312) Man beachte
den Bezug zur >scharf geschliffenen Klinge<, auf die der Leser gestellt wird, lasse aber ruhig auch
phallische Assoziationen zu.

58

59



216 III. PERVERS SCHREIBEN

All humor ér till sin verkan disharmonisk, sonderbrytande det slags lugn, hvari en,
fore afmélningen, befinner sig. Nyttan kan ej bestridas af en sddan inre sondring, nir
den harmoni varit 1ag, den ro falsk, det lugn endast sjelfbehagligt, hvari subjectet
befann sig.”’

Spitestens angesichts dieser Ausfiihrungen, die sich gegen die »harmonisch Platten«
auszurichten scheinen, die schon Friedrich Schlegel ironisch zu treffen versucht,®
zeigt sich, da das Programm sprachlicher Ambivalenzen im Artikel nicht nur
postuliert, sondern auch performativ eingeldst wird.®> Die >beruhigendenc, >selbst-
geniigsamen« Differenzen zwischen einem ethisch legitimierten und einem absolut
radikalen Gebrauch des Humorismus, mit denen der Artikel auf der >Oberfliche«
argumentiert, fallen der fein geschliffenen Klinge eines >humoristischen< Sprachge-
brauchs selbst zum Opfer. Kurz: Der Text sagt etwas anderes als das, was er de facto
zu sagen scheint. Der Versuch, den Humor als eine spezifische Form der Sprach-
behandlung zu instrumentalisieren, wird kritisch reflektiert, wodurch der Essay letzt-
endlich in eine stindige Potenzierung >metahumoristischer« Attacken iiberfiihrt wird.
Auch wenn es sich um eine bemerkenswert konsequente Reflexion iiber das
Phénomen sprachlicher Ambivalenz handelt und auch wenn der Text selbst einen
guten Eindruck einer romantisch-ironischen Schreibweise vermittelt, sind — auf einer
programmatischen Ebene — Differenzen zu den transzendentalpoetischen Konzepten
von Schlegel und Jean Paul festzustellen.** Denn obwohl die aufgezeigten theore-
tischen Beobachtungen iiber die Wirkungsweise in sich gespaltener Zeichen (die an
Bachtins entsprechende Ausfiihrungen zum »zweistimmigen Wort«®® erinnern mé-
gen) durchaus als Effekte von Humor und Ironie beschrieben werden konnten, stellen
sie keine zureichenden Bedingungen dar, um schon von einer bewuBten Anlehnung
an Schlegel oder Jean Paul zu reden. In der poetologischen Argumentation fehlt ein-

o Almgqvist 1833, S. 323. »Jeder Humor ist seiner Wirkung nach disharmonisch, er zerbricht die Art

von Ruhe, in der man sich vor der Darstellung befindet. Der Nutzen einer solchen inneren Ent-
zweiung kann nicht bestritten werden, wenn die Harmonie niedrig war, die Ruhe falsch, die Gelas-
senheit nur selbstgeniigsam, in der sich das Subjekt befand.«

Vgl. das 108. Lyceumsfragment iiber die sokratische Ironie: »Sie [die sokratische Ironie] ist die
freieste aller Licenzen, denn durch sie setzt man sich iiber sich selbst weg; und doch auch die ge-
setzlichste, denn sie ist unbedingt notwendig. Es ist ein sehr gutes Zeichen, wenn die harmonisch
Platten gar nicht wissen, wie sie diese stete Selbstparodie zu nehmen haben, immer wieder von
neuem glauben und mifiglauben, bis sie schwindlicht werden, den Scherz gerade fiir Ernst, und den
Ernst fiir Scherz halten.« (FSKA 2, 160)

Schon Pargot 1962 macht auf diesen autodekonstruktiven Zug des Artikels aufmerksam.

Darauf haben — wenn auch aus anderen Griinden — schon Pargot 1962 sowie Blackwell 1980 und
1983 aufmerksam gemacht, die sich in ihren Ausfithrungen zum Konzept der romantischen Ironie
in Almqvist Texten auf die »>klassischen< Ausfithrungen von Strohschneider-Kohrs 1960 abstiitzen.
»Es gibt eine Gruppe von Phidnomenen der kiinstlerischen Rede, die schon lange die Aufmerk-
samkeit der Literaturwissenschaftler und Linguisten auf sich zieht. Threr Natur nach liegen sie
auflerhalb der Linguistik, d.h. sie sind metalinguistisch. Es handelt sich um die Stilisierung, die
Parodie, den skaz und den Dialog [...]. / All diesen Erscheinungen ist, ungeachtet der wesentlichen
Unterschiede zwischen ihnen, ein Zug gemeinsam: das Wort hat hier eine zweifache Ausrichtung,
es ist sowohl auf den Gegenstand der Rede, wie das gewohnliche Wort, als auch auf ein anderes
Wort, auf eine fremde Rede gerichtet.« (Bachtin 1985, S. 206)

62

63
64

65



9. Das Gemurmel schreiben 217

fach jegliche Reflexion iiber den selbstreflexiven, transzendentalpoetischen Charakter
von Humor und Ironie.

Trotzdem ist es durchaus einleuchtend, dal der Essay zum AnlaB genommen
wurde, um der transzendentalpoetischen Konzeption von Almqvists gleichzeitiger
Romanproduktion nachzugehen, die tatséichlich deutlicher von einer Ubernahme >ro-
mantisch-ironischer« Textstrategien zeugt.66 Man kann sich vorstellen, daB sich auch
die schwedische Forschung der 1980er und 1990er Jahre auf diesen Artikel bezogen
hat, um den selbstreflektierten (auto)dekonstruktiven Zug seiner theoretisch-lite-
rarischen Produktion zu unterstreichen.’’ Eine genauere Aufarbeitung des sprach-
reflektierten, transzendentalpoetischen Charakters seiner entsprechenden Schriften er-
tibrigt sich also im Rahmen dieser Arbeit.

Der Exkurs zur frithen Schlegel- und Jean Paul-Rezeption in Schweden hat gezeigt,
daB die in Om mamseller vorgetragene Kritik an den Vertretern des Phosphorismus
durchaus auf theoretische Gegensitze innerhalb des literarischen Feldes der Friih-
romantik zuriickgefiihrt werden kann und somit nicht als spite Abrechnung des
Autors mit einem vermeintlich >romantischen< Literaturkonzept gedeutet werden
muB. Damit will ich jedoch nicht sagen, dal Almgqvists Verhiltnis zu seiner fritheren
Humortheorie ungebrochen bleibt. Ganz im Gegenteil geht der erneute Bezug auf die
Theorie des romantischen Romans (und das impliziert immer auch einen Bezug auf
die Theorie des >romantisch Komischen< bzw. das Konzept einer Tranzendental-
poesie) m.E. mit einer kritischen Modifikation des frithen Konzeptes einer >roman-
tisch-ironischen«< Schreibweise einher.

Diese Modifikation hat — so meine These — mit der engen Verzahnung zwischen
sprachwissenschaftlichen, sprachtheoretischen und poetologischen Fragestellungen zu

° Vgl. Pargot 1962, Blackwell 1980 und 1983, sowie — sicherlich am stichhaltigsten (wenn auch

etwas verspitet) — Haag 1995, der das »arabeske Romankonzept< Almgqvists in Anlehnung an
Ausfiihrungen von Polheim 1966 zu interpretieren versucht.

Impulsgebend sind sicherlich die Ausfihrungen von Engdahl 1986, S. 187-216. In diesem Zu-
sammenhang aber fast noch wichtiger — da konkreter auf autodekonstruktive Strategien einzelner
Texte bezogen — erscheinen die Arbeiten von Agrell 1987, van Reis 1992 und Sanders 1997, S.
204-245, sowie Gotsch 2000. Auffillig ist, daB sich auch diese jiingere Forschung auf Almqvists
Schlegel-Rezeption konzentriert hat (was m.E. auch auf die Rezeption von Paul de Mans The
Rhetoric of Romanticism zuriickzufiihren sein diirfte). Dabei treten die Anspielungen auf Jean
Pauls Vorschule m.E. deutlicher zu Tage. Dies betrifft etwa schon die Wahl der Terminologie.
Immerhin greift Almqvist im Titel seines zentralen Aufsatzes nicht auf den Begriff >Ironie¢, son-
dern auf >Humor< und >Stil< zuriick. Auch daB} sich Almqvist in seiner Dissertation ausgerechnet
mit Leben und Werk Rabelais” auseinandersetzt (wobei er auch auf den Begriff des Komischen zu
sprechen kommt), diirfte auf die Lektiire der Vorschule zuriickzufiihren sein. Immerhin findet sich
hier ein direkter Hinweis auf Jean Paul: »Sterne et Johannes Paulus (Fr. Richter) imitatores
rabelasiani @stimandi sint prastantissimi.« (Almqvist 1838, S. 5 Fn) Fiir eine niihere Untersuchung
des Verhiltnisses zwischen Almqvist und Jean Paul pliddiert schon Hallgren 1988, S. 114-130,
dessen gediegene Studie aber leider nie an das Reflexionsniveau der oben erwihnten Forschung
heranreicht. Auch das 1996 erschienene Themenheft >Jean Paul< der Zeitschrift Res publica liefert
leider iiberhaupt keine konkreten und stichhaltigen Informationen iiber dessen Rezeption in
Schweden.

67



218 ITI. PERVERS SCHREIBEN

tun, die das Akademiegespréich in Om mamseller prigt. Bevor ich also die Frage nach
der Auseinandersetzung mit der romantischen Poetologie und Literaturgeschichte
vertiefen werde, mochte ich auf die mit dem (volks)etymologischen Diskurs
verkniipften Problemfelder eingehen, die uns zur Thematik des letzten Abschnitts
(d.h. zur Geschichte der schwedischen und europidischen Sprachwissenschaft im
frithen 19. Jahrhundert) zuriickfiihren werden.

9.5. Gemurmel: Die duBlere Grenze der Sprache

Mit den ausufernden etymologischen Derivationen zum Wort »Damoysel« greifen die
Gesprichsteilnehmer auf eine Form der philologischen Spekulation zuriick, von
der sich die Sprachwissenschaft um 1800 mit allen Mitteln abzugrenzen versucht.”®
Ja, die Polemik gegen die (populér)wissenschaftliche Etymologie steht nicht von
ungefihr >am Anfang< von Schlegels >epochemachender« Schrift zur vergleichenden
Sprachwissenschaft:

Dal} die behauptete Verwandtschaft nicht irgend auf etymologischen Kiinsteleien beru-
he, deren man ehe die rechte Quelle gefunden war, so viele ersonnen hat, sondern daf3
sie dem unbefangenen Forscher als einfache Thatsache sich darbiete, werden einige
Beispiele am deutlichsten zeigen kdnnen.

Wir erlauben uns dabei keine Art von Verdnderungs- und Versetzungsregel der Buch-
staben, sondern fordern vollige Gleichheit des Worts zum Beweise der Abstammung.®’

Es ist fiir den von mir postulierten Zusammenhang zwischen den sprachwissen-
schaftlichen und poetologischen Uberlegungen in Om mamseller nicht ganz irrele-
vant, dal die vergleichende Sprachwissenschaft in Schweden ausgerechnet in Palm-
blad einen ihrer ersten Vertreter findet. In mehreren Aufsitzen, die relativ kurz nach
der Abhandlung iiber den Roman erscheinen, versucht er, die mit den Namen
Schlegel und Bopp verbundene Neuorientierung der Sprachwissenschaft in Schweden
publik zu machen, wobei er seine Ausfiihrungen ebenfalls mit einer Polemik gegen
die Etymologie einleitet:”

%% Zum epistemischen Bruch in der Sprachwissenschaft und Etymologie um 1800 vgl. Anm. 101 und

102 des letzen Abschnitts II. Die Korrespondenzen zwischen Rhetorik, Poetik und Etymologie, die
ich in diesem Kapitel entwickeln mochte, sind schon anderweitig von einer sprachtheoretisch und
wissenschaftshistorisch inspirierten Literaturwissenschaft dargestellt worden. MaBgeblich fiir die
folgenden Ausfiihrungen sind Artikel von Guiraud 1972 und Attridge 1988. Vgl. auch die jiingst
erschienenen Arbeiten von Stefan Willer (Willer 2000 und Willer 2003), der die Ausfiihrungen
von Attridge und Guiraud iiberraschenderweise ignoriert.

5 Schlegel 1808, S. 6.

7" Dabei bemiiht sich Palmblad regelrecht darum, Friedrich Schlegels Abhandlung Uber die Sprache
und Weisheit der Inder nach Schweden zu importieren (im Gegensatz zu Schlegel war er aber
nicht des Sanskrit méichtig). In einer ganzen Artikel-Serie — Palmblad 1819, 1821, 1822 und 1831 —
versucht er, Schlegels Idee einer tieferen Verwandtschaft zwischen dem europdischen und dem
vorderasiatisch/indischen Raum zu untermauern. Die in diesen Artikeln entwickelten Uberlegun-
gen miinden in das Handbok i physiska och politiska dldre och nyare geographien (Uppsala 1826-
1837) ein, in dem sich Palmblad lediglich mit dem asiatischen Raum beschiftigen wird (Bd. 3 stellt
eine umfassende Monographie iiber Indien dar). Auch dieses Handbuch wird mit einer ausfiihr-



9. Das Gemurmel schreiben 219

De flesta Etymologers raseri, att af nigra enskilta liknande ord, hvilka ofta alldeles
icke likna hvarandra, uppgéra hela linguistiska systemer och pa dem ater grunda nya,
afventyrliga byggnader, har i véra dagar gjort den hogre philologien misstankt eller
bemdodandet att af sprikens inre skyldskap, saledes ej blott genom ljudlikheten mellan
vissa siirskilta ord, sluta till folkslagens och de bland dem gingse ideernas.”

Die Kritik an der Etymologie erlaubt es, das grundlegend neue Zeichenmodell zu
illustrieren, mit dem die vergleichende Sprachwissenschaft operiert. Wéhrend die
Philologie des 18. Jahrunderts sich am einzelnen Signifikanten (»enskilta liknande
ord«) ausrichtet, der historisch und analytisch in einem transparenten Reprisenta-
tionssystem verankert werden soll, gilt die Aufmerksamkeit nun den komplexeren
»inneren< Strukturzusammenhingen (»sprakens inre skyldskap«), iiber die sich
Sprachen als differentielle Systeme konstituieren.”” Der wissenschaftliche Anspruch
einer »hoheren Philologie« wird mit der Differenz zwischen semantischen und rein
grammatikalischen (phonetischen) Sprachkategorien legitimiert. Durch diese Diffe-
renzierung 10st sich die historische Sprachwissenschaft — zumindest auf den ersten
Blick — von der bis in die Antike reichenden >mimologischen< Tradition ab, auf der
die Etymologie fuBt.”* Wihrend sich die iltere Philologie noch an der Vorstellung
einer adamitischen Sprache bzw. konkreter an der Vorstellung von >Urwortern< oder
urspriinglich bedeutungstragenden Buchstaben orientierte, in denen Signifikant und
Signifikat noch natiirlich iibereinstimmen,”* wird die vergleichende Sprachwis-
senschaft durch die Metapher unterschiedlicher Sprachfamilien geprigt und somit
liber einen genealogischen Anspruch begriindet.” Die Suche gilt nun allenfalls gan-
zen »ursprachlichen< Zeichensystemen, die sich nicht durch sprachliche Transparenz,
sondern durch einen geheimnisvollen, tiefen Sinn auszeichnen, der den Geist ihrer
Anwender offenbart.

Der Phonozentrismus, der schon in der grundlegenden Vorstellung einer »belebten
Sprache< zum Ausdruck kommt, schlidgt sich in der Kritik der konkreten ety-
mologischen Ableitungsmethoden nieder. Gegen die Mechanik einer am Buchstaben
orientierten Derivation — exemplarisch liele sich etwa auf Charles de Brosses Traité
de la formation mécanique des langues et des principes physiques de [’'étymologie

lichen sprachwissenschaftlichen Reflexion erdffnet, iiber die Palmblad das Verwandtschaftsver-
héltnis von verschiedenen Rassen und Stimmen im asiatischen Raum zu bestimmen versucht.
Palmblad 1819, S. 15. »Die Raserei der meisten Etymologen, die darin besteht, von der Ahnlichkeit
einiger einzelner Worter, die sich {iberhaupt nicht 4hnlich sind, auszugehen und davon ganze
linguistische Systeme abzuleiten und auf diesen wiederum neue, abenteuerliche Gebédude zu griin-
den, hat die hohere Philologie in unseren Tagen miBtrauisch oder darum bemiiht gemacht, von der
innere Verwandtschaft der Sprache, also nicht iiber die Lautihnlichkeit zwischen einigen spe-
ziellen Wortern, auf die Ahnlichkeit zwischen den Volkstimmen und deren Ideen zu schliefen.«

2 Vgl. Foucault 1974, S. 114-164, S. 287-291 und S. 342-358.

7 Vgl. dazu Genettes wunderbare Reise nach Kratylien. Zum Begriff der >Mimologie« siche Genette
2001, S. 10. Zur Beendung des >Mimologismus«< durch die Theorie >innerer Flexion< vgl. Genette
2001, S. 266-283.

Vgl. Foucaults Ausfiihrungen zu der Kategorie des Namens und dem Begriff der »Bezeichnung< in
der klassischen Sprachwissenschaft. Foucault 1974, S. 160-164 und S. 145-152.

7> Mustergiiltig dazu Palmblad 1826, S. 60-177.

71

74



220 IT1. PERVERS SCHREIBEN

verweisen’® — werden die Gesetze der inneren Flexion ausgespielt, die die Vorstellung
eines »geistvollen«< sprachlichen Eigenlebens zu untermauern helfen.

Wenn man sich die schematisierten Differenzen zwischen der Sprachwissenschaft
des 18. und 19. Jahrhunderts vor Augen fiihrt, wird deutlich, daf} die etymologische
Spekulation der fiktiven Akademie noch hinter die Episteme des >klassischen
Zeitalters« zuriickfallen. Zwar wird das Erkenntnisinteresse auch im 18. Jahrhundert
iiber die Suche nach der >urspriinglichen< Bedeutung von »mamsell« (oder »da-
moysel«; schon diese Verschiebung ist — wie gesagt — signifikant) legitimiert, doch
schon bald verlieren sich die spekulativen Ausfiihrungen in einem reinen Gleiten
zwischen verschiedenen Signifikanten, das sich ziellos zwischen historischen Zeiten,
Sprachraumen und Wortfeldern hin- und herbewegt. Mit Foucault kdnnte man sagen,
daB der Versuch, die Etymologie in die zeitliche Abfolge einer linearen Genese zu
bannen, hier vollends durch die Offnung des dezentralisierten, tropologischen Raums
der Ahnlichkeiten unterlaufen wird, von dem sich schon die klassische Episteme
abzugrenzen versuchte. Nicht umsonst beginnt das Gesprich mit einer Apologie
mittelalterlicher Denk- und Schreibweisen.”’

Der Befund 146t sich im Hinblick auf Praktiken der antiken und mittelalterlichen
Etymologie konkretisieren.”® Die mit dem Begriff der ZTvuoloyia verbundenen
Praktiken werden normalerweise als synchrone Verfahrensweise charakterisiert, die
sich schon in ihrem Erkenntnisinteresse massiv von der diachronen Methode der
»modernen< Etymologie unterscheiden. Die >»Ethymologia< widmet sich dem Studium
oder besser der bewullt konstruierenden ErschlieBung von umfassenden (letztendlich
unabschlieSbaren) Wortfeldern, die sich iiber verschiedene analogische Verfahren aus
einem Begriff (einer Signifikantenfolge) ableiten lassen.

Pierre Guiraud hat diese Differenz zwischen >ethymologia< und >étymologie< in
einem anregenden Artikel aufgegriffen, um eine sprachreflexive Dimension der »ethy-
mologia¢« stark zu machen, die der modernen Sprachwissenschaft entgeht.”” Die
»ethymologia< wird von ihm als eine bewufit »gesuchte< (vom Buchstaben aus-
gehende) Form von Ableitung bezeichnet, die >nachtriglich< auf den Sprachgebrauch
zuriickwirkt (Guiraud spricht vom Prinzip der >rétromotivation<) und die in ihrem
spekulativen Spiel genau diese performative Qualitit, die irreduzible Eigendynamik
von Sprache auszureizen bzw. experimentell zu erproben versucht:

La rhétorique est, pour I’essentiel, un mode d’invention 2 partir de conditions for-

melles. Cette tradition culmine au moyen dge, non seulement avec les poemes a forme
fixe, mais avec les formules, les registres, les topiques, les rapports numériques, etc.

® Vgl. Genette 2001, S. 97-131. Die Mechanik, von der im Titel die Rede ist, bezieht sich auf das
Mundwerk selbst.

7 S. Zitat Anm. 5.

"8 Zur Differenz zwischen antiker und moderner Etymologie vgl. den Artikel >Etymologie< im
Historischen Wirterbuch der Philosophie. Zur aufierordentlich wichtigen Stellung dieser etymolo-
gischen Argumentation im mittelalterlichen Wissen (insb. bei Isidor von Sevilla) vgl. Genette 2001,
S. 46-56, und Curtius 1961.

" Vgl Guiraud 1972.



9. Das Gemurmel schreiben 221

... qui sous-tendent toute ceuvre et lui conférent son sens profond, autrement important
que I’anecdote qui le revét et le dérobe.

Parmi ces procédés d’invention par les mots, I'un des plus remarquables — dans le sens
au moins ou il se laisse le plus facilement remarquer — est I’ethymologia; nous con-
serverons, ici, la forme gréco-latine pour la distinguer de I’étymologie, au sens mo-
derne du terme, bien que I’ethymologia ne soit qu’un des aspects de 1’étymologie, telles
qu’on pouvait alors la concevoir.

L’ethymologia est une figure qui consiste a imaginer des caracteres, des situations, des
événements en jouant sur la forme des noms. C’est une sorte de motivation a l’envers;
en général ’écrivain donne a ses personnages des noms conformes a leur caractere:
Epistemon, Harpagon, Gaudissart ou Chibremol; ici, on invers le procédé, c’est le nom
qui crée le caratére et la situation, comme si M.Renard devait étre nécessairement rusé
et M.Mouton pusillanime. [...]

L’ethymologia se contente d’établir un rapprochement entre deux noms et ensuite
d’inventer, de trouver, une situation qui le justifie. Ainsi, on rapprochera le nom de
Rome du grec romé >force«, ce qui justifie la »puissance< de la papauté; une autre ethy-
mologia voit dans Roma 1’anagramme du mot Amor.*

Das beste Beispiel fiir eine solch lustvolle Suche nach einer >gesuchten< Verbindung
zwischen den Wortern bietet der »ethymologische« Diskurs in Om mamseller selbst,
der aufzeigt, welcher uniiberschaubare Textraum allein in der Verwendung des un-
scheinbaren Signifikanten »Mamsell« mitschwingt, mitschwingen kann oder besser
mitgeschwungen haben wird.*' Die eigentliche Provokation der dilettantischen Argu-
mentation zeigt sich nimlich in der Reflexion dariiber, dal auch die gesuchtesten und
historisch nicht belegbaren ethiymologischen Ableitungen durchaus auf den Sprach-
gebrauch zuriickwirken und somit »>im Nachhinein< eine tatsdchliche Relevanz

*" Guiraud 1972, S. 404-405.

*'" Tatsichlich stellt das etymologische Sprachspiel in Om mamseller keineswegs eine Ausnahme in
Almgqvists Schriften dar. Nicht nur die akademischen Gespriche der spiten Handschriften,
sondern schon seine frilhen Romane sind hidufig von etymologischen Digressionen durchsetzt.
Angesichts der Bedeutung dieser Sprachspielereien ist es schon iiberraschend, daf} die letzte Ab-
handlung tiber Almqvists Verhéltnis zur Etymologie aus dem Jahr 1892 stammt. Vgl. Hjelmqvist
1892, der einen Uberblick iiber die etymologischen Wortspiele in den Schriften Almqvists gibt,
aber kein Wort {iber deren poetologische Funktion verliert. Besonders deutlich wird der bewult
provozierende Umgang mit der Erhiymologie in den orientalistischen Schriften des Autors Semira-
mis, Ormus och Ariman und der geographisch-historischen Abhandlung Menniskoslégtets saga, die
eindeutig als Konkurrenzprojekt zu Palmblads Handbok i physiska och politiska dldre och nyare
geographien konzipiert wurde. Wihrend Palmblad die Darstellung nutzt, um die Anwendbarkeit
der Prinzipien einer allgemeinen Sprachwissenschaft zu illustrieren (vgl. Anm. 70 und 71), ver-
wickelt sich Almqvist in seinem durch vielfiltige Digressionen geprigten Diskurs tber Asien in
seitenlange ethymologische Buchstabenspiele (vgl. dazu Kap. 17.1 und 19). Ebenfalls in den Rah-
men seiner ethymologischen Sprachpraxis fallen zahlreiche kuriose Neologismen, die durchaus an
entsprechende Wortneubildungen bei Lewis Caroll erinnern. Vgl. Berg 1905, der cine ganze Liste
solcher Neologismen aus Om svenska rim veroffentlicht. SchlieBlich sei noch auf anagramma-
tische Sprachspicle verwiesen, die sich ebenfalls schon in der frithen Romanproduktion nach-
weisen lassen. So kann etwa Lars Holger Holm zeigen, dal der Name der Heldin von Drottningens
Jjuvelsmycke >Tintomara< nicht nur im Roman selbst, sondern auch noch in acht weiteren
Werktiteln von Almqvist anagrammatisch verwertet wird. Vgl. L.Holm 1997, S. 42-43.



222 III. PERVERS SCHREIBEN

gewinnen konnen. Die Existenz vieler sogenannter Volksetymologien® zeigt, da}
selbst schlichtweg unsinnige Zusammenhidnge wie die zwischen »canalicola,
»canaille«, »domicola« und »damoiselle« trotz der nicht belegten Mittelglieder in der
Lage sein konnen, das Ansehen von »demoiselles« nachhaltig zu beschmutzen:
»Men likasom Canalicola slutligen blott héllas for kanaljer, sa skulle vil ocksd da
till sluts Domicola — Damoiselles — — « (Vf 3:19a, 15)* Der ethymologische Dis-
kurs fiihrt also vor, daf selbst die umfassendste erymologische Spekulation per se
nicht abgeschlossen und in einer >Sprachgeschichte« sistiert werden kann, da sie
selbst in paradoxer Art und Weise in die >Geschichte der Sprache« eingreift: Sie ar-
beitet auf einen >sekundiren Ursprung«< hin, der immer erst gewesen sein wird.

Schon diese Betrachtungen zeigen, da Almgqvist mit der Inszenierung des
etymologischen Sprachspiels nicht einfach auf einen iiberholten wissenschaftlichen
Diskurs zuriickgreift, sondern daf3 er diesen Diskurs belebt, um die >Grenzen< der

%2 Mit den Volksetymologien bezeichnet Saussure jene >falschens, >fehlerhaften< Etymologien, die

auf den Sprachgebrauch zuriickwirken. In Anlehnung an Derridas Verfahren aus der Grammato-
logie versucht Derek Attridge, dessen Argumentation ich hier folge, Saussures heftige Kritik an
der Volksetymologie (vgl. Saussure 1967, S. 207-210) zum Ausgangspunkt einer Reflexion zu
machen, die einen strukturellen Widerspruch in der Konzeption von Saussures Sprachwissenschaft
entfaltet. Wie in den entsprechenden Invektiven gegen die Schrift versucht Saussure in seiner
Kritik an der »pathologischen Erscheinung« der Volksetymologie gegen eine sekundire
(gespenstische) Verwendung des Prinzips einer differentiellen Semiotik anzugehen, die sich voll-
stindig von den >natiirlichen Gesetzen« einer Sprachgeschichte emanzipiert hat. Saussures Ver-
such, zwischen der >natiirlichen< Wirkung von Phonemen und der >kiinstlichen« Auswirkung von
Graphemen zu differenzieren, wiederholt sich in seinem Bemiihen, zwischen Analogie und Volks-
etymologie zu unterscheiden: »Man sieht nun, worin die Volksetymologie der Analogie &dhnlich ist
und worin sie sich von ihr unterscheidet. / Die beiden Erscheinungen haben nur eines gemein: in
beiden benutzt man bedeutungsvolle Bestandteile, die durch die Sprache dargeboten werden, aber
im tibrigen sind sie etwas vollig Verschiedenes. Die Analogie setzt immer voraus, dafl die friithere
Form vergessen wird; der analogischen Form i/ traisait liegt keine Zergliederung der alten Form i
trayait zugrunde, vielmehr muBte diese Form vergessen werden, damit ihr Nebenbuhler auf-
kommen konnte. Die Analogie bezieht nichts von der Substanz der Zeichen, die sie ersetzt. Die
Volksetymologie dagegen ist zuriickzufithren auf eine Auslegung der alten Form; die — vielleicht
nur verworrene — Erinnerung an diese ist der Ausgangspunkt fiir die Verunstaltung, die sie
erleidet. So ist im einen Fall die Erinnerung, im andern Fall das Vergessen die Grundlage der
Analyse, und dieser Unterschied ist entscheidend. / Die Volksetymologie ist eine pathologische Er-
scheinung; sie wirkt nur unter besonderen Umstinden und ergreift nur seltene, technische und
fremde Worter, die die Sprechenden sich nur unvollkommen aneignen. Die Analogie ist dagegen
eine ganz allgemeine Erscheinung, die bei der normalen Betitigung der Sprache auftritt. Diese
beiden Erscheinungen, die einander einerseits so dhnlich sind, sind ihrem Wesen nach gegen-
sitzlich, sie miissen sorgfiltig voneinander unterschieden werden.« (Saussure 1967, 210) Nicht
nur, da} Saussure in dieser Argumentation weit hinter seinen >semiotischen< Erkenntnisstand zu-
riickfillt (demzufolge die Bedeutungen von Wortern sich nur iiber ihre — wie auch immer entstan-
denen — Relationen erschlieBen); offensichtlich versucht er sich auch der Einsicht zu verschliefen,
daB die Sprachwissenschaft (sei es iiber die >pathologische< Konstruktion von etymologischen
Ableitungen, die »normale<« Narration einer Sprachgeschichte oder die Konstruktion von Sprach-
familien) massiv auf die (vergangene wie zukiinftige) Geschichte ihres Untersuchungsgegenstan-
des zurilickwirkt.

»Aber genauso gut wie die Canalicola nur noch als Kanaillen angesehen werden, so miifiten
letztendlich doch auch Domicola — Damoiselles — —«

83



9. Das Gemurmel schreiben 223

zeitgendssischen Sprachwissenschaft zu markieren.® Was in diesem Fall unter
»Grenze« zu verstehen ist, 1d6t sich an Foucaults Ausfithrungen zur Theorie der
Derivation im klassischen Zeitalter illustrieren.*” Dort zeigt er, daB auch die
Sprachwissenschaft des spiaten 17. und 18. Jahrhunderts, die sich als Wissenschaft
eben von einer »wilden< etrymologischen Spekulation abzugrenzen versucht, stindig
an den Grenzen des durch die Ethiymologie offengelegten Raumes der Ahnlichkeiten
laboriert; ja, daB sie sich in letzter Konsequenz sogar iiber diesen Raum konstituiert.
Wenn man das Studium der Sprachgenese iiber den Gedanken der urspriinglichen
Reprisentationsfihigkeit einzelner Worter (bzw. >Namen< oder >Bezeichnungenc)
legitimiert, so ist man notwendigerweise gezwungen, auf die Griinde des darauf
folgenden >Sprachverfalls< einzugehen, in dessen Verlauf sich die Zeichen von ihrer
urspriinglichen Bedeutung entfernen, andere Bedeutungen, andere Formen und andere
Klinge annehmen. Wihrend man sich im Studium der formalen Veridnderungen auf
duBere Einwirkungen berufen kann (Aussprache, Gewohnheiten, Klima), verwickelt
sich das Studium der Bedeutungsverschiebungen — dies ist nichts anderes als die
Etymologie — in zeichentheoretische (grammatologische) und rhetorische
Fragestellungen, die beide dem Phinomen nachgehen, wieso und wie Zeichen und
Worter zu »gleiten« beginnen:

Die erste Bewegung ist ein der Aufmerksamkeit, den Zeichen und Wortern gemeinsames
Gleiten. In einer Reprisentation kann der Geist sich und ein Sprachzeichen an ein dazu-
gehoriges Element, einen Begleitumstand, ein anderes, nicht vorhandenes Ding, das
ihm #dhnlich ist und seinetwegen wieder in das Gedéchtnis tritt, heften. So hat sich
wohl die Sprache entwickelt und ganz allméhlich ihre Abweichung von den urspriing-
lichen Bezeichnungen fortgesetzt. Am Anfang hatte alles einen Namen, einen eigenen
und besonderen Namen. Dann hat der Name sich an ein einziges Element der Sache
geheftet und wurde auf alle anderen Einzeldinge angewandt, die es ebenfalls enthielten.
[...] Die fortschreitende Analyse und weiter fortschreitende Gliederung der Sprache, die
gestatten, einen einzigen Namen mehreren Dingen zu geben, sind entstanden, indem
der Faden jener fundamentalen Figuren verfolgt wurde, die die Rhetorik gut kennt: Syn-
echdoche, Metonymie und Katachrese (oder Metapher, wenn die Analogie weniger un-
mittelbar spiirbar ist).*

Das Zitat laBt sich direkt auf den etymologischen Exkurs in Om mamseller
anwenden. Die Gesprichsteilnehmer machen sogar an einer Stelle explizit auf die

¥ Stefan Willer kann am Beispiel der etymologischen Studien Johann Arnold Kannes (1773-1824)

zeigen, daBl dieser auf dem Prinzip der éTvpoloyia eine »andere< Sprachwissenschaft zu griinden
versucht, die sich einer irreduziblen Performativitdt / Rhetorizitdt von Sprache bewuft ist, welche
das Prinzip des >Historischen« sprengt: »Diese philologische Strategie ist mit dem Kriterium des
Historischen nur am Rande zu erfassen, oder genauer: »>das Historische< im Sinne einer
Behauptung von Kontinuititen — ein Wort >kommt von< einem anderen — ist ein Effekr von
Ahnlichkeit, die als solche iiberhaupt keinen historischen Index besitzt.« Erstaunlicherweise nimmt
Willer in seiner Argumentation weder auf Pierre Guiraud noch auf Derek Attridge Bezug, die in
ihrer Einschitzung des »metahistorischen< Reflexionsgrades ethymologischer Argumentationen zu
ganz dhnlichen Riickschliissen kommen wie er (vgl. Anm. 79 und 82).

> Vgl. Foucault 1974, S. 152-159.

*° Foucault 1974, S. 156-157.



224 II1. PERVERS SCHREIBEN

rhetorische Grundlage ihrer Argumentation aufmerksam: »Man anser visst, per
metonymiam eller kanske rittare per metathesin, manga unga karlar for mamseller.«
(Vf 3:19a, 5)* Diese »natiirliche/willkiirliche< Rhetorizitit der Sprache wird fiir eine
»wilde Philologie< in Anspruch genommen, um eine der Sprache selbst inhérente
Prozessualitiit hervorzuheben, die von Foucault in einer vielzitierten Metapher als
»Gemurmel« definiert wird, das Sprache selbst als Rahmen umgibt:

Damit es eine Derivation der Worter von ihrem Ursprung, damit es bereits eine ur-
spriingliche Zugehorigkeit einer Wurzel zu ihrer Bedeutung, damit es schlieBlich eine
gegliederte Zerteilung der Reprisentationen gibt, miissen bereits bei der unmittel-
barsten Erfahrung eine analoge Unruhe der Dinge und Ahnlichkeiten, die sich sofort
ergeben, vorhanden sein. [...] Es wire unméglich, die Dinge miteinander zu verglei-
chen, ihre identischen Ziige abzugrenzen und einen gemeinsamen Namen zu begriinden.
Es gibe keine Sprache. Sprache existiert, weil unterhalb der Identititen und Unter-
schiede der Boden der Kontinuititen, der Ahnlichkeiten, der Wiederholungen und der
natiirlichen Verflechtungen liegt. Die Ahnlichkeit, die seit dem siebzehnten Jahr-
hundert aus dem Denken ausgeschlossen ist, bildet immer noch die duflere Grenze der
Sprache: den Ring, der das Gebiet dessen umgibt, was man analysieren, ordnen und er-
kennen kann. Das ist das Gemurmel, das vom Diskurs aufgelést wird, ohne das er aber
nicht sprechen konnte.*

Die unterschiedlichen Formen der Sprachgeschichtsschreibung im 18. wie im 19.
Jahrhundert bauen auf der gleitenden sprachlichen Bewegung dieses Gemurmels auf,
versuchen es jedoch gleichzeitig zu verdringen oder zu disziplinieren. Wenn der ety-
mologische Diskurs dagegen den zufilligen Bewegungen zwischen den Signifikanten
bewulit nachzugehen versucht, dann leistet er einer paradoxen Form der sprachlichen
Transgression Vorschub, die ins Innere der Sprache selbst fiihrt (ich erinnere an die
einfithrenden Kapitel zu >Rahmen< und >Rahmensetzung<). Ich mochte diesen allge-
meinen Befund jedoch noch weiter eingrenzen und im Hinblick auf die Ausfiihrungen
des letzten Abschnitts historisch konkretisieren.

Dabei komme ich wieder auf die Ablehnung der Etymologie durch die ver-
gleichende Sprachwissenschaft des frithen 19. Jahrhunderts zuriick. Als Exempel sei
noch einmal auf eine vehemente Kritik Palmblads verwiesen:

Endast ett littsinnigt och forvillande spel dr Etymologien, d4 man med hvarandra sam-
manblandar alla tungomal, di man ej dervid utgér fran fasta lagar, da derfor ej ligger en
hogre enhet till grund, och di man anser e n da s t olikheterna tillrickliga, for att pé
dem uppfora en egen historisk byggnad. Efter min tanka &ro de inga hoérnstenar for en
kritisk forskning; men nir allt annat sammanstimmer, sd kunna de betraktas sdsom ett
fastare sammanbindande, historiskt cement, sdsom tillkommande bevis for det redan
pa annan vig bestyrkta. En siddan byggnad stortar dndock icke, om &n ett och annat af
dessa bindningsmedel sisom oikta forkastas. Det ér en vifnad sammansatt af tusende

87 . - se - . Ge .
»Man sieht viele Ménner per metonymiam oder besser per metathesin als Friulein an.«

Foucault 1974, S. 163-164. Mit Riickgriff auf Foucault lieBe sich das sprachliche Unbewufite, dem
Freud in seiner rhetorisch geprigten Studie iiber den Witz (Freud 1965) nachgeht, also historisch in
der Verdringung der Rhetorik selbst lokalisieren.

88



9. Das Gemurmel schreiben 225

trddar; om man én afklipper nigra, dro dock de aterstdende tillrickliga att sammanhdlla
det hela.”

Die Charakterisierung der Etymologie als eines »leichtsinnigen und in die Irre fiih-
renden Wortspiels« scheint weniger die historischen Sprachwissenschaften des 18.
Jahrhunderts zu treffen, die ja durchaus mit festen Prinzipien und Gesetzen arbeiteten,
als vielmehr die Angst vor etymologischen Spekulationen zum Ausdruck zu bringen,
die umgekehrt auf der Dynamik des Sprachverstindnisses griinden, welches Palmblad
selbst zu explizieren versucht. Die Etymologie wird erst dann zu einer Bedrohung der
Sprachgeschichte, wenn sie weder durch das Prinzip eines représentierenden Sprach-
gebrauchs noch durch dasjenige einer sich artikulierenden Intentionalitéit reguliert
wird. Das eigentlich beunruhigende an dieser Form von Spekulation ist, dal} sie an
einer Historizitit oder besser einem Gedichtnis der Worter festhilt, das nicht auf
»eine hohere Einheit« (»en hogre enhet«: einen Ursprung, einen Anfang) — sei es die
Vorstellung einer Nachahmung der Dinge oder die Intentionalitit von Sprechern bzw.
sprechenden Volkern — zuriickgefiihrt werden kann. »Feste Gesetze« der Sprach-
entwicklung werden nicht einfach negiert (einer solchen Sprachauffassung lieBe sich
leicht und unaufgeregt begegnen), sondern — wie Palmblad ganz richtig bemerkt — in
ein Modell von Spielregeln iibersetzt, die es erlauben, jeweils neue und iiberraschende
Konstellationen zwischen Wortern verschiedener Texte, Sprachen und Zeitrdumen
herzustellen.”

Was Palmblad in seiner Polemik konsequent zu verdecken versucht, ist da3 sich
eine solch >spielerische< etymologische Spekulation in ihrer Funktionsweise
letztendlich genau auf jenes Zeichenmodell berufen kann, das den Paradigmawechsel
zur vergleichenden Sprachwissenschaft ermoglicht hat: Ich verweise noch einmal auf
den durch und durch »alphabetischen< Gedanken der Sprache als eines differentiellen
Systems, auf den sich Palmblad mit der Verwendung der Gewebe-Metapher selbst zu
beziehen scheint. Die Vorstellung einer solchen Textur griindet auf dem Gedanken
der Arbitraritit einzelner Buchstaben und Worter, der seinerseits die Bedingung der
Moglichkeit eines intentionalen Sprachgebrauchs und der daran angelegten Subjekt-

7" Palmblad 1822, S. 135-136. »Die Etymologie ist nur ein leichtsinniges und verwirrendes Spiel, da

man alle Sprachen miteinander vermischt, ohne von festen Gesetzen auszugehen, da dafiir keine
hohere Einheit zugrundeliegt; und da man le d i glic h Differenzen fiir zureichend ansieht,
um darauf ein eigenes historisches Gebdude zu errichten. Meiner Meinung nach stellen diese
keine Ecksteine fiir eine kritische Forschung dar; sondern, wenn alles andere zusammenpaft,
kdénnen sie als ein fester zusammenbindender, historischer Zement betrachtet werden, als ein
zusitzlicher Beweis fiir etwas, was man schon auf anderem Weg nachgewiesen hat. Ein solches
Gebiude stiirzt auch nicht zusammen, wenn das eine oder andere dieser Bindemittel als fehlerhaft
verworfen wird. Es handelt sich um ein Gewebe von tausend Fiaden; und wenn man einige
abschneidet, existieren doch noch genug, um das Ganze zusammenzuhalten.«

Zur maBgeblichen Differenz zwischen Gesetz und Regel, die die Dichotomie von Gesetz und Ge-
setzlosigkeit auf subtile Art unterliduft, vgl. Baudrillard 1992, S. 183-215. Baudrillard selbst liefert
eine sprachwissenschaftliche Variante dieser Differenz, wenn er zeigt, inwieweit Saussure in
seinen spiten Untersuchungen zu den RegelmiBigkeiten von Anagrammen wider seinen Willen
dazu gedriingt wird, die Gesetze des Cours in Frage zu stellen. Vgl. Baudrillard 1982, S. 299-325.

90



226 III. PERVERS SCHREIBEN

konstitution (vgl. Kap. 6.2 und 7.4) darstellt. D.h., daB das Signifikat eines ein-
zelnen Signifikanten weder aus seiner >authentischen< Bedeutung noch aus der will-
kiirlichen Festlegung eines reprisentierten Inhalts abgeleitet werden kann (mit der
vergleichenden Sprachwissenschaft wird also die geschichtstrichtige Alternative
zwischen dem Sprachverstindnis eines Kratylos und Hermogenes zunichst schlicht-
weg aufgehoben bzw. durch das neue >mimologische< Prinzip einer Ahnlichkeit zwi-
schen Laut- und Vorstellungsbild ersetzt).”” Wenn allerdings nur die spezifische Art
und Weise, wie der Sprecher den Signifikanten in seinen Diskurs einbindet, iiber
dessen Ausdruckswert entscheidet, so ist dieser Diskurs in besonderer Art durch
>parasitire< Buchstabenspiele gefdhrdet, d.h. durch solche Buchstabenspiele, die sich
des Prinzips der Textur bedienen, diese aber unkontrolliert erweitern.

In Anlehnung an Saussures Terminologie konnte man sagen, da die >wilden«
Etymologen die rein syntagmatische Ebene der linearen Signifikantenkette lediglich
vertikal um ihre paradigmatischen Komponenten vervollstindigen: Eine vorliegende
Buchstabenfolge wird mit all ihren moglichen (anagrammatischen) Varianten in
Relation gesetzt. Die »eigentliche< Gefahr der Etymologie besteht also darin, daf sie
droht, das metonymische Prinzip, auf dem der Gedanke der Textur (des Gewebes, von
dem Palmblad spricht) selbst griindet, durch die etymologische Spekulation so weit
zu verselbstindigen, bis Konstellationen zwischen verschiedenen Texten moglich
werden, die sich weder semantisch erkldaren noch durch den Gebrauch organizistischer
Metaphern rechtfertigen lassen.”

Das oben angefiihrte Zitat, mit dem Foucault das Verhiltnis zwischen den
»sprachwissenschaftlichen< Epistemen von Renaissance und klassischem Zeitalter zu
beschreiben versucht, lieBe sich also mit Bezug auf das frithe 19. Jahrhundert modifi-
zieren und wie folgt abwandeln: »Artikulation existiert, weil unterhalb der Identitéiten
und Unterschiede der Boden der Kontinuititen, der Ahnlichkeiten, der Wiederholungen

*!" Vgl. dazu Genette: »Wir haben auf allen Ebenen, auf denen sie zum Tragen kommt, beobachtet,

daf die komparatistische Revolution dazu neigte, den Akzent von der sprachlichen Darstellung,
vom bezeichneten Objekt auf die Aktivitit des bezeichnenden Subjekts, von den gesprochenen
>Dingen< auf das sprechende Denken, von der Einheit der auflersprachlichen Welt auf die Ver-
schiedenheit der Sprachen und der Volker zu verlagern. Diese Verlagerung konnte nur ein
Merkmal des Denkens der Epoche begiinstigen und verschirfen, aus dem es, noch einmal, teil-
weise selbst hervorgeht; nennen wir dieses Merkmal, ein wenig rasch, den romantischen Subjekti-
vismus. Er vertriigt sich natiirlich recht schlecht mit den traditionellen Formen der kratylischen
Imagination, die ganz der »objektiven< Bezichung zugewandt ist, die das Wort und das Ding ver-
bindet. Wenn der Kratylismus jedoch, wie wir bereits beobachtet haben, aus einer universellen, in
wechselnden Gestalten auftretenden Sehnsucht herriihrt, fiir jede bedeutungsvolle Beziehung eine
mimetische Motivation zu finden, kann er sich auch, wenn die Gelegenheit sich bietet und/ oder
jeder andere Weg ihm momentan versperrt ist, bemiihen, diese andere bedeutungsvolle Beziehung
zu motivieren, die das Zeichen mit seinem Produzenten verbindet.« (Genette 2001, S. 281-282)

Ich verweise nochmals auf die Studie zur >wilden Philologie< Jacob Grimms, in der Ulrich Wyss
explizit auf die sich verselbstindigende etymologische Spekulation Grimms Bezug nimmt. Dieses
>neuerliche< Wuchern der Etymologie ist nicht auf eine Opposition zu den neuen Paradigmen der
Sprachwissenschaft zuriickzufiihren, sondern wird im Gegenteil durch diese Paradigmen selbst
generiert. Vgl. Wyss 1979, S. 149 (ausfiihrlich dazu Kap. 7.5).

92



9. Das Gemurmel schreiben 227

und der natiirlichen Verflechtungen von Buchstabenfolgen liegt<. Auch die rheto-
rischen Grundlagen, die den (paradoxen) Rahmen des artikulierenden Sprachge-
brauches bilden, lieBen sich in diesem Sinne mit den unterschiedlichen Formen der
Paronomasie®® nidher umschreiben.

An anderer Stelle macht Almqvist selbst ironisch auf die buchstébliche Praxis
dieses Verfahrens aufmerksam:

[V]i hava ldrt oss japanesiskan, och med glad forvdning funnit huru belonande ett
vidstriackt studium dérav dr, emedan det i sjdlva verket inom sig &ger rotterna till alla
kinda sprak pa jorden, ndr man blott iakttager den bokstivernas elimination
ochapposition, somav en sprakman bor iakttagas. Det system, som stéder sig
péa dessa tvenne grunder, erbjuder de storsta fordelar at sprakforskaren, sa snart det
tages i sin oinskrinkta allmiinhet, far verka i hela sin storhet och ej lider intring av
smdaktiga och riadda bi-asikter. Nir filologen 6verlimnar sig dirat — nir han med kraft
tar bort alla ljud och bokstiver, som skada honom, och ligger till dem han behover —
da bli hans arbeten béde for honom sjidlv och hans ldsare ndstan det ndjsammaste som
finnes. (ASS 13, 74)™

Insgesamt veranschaulichen die wilden etymologischen Herleitungen in Om mam-
seller ein Eigenleben der Sprache (einen Gedéchtnisraum, in dem die Worter ineinan-
der gleiten®), das sich weder mit den Prinzipien einer an der Vorstellung von Repri-
sentation ausgerichteten »Analyse< noch denjenigen einer an der Vorstellung von
Artikulation ausgerichteten hermeneutischen >Interpretation< durchdringen 148t.°
Natiirlich wirkt ein solches Sprachverstindnis auf die Vorstellung von Text und
Lektiire zuriick.”” Ja, die Differenz unterschiedlicher etymologischer Verfahren, die

93

Vgl. Culler 1988, der ebenfalls ausfiihrlich auf die Etymologie Bezug nimmt.

Das Zitat stammt aus der orientalistischen Erzdhlung Semiramis. »[W]ir haben japanisch gelernt
und mit froher Verwunderung festgestellt, wie belohnend ein ausfiihrliches Studium dieser Sprache
ist, weil sie in der Tat in sich die Wurzeln aller bekannten Sprachen der Erde enthilt, wenn man
nur die Elimination und Apposition der Buchstaben beachtet, auf die ein
Sprachforscher achten sollte. Das System, das sich auf diese beiden Griinde stiitzt, bietet dem
Sprachwissenschaftler die groBten Vorteile, solange es in seiner uneingeschrinkten Allgemeinheit
genommen wird, in seiner ganze Grofe wirken darf und nicht von kleinlichen und #ngstlichen
Nebeniiberlegungen eingeschrinkt wird. Wenn sich der Philologe ganz diesem System anheimgibt
— wenn er mit Kraft all die Laute und Buchstaben entfernt, die ihm schaden, und all die hinzufiigt,
die er braucht — dann wird seine Arbeit fiir ihn selbst und seine Leser nahezu zum vergniiglichsten,
das es gibt.«

Zum Gedichtnisraum der Worter vgl. nicht nur die bekannten Ausfiilhrungen von Bachtin (Bachtin
1979, S. 154-300, und Bachtin 1985, S. 202-302), sondern auch die in Anm. 82 eingefiigte Passage
aus dem Cours. Saussures Versuch, »>Analogie« und >Volksetymologie« iiber die Kriterien von
»Vergessen< und >Erinnerung< voneinander zu differenzieren, ist dulerst aufschlufireich. Offen-
sichtlich war sich Saussure der Tatsache bewuBt, daf} die »erinnernde< etymologische Reflexion,
welche die unterschiedlichsten Sprach- und Bedeutungsstufen eines Wortes synchron zusammen-
klingen 14Bt, die Grundfeste seiner kommunikationstheoretisch begriindeten Semiotik (v.a. die Vor-
stellung der Linearitdt der Zeichenkette) in Frage stellen wird.

Almgqvist beférdert also genau jene >Wiederkehr der Sprache<, die letztendlich als verspitetes
Resultat der Krise der klassischen Episteme und deren Vorstellung von sprachlicher >Repriisen-
tation< angesehen werden muf. Vgl. Foucault 1974, S. 367-372.

Der implizite Zusammenhang zwischen Texttheorie und Etymologie wird in einer zentralen Ab-

94

95

96

97



228 III. PERVERS SCHREIBEN

Palmblad in der oben zitierten Passage herauszuarbeiten versucht, ld6t sich ohne
weiteres als Differenz zweier Lektiiremethoden umschreiben. Die Suche nach der
Wourzel einzelner Worter ist laut Palmblad nur legitim, solange sie streng dem
Stammbaum der jeweiligen Sprache folgt.”® Damit ist von vornherein garantiert, daB
die »hohere Einheit« von Buchstabe, Wort und Text nicht durch die Etymologie
gefihrdet wird. Ganz im Gegenteil vermag die Etymologie den tieferen Sinn eines
spezifischen Ausdrucks zu unterstreichen, indem sie ihn in die ihrerseits »>sinn-
stiftende< Geschichte der Volkssprache integriert. Von dieser hermeneutischen Blick-
weise auf die Etymologie, die das Gleiten der Worter einzufrieren versucht, 148t sich
eine >rhizomatische« Variante abgrenzen (die abgegriffene Metapher sei im Zusam-
menhang mit der Etymologie erlaubt, die sich ja urspriinglich mit Wurzeln und
Wortstimmen auseinandersetzt), welche die Einheiten von Wort, Text und Ge-
schichte bewuBt in eine Vielzahl von widerspriichlichen Stringen und Netzwerken
zerfasert.”’

LaBt man sich auf ein solch endloses Spiel der Signifkanten ein, so kann sich die
solchermaflen zu einer Reflexion der Sprache gedringte Lektiire nur auf der buch-
stdblichen Oberflidche von Texten bewegen. Es scheint mir fiir eine solche Form der
Lektiire durchaus symptomatisch zu sein, dal die Gestaltung von Eigennamen ins
Zentrum der Aufmerksamkeit riickt. Auch wenn sich Eigennamen bekanntlich nicht
im herkdmmlichen Sinne iibersetzen lassen, so unterliegen sie auf einer buchstib-
lichen Ebene doch spezifischen Ubertragungen und Verschiebungen, die sich weder
liber referentielle noch iiber intentionale Zuschreibungen entschliisseln lassen, son-
dern allenfalls iiber die Semantisierung rein textueller Prozesse und Abfolgen gelesen
werden konnen. Es ist durchaus bezeichnend, daB in diesem Zusammenhang sogar auf
die Metapher eines Begehrens der Sprache zuriickgegriffen wird:

handlung zur sidealistischen Asthetik< in Schweden deutlich, in der sich Adolf Torneros mit dem
Phinomen der »isthetischen Kontemplation«< auseinandersetzt. Eine solche Kontemplation, die in
einer Symbolik zum Ausdruck kommt, »in der sich der Weltgeist in einem besonderen Objekt zu
einem unmittelbaren Faktum der Anschauung versinnlicht« (»verlds-tanken forsinligar sig i ett
enskildt object till ett omedelbart factum for dskddningen«; Torneros 1831, S. 385), ist natiirlich
durch eine »>buchstibliche< Aufmerksamkeit fiir textuelle Oberflicheneffekte bedroht, die
Torneros bezeichnenderweise mit einer Schelte gegen die Etymologie auf den Punkt zu bringen
versucht: »I mangens behandling ir etymologien, for att bruka Voltaires utsago, ett sdant ting, der
vocalerna ha alls intet att betyda, och consonanterna allt for litet. Afven i de fall, der bide skilet
till benéimningen varit 6fverensstimmande med sanningen, och ordtolkningen fullkomligt rigtig, har
ofta begreppet om foremalet utfallit skeft genom en slafvisk anhéngighet vid bokstafven.«
(Torneros 1831, S. 314-315 Fn; »In der Behandlung vieler handelt es sich bei der Etymologie, um
Voltaires Aussage zu folgen, um eine Sache, bei der die Vokale nichts zu bedeuten haben, und die
Konsonanten viel zu wenig. Auch in den Fillen, wo sowohl der Grund der Benennung mit der
Wirklichkeit {ibereinstimmt, und die Herleitung richtig war, ist durch die sklavische Anhinglichkeit
an den Buchstaben ein schiefer Begriff tiber den Gegenstand entstanden.«)

Auf die Aporien dieser Argumentation, die die wilde >etymologische Spekulation< von der Suche
nach gesetzmiifligen Ablautreihen auszuschlieBen versucht, andererseits aber auf etymologische
Assoziationen angewiesen ist, um iiberhaupt Lautgesetze erstellen zu kénnen, weisen sowohl Wyss
1979 als auch Willer 2000 hin.

* " Zum Begriff des Rhizoms vgl. Deleuze/Guattari 1997, S. 12-42.

98



9. Das Gemurmel schreiben 229

Det dr hogst markvirdigt hvad detta sprak [medel-latinet] strax under de forsta seklerna
fick for ett begir till Forlingningar af vissa slags ord; Uttdnjningar, som gjorde det
gamla, i manga fall harda latinet, mjukare, vekare och vida mer musikaliskt. Exempel-
vis: foérst Valens, s Valentius, s& Valentinus, sa Valentinianus; Octavus, Octavius,
Octavianus; Maxim, Maximinus, Maximinianus. (Vf 3:19a, 15-16)'"

Nun bewegen sich diese Beispiele noch durchaus im Rahmen der damaligen sprach-
theoretischen Diskurse und sind entsprechend gut >interpretierbar<. Nicht nur, daf3 die
sprachliche Bewegung von »Valens« zu »Valentinianus« durchaus zielgerichtet
erscheint, sie verfiigt auch tiber eine spezifische musikalische Intention, die weniger
ein allgemeines >Dringen der Buchstaben< verkérpert als den vermeintlichen >Geist,
die spezifische >Musikalitit< des Mittellateinischen offenbart.

Weitaus illustrativer fiir die Art und Weise, wie der Diskurs das »Begehren der
Sprache« selbst zu inszenieren versucht, ist da eine Aufzihlung deutscher Namen aus
dem zweiten Teil der Handschrift Nattstycke, in dem der deutsche Staatsrat den
>richtigen<« Namen eines potentiellen Nachfolgers zu finden sucht. Nicht nur die Aus-
gangsfrage »Hvad hette han?« (»Wie hieB er«) erinnert an die Kratylische Tradition
endloser Namensderivationen, also den hoffnungslosen Versuch, Signifikanten iiber
»urspriinglichere« Signifikanten zu begriinden. Auch hinter der vermeintlich kontin-
genten Auflistung von Namen verbirgt sich eine relativ strenge ethymologische
RegelmiBigkeit. Der Diskurs, der selbstverstindlich mit dem Doppelsinn zwischen
dem »Namen und seiner dinghaften Bedeutung«'”' spielt, scheint sich vollig zu ver-
selbstindigen und treibt iiber ziellose Wortspiele'” — hier horizontale Variationen,
die u.a. auf Metonymien (z.B. Streckfuss — Bunteschuh — Fleischbein,; Lippe-Lippe
— Schweighéuser; Nagel — Nieth — Niethammer) oder Paronomasien (Pott, Potter,
Piitt, Putt) rekurrieren — immer weiter voran (vgl. Tafeln 2, 3 und 4):

Siissmilch, Buttermeier — l4t mig tédnka efter — Knoblauch, Sauerkraut, [Sauerteig],
Fiebelkorn, Schweinebart, Leberwurst — nej — Phieseldeck, Hauseloch, Miusebach,
Griesbach, Gutbier, Schikkendans — nej, @nda icke det ritta — Streckfuss, Bunteschuh,
Fleischbein, Génsefleisch, Ochsenbein — nej! men jag skall nog till sluts triffa min
man — Butterkﬁ% Wunderlich, Weinerlich, Wurmser, Wurm — haf tilamod med mitt
déli—ga—minnem' Ao Maus, Laus, Luhr, Uhr, Suhr, Rausch, Kohlrausch, Pfiitz, Pfote,
Pott, Potter, Piitt, Putt, Puttkammer, Putbus, Lippe-Lippe, Schweighiuser, [ocefgroll
Gottschalk, Gries, Griesig, Luhrig, Honig, Liebig, Zottig, Riihrig, Salzig, Nagel,
Nieth, Niethammer, Esel, Riedesel, Henne, Hihnlein, Hahnhahn, Fixlein, Fixlmillner,
Weinberg — nej, det maste hafva varit nagot yoara enstafvigt; lat-mig-se — Ruhs, Russ,
' Brockhaus chroeck
Rost, Fuss, Mist, Dreck, Krebs, Aas, Brock, v * Boekkh, \/S , Klotz,

"% »Es ist hochst merkwiirdig, was fiir ein Begehren nach Verldngerung gewisser Worter diese

Sprache [das Mittellatein] noch wihrend der ersten Jahrhunderte ausbildet; Ausdehnungen, die das
alte, hdufig harte Latein geschmeidiger, weicher und viel musikalischer klingen lieBen. Zum
Beispiel: zuerst Valens, dann Valentius, dann Valentinus, schlieflich Valentinianus, Octavus,

"' vgl. Freud 1965, S. 28.
192 Zur Rhetorik des Wortspiels vgl. Stingelin 1999b, der auf den Zusammenhang zur Volksetymologie
und auf die Bedeutung des Wortspiels mit Eigennamen in der antiken Rhetorik aufmerksam macht.



230 III. PERVERS SCHREIBEN

Schnurr, von Knorr, von Korff, von Kalb, von Viehe, Krug, Knix, \/0 g Lamg Pfaff,
Schall, Schwab, Schnack, Schick, Schlick, Schiick, Schleim, Speichl, Gfrokr, Frosch,
Ersch, Floh, hm, nej — [orx xxx Krum, Krummacher, Breitkopf, Bahrisch, Wanze'® — jag
begriper icke — von Quanten, von Fiandten, von Fiendten, von Gerdten, von Socken,
von Pfoten, von Viehstall, Dull, Dullar, Duse, Vincke, Fiebs — — jag har det
olyckligaste minne pd namn — (Vf 3:19b, 24)'*

Die Aufzihlung 148t sich als deutliche intertextuelle Anspielung auf die katalog-
artigen Aufzidhlungen von Spielen in Rabelais’ Gargantua bzw. als Anspielung auf
die ausfiihrliche Reflexion dieser Schreibpraktiken in der Vorschule der Asthetik ver-
stehen.'™ Nicht von ungefihr sind mit »Fixlein« und »Fiebel(korn)« ausgerechnet
die Helden der Jean Paulschen Idyllen in den Namensreigen eingefiigt, die sich am
eindeutigsten mit der Thematisierung von Schrift und Schreibprozessen auseinander-
setzen.

Die Erwihnung Fibels sollte allerdings daran erinnern, dal man hier nicht unbe-
dingt auf literarische Vorbilder zuriickgreifen muf. Im Zusammenhang mit der
Selbstthematisierung von Schrift und Schreiben, die den Text durchzieht, scheint es
mir nicht irrelevant zu sein, in diesem Zusammenhang auf eine iibliche Praxis in
zeitgendssischen ABC-Biichern zu verweisen (im folgenden ist die Rede von Hékan
Sjogrens 1804 veroffentlichter Fibel Kort undervisning att ldira réitt lisa uti Bok):

SchlieBlich folgen noch im Anschluf8 an die Anweisungen fiir die Lehrer eine Anzahl
schwieriger Worter, sogenannte Probeworter, die das ganze Alphabet durchlaufen, wie
Abraham, Achab, Achitophel, Alexandria, Arioch usw.

Solche Namenslisten haben frithe Vorbilder. Bereits Ickelsamer bringt in der rechten
weis (2. Aufl. 1534) Reihen von Namen verschiedener Art, ca. 400 Stiick. Auch spiter
werden Namensammlungen als Leseilibung bevorzugt, da sie als solche einen Selbst-
zweck haben.'”

Daf} sich diese Tradition der Signifikantenreihen, »die einen reinen Selbstzweck
haben«, auch in Schreiblehrbiichern hélt, belegt ein Auszug aus Carstairs’ Neues
Schreib-Lehr-System:

Wenn man zu den Wortern kommt, die aus vier Buchstaben bestehen, dann mufl man
diese Lektionen verlingern und Worter, die wie die folgenden aus fiinf bis sechs und
sieben Buchstaben bestehen, fleifig schreiben lassen:

Achtzig, Anflug, baldigst, bergig, bucklig, birtig, binglich, borgen, biicken, Cent-
ner, Cither, Compass, Dienst, Dichter, Diinkel, Dorfchen, Deichsel, Eckstein, Erdfall,
Ehrenmahl, Erntefest, Faulthier, Feldweg, Fernglas, Filzhut, Firniss, Géhrung, Gold-
blech, Gutsherr, Geigenharz, Hausflur, Handgeld, Heubund, Hirnhaut, Jagdhund,
Jahrgeld, Jemand, Jingling, indem, immer, inwendig, Kaufbrief, Kernmehl, Kindheit,
Kiefer, Lehnstuhl, Leumund, Luftball, Liebling, Mahlzeit, Mitleid, Mieder, Miindel,

' Eine Ubersetzung eriibrigt sich. Gerade die Aufzeichnungen auf den beiden, der Handschrift bei-
gefiigten Quittungen (Tafeln 2 und 3) zeigen, welche Eigendynamik das Schreiben hier entfaltet
hat.

Vgl. § 35 der Vorschule (JPW 1:5, 142). Nochmals sei an Almqvists eigene Dissertation iiber
Rabelais erinnert (Almqvist 1838).

1% Willke 1965, S. 153-154.

104



9. Das Gemurmel schreiben 231

Neuling, Nordlicht, Nothfall, niemand, Ostwind, Obhut, Opertext, Pelzrock, Peitsche,
Postillion, Pinsel, Quart, Quark, Quirl, Quinte, Ouitte, Rithsel, Rosskamm, Riickgrat,
Regen, Sattel, Seide, Sorge, Soldner, Suppe, Teller, Tdnzer, Tiegel, Topfer, Tugend,
Uhrband, Umgang, Unkraut, Ursache, Vasall, Vetter, Vormund, Vogel, Wasser, Wetter,
Wirme, Wurzel, Xaver, Xerxes, Young, Ypern, Yssel, Zauber, Zeiger, Zufall, Zollner,
Stiirke, Stengel, Xenokrates.'*’

DalB die expliziten Anspielungen auf Rabelais und Jean Paul in Om mamseller und
Nattstycke in eine Textperformanz eingebunden werden, zeigt, dal sich Almqvist
der texttheoretischen Implikationen der ezhymologischen Spekulation bewuB3t war. Er
verwendet sie gezielt, um sie in einen Zusammenhang mit den poetologischen
Fragestellungen zu bringen, die im zweiten Teil des Gespriches aufgeworfen wer-
den.'” Tatsdchlich stellt die Art und Weise, mit der sich der Text in einer durch und
durch >perversen< Bewegung regelrecht selbst umstiilpt und mit der er die rhetorischen
Figuren (das ethymologische Riderwerk'”™ von Analogien, Paronomasien,
anagrammatischen Ableitungen, etc.) ausstellt, die den Text als Text iliberhaupt erst
konstituieren (ganz zu schweigen von den Anspielungen auf den Schreiblehrunter-
richt), eine sprachtheoretisch versierte Variante der transzendentalpoetischen Verfah-
rensweisen dar, die gemeinhin mit dem Begriff des »romantischen Romans« verkniipft
werden.'” Die erste poetologische Konsequenz, die aus diesen metatextuellen Re-
flexionen gezogen werden kann, erscheint klar: Die Einflechtung eines etymologi-
schen Diskurses, der die (durch das Medium der alphabetischen Schrift verdeutlichte)
Eigendynamik der Signifikanten sozusagen auf die Textoberfldche bringt, fiihrt gera-
dezu zwangsldufig zu einer Infragestellung der texttheoretischen Kategorien von
>Autor< und >Werk« (was wiederum die eingehende Auseinandersetzung mit Goethes
Werken erklért, die auch in Schweden als regelrechte Verkodrperung dieser Kategorien
angesehen werden).'"” Die entwickelte Dynamik, die dem Prinzip der letztendlich

"% Carstairs 1829, S. 76.

7" Generelle Uberlegungen zum Zusammenhang zwischen Poetologie und Wortspiel finden sich in
Stingelin 1988.

Die maschinelle Metapher ist angebracht, da es nicht nur um das konstituierte Netzwerk von
Begriffen geht, in das die ethymologische Spekulation miindet, sondern um die Text-Bewegungen,
die Zeichenmaschinen, die dieses Netzwerk herstellen.

Tatsdchlich werden hier im strengsten transzendentalpoetischen Sinne Poesie und (Sprach-)
Wissenschaft in ein wechselseitiges Reflexionsverhiltnis gesetzt. Vgl. etwa das 391. Athendums-
Jfragment: »Lesen heiBt den philologischen Trieb befriedigen, sich selbst literarisch affizieren. Aus
reiner Philosophie oder Poesie ohne Philologie kann man wohl nicht lesen.« (FSKA 2, 239) Diese
Behauptung lieBe sich in Anlehnung an die Ausfilhrungen Stefan Willers sogar noch
konkretisieren. Wenn dieser namlich zeigt, daB sich die etymologischen Untersuchungen des
Sprachwissenschaftlers Johann Arnold Kannes letztendlich dadurch auszeichnen, dafl er die
poetologisch-rhetorische Verfahrensweise der Transzendentalpoesie auf die Sprachwissenschaft
anwendet (vgl. Willer 2000, 130), dann treibt Almqvist dieses Spiel noch weiter, indem er die
ethymologia nun auf den poetologischen Diskurs zuriickprojiziert, um dessen sprachliche Grund-
lagen zu beleuchten.

Immer noch lesenswert dazu sind Bachtins Ausfiihrungen zum »>autoritiren Wort« »Das autoritire
Wort verlangt von uns bedingungslose Anerkennung und keineswegs freie Aneignung und Assimi-
lation an unser eigenes Wort. Deshalb 146t es keinerlei Spiel mit dem einrahmenden Kontext, mit

108

109

110



232 III. PERVERS SCHREIBEN

nicht abschlieBbaren textuellen Perversion innewohnt (und die hier etwa durch die
metonymisch fortschreitende Namenskette illustriert wird), 148t sich weder iiber die
organische Metaphorik eines Textganzen regulieren noch iiber die Metapher einer
selbstprdsenten Stimme sistieren.

Wohlgemerkt: Das >Gemurmel< wird nicht einfach gegen die >Stimme«< aus-
gespielt. Die Vorstellung, das nicht semantisierbare »>Gemurmel< sozusagen als >Ur-
grund der Sprache« erténen zu lassen, wiirde selbst wieder der Rhetorik der Stimme
zum Opfer fallen. Der Text zeigt nicht nur auf, dal die >eigene« Stimme von einer
Vielzahl von fremden Stimmen unterlaufen wird (ein solche polyphone Unter-
wanderung des >Eigenen< durch das >Fremde« lieBe sich noch in der Vorstellung einer
tiberbordenden Sinnfiille auffangen), sondern daf sie auf dem vom Text inszenierten,
metonymischen und in sich gebrochenen Prinzip der >Uber-setzung« griindet (siche
dazu auch Kap. 13.3). Da die Vorstellung von Stimmlichkeit auf diese Weise durch
jene rhetorischen Elemente unterlaufen wird, iiber die sie sich selbst konstituiert,
wird sie grundlegend dekonstruiert.

Die ersten literaturhistorischen SchluBfolgerungen, die indirekt aus diesen Uber-
legungen gezogen werden, iiberraschen keineswegs: Die texttheoretischen Refle-
xionen fiihren zu einer bewuBten Aufwertung einer >Literatur auf zweiter Stufe<'"
(angesprochen werden die karnevalesken Schreibweisen bei Rabelais, Sterne und Jean
Paul, aber auch die spétantike Literatur, deren Leistung in einer rein textuellen
Transformation antiker Vorbilder zu bestehen scheint); d.h. einer »parasitéren«
Literatur, die sich nicht nur bewuft ist, dal Texte immer schon von einem nicht
regulierbaren textuellen Netzwerk durchzogen werden (oder besser von zukiinftigen
Netzwerken durchzogen sein werden), sondern die mit dieser Tatsache kreativ um-
zugehen versucht. Welche Provokation eine Aufwertung solcher Schreibweisen
bedeutet, zeigt der bewuBte Bezug auf deren »Barbarismus«,''* den wir jetzt — etwa
mit einem Blick auf die mittelalterliche Verfahrensweise der Ethymologia — genauer
als den Text >umstiilpende<, das einzelne Wort >disseminierende« Verfahrensweise
beschreiben kénnen.

seinen Grenzen zu, keine allmahlichen und flieBenden Ubergiinge, keine freien schopferischen
stilisierenden Variationen.« (Bachtin 1979, S. 230)

""" vgl. Genette 1993.

12 Vgl. Anm. 5. Die Verwendung des Ausdrucks kann aber auch als direkte Entgegnung auf Atter-
boms Poesiens Historia verstanden werden kann. Der Abschnitt zur Literatur der Spitantike, der
von Atterbom unter der Rubrik »Barbarismen« (Atterbom 1861, S. 148) zusammengefafit wird, ge-
hort zu den spannenderen Kapiteln seiner Geschichte der Weltliteratur, da er diese Periode als ne-
gative Folie benutzt, um den methodischen Rahmen, die dsthetische Programmatik seiner eigenen
Arbeit zu umreifien.



9.6. Pervers schreiben (Almqvist schreibt Jean Paul)

In Anlehnung an die bisher gemachten Beobachtungen 148t sich das spezifische
Ironie- und Humorkonzept des Textes konkretisieren. M.E. besteht die entscheidende
Differenz zur frilheren Auseinandersetzung mit diesen Tropen einfach darin, da Alm-
qvist sein ohnehin schon sprachtheoretisch reflektiertes Humorkonzept mit Om
mamseller auf das Medium »>Sprache< selbst zu applizieren versucht. Die
disharmonische Wirkung, die die humoristische Schreibweise durch die Strategie
einer »inneren Zersplitterung« (»inre sondring«) anstrebt, wird hier auf das Medium
(Sprache oder Schrift) selbst bezogen.

Wiihrend das Humorkonzept in »Afven om humor, och stil deri« noch darauf ab-
zielte, ideologisch geprigte Denk- und Redeweisen in Form von einer textumfassen-
den semantischen Ambivalenz zu unterlaufen und in das Wechselspiel einer >unab-
schlieBbaren< De/Konstruktion zu verwickeln, kreist die sprachtheoretische Reflexion
in Om mamseller, die auf den ersten Blick génzlich harmlos wirkt, um eine viel be-
unruhigendere Destabilisierung von Sprache selbst. Die Offenlegung einer konstitu-
tiven Fremdheit der eigenen Rede 146t sich weder dialektisch autheben noch auf eine
schlichte begriffliche Ambivalenz (etwa >eigen-< und >fremdbestimmt<, >harmonisch«
und >disharmonisch<) reduzieren. Begreift man >Disharmonie« rein sprachlich als
Gegenkonzept zu einer harmonisierenden >Aufhebung< von Subjekt und Objekt,
Buchstaben und Geist etc. (einem phantasmatischen Uberblenden von Symbolischem
und Imaginidrem), so wird sie in Om mamseller so weit vorangetrieben, bis genau
das symbolische Medium, iiber das sich das Phantasma >Harmonie« selbst erst be-
griinden kann, einer konstitutiven >inneren Zersplitterung¢, d.h. einer ihm eigenen
Heteronomie iiberfiihrt wird. Humor duflert sich nicht mehr in der Zerstdrung eines
spezifischen Phantasmas, sondern in einer viel subtileren Infragestellung der textuel-
len Bedingung der Méglichkeit von Phantasmen iiberhaupt.

Diese spezifische Wendung des Humorkonzeptes 148t sich schon ihrer Intention nach
von den affirmativen poetologischen und sprachtheoretischen Konzepten der schwe-
dischen Romantiker abgrenzen, auf deren Reflexionen sich der Text seinerseits iro-
nisch bezieht.'”® Interessanter scheint die Relation zu transzendentalpoetischen Kon-
zeptionen der deutschen Romantik zu sein, die auch zu einer Reflexion der grund-
legenden sprachlichen und schriftlichen Voraussetzungen von Poesie gefiihrt haben.

" In dieser Einschitzung der Asthetik der Uppsaliensischen Romantik ist Vorsicht geboten. In meinen

Interpretationen habe ich mich (nicht zuletzt aus heuristischen Griinden) auf die rein theoretischen
Positionen von Palmblad und Atterbom bezogen. Es wiire nither darauf einzugehen, wie diese
Theorien in den theoretisch-literarischen Texten der beiden Phosphoristen reflektiert werden. So
erscheint es mir beispielsweise nicht unerheblich zu sein, daB der Dialog »Ofver Romanen« an
einen Roman-Zyklus angelehnt ist (vgl. Anm. 9), der das im Gespridch vertretene poetologische
Programm kritisch zu perspektivieren hilft. Gleiches gilt fiir Atterbom, der in Lycksalighetens o
nichts anderes als eine kritisch reflektierte Fiktionalisierung unterschiedlicher semiotischer Kon-
zepte des friilhen 19. Jahrhunderts vorfiihrt. Vgl. Fischer 1998.



234 III. PERVERS SCHREIBEN

Wenn Transzendentalpoesie auch wirklich transzendentalpoetisch praktiziert wird,
dann miindet sie nahezu automatisch in eine Figuralisierung von Textfiguren, welche
die spezifische Form der Textualitit, iiber die sich Texte in der Lektiire konstituieren,
in diesen Texten selbst abbildet.''"* Texte, die einem solchen in sich verwickelten,
metapoetischen Konzept unterliegen, heben sich selbst nicht etwa reflexiv auf,
sondern laden zu stindigen neuen Lektiiren ein, die die vorgefiihrte Reflexion von
Semioseprozessen (das >Lesen des Lesens<, das »>Verstehen des Verstehens<) ins
Unendliche fortfiihren.'"® Das Konzept zeugt also von dem sprach- oder medientheo-
retischen Bewuftsein, dal sich Sprache in ihrer Medialitidt nicht reflexiv aufheben
1aBt. Schon aufgrund seiner medientheoretischen Implikationen mufl das Ironie-
konzept Schlegels deshalb — trotz aller theoretischen Verbundenheit — von den dsthe-
tischen Konzepten abgegrenzt werden, die sich direkt oder indirekt auf das Prinzip der
»intellektualen Anschauung< Schellings oder Fichtes (oder gar auf die dialektischen
Aufhebungsphantasien Hegels) berufen.

Wenn ich dennoch einen Unterschied zwischen Almqvists spiten Textverfahren
und dem Prinzip der >romantischen Ironie< markieren mochte, so hat dies in erster
Linie mit dem philosophischen Anspruch der Schlegelschen Theorie zu tun (ich be-
schrinke mich hier auf das Ironiekonzept Schlegels, ein Bezug auf die entsprechenden
Uberlegungen bei Novalis wiirde an dieser Stelle zu weit fiihren). So versucht
Schlegel die geschilderte Prozessualitit, in die sich ein in sich selbst gespiegelter
Text iiber einen Prozel fortlaufender Semiosen verwickelt, selbst zum AnlaB fiir
weitreichende philosophische Reflexionen in Anspruch zu nehmen (z.B. »Die
Philosophie ist die eigentliche Heimat der Ironie, welche man logische Schonheit
definieren mochte: [...] Die Poesie allein kann sich auch von dieser Seite bis zur
Hohe der Philosophie erheben«; FSKA 2, 152). Uber unterschiedliche Metaphern
wird der >infiniten Bewegung< dieses (Zeichen)Prozesses ein >Eigenleben< zuge-
sprochen, das seinerseits als paradoxes und reflexiv nicht einholbares Abbild des

""" Vgl. die bekannten Fragmente und Ausfiihrungen Schlegels, die auf eine wechselseitige Durch-

dringung von Poesie und Wissenschaft abzielen, welche letztendlich in eine Infinitisierung der
ironischen Bewegungen miindet. Ich verweise stellvertretend auf die Definition im 238. Athend-
umsfragment, die in die paradox anmutende Aufforderung nach einer kritisch-poetischen Per-
spektivierung der eigenen poetischen Praxis miindet, d.h. einer Poesie, die »iiberall zugleich Poesie
und Poesie der Poesie« sein soll (KFSA 2, 204). Ich gehe an dieser Stelle nicht auf die umfang-
reiche Sekundirliteratur zu den Themen von Transzendentalpoesie und des damit verbundenen
Verstandnisses einer romantischen Ironie ein (vgl. dazu den entsprechenden Artikel im Romantik-
Handbuch, Oesterreich 1994), sondern verweise stellvertretend auf Walter Benjamins immer noch
lesenswerte Dissertation Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik (Benjamin 1978)
sowie auf Frank 1989a, S. 231-323, Bubner 1995, de Man 1996 und Hamacher 1998, S. 195-234
(»Der ausgesetzte Satz«), die alle auf die philosophischen Implikationen dieser Theorie (v.a. die
Auseinandersetzung mit Fichtes Wissenschaftslehre) aufmerksam machen.

Programmatisch hierzu Schlegels eigene Ausfithrungen in dem Essay Uber die Unverstindlichkeit
(KFSA 2, 363-372). Vgl. de Man 1996, Fohrmann 1994 und Schumacher 2000, S. 159-255 (hier
auch ausfiihrliche Angaben zur Sekundarliteratur, u.a. iiber die Frage, ob der Essay tatsichlich als
Einlésung einer romantisch-ironischen Poetologie gedacht werden kann oder nicht).

115



9. Das Gemurmel schreiben 235

»Absoluten«< fungiert: »Ironie ist klares BewuBtsein der ewigen Agilitit, des un-
endlich vollen Chaos.« (FSKA 2, 263)''®

Es geht mir keineswegs um die miiige Frage, ob Schlegel etwa mit seinem
programmatischen Essay »Uber die Unverstiindlichkeit« in einer iiberspannten Be-
wegung letzten Endes doch Verstindlichkeit (eben die »Verstindlichkeit des Unver-
stindlichen selbst<) fiir sich beansprucht oder nicht. Die performative Einlésung des
metareflexiven Programmes einer >Ironie der Ironie< durch den Essay ist zu bewuf3t
darauf angelegt, den Leser, der sich auf diese Fragen einlidBit, in fortlaufende Wider-
spriiche zu verfangen.'"” Nicht wie die Fragen nach Sinn und Unsinn oder Versteh-
barkeit und Unverstindlichkeit beantwortet werden, scheint mir entscheidend zu sein,
sondern daf3 man iiberhaupt dazu gedringt wird, sich diese Fragen zu stellen.'"® Die
Semioseprozesse der Leser werden damit von vornherein in den Dienst einer philo-
sophischen Argumentation gestellt, der es um nichts weniger als um das infinit fort-
laufende >Verstehen des Verstehens<''” geht: »Ironie ist die Form des Paradoxen«
(FSKA 2, 153), stellt Schlegel selbst lakonisch fest, wobei das Paradoxe in diesem
Fall auf die infinite Performanz der Widerspriiche und Aporien verweist, in die sich
das kontemplative Denken des >Absoluten<, des »Anfangs¢, des >Grundes«< genauso

"% Ich bin mir durchaus bewuBt, daB es nicht mdglich ist, der mit Verschiebungen und Widerspriichen

operierenden Begriffsentwicklung Schlegels mit der Angabe eines aus den Fragmenten entlehnten
Zitates gerecht zu werden. Da mir allerdings nur daran gelegen ist, Differenzen zur spiten
Poetologie Almqvists zu markieren, habe ich mich aus heuristischen Griinden fiir diese problema-
tische Darstellungsart entschieden.

Das Notige dazu hat Jiirgen Fohrmann in seiner Analyse des Textes gesagt: »Hier wird m.W. zum
ersten Mal ironisch mit einem Ethos gebrochen, das sich entweder ganz auf die Seite der Unver-
stiandlichkeit oder auf die Seite der Verstindlichkeit zu stellen versuchte. Zum ersten Mal geht es
auch darum, die Differenz von Eigentlichem und Uneigentlichem als Differenz aufrechtzuer-
halten, weil nur sie es vermag, die entsetzliche Ode einer kalkulierten Welt, der die >harmonisch
Platten« frénen, ebenso zu iiberwinden wie die Triume des Obskurantismus. Schlegel denkt die auf
Dauer gestellte Unterscheidung als eine Bewegung, die aus der >Unméglichkeit und Notwendigkeit
einer vollstindigen Mitteilung« entsteht. Solche Bewegung verdankt sich der Form des Paradoxen,
die dazu fiihrt, eine Aufhebung des Widerspruchs durch das Kreuzen der Grenze zwischen den
beiden Seiten der Unterscheidung zu versuchen. Hierbei kommt es allerdings nicht zu einer Lo-
sung, sondern die Operation fiihrt ausschlieBlich zur Bildung einer neuen, abgeleiteten, aber auch
nichts endgiiltig entritselnden Differenz. Alle Paradoxie ist daher eine zwischen Verstidndlich- und
Unversténdlichkeit und erfordert als endloser Verlauf ihrer nicht erfolgenden Klirung ein Ver-
fahren, das Schlegel ganz konsequent als ein ironisches bezeichnet. Alle Paradoxie ist Ironie, jede
Handhabung der Differenz von Versténdlich- und Unverstdndlichkeit erzwingt in diesem Sinne
eine ironische Methode der Darstellung.« (Fohrmann 1994, S. 212)

»So stellen sich, von Anfang an, Fragen iiber Fragen: Sagt man etwas iiber die Unverstindlichkeit,
wenn man etwas iiber Uber die Unverstandlichkeit sagt? Kann — oder sollte — ein Text, der den
Titel Uber die Unverstindlichkeit trigt, selbst unverstindlich sein? Oder verstindlich? Wie kann
man — im einen oder anderen Fall — dariiber schreiben? Kann ein Schreiben siiber das Uber«
tiberhaupt eine Position der Verstindlichkeit voraussetzen?« (Schumacher 2000, S. 159) — Schon
mit diesen einleitenden Fragen markiert Schumacher seine Bereitwilligkeit, sich >verstehend< anf
den Text einzulassen, dessen philosophischen Anspruch er auch durch seine — im weitesten Sinne
diskursanalytisch motivierte — Analyse nicht im entferntesten zu hinterfragen sucht.

hg Vgl. Hamacher 1998.

L7

118



236 III. PERVERS SCHREIBEN

verstrickt wie unterschiedliche Ansitze, Denken und Wissen kommunikationstheo-
retisch zu begriinden.

Almgqyvist dagegen — und dies ist der springende Punkt der folgenden Analysen —
prisentiert in seinen spédten Texten eine erheblich niichternere und, wenn man so
will, (sprach)materialistischere Variante dieses avancierten Ironiekonzeptes. Die
sprachliche Selbstreflexion steht nicht im Dienst der »gro3en philosophischen< Fra-
gen nach »Sinn< und »Unsinng, »absolutem Verstehen und absolutem Nichtverstehen«
(FSKA 2, 164), sondern ist eben »>nur< als ein analytisches Sprachspiel zu verstehen,
das die spezifischen Prinzipien der Generierung eines gegebenen Diskurses pervertiert
(wodurch >kleine< Paradoxien, >kleine< Risse in der Sprache provoziert werden).

Genau an dieser Stelle erschien mir der Riickgriff auf Deleuzes Differenzierung
zwischen >Humor« und >Ironie< gewinnbringend zu sein. Sicherlich hatten auch die
Friihromantiker an jenem >Denken der Grenze, der Oberfliche, der Sprache selbst<
teil, das Deleuze mit dem Begriff des »pervertierenden< Humors zu umschreiben ver-
sucht. Ja, die Tradition dieser Sprachreflexion, an die Deleuze mit seiner Reflexion
iiber die rein sprachliche Perfomanz jenseits von Bedeutung, Bezeichnung und Mani-
festation ankniipft, ist maBgeblich durch Uberlegungen von Schlegel und Novalis
geprigt.'”

Da die Perversion von Texten bei Schlegel aber immer durch philosophische
Fragestellungen motiviert und dominiert wird, kommt es zu entscheidenden Modifi-
kationen. Die potenzierte textuelle Performanz wird in seinen theoretischen Ent-
wiirfen bezeichnenderweise hiufig mit der Metapher von infiniten Spiegelungen'®!
beschrieben, die in der Regel darauf hinauslaufen, das >konversive< und >subversive«
Potential der Sprache in einer paradoxen simultanen Bewegung gegeneinander aus-
zuspielen: »Eine Idee ist ein bis zur Ironie vollendeter Begriff, eine absolute Syn-
thesis absoluter Antithesen, der stete sich selbst erzeugende Wechsel zwei streitender
Gedanken.« (FSKA 2, 184) Auch wenn die »Synthesis absoluter Antithesen« auf gar

"2 Man vergleiche etwa die bekannten Ausfithrungen aus Novalis’ Monolog: »Es ist eigentlich um das
Sprechen und Schreiben eine nirrische Sache; das rechte Gesprich ist ein bloBes Wortspiel. Der
licherliche Irrthum ist nur zu bewundern, daff die Leute meinen — sie sprichen um der Dinge
willen. Gerade das Eigenthiimliche der Sprache, daf sie sich blos um sich selbst bekiimmert, weif3
keiner.« (NoW 2, 438) Inwieweit diese und Schlegels Ausfiihrungen zur >reellen Sprache« auf die
»Friihgeschichte der Medientheorie< (Nietzsche, Benjamin) Einflu genommen haben, 1d6t sich der
Rezeptionsgeschichte von Karl-Heinz Bohrer entnehmen. Vgl. Bohrer 1989, S. 25-94. So lassen
sich etwa Benjamins Ausfithrungen aus dem Essay Uber die Sprache iiberhaupt und iiber die
Sprache des Menschen, auf die ich zuriickgegriffen habe, um das Projekt einer »sich selbst
mitteilenden Sprache< zu umreilen (vgl. Kap. 3.3), direkt auf ein Studium der entsprechenden
Uberlegungen Schlegels zuriickfiihren. Vgl. Benjamin 1978, S. 49. Zu Benjamins Schlegel-
Rezeption vgl. neben Bohrer auch Fohrmann 1994.

Ich spiele auf die Ausfiihrungen aus dem 116. Athendumsfragment an: »Nur sie [die romantische
Poesie] kann gleich dem Epos ein Spiegel der ganzen umgebenden Welt, ein Bild des Zeitalters
werden. Und doch kann auch sie am meisten zwischen dem Dargestellten und dem Darstellenden,
frei von allem realen und idealen Interesse auf den Fliigeln der poetischen Reflexion in der Mitte
schweben, diese Reflexion immer wieder potenzieren und wie in einer endlosen Reihe von
Spiegeln vervielfachen.« (FSKA 2, 182)

121



9. Das Gemurmel schreiben 237

keinen Fall mit den »Aufhebungs<-Phantasien unterschiedlicher identitéitsphilosophi-
scher Konzepte verwechselt werden darf, sondern im Gegenteil auf eine subtile De-
konstruktion der spezifischen temporiren, semiotischen und medialen Voraussetzun-
gen eines — wie auch immer fundierten — dialektischen Denkens verstanden werden
mufB, wird die ironische Performanz des Textes doch von vornherein reguliert und auf
jenes >geziihmte« philosophische Wechselspiel'” verpflichtet, das Deleuze als alter-
nierende Bewegung von Tragik und Ironie zu beschreiben und gegeniiber der rein
sprachlichen Selbstreferentialitiit des sich ereignenden Humors abzugrenzen versucht.

Aufgrund dieser Beobachtung vertrete ich die These, daB die spéten Schriften
Almgqvists — noch deutlicher als seine friilhere Humortheorie — eher von einer ein-
gehenden Lektiire der Schriften Jean Pauls zeugen als von einer erneuten Auseinan-
dersetzung mit dem Ironiekonzept Schlegels.

Auch wenn die beriihmten Humor-Kapitel der Vorschule belegen, daf} sich Jean
Paul nach seinen anfidnglichen Invektiven weit auf die tranzendentalpoetischen Posi-
tionen der Jenaer zubewegt hat, legt er immer noch groBen Wert darauf, Differenzen
zwischen den Konzepten von transzendentalem Humor (transzendentalem Witz) und
romantischer Ironie zu markieren.'” Dabei macht er selbst immer wieder auf die
Dominanz philosophischer Fragestellungen aufmerksam, die verhinderten, dal das
poetische Potential einer Transzendentalphilosophie in den poetischen Schriften der
Jenaer auch wirklich zur Entfaltung komme:

Wir kénnen nichts sein als erstlich entweder Philosophen oder Dichter, insofern wir
schaffen, zweitens beides zusammen. Wer von uns allen hier hat nicht schon zugleich
geschlossen und gedichtet, auf dem Musenberg geschlafen und eingefahren? Ist einer
ein Poet: so wird er natiirlicherweise auch ein Philosoph; ist einer dieser, so ist er
jener, desgleichen der Rest; — wie ein Seiltinzer spannt man jetzo stets das poetische
Schlappseil und das philosophische Straffseil zusammen auf. Ich glaube, eben dieses
Gliick, so leicht den Doppel-Adler der Menschheit (zugleich den poetischen im Fluge,
den philosophischen im Auge) in sich zu verbinden, ist es, was manche an sich
schwache Kopfe, die sich vor dem Ubertritt zur neuen Schule nichts zutrauen durften,
nicht ohne Grund so stolz macht. Warum wir aber als Philosophen allein stolz sind, ist
darum: jeder oberste Grundsatz gibt Herabsehen auf die Menschen, die er mehr in sich
begreift als sie ihn. (JPW 1:5, 418)

Im Gegensatz zu Waltraud Wietholter wiirde ich in der Beschreibung der hier mar-
kierten Distanz zu der frithromantischen Poetik nur ungern auf den Generationenkon-
flikt zwischen einer >realistisch< und einer »idealistisch< bestimmten philosophischen

122

Mit den Bezeichnungen »stete[r] Wechsel von Selbstschopfung und Selbstvernichtung« (FSKA 2,
172), »ein Gefiihl von dem unaufloslichen Widerstreit des Unbedingten und des Bedingten, der
Unmoglichkeit und Notwendigkeit einer vollstindigen Mitteilung« (FSKA 2, 160), »eine ununter-
brochne Kette innerer Revolutionen« (FSKA 2, 255) seien nur einige Belege fiir dieses Wechsel-
spiel genannt, dessen philosophische Implikationen Schlegel mit dem bekannten 53. Athendums-
Jragment auf den Punkt bringt: »Es ist gleich todlich fiir den Geist, ein System zu haben, und keins
zu haben. Er wird sich also wohl entschlieBen miissen, beides zu verbinden.« (FSKA 2, 173)

Zu Ubereinstimmungen und Differenzen zwischen Friedrich Schlegels und Jean Pauls transzen-
dentalpoetischen Konzepten vgl. Wietholter 1979, S. 33-121.



238 II1. PERVERS SCHREIBEN

Position rekurrieren.'** Dazu erscheinen beide Konzepte zu sprach- und bewuBtseins-
reflektiert zu sein. Tatsédchlich trifft die Kritik, die Jean Paul an den vermeintlichen
Vertretern des >Fichte-Kreises< (Jean Paul spricht etwa vom »Fichtisten Schlegel«
oder der »Schleiermacher-Schlegel-Fichtischen Teufels-Ackommodazion«'®) formu-
liert, weniger deren philosophische oder dsthetische Grundposition als ihren konkre-
ten Umgang mit Sprache (aus dem sich dann wieder weitgehende Riickschliisse auf
philosophische Positionen ziehen lassen)."® Der sich metawissenschaftlich gebr-
denden Philosophie Fichtes wie der sich metawissenschaftlich und metapoetologisch
gebirdenden Transzendentalpoesie Schlegels wird ein Sprachgebrauch unterstellt,
welcher die Wirkungsweise anderer Diskurse schlichtweg durch iiberstiegene Abstrak-
tion in sich aufzuheben verspricht und in dieser Aufhebung die grundlegende He-
teronomie des eigenen Zeichengebrauches vergifit (genau dieser aber steht — wie sich
dem Motto dieses Kapitels entnehmen 148t — im Zentrum des von Jean Paul ent-
wickelten Humorkonzeptes).'”” Polemisch iiberspitzt heiBt das, daB die Wirkungs-
weise der Philosophie Fichtes — und der (nach Meinung Jean Pauls) an diese Philo-
sophie angelehnten é&sthetischen Konzepte der Frithromantiker — nur aus einem
selbstvergessenen Sprachspiel resultiert:

[Dlie Wissenschaftslehre ist die philosophische Rechnung des Unendlichen. Ist man
nur einmal aus der Region der endlichen und erklédrlichen Groflen in die der unendlichen
und unerklirlichen hinausgestiegen: so versiert man in einer ganz neuen weiten Welt,
in der man vermittelst der bloBen Sprache — denn weder Begriffe noch Anschauungen
langen herauf oder halten in diesem Ather aus — wie auf einem Fausts-Mantel leicht hin-
und herbewegt; so dal das Unerklirliche sozusagen ein Besen ist, iiber welchen die

'** »Um es vorweg zu sagen: die iibergeordnete Kategorie des Witzes liegt fiir Jean Paul im Humor,

fiir Schlegel in der Ironie. In beiden Fillen handelt es sich um keine zufillige oder gar willkiirliche
Zuordnung, sondern um die Konsequenz einer philosophischen Entscheidung von so
grundsitzlicher Art, dal} sich die Vergleichbarkeit zumindest von der Intention her am Ende auf
einige wenige Aquivokationen beschriinkt. Historisch wie systematisch trennt sie die sogenannte
kopernikanische Wende in der Philosophie, die das 18. Jahrhundert in zwei Lager gespalten hat:
Realisten und Idealisten.« (Wietholter 1979, S. 35)
'# Zitiert nach Wietholter 1979, S. 36.
26 Vgl. dazu — mit breitem Uberblick iiber die zeitgendssische Sprach- und Schrifttheorie — Schmitz-
Emans 1992b: »Wihnen die philosophischen Nihilisten [gemeint ist Fichte], bei der Konstruktion
ihrer Gedankengebiude den eigenen Bedingungsgrund von Erfahrung und Sprache unterlaufen zu
kénnen, so huldigen ihre poetischen Kollegen einem analogen Absolutheitswahn. Wie Hamann,
Herder und Jean Paul die philosophische Spekulation an die sprachlich vermittelte und in Sprache
aufgehobene sinnliche Erfahrung als an eine unhintergehbare Instanz verweisen, so weist letzterer
in der Vorschule auch die Dichter auf die Griindung aller Darstellung in Erfahrung hin. Welt-Stoff
ist die Voraussetzung aller poetischen Entwiirfe. Dieser ist nun allerdings niemals ein amorphes,
bloBes >Material<. Es ist dem sprachfihigen Ich im wesentlichen als sprachlich vermittelter Stoff
gegeben. Und so bildet die >welthaltige< Sprache fiir den poetischen Darstellungsprozefl ebenso-
wohl die wesentliche Bezugsinstanz wie fiir die philosophische Spekulation. Scharnier zwischen
dem Ich und den Dingen wie zwischen Erfahrungswirklichkeit und poetischer Imagination ist die
Zwischenwelt der »Namen«< und der Worter.« (Schmitz-Evans 1992b, S. 150)
Zu den sprachtheoretischen Implikationen von Jean Pauls Theorie des Witzes vgl. Wiethélter 1979,
S. 13-32, und Schmitz-Evans 1992a und 1992b.

127



9. Das Gemurmel schreiben 239

Hexe, nach dem Volksglauben, nicht wegschreiten kann, auf dem sie aber hoch iiber der
Erde durch die Liifte reitet. JPW 1:3, 1016)

Dabei geht Jean Paul sehr konkret darauf ein, wie hier mit Sprache (also dem Besen,
auf dem man >fliegen<, aber den man nicht >liberspringen< kann) umgegangen wird:

Wenn nun der Philosoph seine Rechenhaut aufspannt und darauf die transzendente
Kettenrechnung treiben will: so weiset ihm die blose Sprache drei gewisse Wege an,
sich zu — verrechnen. [...]

[Das] beste Kunststiick ist, das Gold des Wirklichen diinn und breit zu schlagen, um es
durchzusehen. Da nicht in der Sprache, wie in der Mathematik, Identitit des Zeichens
und Objektes stattfindet, ja da die Worte nicht einmal Schattenbilder, nicht einmal fiinf
Punkte vom Objekte — denn diese geben doch etwas von der Sache — sondern willkiir-
liche, nichts malende Schnupftuchknoten der Besinnung sind: so ist fiir den Philoso-
phen, der immer das Ei frither ausbldset als ausbriitet, die Sprache gerade ein unent-
behrliches Werkzeug. Die Welten des Wirklichen (in und auBer ihm), die er erklirt
durch Einschmelzung in eine unerklirliche, schatten sich in der Vorstellung nur als
Kreise der vorigen Kugeln ab;, und diese Kreise oder Vorstellungen werden wieder
Punkte oder Zentra in der Sprache. Diese Punktierkunst mit Atomen, diese logische Al-
geber heillet nun Philosophie; d.h. vom Strahle des Wirklichen entwirft die Vorstel-
lung einen trefflichen Schattenrif — dann wird sie von allen spezifischen Verschie-
denheiten so lange ausgeleert, dafl sie schon mehrere Objekte aufnehmen und man z.B.
den Geschmack als einen feineren Geruch oder umgekehrt definieren kann — dann fihrt
man fort und macht sich Begriffe aus Begriffen, bis man so weit ist, dal das ganze Uni-
versum nun mit allen seinen Kriéften und Farben blof3 durchsichtig als ein weites lus-
tiges Nicht-Ich dasteht — dann braucht man noch einen Schritt, so ist auch sogar dieses
Nicht-Ich vom Ich nur im Grade wie >Finsternis von Licht< verschieden, das Ange-
schaute ist die Anschauung und diese das Anschauende oder Ich — und dann ist das weite
Karthago, die unendliche Stadt Gottes, zugeschnitten aus der Haut des Ichs. (JPW 1:3,
1024-1026)

Nun ist die Kritik an Fichte kaum auf die Friihromantiker iibertragbar, die sich ja
dezidiert um eine sprachtheoretisch reflektierte Dekonstruktion des von Fichte ent-
wickelten Paradigmas einer »Thathandlung« bemiihen (vgl. Kap. 4.3). Trotzdem:
Auch wenn sich Schlegel kritisch mit der Wissenschaftslehre auseinandersetzt, so
bewegt er sich in seinen Sprachspielen doch hdufig in dem durch die idealistische
Philosophie vorgegebenen sentleerten< Sprachrahmen.'® Wiihrend sich seine trans-
zendentalpoetischen Reflexionen so oft um sehr abstrakte GroBen — wie das >Ichs,
das »Verstehencs, das »Erzihlen< oder »die Sprache« selbst — drehen, setzt sich Jean Paul
in seinen >humoristischen< Analysen mit den konkreten Funktionsweisen von
spezifischen Sprachspielen unterschiedlichster Diskurse auseinander, die ohne einen
subversiven Anspruch pervertiert werden. D.h., er beschrinkt das Verfahren der
Transzendentalpoesie bewullt nicht auf die Dekonstruktion des philosophischen Dis-
kurses, sondern nimmt auf die ganze Breite des enzyklopidischen Wissens Bezug, in-
dem beispielsweise einzelne Diskurse reflexiv aufeinander bezogen werden. So ver-

'** Dies gilt, obwohl Schlegel zweifelsohne theoretisch maBgebliche Impulse fiir ein aggressive Ver-

mischung und Uberblendung verschiedener Diskurse liefert.



240 III. PERVERS SCHREIBEN

bindet Jean Paul etwa seine Kritik an Fichte mit dem Bezug auf eine optische Meta-
phorik, die an einem konkreten Beispiel zeigt, dal auch die philosophische Argu-
mentation von >fremden< Sprachspielen durchlaufen wird, die sie nicht reguliert, son-
dern von denen sie umgekehrt bestimmt wird:

Da im Brennpunkte der Philosophie alle Strahlen des grolen Hohlspiegels aller Wis-
senschaften sich durchschneiden: so hilt er [der absolute Philosoph] den Punkt fiir den
Spiegel und fiir den Gegenstand, und so den Besitzer aller wissenschaftlichen Form fiir
den Besitzer aller wissenschaftlichen Materie. (JPW 1:5, 418)

Mit der Verschiebung des Erkenntnisinteresses von einem iibergeordneten philoso-
phischen zu einem genuin sprachtheoretischen oder besser diskursanalytischem Inter-
esse geht auch eine Verschiebung in der metaphorischen Beschreibung der sprach-
lichen oder textuellen Bewegungen selbst einher, die durch die Selbstrekursivitit der
Texte hervorgerufen werden. Denn wihrend die Frithromantiker dazu tendieren, diese
Bewegungen auf >Krifte« (etwa die »ewige Agilitit«; FSKA 2, 263; s.0.) zuriickzu-
fiihren, die ein >Innenleben< der Sprache selbst offenbaren,'” erscheinen die Sprach-
analysen Jean Pauls, die — wie gesagt — auf ein konkretes Sprachmaterial bezogen
sind, nahezu technisch oder maschinell bestimmt.' Solche >niichternen< Analysen
konnen die Funktionsweisen von Metaphern, die Wirkung spezifischer Aufschreibe-

2% Das Sprach- und Textverstindnis der Romantiker ist zu komplex, als dal man sich hier einfach mit

dem Hinweis auf die organologische Sprachauffassung des friithen 19. Jahrhunderts begniigen
konnte. Auch wenn in den selbstrekursiven Sprachmodellen sicherlich wesentliche Impulse etwa
aus dem Diskurs der Epigenetiker fortwirken, werden die iibertragbaren Vorstellungen einer orga-
nischen Genese und erst recht die einer organischen Ganzheit von Texten transzendentalpoetisch
gebrochen. Ohne dies niher ausfithren zu kénnen, denke ich deshalb, dal chemische Modelle des
Verbrennens und Verschmelzens mindestens eine genauso entscheidende Rolle spielen wie die
Vorstellung eines autonomen >Wachsens< der Sprache. Vgl. etwa das 404. Athendumsfragment,
das der Philologie gewidmet ist: »Philologie ist ein logischer Affekt, das Seitenstiick der Philo-
sophie, Enthusiasmus fiir chemische Erkenntnis: denn die Grammatik ist doch nur der philo-
sophische Teil der universellen Scheidungs- und Verbindungskunst.« (FSKA 2, 241) Allerdings ist
es bezeichnend, daff die Chemie in der Hierarchie der poetologischen Wissenschaften trotzdem
unter den organischen Wissenschaften eingestuft wird: »Verstand ist mechanischer, Witz ist
chemischer, Genie ist organischer Geist« (FSKA 2, 232) Das Zitat belegt, dafl sich die Metaphern
von Mechanik, Chemie oder Organik immer auf >Geistes<-Kriifte beziehen, die >unterhalb< der
materiellen Zeichen wirken. Dies schlidgt sich sehr konkret in der Schriftauffassung Schlegels
nieder. Obwohl er das differentielle Spiel der Schrift fiir die Konzeption arabesker Schreibweisen
auszureizen versucht, hilt er trotzdem an der Leitdifferenz zwischen >Buchstabe< und >Geist< fest.
Vgl. dazu die exzellenten Ausfiihrungen von Wellbery 1987.

Zu Jean Pauls >maschinellem<« Denken und Schreiben vgl. die philosophiehistorische Studie von
Wilhelm Schmidt-Biggemann, der die Maschine als maBgebliches Modell des philosophischen
Diskurses im 18. Jahrhundert in Anspruch nimmt. Dal hier allerdings Maschinen wirken, welche
die Okonomie herkémmlicher Produktionsmodelle sprengen, zeigen die Ausfiihrungen von Horisch
1992a, S. 47-67 (»Jean Pauls Sprach- und Junggesellenmaschinen«). In Anlehnung an das in der
letzten Anmerkung zitierte 366. Athendumsfragment kénnte man vielleicht sagen, daBl Jean Paul
sich dem Witz cher von der Seite des mechanischen Verstandes nihert, wihrend Schlegel den
Witz eben aus der Perspektive des organischen Geistes zu vereinnahmen sucht.

130



9. Das Gemurmel schreiben 241

systeme oder die Auswirkungen von Veridnderungen auf der buchstiiblichen Ebene der
Texte betreffen (Paronomasien, EtAymologien, etc.)."

Dabei kommt dem Elementarschullehrer Jean Paul (wie Almgqvist) ein Wissen
iiber sprachliche Disziplinierungsprozesse zugute, das seinen schwedischen und deut-
schen Kollegen, die in der Regel in einem universitiren Umfeld agieren, abzugehen
scheint. Nicht von ungefihr verweist Almqvist in Om mamseller auf Jean Pauls Er-
ziehlehre Levana, die im Gesprich der Akademiemitglieder kurioserweise als Beweis
fiir das Fortwirken Rabelaischer Schreibweisen bei Jean Paul angesehen wird (vgl.
Tafel 5). Dies mag zunédchst iiberraschen, denn wie Almqvists entsprechende Ent-
wiirfe vermittelt die Erziehlehre Jean Pauls auf einer inhaltlichen Ebene eher den Ein-
druck einer gediegenen theoretischen Abhandlung, die sich durchaus auf der Hohe des
damaligen pédagogischen Diskurses bewegt. Offensichtlich aber hat Almqvist den
Text sehr gut gelesen. Denn bezeichnenderweise miindet die sprachreflektierte Erzieh-
lehre wie die Vorschule in eine Apologie fiir den Witz ein (eine Maxime, die sich der
Verfasser schon beim Schreiben seiner — auf den zweiten Blick — doch durchtriebenen
Darstellung zu Herzen genommen zu haben scheint).'*

Ich werde noch im Rahmen der Untersuchung von Almqvists spezifischer Wis-
senspoetologie auf den Unterschied zu frithromantischen Textkonzeptionen zu spre-
chen kommen (vgl. Kap. 14). In den beiden folgenden Kapiteln méchte ich die ent-
wickelten Thesen zunichst an der Reflexion von Schrift und Schreibprozessen in den
Handschriften Om versbyggnaden und Nattstycke néher erldutern.

Es wird sich zeigen, daB die Offenlegung des tropologischen Raums, iiber den
sich Sprache konstituiert, erst den Ausgangspunkt einer transzendentalpoetischen
Analyse bildet, die das beruhigende Phantasma von »>durchgeistigten< oder zielge-
richteten Textbewegungen — und seien es solche der Figuration von Textfiguren
selbst — in einer durch und durch »humoristischen« Geste auf einen disziplinarischen
Diskurs zurilickfiihrt, der sich in der spezifischen Materialitidt der Schrift und einer
spezifischen Schreibtechnik niederschligt. Die ausfiihrliche Auseinandersetzung mit
den verschiedenen Methoden der Alphabetisierung, die paradoxerweise erst zu einer
durchgreifenden »Oralisierung« der Sprache fiihren soll, steht in direktem Zusammen-
hang mit der >umgekehrten« transzendentalpoetischen Reflexion, welche der »inneren
Zersplitterung« (»inre séndring«) der Sprache nachgeht. Die Mittel und Werkzeuge,
welche die wie auch immer geartete Vorstellung einer Stimmlichkeit des Textes (die
Durchgeistigung des >toten Buchstabens<) zu erzeugen helfen und damit das grund-
legende Versshnungsmodell der idealistischen Asthetik und Philosophie strukturell

1) Vgl. dazu die §§ 42-55 iiber den Witz in der Vorschule, insb. § 52 iiber das Wortspiel (JPW 1:5,
169-207).

Zur sprach- und schrifttheoretischen Relevanz der Levana vgl. insb. die § 131-132, die mit der
programmatischen Sentenz »Sprache-Lernen ist etwa Hoheres als Sprachen-Lernen« anheben.
Die Anmerkungen zu >Witz und Bildung« finden sich in den § 136-138. Ich konnte im Rahmen
dieser Arbeit leider nicht ausfiihrlich auf die Beziehung zwischen den Erziehlehren Jean Pauls und
Almqvists eingehen, die weitere Riickschliisse tiber Differenzen und Ahnlichkeiten in der
konkreten Sprachauffassung geben konnte.

132



242 ITI. PERVERS SCHREIBEN

vorwegnehmen, werden also zum einen in ihrer Funktion als Korper und Denken dis-
ziplinierende >Medienmaschinen« inszeniert. In Anlehnung an die diesem Abschnitt
vorangestellte Abbildung des Schreiberautomaten von Pierre Jaquet-Droz kdnnte man
sagen, dafl Almgqvist das Rdderwerk selbst zu schreiben versucht, welches den Schrei-
benden von innen reguliert. Zum anderen aber — und diese Reflexion scheint mir bei
weitem interessanter zu sein — wird gezeigt, dal den konkreten Textgefiigen und
Korperpraktiken, die aus der medialen und diskursiven Regulierung von >Sprechenc
und >Schreiben« resultieren, selbst ein irreduzibel heteronomes Moment innewohnt,
das es erlaubt, deren regulative Intentionen von >innen her< zu pervertieren.



	Das Gemurmel schreiben : (ετυμολογια)

