
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 39 (2005)

Artikel: Schrift, Schreiben und Wissen : zu einer Theorie des Archivs in Texten
von C.J.L. Almqvist

Autor: Müller-Wille, Klaus

Kapitel: 4: "Constitui narrare" : zu einer Poetologie des "Vor-Wortes" in C.J.L.
Almqvists Om Plinii Historia Naturalis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858188

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4. »Constitui narrare« - Zu einer Poetologie des >Vor-Wortes< in
C.J.L. Almqvists Om Plinii Historia Naturalis

Historien om plusquamperfektum

Ja nu begyndte det. Det havde kunnet vente lidt
endnu. Det havde kunnet hvis det havde kunnet
vente.

Det har ikke kunnet vente. Hvad det havde
kunnet er plusquamperfektum. Hvad det havde
kunnet er uinteressant.

Det er begyndt. Alt havde kunnet vtere änderndes.

Alt kan ikke vaere anderledes.

Hans-J0rgen Nielsen: Output81

4.1. Vorläufig sprechen: Plinius' Naturalis Historia als »literarisches Werk sui

generis«

In einem 1973 publizierten Aufsatz zur Vorrede der Naturalis Historia des älteren

Plinius konstatiert Thomas Köves-Zulauf einen überraschenden Mangel an
entsprechender Forschungsliteratur:

Das Empfehlungsschreiben an den zukünftigen Kaiser Titus, das Plinius als Einleitung
seiner Naturalis Historia vorangestellt hat, wurde bisher in seiner Ganzheit noch keiner

Analyse unterworfen. Man begnügte sich damit, einzelne Punkte aus dem
Zusammenhang herauszugreifen und sie in textkritischer, quellengeschichtlicher oder
sachlicher Perspektive zu erörtern. Die wissenschaftsgeschichtlichen Gründe aufzudecken,
die dazu führten, wäre nicht schwer und gewiß lehrreich. Doch wichtiger dürfte sein eine
philologische Erforschung des Vorwortes selbst, seines Gedankenganges und seiner
Form. Denn dies verspricht wertvolle Aufschlüsse über das gesamte Werk.*2

Hätte Köves-Zulauf seine Literatursuche auf die Handschriftenbestände der Königlichen

Bibliothek in Stockholm ausdehnen können, so hätte er seine Meinung über

den Forschungsstand revidieren müssen. Allerdings wäre die Suche sehr beschwerlich

gewesen, denn das Manuskript Om Plinii Historia Naturalis (Skrifi ingifven tili Herr

Hugos akademi af Statsrâdet i Latin och Hist. Literar.), in dem der Zusammenhang
zwischen der Vorrede und der Gesamtstruktur der Naturalis Historia ausführlich

81 Nielsen 1967, S. 43. »Die Geschichte über das Plusquamperfekt: Ja nun begann es. Es hätte noch
etwas warten können, [aufgrund der dänischen Syntax wird die Zäsur im Enjambement zwischen
>warten< und >noch< gesetzt] Es hätte können wenn es hätte warten / können [aufgrund der
dänischen Syntax wird die Zäsur im Enjambement zwischen >können< und >warten< gesetzt] / Es

hat nicht warten können. Was es hätte / können ist Plusquamperfekt. Was es hätte / können ist
uninteressant / Es hat begonnen. Alles hätte anders sein / können. Alles kann nicht anders sein.«

82 Köves-Zulauf 1973, S. 134.



78 I. Ad Marginem

beleuchtet wird, ist selbstverständlich in keiner der umfangreichen Bibliographien zur

Plinius-Forschung verzeichnet.

Doch zunächst zurück zur aktuelleren Plinius-Forschung. Bekanntermaßen versucht

der ältere Plinius in der Naturalis Historia, das kosmologische, geographische,

anthropologische, zoologische, botanische, medizinisch-pharmakologische sowie das

metallurgische, mineralogische und kunstgeschichtliche Wissen seiner Zeit in einem

Werk zu vereinigen. Er sieht sich somit mit dem Problem konfrontiert, ein umfangreiches

und heterogenes Textmaterial aufnehmen (Plinius selbst spricht von »ungefähr

2000 Bänden [...] aus 100 ausgewählten Schriftstellern«83) und lesergerecht
verarbeiten zu müssen. Angesichts des Umfangs des immerhin 37 Bücher umfassenden

Textes kommt der traditionell als praefatio bezeichneten Vorrede, in der Plinius auch

auf die entsprechende Funktion des im ersten Buch aufgenommenen Inhaltsverzeichnisses

(bzw. des ausführlichen Registers) eingeht, offensichtlich eine strukturell

wichtige Funktion zu. In der Tat überrascht es daher, daß die Forschung so lange auf
eine eingehendere Analyse des Textes verzichtet hat.

Bei der Vorrede handelt es sich um ein in Briefform gehaltenes Widmungsschreiben

an Titus, den Sohn von Kaiser Titus Flavius Vespasianus.84 Köves-Zulauf
differenziert inhaltlich zwischen Passagen, die der Lobrede an den Prinzregenten gelten,
und solchen Abschnitten, in denen Plinius abwertend auf sein eigenes Werk zu
sprechen kommt. Mit der panegyrischen Aufwertung des Adressaten bei gleichzeitiger
vorsichtiger Apologie der eigenen Produktion bewegt sich Plinius im üblichen
Rahmen ähnlicher Widmungsschreiben. Auch die rhetorische Gestaltung des Briefes

bietet - folgt man der Analyse von Köves-Zulauf - eine mustergültige Umsetzung
der entsprechenden Vorgaben Quintilians. Demprooemium, einer Einleitung, in der
Plinius sein Widmungsvorhaben skizziere, folge eine regelrechte Selbstverteidigung,
mit der der Autor die Vermessenheit dieses Vorhabens zu rechfertigen suche. Den

Auftakt dieser Apologie bilde eine narratio, in der eine kurze Inhaltsangabe der Bände

geliefert wird. An diese regelrechte Auflistung von Fakten schließe sich eine probatio
an, in der Plinius auf die Qualitäten seines Werkes zu sprechen komme und die

spezifischen Gründe seines Vorgehens darzulegen versuche (so insbesondere den

Umgang mit Quellen und die Anlehnung an wissenschaftliche Autoritäten). Schließlich

münde die Argumentation in eine refutatio ein, in der sich Plinius gegen seine

möglichen Kritiker zu wenden versuche. Ein kurzer epilogus schließe die Vorrede ab.

Spannender als diese wenig überraschenden Analyseergebnisse mutet Köves-

Zulaufs These an, der zufolge Plinius' Vorrede eine paradigmatische Funktion
erfülle, indem sie die Struktur des Gesamtwerkes über ein komplexes Netz von
Antizipationen und Korrespondenzen vorbilde. D.h., die Vorrede antizipiere in ihrer
Gesamtheit nicht nur die Gliederung der Einzelbände, sondern spiegele auch das antizi-

83 Plinius 1997, S. 15.
84 Zu Form und Rhetorik des >prefatory letter< oder >epistolary preface< vgl. Janson 1964, S. 19.



4. »Constitui narrare« 79

pierende Verhältnis zwischen Vorrede und Gesamtwerk strukturell wider. So bilde das

prooemium innerhalb der Vorrede die Struktur der gesamten Vorrede und somit wieder

die Struktur des gesamten Werkes ab. Es handelt sich also um eine Abfolge
struktureller Homologien, die Köves-Zulauf nur dann überzeugend belegen kann,

wenn auch das Abbildungsverhältnis zwischen den einzelnen Elementen (z.B.

prooemium und Vorrede) wieder in dem abbildenden Element (in diesem Fall das

prooemium) abgebildet wird.
Übersetzt man die Analyseergebnisse Köves-Zulaufs in ein semiotisches Vokabular,

so geht es ihm um ein System reduplizierter Signifikation. Der Text wird

zunächst in eine Kette von Metonymien aufgelöst (d.h. die einzelnen Signifikanten -
einzelne Textabschnitte - sind Teil der Signifikate - hier der übergreifenden
Textabschnitte -, welches sie bezeichnen). Entscheidend ist jedoch nicht dieser

metonymische Verweisungszusammenhang, sondern dessen metaphorische Übersteigerung

(eben das, was Köves-Zulauf in nahezu symbolistischer Manier als >Korrespondenz<

bezeichnet). Die einzelnen Signifikanten sind nicht nur Teil der jeweiligen
Signifikate, die sie abbilden, sondern spiegeln in sich die spezifische Relation zwischen

Signifikant und Signifikat wider, die die Struktur der gesamten Verweisungen
auszeichnet.

Tatsächlich treibt Köves-Zulauf dieses System innerer Spiegelungen bis auf die

Spitze, indem er den Kernsatz des Textes und innerhalb dieses Satzes sogar das Wort
auszumachen versucht, welches das eigentliche Herzstück der Naturalis Historia
verkörpere:

Wie die Vorrede im gewissen Sinne die Quintessenz des ganzen Werkes darstellt (Li-
bros narrare), das Prooemium den wichtigsten Teil der Vorrede bildet, die Protasis
wieder das Kernelement des Prooemiums ist, so gibt sich die Anrede iucundissime im-
perator als das Herzstück des Protasissatzes zu erkennen.85

Die protasis (der spannungsschaffende Teil einer Periode) des prooemiums: Das ist in
diesem Fall der erste Satz der Naturalis Historia, der - um die gewagte These von
Köves-Zulauf nochmals auf den Punkt zu bringen - »nicht nur ein verkleinertes

Spiegelbild der Vorrede, sondern auch ein Abbild der Struktur des Gesamtwerkes
darstell [e]«.86 Als Beleg führt Köves-Zulauf zunächst vage Korrespondenzen zwischen

einzelnen Satzgliedern und den rhetorisch definierten Abschnitten der Vorrede - eben

prooemium, narratio, probatio, refutatio, epilogus - auf.87 Schwieriger als diese

Zuordnung fällt es ihm dagegen, eine Analogie zwischen dem Verhältnis von Gesamtvorrede

und Anfangssatz sowie den entsprechenden Strukturmerkmalen herzustellen,
die für die Gestaltung des Gesamtwerkes (bzw. für die der einzelnen Bücher) konstitutiv

sind.

85

86

87

Köves-Zulauf 1973, S. 158.

Köves-Zulauf 1973, S. 170.

Vgl. Köves-Zulauf 1973, S. 154.



80 I. Ad Marginem

Dreh- und Angelpunkt der Analogiebildung, die Köves-Zulauf vollzieht, ist die

These, daß der Anfangssatz im Vorwort dieselbe antizipierende Funktion übernehme

wie der Sachindex, der den einzelnen Bänden der Naturalis Historia vorangestellt ist.
Um diese These zu untermauern, versucht Köves-Zulauf wiederum die antizipierende
Funktion der anfänglichen Anrede im Anfangssatz der Vorrede (die praefatio im

eigentlichen Sinne des Wortes) mit den Autorenindices zu parallelisieren, die in den

Sachindizes integriert sind. Diese Autorenindices sind in der Forschung lange diskutiert

worden, da sie - zumindest wenn man sie als Quellenverzeichnisse liest - über

offensichtliche und schwer erklärbare Lücken verfügen. Mit Hinweis auf den

entsprechenden Abschnitt in der Vorrede meint Köves-Zulauf, sie nun überraschenderweise

als extrem abgekürzte Form eines praefari, d.h. als anfängliche Anreden (Widmungen)

deuten zu können, mit denen Plinius den Autoren seine Referenz erweise und

seine eigenen Autorität zu untermauern versuche.88

Der eigentliche Impetus des Aufsatzes gilt nicht dieser Neudeutung des Begriffes

praefatio (auch wenn die entsprechenden Abschnitte in der Argumentation einen

unverhältnismäßig großen Raum einnehmen). Mit seiner Interpretation der komplexen
Korrespondenzverhältnisse, die den Text der Naturalis Historia strukturieren, versucht

Köves-Zulauf vielmehr, dem »klischeeartigen Bild eines immer oberflächlichen,

vordergründig-einfältigen Plinius« entgegen zu treten, das die Forschung lange Zeit

geprägt habe und das seines Erachtens auch die mangelnde wissenschaftliche

Auseinandersetzung mit der Vorrede des Textes erklärt:

Das wohlüberlegte Vorgehen, der zielbewußte Gestaltungswille, der hier offenbar wird,
lassen in der Tat das Bild eines Plinius als unglaubwürdig erscheinen, der grundsätzlich
ohne jeden Formwillen nur Quellenexzerpte zusammenflickt, ein Spielzeug seines

Lesetriebs, ein Opfer seiner Schreibwut ist und in diesem Zustand ein Werk zustande

bringt, dessen Form sich als Zufallsprodukt aus der Summe der Quellenmaterialien
ergibt."'

Auch hier zieht der Interpret weitgehende Analogien, so daß das neue Bild, das er von
Plinius' Schreibweise zu entwerfen versucht, letztendlich metonymisch für die

Neubewertung einer ganzen Generation >post-klassischer< römischer Autoren einsteht:

Das [traditionelle] Bild [des Plinius] trägt tatsächlich unverkennbare Spuren einer Epoche,

[...] als man noch mit voller Überzeugung die Autoren in klassische und
nichtklassische einteilte und bei den ersteren in positiver, bei den letzteren in negativer
Richtung zu verallgemeinern nur allzu geneigt war: >nichtklassische< Autoren liefen
dabei fast immer Gefahr, als bloße Nachahmer, Abschreiber >klassischer< dazustehen.90

Kurz gesagt geht es um eine Rehabilitation des Autors Plinius und den Versuch, die

Naturalis Historia als »literarisches Werk sui generis«91 zu begreifen. Trotz dieser

Zuschreibung, die ihrerseits einem klassizistischen Bild des frühen 19. Jahrhunderts

88
Vgl. Köves-Zulauf 1973, S. 160-164.

89 Köves-Zulauf 1973, S. 179.
90 Köves-Zulauf 1973, S. 179.
91 Köves-Zulauf 1973, S. 180.



4. »Constitui narrare« 81

von der literarischen Antike und einem entsprechenden Werkverständnis verpflichtet
zu sein scheint, bemüht sich Köves-Zulauf darum, nicht unhistorisch zu argumentieren.

Und so werden die komplexen Textstrategien, mit denen Plinius vermeintlich
die Einheit seines Textes herzustellen suche, nur indirekt auf das modernere Phänomen

zurückgeführt, das Foucault mit dem Begriff der Autorfunktion bezeichnet hat.

Wenn überhaupt, so zeichne sich Plinius als Autor durch eine übertriebene Vorliebe

für rhetorische Finessen aus: »Er war ja ein Sonderling, in gewisser Weise ein

Pedant, seine Methoden haben oft etwas Krampfhaftes; seine Vorliebe für Kuriositäten

aller Art war mächtig.«92

Ein wenig von dieser Krampfhaftigkeit schlägt sich zweifelsohne auch in der

Argumentation des modernen Philologen nieder. Das Bemühen, die Struktur des

Gesamtwerkes zu erläutern, mündet kurioserweise in eine rein philologisch argumentierende

Übersetzungskritik, die um die semantische Interpretation zweier Begriffe

kreist, die eine Schlüsselfunktion im vermeintlichen >Kernsatz< der Naturalis Historia
einnehmen (ich habe die strittigen Passagen im Original sowie in der deutschen

Übersetzung von Roderich König und Gerhard Winkler kursiv markiert):

Libres Naturalis Historiae, novicium Camenis Quiritium tuorum opus, natos apud me

proxima fetura licentiore epistula narrare constitui tibi, iucundissime Imperator; sit
enim haec tui praefatio verissima, dum maximi consenescit in patre.93

Die Bücher meiner >Naturkunde<, ein für die Musen Deiner Römer neuartiges Werk, das

letzte Erzeugnis meiner Feder, will ich Dir mit einem vertraulicheren Briefe zueignen,
liebenswürdigster Herrscher; denn dies mag wohl die treffendste Anrede fiir Dich sein,
während der Beiname >Größter< mit Deinem Vater alt wird.94

Zunächst fällt die überraschende Lesart von »narrare« ins Auge. Dabei können König
und Winkler in ihrer Interpretation durchaus auf eine lange Übersetzungstradition

zurückgreifen, die sogar in die gängigen Wörterbücher Eingang gefunden hat.

Letztendlich - so Köves-Zulauf - sei die ungewöhnliche Bedeutung von >widmen<, >zu-

eignen< und >dedizieren< für »narrare« in diesen Wörterbüchern aber nur durch das

Incipit der Naturalis Historia selbst belegt und somit eher unglaubwürdig.95 Mit
seiner eigenen Interpretation (»Ich habe vor, Dir in einem zwanglosen Brief über (das

Buch,) mein neuestes Produkt einiges zu sagen«96), tritt Köves-Zulauf aber nicht nur
für ein herkömmliches Verständnis von »narrare« ein, sondern versucht, seine oben

rekonstruierten Thesen zu untermauern. Im ersten Satz der Naturalis Historia werde

keine Widmung vollzogen, sondern die Widmung der Vorrede und deren besondere

Funktion für die Erfassung des Gesamtwerkes werden lediglich formal antizipiert. Es

handele sich also um eine extreme Form >vorläufigen< Sprechens, dessen Funktion
sich in einer reinen Antizipation späterer Strukturelemente des Textes erschöpfe.

1 Köves-Zulauf 1973, S. 156-157.
93 Plinius 1997, S. 6 [Hervorhebung von mir, KMW].
94 Plinius 1997, S. 7 [Hervorhebung von mir, KMW],
95 Köves-Zulauf 1973, S. 151 Fn.
96 Köves-Zulauf 1973, S. 152 [Hervorhebung von mir, KMW]



82 I. Ad Marginem

Springender Punkt der Argumentation von Köves-Zulauf ist dabei, daß diese besondere

textuelle Strategie mit dem Incipit nicht nur vollzogen, sondern mit der bewußten

Verwendung des Begriffes der praefatio auch bezeichnet werde:

Damit scheint uns ein Streit der Interpreten über die Wendung praefatio tui eindeutig
entscheidbar zu sein. Während diesen Ausdruck eine Minderheit als vorstehenden Ti-
tel<, vorerwähnten Titel< deutet, steht die Mehrzahl auf dem Standpunkt, die Bedeutung
des Praefixes sei hier vollkommen verblaßt, und das Wort praefatio meine einfach
>Titel<. Ein mit prae- zusammengesetztes Wort jedoch, das eine grundlegende,
antizipierende Konstruktionsform des Gesamtwerkes >vor-bildet<, das sich zudem auf eine
Anrede bezieht, die ihrerseits den wichtigsten Teil der Vorrede antizipiert und den

Angelpunkt eines ganzen antizipierenden Satzes bildet, dieses Wort muß die Vorsilbe
prae- in denkbar prägnantem Sinne enthalten. So erweist sich auch die Auffassung der

Minderheit, die Übersetzung vorstehender Titel«, in Wirklichkeit als zu schwach: Die
Priorität des Titels ist nicht eine momentane, eine zufällige im Fluß der Rede, sondern

etwas Wesentliches, Konstitutives, ein Moment der Struktur. Gemeint ist: eine >am

Anfang der Darstellung (der Widmung) stehende Anrede«.97

Das konstitutive Moment der >Vor-Bildung<, der Staffelung unterschiedlicher

Antizipationen, das Köves-Zulauf für die Struktur des Gesamtwerkes in Anspruch nimmt,
wird also mit dem Begriff der praefatio auf den Punkt gebracht. Ein Begriff, der somit
nicht nur auf die Titus-Anrede bezogen werden könne, sondern auch auf die

antizipierende Funktion der protasis (das »constitui« im »narrare constitui«), des pro-
oemiums und der gesamten Vorrede übertragbar sei (die ohnehin traditionell als

praefatio der Naturalis Historia bezeichnet wird). Als praefationes werden in diesem Sinne

also all jene Textelemente bezeichnet, die die Lesbarkeit des Textes auf einer

fundamentalen Ebene erst konstituieren. Nur über sie wird das Netz innerer

Korrespondenzen etabliert, das es seinerseits erlaubt, den linearen Textverlauf (die

Aneinanderreihung unterschiedlicher Textexzerpte) in eine komplexe innerliche Ordnung zu

übersetzen, die sich nicht alleine an den äußerlichen Kriterien der Kapitelgliederung
orientiert.

Innerhalb dieses Systems nimmt die eigentliche praefatio der protasis eine

Schlüsselstellung ein, da es sich um eine Antizipation handelt, die die antizipierenden

Techniken selbst in ihrer Funktionsweise vorwegnimmt, »vor-bildet«. Der
präformierende Anfang, den Köves-Zulauf in einer bezeichnenden Metapher als »Angelpunkt«

des Werkes bezeichnet, nimmt somit keine geringere Funktion ein, als die

Kontingenz der Rede, ihren momentanen und zufälligen Fluß, in »etwas Wesentliches,

Konstitutives«, in eine »Struktur« zu übersetzen.98

91 Köves-Zulauf 1973, S. 169-170.
98 Zur präformierenden Funktion des Begriffes >Struktur< vgl. Derrida 1976, S. 9-52 (»Kraft und

Bedeutung«), dessen kritische Ausführungen zum spezifischen >Formalismus< oder gar
Strukturalismus« Jean Roussets sich auf die Ausführungen von Köves-Zulauf beziehen lassen, dessen

Strukturverständnis« ebenfalls durch die Parameter »Präformismus, Teleologismus, Reduzierung
der Kraft, des Wertes und der Dauer« (Derrida 1976, S. 38) geprägt zu sein scheint.



4. »Constitui narrare« 83

Wenn Köves-Zulauf die stabilisierende Funktion der (im doppelten Sinne) >am An-
fang< der Rede stehenden praefatio betont, so unterschlägt er das prekäre oder besser

paradoxe Moment, das einer Vorwegnahme vorwegnehmender Techniken per se

innewohnen muß. Zunächst stellt die anfängliche oder besser vorläufige Titusanrede die

einzige Präformation dar, die sich nicht auf ein entsprechendes präformierendes
Element im Text abstützen kann und die in ihrer Stellung somit über den Textanfang

hinausgreift. Wenn man die Kette antizipierender Momente, die den Text nach der

Vorstellung von Köves-Zulauf strukturiert, weder in einen unendlichen Regreß
überführen noch durch eine willkürliche, äußere Setzung unterlaufen möchte, die das

Moment der Antizipation und die daraus resultierende innere Struktur des Textes

gefährdet, dann kommt als stabilisierendes Moment der Kette nur ein Anfang in

Frage, in dem der Text sich sozusagen selbst antizipiert, sich in der antizipierenden

Bewegung selbst überholt bzw. in einer überholenden Bewegung selbst schon überholt

hat.

Auch wenn Köves-Zulauf sich nicht in solche texttheoretischen Spitzfindigkeiten
versteigt, kreist seine (zumindest in diesem Punkt) konzise Interpretation um die

Vorstellung eines solchen >reinen<, vollkommen entleerten Sprechaktes, der sich in
einer grundlegenden Vorwegnahme sozusagen erst nachträglich selbst erzeugt. Bei

der von Köves-Zulauf anvisierten Interpretation der praefatio handelt es sich um ein

in jeglicher Hinsicht vorläufiges Sprechen (noch ohne Semantik, noch ohne innere

Struktur, noch ohne Stimme) - um eine >Prae-Figuration< im extremsten Sinne des

Wortes."
Die Analyse eines komplexen temporären >Gefüges< (man kann eben noch nicht

von einer >Struktur< sprechen) hilft, den Sprechakt zu analysieren, der den Text als

Text figurierend konstituiert (hier im Sinne eines Gewebes unterschiedlicher Präfigu-
rationen). Dabei mündet die Interpretation in ein Paradox: Das Bemühen, die
präformierende Funktion der praefatio und somit die Lesbarkeit des Textes (als eines
»literarischen Werkes sui generis«) zu unterstreichen, führt Köves-Zulauf zur
Auseinandersetzung mit einem Textelement, das schon aufgrund seiner komplexen zeitlichen
Struktur eher ein konzises Modell für die Unlesbarkeit von Texten liefert.

Da das Gelingen eines Sprechaktes, der Struktur erst etablieren soll (eine Setzung
der Möglichkeit von Antizipation), per se nicht strukturell begründet werden kann,
muß Köves-Zulauf auf das autoritäre oder eben auktoriale Moment eingehen, das mit
dem Akt der Anrede und ihrer präformierenden Funktion verknüpft ist. Die
spezifische Verwendung der praefatio zu Beginn der Naturalis Historia wird interessanterweise

als Umwandlung einer religiösen Anredepraxis in einen profanen Gebrauch

verstanden. Das Paradoxon einer sich selbst antizipierenden Antizipation wird über

99 Das uneigentliche, vorläufige Sprechen wird von Köves-Zulauf auch explizit als eine
Bedeutungsvariante von praefatio angeführt: »In der Naturgeschichte kommt praefari, praefatio
insgesamt siebenmal vor. Zweimal ist damit eine entschuldigende Wendung gemeint, die man
vorausschickt (>mit Verlaub sagen<), bevor man unschickliche Wörter ausspricht.« (Köves-Zulauf
1973, 160)



84 I. Ad Marginem

einen Pakt mit dem Imperator legitimiert, der sich ebenfalls auf einer zirkulären

Struktur gegenseitiger Voraussetzungen gründet. Der Imperator beziehe seine Autorität

im Textzusammenhang erst nachträglich aus der Widmung eines Autors, dessen

eigene Autorität wiederum von der vorausgesetzten Autorität des Regenten abhängt,
die diese Widmung überhaupt zuläßt. Ähnliches gelte dann für die Autoritäten, denen

die Autorindizes der einzelnen Bände gewidmet sind.

4.2. Mit Verlaub schreiben: Plinius' Naturalis Historia als >work in progress<

Ich wäre kaum so ausführlich auf die inzwischen auch schon in die Jahre gekommene

Interpretation von Köves-Zulauf eingegangen, wenn die anfangs angesprochene

schwedische Handschrift, die dem Konvolut von Almqvists späten Handschriften

entstammt, nicht um ähnliche Problemfelder kreisen, ja sogar auf die gleichen
Belegstellen in der Vorrede zurückgreifen würde. Allerdings mündet die Argumentation in
eine These, die den Ergebnissen von Köves-Zulauf diametral entgegengesetzt zu sein

scheint:

Minförslagsmening, sâsom man nu af det föregäende lätt torde ana är den y/"'s"r
derp"j att det Verk under Historia Naturalis vi besitta, visserligen är av Caius Plinius
Seçundus, men icke utgör detta hans Verk utarbetadt och färdigt. ännu längt mindre ett
Verk, hvarvid han lagt sista handen; utan allenast innefattar Förarbetet. Materialsam-
lingen härtill, mähända ställvis utfördt sä som författaren ln'us

slutligen skulle vilja
hafva det, men pä det heia icke. (Vf 3:24, [5])100

Die Argumentation des Staatsrates, dem diese Handschrift in der Fiktion zugeschrieben

wird, konzentriert sich im wesentlichen auf die bloße Existenz eines Vorwortes,
welche an sich gegen die Annahme spricht, daß die Naturalis Historia eine reine

Materialsammlung darstellt:

Man tänker: den Plinianska Naturalhistorien mäste väl vara färdig, ej blott i utkast,
men füllt utarbetad, dä förf. skrifvit en dedik kommit derhän att tillegna V116" sjelfva
imperatorn, för hvilken han yttrar en sä djup och nästan bäfvansfull vördnad, att han
icke gerna kan anses hafva velat eller ens vägat dedicera honom ett arbete som han ej
sjelf anser fullfärdigt. Slutsatts: alltsä mäste denna Historia Naturalis hafva
varit ordentligt V°ch fmdllterutarbetad, när Plinius skref Företalet. (Vf 3:24, 18])""

100 Die Handschriften werden - aus noch zu klärenden Gründen - bewußt in einer möglichst
diplomatischen Fassung wiedergegeben. In die Übersetzung allerdings werden Streichungen und
Einfügungen nicht aufgenommen. Vgl. dazu die editorische Notiz im Anhang C. Das Zitat lautet in der
Übersetzung: »Meine Hypothese, die sich aus dem Vorhergehenden leicht erahnen läßt, lautet, daß

das Werk, welches wir unter dem Namen Naturalis Historia besitzen, sicherlich von Caius Plinius
Secundus stammt, aber dennoch nicht als sein voll ausgearbeitetes und fertiges Werk bezeichnet
werden kann, noch weniger als ein Werk, woran er letzte Hand gelegt hätte; sondern alleine eine
Vorarbeit, die Materialsammlung dazu, vielleicht stellenweise so ausgeführt, wie Plinius es schließlich

haben wollte, aber im Ganzen nicht.«
101 »Man denkt: Plinus' Naturgeschichte muß wohl fertig sein, nicht nur im Entwurf, sondern voll

ausgearbeitet und fertig, da der Verf. dazu gekommen ist, sie dem Imperator selbst zu widmen, für
den er eine so tiefe und nahezu ängstliche Ehrfurcht empfand, so daß man nicht davon ausgehen



4. »Constitui narrare« 85

Auch Köves-Zulauf Thesen stützen sich auf die >natürliche< Annahme, daß

Einleitungen erst nach der Abfassung eines vollendeten Werkes< geschrieben werden: »Es

geht aus dem Wortlaut der Vorrede hervor, daß Plinius sie nach Fertigstellung des

Werkes verfaßt hat, wie es auch natürlich ist«.102 Dagegen bemüht sich der Staatsrat

um den kuriosen Nachweis, daß es sich bei der praefatio um einen noch vorläufigen
Entwurf zu einem noch zu vollendenden Widmungsschreiben handelt.

[Jag] nekar nödvändigheten: med andra ord, nekar att i den tili oss komna dedikatio-
nens befintlighet ligger ett bevis. «wn kullkastande rättigheten till ens en hypothes af
det slag jag framställt. Jag tillâter mig följande anmärkningar, utvisande hum jag finner

saken tänkbar. Lika väl som en författare af ett vidt omfattande vetenskapligt
m förhand och innan han fulländar det „ TT ^ /dertill ~verk kan V uppsatta ett Utkast V en Promemoria,

en utförlig Plan (mahända med âtskilliga afdelningar utarbetade, men det heia blott
embryoniskt); lika väl kan Vhan ocksâ förskottsvis, uppsätta utkastet tili ett Företal
(vare sig i form af Bref, Dedikation eller hvad man vill); och det sednare kan lika väl
som de-tta

det
förra ligga, efter författarens död, som ett ofärdiet Concept. Och ett

sädant Concept kan oändligen väl finnas bland hans posthuma papper, utan att
-/nvovera «

han före sin död med arbetet och Dedikationen, bägge fullfärdiga, gâtt till
sin Imperator. (Vf 3:24, [9])1"3

Nach den Ausführungen zu Kierkegaards Hegelkritik und der ausführlichen Wiedergabe

von Köves-Zulaufs Interpretation dürften die weitreichenden Implikationen
dieser zunächst bizarr anmutenden These deutlich werden. Denn der Staatsrat hebt in
seiner Analyse, in der er ausführlich auf die spezifische temporäre Struktur von
Plinius >Vor-Rede< eingeht, lediglich die generellen strukturellen Merkmale hervor, die

Paratexte als >Para-Texte< (zur Bedeutung des Präfix >para< im Sinne von >paramilitä-
risch< s.o. Kap. 3.3) kennzeichnen. Der textuelle Aufschub, der den vorläufigen

Beginn von Texten zu einem besonders prekären Moment einer Werk-Struktur

macht, wird weder über eine Negation theoretisch aufgehoben (Hegel) noch in bezug

auf seine vermeintlich pragmatische Funktion instrumentalisiert (Genette oder

Köves-Zulauf, die trotz ihrer gründlichen Analyse paratextueller Funktionen letztendlich

nur zur recht trivialen Einsicht einer leserlenkenden Funktion von Paratexten

kann, daß er es gewollt oder vielmehr gewagt hätte, ihm eine Arbeit zu widmen, die er selbst nicht
für fertig hält. Fazit: Also muß die Historia Naturalis voll und ganz vollendet gewesen sein, als

Plinius das Vorwort schrieb.«
102 Köves-Zulauf 1973, S. 169 Fn.
103 »Ich bestreite mit anderen Worten die Notwendigkeit, in der uns überlieferten Form der Dedikation

einen Beweis zu sehen, der schon die Berichtigung einer Hypothese, wie ich sie formuliert habe,
erschüttern würde. Ich erlaube mir folgende Anmerkungen, die zeigen, wie ich mir die Sache

vorstelle. Genauso gut wie ein Autor eines umfassenden wissenschaftlichen Werkes - schon vorher

und bevor er es vollendet - einen Entwurf dazu erstellen kann, ein Promemoria, einen ausführlichen

Plan (vielleicht in einigen Teilen ausgearbeitet, im Ganzen aber embryonal), genauso gut
kann er im voraus [pränumerando] den Entwurf für ein Vorwort aufsetzen (sei es in Form eines

Briefes, einer Dedikation oder was immer); und dieser Entwurf kann ebenso gut wie das andere,
nach dem Tod des Autors, als unfertiges Konzept daliegen. Und ein solches Konzept kann sich
unendlich gut unter seinen posthumen Papieren befinden, ohne daß er vor seinem Tod mit der vollendeten

Arbeit und der Dedikation zu seinem Imperator gegangen ist.«



86 I. Ad Marginem

gelangen). Vielmehr wird er umgekehrt betont, um den gesamten Text der Naturalis
Historia als »Vor-Arbeit« (wortwörtlich »för-arbete«, Vf 3:24, [12]) zu charakterisieren,

die sich noch in einem »aggregatorischen Zustand« (»aggregatoriska skick«; Vf
3:24, [13]) befinde. Auch in dieser Argumentation nimmt die praefatio also eine Art
Schlüsselfunktion ein: In Analogie zu den Ergebnissen von Köves-Zulauf könnte

man sie als einen in sich verschobenen Angelpunkt bezeichnen, der aufgrund der ihm
eingeschriebenen Temporalität eine verheerende Wirkung auf die Konzeption des

Gesamtwerkes ausübt. Während es Köves-Zulauf darum geht, mit der Analyse der

praefatio eine (textimmanente) Autorfunktion zu begründen, die es erlaubt, den Text
der Naturalis Historia in eine feste temporäre Struktur zu überführen, läuft die

Argumentation des Staatsrates im Gegenteil darauf hinaus, diese textregulierende
Instanz zu dekonstruieren.

Vordergründig allerdings operiert er mit den Kategorien, die der Analyse von
Köves-Zulauf zugrundeliegen. Ja, sein Versuch, den vermeintlich unfertigen Zustand

des Textes über den - hier wortwörtlich zu verstehenden - Tod des Autors zu
begründen (die Begründung seiner These lautet kurz: Plinius sei über der Arbeit an der

Naturalis Historia verstorben), versteht sich sogar explizit als eine Art Apologie von
Plinius' »auktorialem Charakter«:

Denna förslagsmening är naturligtvis af alldeles ingen vigt i och för sjelfva det Verk
vi nu hafva, och hvilket härigenom ej undergâr den ringaste förändring; men den är,
sâsom jag tror, af stor betydelse i och för Plinius personligen eller sâsom räddning af
hans auktorliga karakter. (Vf 3:24, |5])104

Es wird zu zeigen sein, daß die Beobachtungen des Staatsrates - entgegen seinen

Äußerungen - nicht nur die Wahrnehmung der Naturalis Historia zu verändern helfen,
sondern sogar dazu Anlaß geben, den »auktorialen Charakter« von Texten generell in

Frage zu stellen. Einen konkreten Hinweis auf sein Bemühen, sehr wohl eine neue

Sichtweise des Textes zu ermöglichen, liefern zunächst überraschende

Übersetzungsvorschläge. Auch der schwedische Interpret konzentriert sich auf das Incipit des

Textes und versucht, über die Neudeutung des »narrare constitui« seine These des

unvollendeten Charakters der Naturalis Historia zu untermauern:

Nu âterkommer jag tili det ryktbara Företalet, och anmärker att detta A/nJ,ssnämnda
s„som

jag tycker ag|4egatoriska skick synnerligen der uppenbarar sig, utvisande att denna
Prœfation VSJcl< utgjorde ett ibland alla de öfriga för-arbetena. Jag fäster mig vid ett ut-
tryck som Plinius har der straxt i början, och som gjort kommentatorerne âtskilligt
bekymmer; ehuru af annat slag. Plinius säger i sitt bref till Titus: Constitui narrare
(nemligen Historiam naturalem!: >Jag har beslutit ...berätta, eller skildra o.s.v.< Säger
man väl sä om ett verk, som man redan har fullfärdigt, och hvarpä man nu allenast sät-
ter kronan genom ett företal? - Skulle icke Plinius dâ hellre hafva sagt Narravi. >jag
har skildrat<? Eller, om han ville tala om sitt fattade beslut - om detta NB tillika nu var

104 »Diese Hypothese ist natürlich völlig bedeutungslos für das uns vorliegende Werk, welches
dadurch nicht die geringste Veränderung erfährt; aber sie ist, wie ich meine, für Plinius persönlich
von großer Bedeutung oder als Rettung seines auktorialen Charakters.«



4. »Constitui narrare« 87

utfördt - skulle han ej hafva sagt Constitueram. >jag hade beslutit ...< och frukten af
• och icke

detta beslut ser du nu här, eller sä ungefär. Men dâ han yttrar sig hafva beslutit
vidare namner

f5retag tyckes V'56'1 i sanning hafva utseendet af nâgonting skrifvet
eller antecknadt under ett pâgâende arbete. (Vf 3:24, [13-14])105

Ähnlich wie Köves-Zulauf versucht der Staatsrat mit seiner Übersetzung, die
spezifische Temporalität der antizipierenden Passage zu analysieren, wobei er - dies sei

schon an dieser Stelle erwähnt - die lateinischen Zeitformen dilettantisch übersetzt

und die lateinische Funktion von Perfekt und Plusquamperfekt mit derjenigen gleichsetzt,

die diese Zeitformen im Schwedischen besitzen. Während Köves-Zulauf die

Antizipation als eine spezielle Art abschließender Prolepse zu deuten versucht, über

die sich die temporäre und damit die narrative Struktur des Textes konstituiert (im
wahrsten Sinne des Wortes »constitui narrare«), bezieht der Staatsrat sie auf einen

noch nicht vollzogenen Akt des Erzählens, des Schilderns selbst. Letztere Interpretation

lädt - wie gesehen - zunächst zu wenig spektakulären Schlußfolgerungen ein:

Plinius habe nicht die Kontrolle über seinen Text verloren, sondern sei schlichtweg
nicht dazu gekommen, sein Werk zu beenden.

Es ist allerdings nochmals zu klären, wie der Staatsrat »narrare« eigentlich
übersetzt. Die Übersetzung mit »erzählen« und »schildern« bleibt ja zunächst sehr allgemein

(bezeichnenderweise wird sogar ein schlichtes »u.s.w.« eingefügt), so daß sich

die Frage aufdrängt, auf was für einen Begriff von Erzählung, Schilderung (oder sogar

allgemein Äußerung?) sich die Feststellung eines unvollendeten Vorgangs eigentlich
bezieht. Ist die Erzählung auf der histoire-Ebene unvollständig geblieben? Fehlen

etwa ganze Wissensfelder? Oder ist sie auf der diskursiven Ebene nicht abgeschlossen?

Gibt es z.B. auffällige Lakunen im Text? Auch wenn der Staatsrat in seiner

Abhandlung tatsächlich auf entsprechende Auslassungen und Lücken aufmerksam

macht, zielt seine Argumentation m.E. auf ein gänzlich anderes Verständnis von
»narrare«. Wäre die unterstellte Unvollständigkeit der Naturalis Historia lediglich auf

den fragmentarischen Zustand einer - wie auch immer gearteten - Repräsentation

bezogen, so hätte der Staatsrat die Vorläufigkeit des »constitui narrare« etwa durch

1(15 »Nun komme ich auf das berüchtigte Vorwort zurück, und bemerke, daß sich der eben erwähnte

aggregatorische Zustand dort sehr deutlich offenbart, wobei sich herausstellt, daß diese Praefatio
selbst eine unter all den anderen Vorarbeiten ausmacht. Ich konzentriere mich auf einen

Ausdruck, den Plinius dort ganz am Beginn verwendet und der den Kommentatoren einigen
Kummer bereitet hat; wenn auch anderer Art. Plinius schreibt in seinem Brief an Titus: Constitui

narrare (nämlich Historiam naturalem!: >Ich habe beschlossen zu erzählen, oder zu schildern

u.s.w.< Sagt man so etwas über ein Werk, das man schon vollendet hat, und dem man nun mit
einem Vorwort lediglich die Krone aufsetzt? Hätte Plinius hier nicht eher Narravi >ich habe

erzähle verwendet? Oder, wenn er über seinen gefaßten Beschluß hätte schreiben wollen -
angenommen, dieser wäre auch vollzogen worden -, hätte er dann nicht Constitueram gesagt: >ich

hatte beschlossen ...< und die Frucht dieses Beschlusses siehst du hier, oder so ungefähr. Aber da er
nur äußert, daß er dieses Unternehmen beschlossen habe und es im weiteren nicht mehr erwähnt,
scheint die Phrase tatsächlich das Aussehen von etwas zu besitzen, das im Verlauf einer
andauernden Arbeit geschrieben oder aufgezeichnet worden ist.«



88 I. Ad Marginem

das Futur perfekt eines uneingelösten >narravero< (>ich werde erzählt haben werden<)

verdeutlichen können.

Der Bezug auf die Interpretation von Köves-Zulauf hilft dagegen zu umschreiben,

um was es dem Staatsrat mit der eindringlichen Betonung des »constitui narrare«

eigentlich geht. Was Plinius seiner Meinung nach nämlich nicht mehr zu Stande

bringt, ist, genau jenen von Köves-Zulauf fixierten Sprechakt abzuschließen, der die

>innere Struktur des Textes hergestellt und der den Text als lesbare Erzählung,
Schilderung (oder Äußerung?) konstituiert hätte. Was unabgeschlossen bleibt, ist nicht die

Erzählung als semiotisches System (die Relation von discours und histoire) sondern

Erzählung als narration, als genuine Sprechhandlung, als Performanz.106

Mit der Betonung der Differenz zwischen dem im Vollzug befindlichen Akt einer

souveränen Narration (»constitui narrare«) und dem herkömmlichen Verständnis von

Erzählung (»narravi«), die sich in einer vom Sprecher unabhängigen referentiellen

Funktion (und sei es der Relation zwischen discours und histoire) erschöpft, reißt der

Staatsrat ein im weitesten Sinne sprachtheoretisches Problemfeld auf, das mir in
diesem Zusammenhang keineswegs marginal zu sein scheint. Immerhin interessieren

sich beide Interpreten in ihrer Auseinandersetzung mit der praefatio dafür, inwieweit
bzw. ob es dem Vielschreiber Plinius gelingt, seinen wissenschaftlichen Diskurs

souverän zu begründen und auktorial zu kontrollieren. Was dem Text, der noch von
einer offenen Performanz zeugt, nach der Interpretation des Staatsrates nämlich fehlt
bzw. genauer, über was er noch nicht verfügt, ist genau das, um dessen Nachweis

Köves-Zulauf sich bemüht: Es ist schlichtweg die Autorfunktion, die es erlaubt, das

Zitatkonglomerat der Naturalis Historia als ein Werk wahrzunehmen.107

106 Zur Differenzierung zwischen den französischen Begriffen vgl. Genette 1994, S. 15-20.
107 Geschickterweise belegt der Staatsrat den desperaten Gesamtcharakter des Werkes, der aus dieser

sich selbst zurücknehmenden Sprechweise resultiert, nicht durch seine eigenwillige Interpretation
des »constitui narrare«, sondern ganz im Gegenteil durch den dezidierten Verzicht auf eine
hermeneutische Lektüre. D.h., die Unmöglichkeit, die philologische Diskussion um einzelne

Begriffe des Textes überhaupt zu Ende zu führen, wird just an der Interpretation des »constitui

narrare« unterstrichen (ein gelungener double bind: jede kritische Erwiderung anderer Kommentatoren

würde letztlich die Übersetzung bestätigen): »Somlige kommentatorer vilja, att Plinius vid

narrare icke menât sin Naturhistoria, utan blott det bref han skref tili Titus. Nâgon grund härför
finnes ej hos Plinius sjelf; men, om sä ock vore. förändrar det endast objektet för verbet narrare,
men Constitui qvarstâr. Jag har blott i förbigäende fast mi^ vid >Narrare consütui<; jag vet väl,
att en annan mening, än den jag anfört, deri kan sökas samt att man för verbet Narrare
(oaktadt det har >libros< tili objekt) kan föreställa sig ej just Naturalhistorien, men Gud vet hvad.

Egentligen är här ingen klart uttalad mening; och fräsen hör, likt VJ manga hundrade andra, tili de

>desperata< ställena i Plinius - endast tydliga för honom sjelf och benytteliga vid ett slutligt
utarbetande, dâ de lätt af auktorn künde föras ut och göras klara; men nu, huru än

kommentatorerne vända och vrida dem, qvarliggande i det dunkla °fat"lga och ej saltan--görande

läsningen af denna Classicer ganska oangenäm. offa"'ga<< (yf 3:24, [15]; »Einige Kommentatoren

behaupten, daß Plinius mit narrare nicht seine Naturkunde bezeichnet hat, sondern nur den Brief,
den er an Titus schrieb. Ein Grund hierfür findet sich nicht bei Plinius selbst; selbst, wenn dem so

wäre, würde sich allenfalls das Objekt des Verbs narrare verändern, aber Constitui würde stehen

bleiben. Ich habe mich nur kursorisch mit dem >Narrare constitué beschäftigt; ich weiß wohl, daß

darin ein anderer Sinn, als der, den ich angeführt habe, gefunden werden kann. Ich weiß auch,



4. »Constitui narrare« 89

Strukturell betrachtet ist die Bedingung der Möglichkeit eines souveränen

Umgangs mit Sprache und Erzählung an die Vorstellung eines Anfangs, eines Ursprungs
(oder Angelpunktes) gebunden, der selbst nicht Teil äußerlicher diskursiver
Sprachstrukturen ist (paradigmatisch: ein intuitiv fundiertes Bewußtsein, das sich aus einem

schon vorgegebenen mythischen Erzählzusammenhang zu emanzipieren versucht).
Die vom Staatsrat vorgeschlagene Variante, das Vorwort mit einem unreflektierten

»narravi« zu eröffnen, würde also nicht unbedingt für die Autonomie des Autors

sprechen. Der auktorial legitimierte Diskurs muß folgerichtig mit dem autonomen
Beschluß eines »constitui narrare« beginnen, also mit einem wie auch immer

belegten Indiz, daß der Sprecher vollständig frei über den die Erzählung konstituierenden

Sprechakt verfügt. Noch überzeugender allerdings fiele die vom Staatsrat

vorgeschlagene Variante eines »constitueram narrare« bzw. des schwedischen »jag
hade beslutit« aus (im Lateinischen bezeichnet das Plusquamperfekt nur ein

Zeitverhältnis), da in einer wissenschaftlichen Abhandlung in der Regel nicht der Vorsatz

allein zählt, sondern dessen Durchführung (man denke an Hegels schulmeisterliche

Ratschläge). Allerdings hätte die Verwendung des Plusquamperfekts hier weitreichende

Konsequenzen. Der konstitutive Akt, der Sprache und Erzählung begründen

soll, wird nun nicht mehr als ein sich noch ereignender Vorgang zum Ausdruck
gebracht, sondern selbst in die festgefügte temporale Struktur einer Erzählung integriert
und somit in seiner Ereignishaftigkeit schlichtweg unterschlagen.

In dem als Motto dieses Kapitels angeführten Gedicht, das Hans-Jprgen Nielsen
bezeichnenderweise als »Geschichte des Plusquamperfekts« tituliert, wird in einer

subtil ironischen Form auf den grundlegenden reaktionären Zug dieser Zeitform
hingewiesen. Die Verwendung des Plusquamperfekts erscheint in der Tat »uninteressant«,

da es - ob konjunktivisch verwendet oder nicht - lediglich das retrospektiv zu

begründen hilft, was ohnehin schon da ist (man schreibt Vorwörter in der Regel erst,
nachdem man eine Abhandlung, Erzählung vollendet hat und weiß, worauf man
eigentlich hinaus wollte). Der Anfang, der in dieser Rede postuliert wird, ist immer
schon seiner Souveränität, d.h. seiner spezifischen Modalität als ein im Entstehen

begriffener, möglicher Anfang beraubt. In bezug auf unser Beispiel bedeutet das: Was

die Rede vom »constitueram narrare« bzw. des larmoyanten >constituissem narrare<

(>ich hätte angefangen zu erzählen< - die lateinischen Zeitformen werden hier - wie

vom Staatsrat - analog zu der Bedeutung verwendet, die sie im Schwedischen besitzen)

sozusagen schon aus grammatikalischen Gründen verfehlen würde, ist die unab-

wägbare Dynamik des »constitui narrare« bzw. genauer des »jag har beslutit« als

einer in die Gegenwart hineinreichenden Verlaufsform (die in ihrer Prozessualität

daß man das Verb Narrare (obwohl es >libros< als Objekt hat) nicht unbedingt auf die Naturkunde
beziehen muß, sondern auf Gott weiß was. Eigentlich gibt es hier überhaupt keinen klar
ausgesprochenen Sinn; und die Phrase gehört wie so viele hundert andere zu den >desperaten< Stellen
bei Plinius - die nur ihm selbst bewußt waren und die er - bei einer endgültigen Textredaktion -
leicht hätte ausführen und ganz deutlich machen können; aber die nun, wie sehr die Kommentatoren

sie auch drehen und wenden, unbegreiflich bleiben.«)



90 I. Ad Marginem

auch nicht mit dem punktuellen >constituo narrare< - >ich fange an zu erzählen< -
bzw. >constituebam narrare< - >ich fing an zu erzählen< - wiedergegeben werden

kann): Der Entschluß zu erzählen hat schon begonnen, Effekte zu zeitigen, die aber

noch nicht in eine Erzählung münden und folgerichtig nicht durch eine Erzählung

zum Ausdruck gebracht werden können.

Was der Staatsrat mit seiner kuriosen Übersetzung somit ins Visier nimmt, ist
die temporale Besonderheit eines konstituierenden Sprechaktes, der nicht auf der

linearen Temporalität einer abgeschlossenen Erzählung gründet (somit auch nicht
einfach als Anfang beschrieben werden kann), sondern der diese umgekehrt erst begründet.

Hinter dem Interesse für die spezifische Temporalität dieses Aktes, der einer
herkömmlichen linearen zeitlichen Ordnung entrât, verbirgt sich die Einsicht in das

Phänomen einer sich ereignenden Narration, die sich der Kontrolle eines Sprechers
entzieht, der sich selbst über die (temporären, räumlichen, etc.) Modalitäten einer wie
auch immer gearteten Erzählung definiert. Kurz gesagt: Es werden die afformativen

Züge jeglicher Performanz offengelegt.'08

Worauf der Staatsrat in seiner Interpretation des »constitui narrare« also aufmerksam

macht, ist nichts weniger als das Paradox, daß sich die Souveränität eines die

Erzählung als Narration konstituierenden Sprechaktes weder auf die Intuition des

Sprechers noch auf andere Gründe (Anfänge, Ursprünge etc.) berufen kann, die wieder

über eine Erzählung - ein angefangen haben werden< - repräsentiert werden könnten,
sondern letztendlich nur auf den blinden Fleck eines allenfalls experimentell einlösbaren

>anfangens<, bzw. angefangen habens< (s.u.).

4.3. Anfangen, >Ich< zu sagen: Metawissenschaftliche Begründungsszenarien

Die aufgeworfene Problematik gewinnt an Plastizität, wenn man sich die

philosophischen oder besser die philosophiehistorischen Implikationen vor Augen hält, die

sich mit der Formulierung »constitui narrare« verknüpfen lassen. Mit der indirekt
angesprochenen abstrakten Frage, wie und ob sich der im doppelten Sinne begründende

(also gleichermaßen legitimierende wie konstituierende) Anfang, Ursprung oder

Angelpunkt einer spezifischen Diskursform (die Sprechinstanz: Ich, Bewußtsein bzw.

im Bereich der spekulativen Metaerzählungen: absoluter Geist, Gott, etc.) über diese

Diskursform selbst begründen läßt, sind wir wieder bei dem schon im ersten Kapitel
angesprochenen Grundlagenproblem der postkantianischen Philosophie angelangt.
Der Bezug auf zentrale Theoreme des deutschen Idealismus bietet sich aus mehreren

Gründen an. Immerhin setzen sich Kants kritische Nachfolger letztlich alle mit der
auch in der praefatio der Naturalis Historia behandelten Frage auseinander, wie sich

das Wissen - wohlgemerkt als Singular - noch in die Form eines Buches bringen
läßt. Die theoretischen Systeme, die Fichte, Schelling und Hegel auf der vermeintlich

unvollendeten Architektur der drei Kritiken zu errichten versuchen, stellen nichts

weniger als letzte Bemühungen um eine homogene Form des Wissens dar, die es

1118
Zum Begriff der Afformanz vgl. Hamacher 1994, S. 359-361 (vgl. Kap. 3.3).



4. »Constitui narrare« 91

erlaubt, die Pluralität unterschiedlicher erkenntnistheoretischer Entwürfe und Praktiken

in der einheitlichen Form von Wissenschaftslehren - einem »Wissen vom Wissen«

- aufzufangen.109 Angesichts der theoretischen wie historischen Tragweite dieser

Entwürfe überrascht es wenig, daß sie sich nicht nur in der Argumentation des

Staatsrates niederschlagen, sondern noch in Köves-Zulaufs Interpretation von Pli-
nius' Wissenskonzeption nachwirken.

Kant selbst macht in der Einleitung zur Kritik der Urteilskraft auf die Aporie
aufmerksam, in die sich das kritische Unterfangen einer Transzendentalphilosophie
unvermeidlich verwickelt.110 Jeglicher Begründungsversuch einer transzendentalphilosophischen

Reflexion scheitert letztendlich an der simplen Tatsache, daß sich das

eigene Denken nicht über eine Denkbewegung überholen und legitimieren läßt. So

bleiben die Ergebnisse des transzendentalphilosophischen Unterfangens negativ: Ein

Wissenssystem läßt sich weder auf einer vermeintlichen Empirie von Beobachtungen

begründen, noch auf dem Versuch, den Zweifel an der beobachtenden Instanz zu

systematisieren. Zwar gelingt es Kant mit der ursprünglich-synthetischen Einheit der

Apperzeption die konstitutive Voraussetzung eines Denkens in Begriffen zu
bezeichnen. Doch die Zweckmäßigkeit einer solchen Verstandestätigkeit, die das

Unternehmen der drei Kritiken rechtfertigen würde, bleibt der transzendentalen Logik
verschlossen. Gravierender als dieser blinde Fleck der Erkenntnistheorie wiegt allerdings
das Problem, wie sich die Ergebnisse und das theoretische Vorgehen in der Kritik der

reinen Vernunft zu dem Begriff der Freiheit verhalten, der in der Kritik der praktischen

Vernunft als regulatives Prinzip der Ethik veranschlagt wird. Wenn die Ethik
nach grundlegend anderen Kriterien verfährt als die Erkenntnistheorie, stellt sich

automatisch die Frage nach dem Verhältnis bzw. nach der Hierarchie zwischen den über

die transzendentale Deduktion gewonnenen Voraus-Setzungen, die die Bedingung
der Möglichkeit von Anschauung, Verstand und Vernunft garantieren. Auch die dritte

Kritik, in der Kant - wie erwähnt - selbst auf die Unvollständigkeit seines

philosophischen Systems eingeht, liefert kaum die erwünschte Brücke über den >Abgrund<

zwischen Theorie und Praxis, sondern bemüht eine ästhetische Hilfskonstruktion, die

die Aporien der Transzendentalphilosophie eher zu verdeutlichen als zu überwinden

hilft.
Bekanntermaßen eröffnet Fichte die Reihe der idealistischen Versuche, den

angedeuteten Sackgassen zu entkommen und das auf zwei heterogenen Säulen ruhende

Gebäude der Transzendentalphilosophie auf einem gemeinsamen Grund neu zu errich-

109 Zur Frage nach der >metanarrativen< Legitimierung des Wissens, die sich mit der Einsicht in die

Temporalität des Wissens zuspitzt, vgl. Lyotard 1994, insb. S. 87-111.
110 In diesem kurzen philosophischen Abriß lehne ich mich bewußt an Darstellungen an, die den

Aporien der nachkantianischen Philosophie im Rahmen einer Einführung zu den ästhetischen

Konzepten des frühen 19. Jahrhunderts nachgehen. Vgl. Frank 1989a, S. 56-306 und Plumpe 1993.

Daß diese Entwicklungen auch die philosophischen (und ästhetischen) Debatten im Schweden des

frühen 19. Jahrhunderts prägten, zeigt die Arbeit von S.Nordin 1987.



92 I. Ad Marginem

ten."1 Dabei versucht er, die Differenz zwischen theoretischer und praktischer
Vernunft durch eine handlungstheoretische Argumentation zu überwinden. Das oberste

Prinzip der Erkenntnistheorie - das >Ich denke<, das meine Vorstellungen begleitet, -
wird mit dem regulierenden Prinzip der Ethik - also der Freiheit des Willens -
kurzgeschlossen. Erkenntnis wird weniger als repräsentationstheoretisch fundierte

Annäherung an ein (wie auch immer geartetes) Objekt der Erkenntnis definiert, denn als

schöpferischer Akt verstanden, mit dem sich allein das >Ich< über die Setzung
unterschiedlicher Formen des >Nicht-Ich< zu verstehen sucht (mit dieser Gleichsetzung von
Erkenntnis und Selbsterkenntnis erhofft sich Fichte, sich all der repräsentationstheoretischen

Probleme entledigen zu können, die im Dualismus von Subjekt und Objekt
zum Ausdruck kommen und die mit der vielgescholtenen Vorstellung eines >Dings

an sich< auch in den drei Kritiken überleben). Das philosophische System gründet

sich somit auf die transzendentale Deduktion eines souveränen Aktes, in dem Hand-

lung und Produkt der Handlung sowie Handlung und Tat unmittelbar in eins fallen:

Das Ich setzt sich selbst, und es ist, vermöge dieses bloßen Setzens durch sich selbst;
und umgekehrt: das Ich ist, und es setzt sein Sein, vermöge seines bloßen Seins. - Es

ist zugleich das Handelnde, und das Produkt der Handlung; das Tätige, und das, was
durch die Tätigkeit hervorgebracht wird; Handlung, und Tat sind Eins und ebendasselbe
und daher ist das: Ich bin Ausdruck einer Tathandlung."2

Fichte operiert mit zwei Differenzierungen. Die erste betrifft die angesprochene Differenz

zwischen dem Akt einer Setzung und deren Produkt. Entscheidend dabei ist, daß

sich Setzen und Gesetztes unmittelbar wechselseitig begründen. D.h. konkret, daß

das Transzendentale Ich< als Produkt einer Setzung (in einer paradoxen Bewegung)
unmittelbar für die Legitimität dieser Setzung selbst einsteht. Die Differenzen
zwischen Handlung (Tat) und Produkt der Handlung (Produkt der Tätigkeit) ließen sich -
in Anlehnung an Ausführungen Werner Hamachers - als Differenz zwischen Perfor-

manz und Konstatierung sprachtheoretisch reformulieren."3 Daß die Begriffe von

111 Auch in der Darstellung der Philosophie Fichtes lehne ich mich bewußt an Aufsätze an, die dem

maßgeblichen Einfluß seiner Schriften auf die frühromantische Ästhetik nachgehen. Vgl. Frank

1987, Frank 1995, Bubner 1995, Mittelstraß 1995 und Hamacher 1998, S. 195-235 (»Der ausgesetzte

Satz. Friedrich Schlegels poetologische Umsetzung von Fichtes absolutem Grundsatz«), Von
der außerordentlichen Bedeutung Fichtes für den philosophischen Diskurs im Schweden des frühen
19. Jahrhunderts zeugen in erster Linie die Vorlesungen des Uppsaliensischen Philosophieprofessors

Benjamin Höjier, der sich eingehend mit Fichtes Ausführungen zum Begriff der Tathandlung
auseinandergesetzt hat. In seiner auch ins Deutsche übersetzten und von Schelling positiv rezensierten

Afliandling am den philosophiska constructionen (Stockholm 1799) kritisiert er just Fichtes

Vermengung von Ich-Begriff und reiner, absoluter Handlung, die unabhängig von der Differenz
zwischen Ich und Nicht-Ich gedacht werden müsse. Zur Fichte-Rezeption Höijers und zu deren

Auswirkungen auf den philosophischen Diskurs in Schweden um 1800 vgl. S.Nordin 1987, S. 48-
79. Schon an dieser Stelle sei darauf verwiesen, daß sich Almqvist mit seinem Artikel »Hafva ej

philosopherne stundom en vanart?« (Almqvist 1833, S. 270-287) an diesen Debatten beteiligt (s.u.).
112 Fichte 1956, S. 16 (§ 1.6.c der Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre).
113

Vgl. Hamacher 1998, S. 206-210. Hamachers Argumentation stützt sich in diesem Punkt im

wesentlichen auf die entsprechende Untersuchung zum cogito Descartes' von Jaakko Hintikka.

Vgl. Hintikka 1962.



4. »Constitui narrare« 93

Performanz und Konstatierung, mit denen Hamacher operiert, weniger mit
Überlegungen Austins als mit den entsprechenden Modifikationen Derridas"4 zu tun haben,

läßt sich den folgenden Ausführungen entnehmen:

Performanz darf dabei freilich nicht mehr als sprachliches Handeln im Rahmen

vorausgesetzter konventioneller Regeln verstanden werden, denn die Handlung, um die es

Fichte zu tun ist, ist voraussetzungslose Setzung und somit Setzung der Minimalbedingungen

von Konventionen, Regeln oder Normen des sprachlichen und
gesellschaftlichen Verkehrs. Im gleichen Sinn ist der Begriff der Konstatierung zu redefinieren:

er kann sich, auf die Vorgänge im unbedingten Grundsatz angewendet, nicht auf

vorgegebene empirische Sachverhalte, sondern allein auf die Einsetzungshandlung des

transzendentalen Ich selbst beziehen."5

Schon schwieriger ist die Unterscheidung zwischen Handlung und Tat nachzuvoll-

ziehen, mit der Fichte arbeitet. Hamacher unterscheidet zwischen der Handlung als

»reiner Performation« und der Tat, die »diesem Setzen [vorgreift], es auf ein von ihm
Gesetztes, das Ich [bezieht], und es, ex post, als dessen Produktion [deutet]«."6 Auch

diese Differenz ließe sich sprachtheoretisch - sozusagen als Binnendifferenzierung

sprachlicher Performativa - reformulieren.117 Während die reine Sprach>handlung< -
als ein sprachliche Rahmen konstituierendes >Anfangen zu Sprechern - als »offen,

irreferentiell, kontext- und bedeutungslos«"8 gekennzeichnet werden könnte, bewegt
sich die Sprach>tat< schon innerhalb eines sprachlich konstituierten Rahmens, der die

Performation indirekt einem Kalkül der Konstatierung unterstellt. Wieder werden die

beiden Momente der Differenz durch den Begriff der Tathandlung von Fichte in ein

unmittelbares, wechselseitiges Begründungsverhältnis gesetzt.
Auch wenn die Unmittelbarkeit einer solchen Tathandlung dem empirischen Ich

verwehrt bleibt, das sich immer schon in Relation zu einer Welt von Objekten (bzw.
dem >Nicht-Ich<) definiert, so hat es doch an diesem Akt der Selbstsetzung Anteil,
der als regulative Idee der philosophischen Arbeit fungiert. Da die Vorstellung der

Tathandlung bei Fichte die Funktion erfüllt, das nach logischen Kriterien gegliederte

philosophische System abzustützen, scheint ihn das konkrete Verhältnis zwischen

empirischem und absolutem Ich allerdings genauso wenig zu interessieren wie die

Frage nach dem konkreten Ursprung und der (historischen) Genese der Selbstreflexion,

die die Differenz zwischen >Ich< und >Nicht-Ich< begründet. Der Rekurs auf

den ursprünglichen Sprechakt »Ich bin« hilft dem empirischen Ich also, die wider-

114 In diesem Zusammenhang denke ich weniger an Derridas bekannte Austin-Kritik in »Signatur,
Ereignis, Kontext« (Derrida 1988, S. 291-314) als an seine Benjamin-Lektüren (Derrida 1991b),
die um die referenz- und reflexionslose Performanz einer Setzung kreisen, welche Hamacher
selbst mit dem Begriff der Afformanz zu umschreiben versucht hat (vgl. Hamacher 1994).

115 Hamacher 1998, S. 206-207.
116 Hamacher 1998, S. 207.
117 Die hier vorgestellte Binnendifferenzierung sprachlicher Performativa deckt sich nicht mit

derjenigen Austins. Das Problem der schieren, referenz- und reflexionslosen Performanz, das mit dem

Begriff der Sprach>handlung< umrissen wird, läßt sich nicht auf die Differenz zwischen
illokutionären und perlokutionären Sprechakten reduzieren.

"8 Hamacher 1998, S. 205.



94 I. Ad Marginem

sprüchlichen Anforderungen zwischen determinierender Verstandestätigkeit und

seinem moralischen Anspruch als autonomes Vernunftswesen auszugleichen. Mit der

beruhigenden Konstatierung eines >Ego constitui!<"9 vermag es sich auch bei der

Festlegung von Verstandesgrenzen seiner Integrität als freies Subjekt zu versichern.

Wenn Schelling und Hegel diese theoretischen Vorgaben narrativ ausgestalten und

so modifizieren, dann ziehen sie lediglich die letzte Konsequenz aus der

handlungstheoretischen Wende Fichtes.120 Die Performanz eines sich selbst setzenden Geistes

dient nicht allein als regulatives Prinzip einer transzendentalen Deduktion, sondern

wird zum alleinigen Thema der philosophischen Reflexion gemacht. Dabei nehmen

die Nachfolger ihren Ausgang von dem oben kurz angedeuteten Schwachpunkt der
Theorie: Die Beziehung zwischen empirischem und absolutem Ich bleibt bei Fichte

ungeklärt, ist aber von entscheidender Bedeutung, da der sich selbst setzende, absolute

Geist für das konkrete Erkenntnissubjekt die Funktion einer regulierenden Instanz

einnimmt. Bliebe das empirische Ich von der schon vollzogenen Tathandlung des

absoluten Ich ausgeschlossen, so müßte die Vorstellung seines freien Willens
entschieden revidiert werden. Geht man dagegen davon aus, daß das empirische Ich Anteil

am absoluten nimmt, dann muß man schlußfolgern, daß es selbst auch auf die

eine oder andere Weise in die skizzierte Tathandlung involviert sein muß.

Während die Wissenschaftslehre noch mit einer einmaligen Konstitution einer

unmittelbaren Selbsterkenntnis operiert, geht es Schelling und Hegel um die zeitlich

ausgedehnte Performanz eines absoluten Ich, die sich in der Natur bzw. in fortlaufenden

Konstituierungen oder Konstituierungsversuchen konkreter Erkenntnissubjekte

äußert, welche nur in ihrer Abfolge als historische Genese des Selbstbewußtseins

beschrieben werden können. In sprach- oder besser zeichentheoretischer Konsequenz

heißt das: Der einmalige Sprechakt »Ich bin«, mit dem Fichte sein

transzendentalphilosophisches System begründet (>Ich=Ich<), wird bei Schelling und Hegel in
eine ganze Reihe von vermittelnden Setzungs-Akten übertragen, die alle mit
unterschiedlichen Verfehlungen einhergehen (>Ich=Nicht-Ich<, >Ich=Ich'<). Nur die Form
der Narration erlaubt es, diese einzelnen Performanzen zu einem sich selbst

erzeugenden Diskurs zusammenzufügen, der es dem absoluten Ich - und das bezeichnet

119 Tatsächlich reduziert Samuel Grubbe, dessen Artikel zur Philosophie des deutschen Idealismus
stellvertretend für viele populäre Darstellungen der Zeit stehen kann, die Philosophie Fichtes auf
einen solchen »konstituierenden« Sprechakt (»en enunciation«): »Jag är eller Jag är Jag. Denna
sats utgjorde dâ für Fichte en enunciation af den Ursprungliga handling, genom hvilken det rena Jag

sätter eller constituerar sig sjelf.« (Grubbe 1821, S. 109; »Ich bin oder Ich bin Ich. Dieser Satz

bezeichnete für Fichte damals die Aussage einer ursprünglichen Handlung, durch die sich das

reine Ich setzt oder sich selbst konstituiert.«)
1211

Eine prägnante Darstellung der Identitätsphilosophie Schellings bietet Frank 1985. Schelling ist

zweifelsohne der Philosoph, der den akademischen philosophischen Diskurs im Schweden des

frühen 19. Jahrhunderts am nachhaltigsten prägt. Vgl. S.Nordin 1987, S. 80-217. Mit Samuel

Grubbe und Per Daniel Amadeus Atterbom wird die Professur für theoretische Philosophie in

Uppsala durch zwei ausgeprägte Schellingianer besetzt. Beide tragen in dieser Funktion zur
verzögerten und kritischen Rezeption Hegels in Schweden bei, dessen Schriften sich erst ab den

1830er Jahren durchzusetzen beginnen. Vgl. S.Nordin 1987, S. 218-399.



4. »Constitui narrare« 95

hier nichts anderes als die fortschreitende Performanz des Denkens, das Werden des

Wissens - ermöglichen wird, sich in Form einer vermittelten Unmittelbarkeit selbst

zu repräsentieren.

Bezogen auf das Zitat aus der Naturalis Historia könnte man sagen: Das >consti-

tui<, das Fichte als freie Performanz des Denkens selbst stark macht, droht in der

Anlage seiner Wissenschaftslehre zu einem bloßen >constitueram< zu verblassen. In

den spekulativen Systemen seiner Nachfolger wird es deshalb in die progressiv
fortlaufende Tathandlung eines >constitui narrare< übertragen. Die Narration, über die sich

das Selbstbewußtsein fortlaufend herstellt, konstituiert sich über unterschiedliche,

freie Performanzen des in jedem einzelnen empirischen Subjekt verankerten absoluten

Bewußtseins stets neu (sie ist eben noch dabei, sich zu konstituieren). So gründen

sich diese Performanzen ihrerseits - teleologisch betrachtet - auf den Rahmen, der

durch die Narration selbst erst entworfen werden wird (zu dieser paradoxen Form der

Nachträglichkeit s.o.).

Ich habe im letzten Kapitel zu zeigen versucht, mit welch ausgefeilten poetischen
Mitteln Hegel sich darum bemüht, die Performativität des Geistes in einem ebenfalls

bewegten Diskurs aufzufangen. Er greift also selbst keinesfalls auf die letztendlich

unbefriedigende Verwendung des Plusquamperfekts >constitueram narrare< zurück,
sondern operiert sehr geschickt mit dem Futur II >constituero narrarec Erst am Ende

der Erzählung >werde ich angefangen haben werden zu erzählen« Der Ursprung als

Legitimation der Metaerzählung wird nicht einfach über eine wie auch immer geartete

Erzählung (und sei es eine »Thathandlung«) als äußerlicher Bezugspunkt gesetzt -
genau dies motiviert Hegels Kritik an herkömmlichen Einleitungen -, sondern er

wird in der Metaerzählung selbst aufgehoben, indem die Metaerzählung und ihr
legitimierender Anfang konsequent in ein wechselseitiges Begründungsverhältnis
gebracht werden. Der konstitutive Anfang dieser Narration konstituiert sich - wie im
letzten Kapitel gezeigt - in einer paradoxen Bewegung selbst über ihr Ende. D.h. die

Erzählung schafft ihren eigenen Anfang mit jedem Ende stets neu (bzw. genauer, sie

schiebt ihren eigenen Anfang mit jedem aufgeschobenen Ende stets neu auf).

Soweit zur (populären) philosophiegeschichtlichen Positionierung des >Wissens

vom Wissen< im frühen 19. Jahrhundert, die auch in Schweden schon zu dieser Zeit
durch zahlreiche populärwissenschaftliche Darstellungen kursiert. Wem der Bezug auf

diesen philosophischen Kontext übertrieben zu sein scheint, der sei auf den Artikel
»Hafva ej philosopherne stundom en vanart?« (»Haben Philosophen nicht manchmal

eine Unart?«)121 der Serie Nâgra drag verwiesen, in dem sich Almqvist dezidiert mit
Benjamin Höijers Fichte-Kritik122 und dessen Begriff einer >absolut reinen Handlung<

auseinandersetzt, welche noch nicht einmal an die Begriffe von >Ich< und >Nicht-Ich<

geknüpft ist. Die Unart der Philosophen, die Almqvist kritisiert, gilt weniger der

Tatsache, daß sich Höijers schon aus argumentativen Gründen nicht auf eine nähere

121
Vgl. Almqvist 1833, S. 270-287.

122 Zu Höijers Fichte-Kritik vgl. Anm. 111.



96 I. Ad Marginem

Beschreibung dieser über den Begriff der Freiheit definierten >absolut reinen Hand-

lung< einläßt, als dem Faktum, daß Höijer diese konstitutive Blindheit seines

philosophischen Systems nicht auch als Blindheit benennt:

Det enda gifna résultat, hvartill man med nâgon säkerhet kan komma, efter att hafva
last Höijer, är, att han, likt sâ mânga tusende, pâ ett genialiskt sätt och med en betyd-
lig apparat af lärdom visat, det han i sjelfva verket visste mângahanda, men ej hvad
han sjelf i gründen ville.123

Im Gegensatz zu Höijer verwickele sich Schelling nicht in einen performativen

Selbstwiderspruch, da er die grundlegende >Grund-losigkeit< der postkantianischen

Philosophie schon sprachreflexiv zum Ausdruck bringe, indem er auf einen auktori-
alen Umgang mit der Sprache verzichte:

Vore talet t.ex. om Schelling, huru orätt skulle man af honom fordra det slags bestämd-

het, som bestâr uti att aldrig [...] motsäga sig sjelf? Utgâende i tvâ rigtningar, tillhör
det just hans system, att pä hvarje punkt kunna uttala sig tvâtydigt - och hur lätt
faller ej detta för mângen läsares ögon in i tvetydighet?
Men Höijer vill icke vara tvetydig, eller ens tvätydig; [...] fordrar alltid tydliga ord,
visande att författaren visste, hvad han ville. Alltsä vare Höijer sâdan först sjelf!124

Die Bedeutung dieses philosophischen Artikels wird klar, wenn man bedenkt, daß er

von den zwei zentralen poetologischen Entwürfen Almqvists gerahmt wird, die just
den sprachtheoretischen Fragen nach dem Konzept einer offenen Schreibweise (»Om
tvâ slags skrifsätt«; Nâgra drag 2) und den Begriffen von Humor und Ironie (»Äfven

om Humor, och stil deri«; Nâgra drag 7) gewidmet sind.125

Ich will diesen philosophischen Exkurs allerdings nicht beenden, ohne auf ein

alternatives metawissenschaftliches Konzept einzugehen, das zunächst die Vorstellung

einer gradlinigen philosophischen Entwicklung von Kant zu Hegel zu
unterbrechen hilft. Der Bezug auf dieses Konzept soll aber auch zeigen, daß sich hinter
der Betonung des »constitui narrare« nicht nur eine Kritik an den bisherigen
metawissenschaftlichen Entwürfen verbirgt, sondern auch der Versuch, durch ein sprach-

123
Almqvist 1833, S. 276. »Das einzige gewisse Resultat, zu dem man mit Sicherheit kommen kann,
nachdem man Höijer gelesen hat, ist, daß er - wie so viele Tausende - auf eine geniale Art und mit
einem bedeutenden Apparat von Gelehrsamkeit gezeigt hat, daß er wirklich vieles weiß, jedoch
nicht das, was er selbst im Grunde wissen wollte.«

124
Almqvist 1833, S. 275. »Wäre beispielsweise von Schelling die Rede: Wie unberechtigt wäre es,

von ihm diese Art von Bestimmtheit zu fordern, die darin besteht, [...] sich nie selbst zu

widersprechen? Ausgehend von zwei Perspektiven, gehört es zu seinem System, sich in jedem Punkt

zweideutig äußern zu können - und wie leicht verfällt dies nicht in den Augen vieler
Leser zur schieren Zwiespältigkeit? / Aber Höijer möchte sich nicht zwiespältig
äußern, noch nicht einmal doppeldeutig; [...] er fordert immer deutliche Wörter, die

zeigen, daß der Autor wußte, was er wollte. Also sollte Höijer doch als erstes selbst

seinen Ansprüchen genügen!«
125

Vgl. Almqvist 1833, S. 266-270 und S. 309-323. Ich werde mich im Verlauf von Kap. 9.4 und 13.1

ausführlich mit diesen poetologischen Entwürfen auseinandersetzen und verzichte deshalb an

dieser Stelle auf Angaben zur umfassenden Sekundärliteratur.



4. »Constitui narrare« 97

oder schriftreflexives Konzept über die spekulativen Begründungsszenarien der

Identitätsphilosophie hinaus zu denken.

Der Rückgriff auf Hardenbergs Brouillon drängt sich in diesem Zusammenhang

aus verschiedenen Gründen auf. Zunächst handelt es sich um eine der eindringlichsten
theoretischen Auseinandersetzungen mit der Frage, ob und wie sich enzyklopädische

Wissensanordnungen nach der transzendentalphilosophischen Wende noch

rechtfertigen lassen. Dabei setzt sich Novalis konkret mit der Frage auseinander, die auch

die beiden Plinius-Interpreten zu interessieren scheint: Läßt sich ein nach räumlichen

Kriterien verfahrendes (äußerliches, etikettierendes) Gliederungssystem, wie es etwa

die französischen Enzyklopädisten verwendet haben, ohne Brüche in die geregelte

Prozessualität einer kulturhistorischen Erzählung des Wissens überführen? In diesem

Zusammenhang kommt er explizit auf das Paradox eines Anfangs zu sprechen, der

immer nur nachträglich konstruiert und somit grundlegend verfehlt wird. Die theoretische

Problematik des Anfangs wird also auch hier mit dem Problem der Begründung

einer Meta-Wissenschaft verknüpft:

PHIL[OSOPHIE]. Der Anfang des Ich ist blos idealisch. - Wenn es angefangen hätte,
so hätte es so anfangen müssen. Der Anfang ist schon ein späterer Begr[ iff]. Der

Anfang entsteht später, als das Ich, darum kann das Ich nicht angefangen haben. Wir
sehn daraus, daß wir hier im Gebiet der Kunst sind - aber diese künstliche Supposition
ist die Grundlage einer ächten Wissenschaft die allemahl aus künstlichen Factis
entspringt. (NoW 2, 485)

Wie bei Fichte (und weit vor Lacan) mündet die Reflexion über den >Anfang des Ich<

in die Einsicht ein, daß sich Wissen und Subjekt letztendlich nur performativ, über

eine selbstrekursive bzw. eine im wahrsten Sinne des Wortes >spekulative< Setzung

begründen lassen. Allerdings macht Novalis keineswegs bei dieser - schon im frühen

19. Jahrhundert kaum mehr spektakulären - Feststellung halt, sondern versucht zu

erörtern, wie und ob sich die daraus abgeleiteten idealistischen Modelle des

Selbstbewußtseins wiederum mit den Erkenntnissen der empirischen Wissenschaften in

Einklang bringen lassen:

Das Ich soll construirt werden. Der Philosoph bereitet, schafft künstliche Elemente und

geht so an die Construction. Die Naturgeschichte des Ich ist dieses nicht - Ich ist kein
Naturproduct - keine Natur - kein historisches Wesen - sondern ein artistisches - eine
Kunst - ein Kunstwerck. Die Naturgeschichte des Menschen ist die andere Hälfte. Die
Ichlehre und Menschengeschichte - oder Natur und Kunst werden in einer höheren

Wissenschaft - (der moralischen Bildungslehre) vereinigt - und wechselseitig vollendet.
(NoW 2, 485)

Die Argumentation zielt auf eine Versöhnung der getrennten Vermögen von Verstand

und Vernunft. Das >Ich< kann sich in seiner Funktionsweise beispielsweise über eine

Untersuchung der Hirnhöhlenflüssigkeit oder über philosophische Modelle wie die

einer Kategorientafel reiner Verstandesbegriffe begreifen lernen, gleichzeitig aber

verfügt es immer über das >vernünftige< Bewußtsein, daß das Objekt >Ich'<, das die an

der Anschauung bzw. am Verstandesvermögen orientierten Einzeldisziplinen (seien



98 I. Ad Marginem

es Medizin, Philosophie oder andere im weitesten Sinne anthropologische
Wissenschaften) entwerfen, relativ bleibt und vom >Ich< als souveräner Instanz eines freien

Willens wieder modifiziert werden kann: >Ich'< ist in letzter Instanz kein
Natursondern ein Kunstprodukt. Tatsächlich steht die von Novalis veranschlagte Bildungslehre

deshalb - wie im zeitgenössischen Theoriedesign üblich - nicht unter der Ägide

der Erkenntnis, sondern unter der der Moral. Es handelt sich allerdings nicht um eine

schwärmerische Theorie, die etwa bei der Einsicht in die Relativität jeglicher
Erkenntnis stehen bliebe. Der Bezug auf gewonnene naturwissenschaftliche oder

erkenntnistheoretische Forschungsergebnisse wird keineswegs ausgeschlossen. Ganz

im Gegenteil: Mit dem Bild einer wechselseitigen Vollendung von Naturwissenschaft,

Erkenntnistheorie und Ästhetik scheint vielmehr ein fortlaufender Prozeß von
determinierender Erkenntnis und anschließender Emanzipation (oder schlicht eines

virtuosen Umgangs mit den gewonnenen Erkenntnissen) anvisiert zu werden, über

den das >Ich< in die Lage versetzt wird, sich in der paradoxen Bewegung der

Nachträglichkeit ständig neue und elaboriertere >Anfänge< zu verschaffen.

So weit ließe sich Novalis' kurzes Notât mit Hegel durchaus im Sinne einer

historisch fundierten spekulativen Philosophie interpretieren. Bei genauerer Betrachtung

tut sich allerdings eine bodenlose Differenz auf, die just mit dem Begriff des

Anfangs zu tun hat.126 Auch wenn es Hegel gelingt, die handlungstheoretischen

Vorgaben Fichtes in ein >bewegtes Denken < umzusetzen, in der die Vorstellung eines

konstitutiven Anfangs des Denkens nicht reflexiv eingeholt werden kann (ein solches

Postulat würde das Denken abschließen und stillegen), behält die Vorstellung eines

existenten Anfangs doch einen regulativen Charakter und legitimiert nicht zuletzt die

philosophische Arbeit selbst. Gerade der Anfang, der sich mit jeder Denkbewegung
dem Denken wieder ein Stück weit entzieht, verpflichtet das Ich auf die Sisyphos-
arbeit der Repräsentation, die sich in einem ständigen Wiederkäuen der eigenen Denk-

Abfälle äußern wird.

Mit der demonstrativen Offenlegung des Paradoxes einer Tathandlung, auf die die

idealistischen Systeme in unterschiedlicher Form rekurrieren, zielt Novalis auf diese

regulative Funktion des Anfangs. Das Beharren auf der Tatsache, daß das Ich nicht

angefangen haben kann bzw. daß das Ich keinen Anfang hat, erlaubt es ihm, den

Kurzschluß von Handlung und Tat zu lösen, ohne die mit der Vorstellung der

Tathandlung verbundenen Einsichten in die grundlegende Performativität von Sprache

und Denken preiszugeben. Wenn Fichtes Vorstellung einer Tathandlung in einem

sprachtheoretischen Rahmen reflektiert werden kann, so gilt dies auch für Novalis'

Kritik an der >Ich-Lehre<: Mit der Betonung, daß das Ich über keinen Anfang verfüge,
sondern sich selber setze, wendet er sich zunächst und ganz im Sinne Fichtes von
einer repräsentationstheoretischen Fundierang der Transzendentalphilosophie ab. Das

Denken gründet auf einem performativen Akt, einer schöpferischen Leistung. Im

126 Zur romantischen Überbietung identitätsphilosophischer Vorgaben vgl. die Aufsätze von Frank
1995 und Hamacher 1998, S. 195-234. Speziell zu Novalis' Fichtestudien vgl. Frank 1989a, S. 248-
286.



4. »Constitui narrare« 99

Gegensatz zu Fichte aber scheint Novalis auf die Verfehlungen zu insistieren, die in
der Differenz zwischen einem konstituierenden Sprechakt (der reinen Sprach>hand-

lung<), der Sprach>tat< »Ich bin« und der konstativen Aussage »Ich bin« begründet

liegen. Letztere läßt sich nämlich keineswegs aus dem Sprechakt selbst ableiten,
sondern beruht auf einem interpretativen Eingriff, der zwangsläufig in einen Zirkelschluß

mündet. Die Möglichkeit einer Interpretation des »Ich bin« baut auf der

Vorstellung eines anfänglichen Ich< als Äußerungsinstanz auf, die durch diese Interpretation

erst gewonnen werden soll. Letztendlich beruht Novalis' Kritik, mit der er die

Grenzen zwischen Philosophie und Kunst zu reflektieren sucht, aber weniger auf

solch logischen als auf poetologischen Kriterien. Durch den Kurzschluß von Handlung

und Tat nimmt Fichte das eigentlich innovative Moment seiner Kantkritik
wieder zurück: Eben die Vorstellung sprachlicher Performanz selbst. Wenn Novalis
darauf beharrt, die Vorstellung eines >Ich ohne Anfang< in voller Konsequenz zu

tragen, verpflichtet er die philosophische Reflexion auf kreative Gedanken- oder

Sprachexperimente, die nicht mit selbstgesetzten > Anfängern und den damit verbundenen

Eindämmungen sprachlicher Energien (etwa die Ambivalenzen, Verdoppelungen,

etc., die mit der gleichermaßen kreativen wie theatralen Äußerung »Ich bin«

verbunden werden können) zum Stillstand gebracht werden können und d.h., die sich

dem Denken der Repräsentation endgültig entziehen.

Novalis bezieht sich in seiner Argumentation auf Fichtes Wissenschaftslehre.
Trotzdem läßt sich die formulierte Kritik auch gegen dessen idealistische Nachfolger
wenden. Auch wenn die Unmittelbarkeit der Tathandlung bei Hegel in die allenfalls

vermittelte Unmittelbarkeit eines unabgeschlossenen geistesgeschichtlichen
Prozesses übersetzt wird, hält er an dem grundlegenden Modell von Lesbarkeit (in der

Abfolge von thesis und semiosis) fest, das die Teleologie des Prozesses - und somit
die angeblich erst über den Prozeß hergestellte Vorstellung von dessen Anfang und

Ende - von vornherein schon garantiert, voraus-setzt. Novalis drückt sich sehr dezi-

diert aus: Die Vorstellung, daß das Ich keinen Anfang hat, impliziert, daß es sich

weder aus einem historischen Prozeß deduzieren läßt noch - in Form eines

MakroSubjektes - mit diesem Prozeß gleichgesetzt werden kann: Das Ich ist »kein
historisches Wesen«.

Wie bei Kierkegaard wird mit einer Philosophie des Werdens, des Ereignisses

ernst gemacht. Allerdings geht Novalis im Allgemeinen Brouillon noch deutlicher

als Kierkegaard auf die Konsequenzen ein, die eine solche sprachreflektierte
Überbietung oder Öffnung der Transzendentalphilosophie für die Konzeption von Wissen

bedeutet. Schon der Rückgriff auf das Ordnungssystem der Enzyklopädie zeigt, daß es

ihm keinesfalls darum geht, mit dem Verweis auf die Haltlosigkeit eines »Ich bin«

oder »Ich werde« als gemeinsamer Instanz von Vernunft und Verstand lediglich die

Grenzen der Transzendentalphilosophie zu sprengen. Die Absage an Versuche,
Verstand und Vernunft über wie auch immer geartete Wissenssysteme zu synthetisieren,
bedeutet nicht gleich eine Verneinung der philosophischen Selbsterkenntnis an



100 I. Ad Marginem

sich.127 Kritisiert wird allein die Bezeichnung, Klassifikation und Hierarchisierung
unterschiedlicher innerer Vermögen, also die Disziplinierung des Denkens selbst, die

über solche Systeme legitimiert werden. Dagegen kreist der Versuch, Sprache und

Denken von der Last der Repräsentation eines Ursprungs (und damit eines Ziels) zu

befreien, um eine neue, produktive Wissenskonzeption. Die Differenzen zwischen

unterschiedlichen Wissensfeldem und -methoden werden nicht homogenisiert und

entschärft, sondern über spannungsreiche Verschränkungen produktiv genutzt. Das

Modell wechselseitiger Vollendung bedeutet so gesehen beispielsweise, daß

naturwissenschaftliche Forschungsergebnisse mit philosophischen Methoden konfrontiert
werden und vice versa (näheres dazu in Kap. 15.1).

4.4. Schrift, Schreiben und Wissen: Om Plinii Historia Naturalis als Teil der späten

Handschriften zu Törnrosens bok

Actuellement, je suis perdu dans Pline que je relis pour
la seconde fois de ma vie d'un bout à l'autre.

Gustave Flaubert: Correspondance128

Kehren wir von diesem philosophischen Exkurs wieder zu den beiden Plinius-

Interpreten zurück, so überrascht zunächst, wie sehr sich Köves-Zulauf Argumentation

an Vorgaben Hegels orientiert. Dies gilt zunächst für seinen Versuch, die

Gesamtstruktur der Naturalis Historia von den Darstellungsformen eines >toten Wis-

sens< abzugrenzen, die Fichte und Hegel kritisieren. Trotz seines Bemühens um die

Historizität des Textes scheint Köves-Zulauf das antike Nachschlagewerk von den

Arbeiten der französischen Enzyklopädisten unterscheiden zu wollen. Dagegen offenbart

sich die Lebendigkeit der Plinischen Wissensdarbietung - analog zu den

Darstellungsoptionen Hegels - über eine temporäre Struktur, die dem Text unterlegt wird.

Die Geschlossenheit des Entwurfes, also die Vorstellung von Anfang und Ende des

Textes, wird nicht über äußere Kriterien, sondern über ein inneres System von
Korrespondenzen verdeutlicht, die - obwohl sie in eine ständig fortschreitende Bewegung

von Antizipationen verwickelt werden (ein ständiges vorläufiges Erzählen) - auf den

Ausgangs- oder Angelpunkt des sich entwickelnden Wissenssystems verweisen: Eben

die konstituierende Sprechinstanz, den Autor Plinius selbst.

Wenn der schwedische Staatsrat auch kaum über die Brillanz von Novalis verfügt,
macht er mit seiner Charakterisierung der Naturalis Historia doch auf ähnliche

theoretische Probleme aufmerksam: Die Reflexion über den begründenden Anfang
der enzyklopädischen Wissenschaftsschau nimmt eine dezidiert sprachtheoretische

Wendung. Die Differenz zwischen »constitui narrare« und »narravi«, auf die der Text

127 Ausführlich zu Novalis' Konzept einer Wissenspoetik vgl. Neumann 1999b.
128 Aus einem Brief Flauberts vom Anfang August 1857 (Correspondance, Nr. 732). Hier zitiert nach

Borst 1994, S. 334. Zu Flauberts Plinius-Rczcption vgl. Borst 1994, S. 334-344.



4. »Constitui narrare« 101

aufmerksam macht, markiert eine Zäsur zwischen »constituere« und »narrare«, also

zwischen der Rahmen konstituierenden Sprach>handlung<, der rahmenden Sprach>tat<

und ihrem gerahmten Produkt (z.B. einer - wie auch immer gearteten - konstitutiven

Aussage). Dadurch wird gezeigt, daß der performative Akt der Setzung und dessen

spezifische Temporalität sich nicht in der referentiellen Funktion einer Erzählung
aufheben läßt, die auf einer linearen Zeitstruktur aufbaut.

Dabei ist noch einmal hervorzuheben, daß mit der bewußten Verwendung des

»constitui narrare« keineswegs das Gegenteil von Erzählung bezeichnet wird (etwa

ein toter Diskurs, der einfach in seine Einzelteile zerfällt). Die Argumentation legt
vielmehr ein sprachliches Paradox offen, das man als blinden Fleck jeglichen
Erzählens charakterisieren könnte. Der souverän begründete Umgang mit der Sprache

beruht auf einer ereignisreichen Form der Rede, die sich vom Sprecher gar nicht oder
allenfalls erst im nachhinein (mit Blick auf die gezeitigten Resultate) diskursiv

regulieren läßt. In der Souveränität, die der Sprecher in einem bewußten Neuanfang

(einer sprachtheoretisch reflektierten, transzendentalen Reduktion) über die

aufgebrochenen Sprachstrukturen erlangt, liegt zugleich seine Ohnmacht begründet: Die

freigelegte, reine (d.h. noch nicht diskursiv regulierte) sprachliche Performanz der
skizzierten Para-Erzählung ist keineswegs als Offenlegung des konstitutiven Bewußtseins

zu verstehen, das hinter der spezifischen Gestaltung der Naturalis Historia liegt.
Eine solche Vorstellung würde - folgt man den schwedisch geprägten Latinismen des

Staatsrates - wieder in den Bereich eines »constitueram« und damit eines schlichten

»narro« zurückfallen. >Sich noch im Beschluß zu erzählen zu befinden< bedeutet im

Gegenteil, sich der grundlegenden Exteriorität des Mediums auszuliefern. Hinter der

Interpretation des »constitui narrare« verbirgt sich somit der bewußte Versuch, das

>constituit narrare< aufzudecken, das sich immer schon hinter Formulierungen wie

»narro« oder »narravi« verbirgt. Es handelt sich sozusagen um ein Sprach-Experi-

ment, in dem sich die Sprechinstanz (hier wohlgemerkt als performatives Element)

zwar gänzlich in der Äußerlichkeit des Mediums verliert, durch diese (ganz und gar

unhegelsche) >Ent-Äußerung< aber paradoxerweise an Souveränität gegenüber den

internalisierten Diskursregeln gewinnt, über die sich die Sprechinstanz' (hier als

Produkt von diskursiven Regelungen) konstituiert.
Hinter der unscheinbaren Argumentation verbirgt sich also eine subtile Reflexion

über die grundlegende Inszenierung des Wissens, die es dem Leser erlaubt, die Bände

der Naturalis Historia gleichermaßen als ein gewagtes sprach- wie wissenschaftstheoretisches

Experiment zu lesen. Der Staatsrat läßt das antike Buch somit (im
doppelten Sinne nachträglich) auf die texttheoretische Frage antworten, deren Wurzeln

im frühen 19. Jahrhundert liegen: Wie läßt sich Wissen über eine reine Performanz

begründen, die selbst noch nicht auf die Funktion einer legitimierenden Erzählung
reduziert ist, sondern in der die Erzählung umgekehrt in eine Performanz überführt

wird?



102 I. Ad Marginem

Die Ausführungen gewinnen an Relevanz, wenn man den besprochenen Text in den

Kontext der späten Schriften zu Törnrosens bok einbettet und sein metatextuelles

Potential entfaltet. Über die Handschrift Om Plinii Historia Naturalis läßt sich die

ganze Sammlung als Auseinandersetzung mit der enzyklopädischen Frage nach einer

Ordnung des Wissens lesen.129 Die bewußte Anknüpfung an ein enzyklopädisches

Verfahren der Antike wird für eine progressive Ästhetik in Anspruch genommen, die

nicht nur den sprachlichen Bedingungen der Möglichkeit des Wissens nachzugehen

versucht, sondern - im Rückgriff auf diese im weitesten Sinne

transzendentalphilosophische oder eben transzendentalpoetische Reflexion - auch eine neue

Wissensordnung kreiert. Ich würde sogar soweit gehen zu behaupten, daß der Rekurs auf

die Naturalis Historia genutzt wird, um die spezifische textuelle Verfahrensweise, die

mit dem Namen Plinius verbunden wird, für die Ausgestaltung einer eigenen Wis-

senspoetologie fruchtbar zu machen.

Dies gilt zunächst für die Anlehnung an die spezifische Textstruktur, die der
Staatsrat der Naturalis Historia mit seiner eigenwilligen Interpretation zuschreibt.

Wie die (unfertige) antike Enzyklopädie sind die Akademiegespräche und -Schriften

aus dem Törnrosens bok durch kontingent aneinandergereihte Digressionen
gekennzeichnet, welche in ein sprunghaftes, rhizomatisches Erzählen münden, das sich

bezeichnenderweise in Anekdoten verliert:

Lätom oss se hur det förhäller sig med det öfriga i Prasfationen. Straxt efter de rader,

som utgöra en art ingress till Titus, gar förf. helt oförtänkt och utan vidare öfver tili -
Catullus! och frân honom citeras en liten anekdot, huruledes h-an ' blifvit,
eller ställt sig (se fecit) smâand pâ ett kalas, hvarvid en bekant ü" 3 am stal ifrân
honom servietteuü (eller nagra näsdukar? detaba) Hvad detta

denne hlstonette
angâr

dedikationen till Titus är ej lätt att begripa. Om (enligt min ideegân^ Plinius kommit
till en slutlig revision af sin skrift, hade han antingen strukit uttagl °rt denna parasit
utväxt, eller dock Utfort dessa rader sä, att de bekomma v^n ordentllg türgen betydelse
här. Förmodligen hade Plinius fâtt det infallet att i sitt koncept

as
: teckna in ^ par

ord sig tili minnes om
en antydninj^ pâ Catullus, emedan det förekom honom att han af

denna anekdot skulle kunna V" ora
gora en anspelning pâ nâgot i sitt fôrhâllande till

imperatorn. Men hvilket? Det visste han sjelf, och det behöfde han ej saga i utkastet,
blott han der hade en liten annotat,on

antydning, som hindrade honom att glömma bort
heia infallet. Nu stâr det infall som ett crudum; och kommentatorarne ondbrâka sina
hjernar med gissningar. (Vf 3:24, [15-16])13"

l2'' Das Interesse an der Enzyklopädie ist in Almqvists Fall nicht nur auf den epistemischen Bruch

zurückzuführen, der die vielfältigen Auseinandersetzungen mit der Enzyklopädie der Franzosen

um 1800 prägt (vgl. Dierse 1977 und Balke 2001), sondern läßt sich auch »biblio-biographisch«
erklären. Almqvists Großvater Carl Christoffer Gjörwell publiziert 1777 zusammen mit Jacob

Johan Anckarström den ersten Band eines großangelegten schwedischen Enzyklopädieprojektes
Encyclopédie eller fransyskt och swenskt real- och nominal-lexicon, das allerdings schon nach der

Herausgabe von zwei Bänden scheitert (ebenso wie das Nachfolgeprojekt, das Gjörwell 1781 und

1785 unter dem schlichten Titel Svensk Encyclopédie veröffentlicht). Vgl. Christensson 1996, S.

63-102.
130 »Laßt uns sehen, wie es sich mit dem übrigen in der Prtefatio verhält. Kurz nach den Zeilen, die

eine Art Ingress an Titus vorstellen, geht der Verf. völlig unvermittelt und abrupt über zu -



4. »Constitui narrare« 103

Der Begriff »parasitäre Auswüchse« weist indirekt auf ein anderes Charakteristikum
der beiden Textsammlungen hin, das sich im konkreten Umgang mit der Sprache
äußert.131 Die Transzendierung der textregulierenden Sprechinstanz auf ihr eigenes

Werden hin - die der Naturalis Historia unterlegt wird - öffnet die Sprache und läßt
andere (parasitäre) Stimmen hörbar werden, die sich in der eigenen bzw. nunmehr

enteigneten Rede bemerkbar machen.132 Bei den »parasitären Auswüchsen« handelt es

sich schlichtweg um kürzere und längere Zitate, die nicht überformt sind und als

Fremdkörper zu Tage treten, welche eine eigene Wirkung im Text entfalten. Nicht
zuletzt die temporären Brüche und kontingenten Kollisionen, die die Einfügung und

Zusammenstellung von Zitaten oder regelrechten >Zitatcollagen< im Textfluß
hervorrufen, tragen so zur oben skizzierten Ereignishaftigkeit in der Präsentation des

Wissens bei.

In diesem Sinne scheinen mir auch die ausführlichen Hinweise auf die

ausgeklügelten Verfahrenstechniken aufschlußreich zu sein, die es Plinius nach Auskunft

zeitgenössischer Quellen ermöglicht haben, sein umfangreiches Quellenmaterial
aufzuzeichnen. Ich zitiere aus dem Anhang der jüngsten deutschsprachigen Ausgabe der
Naturalis Historia, in dem die entsprechenden Quellenangaben, die auch der schwedische

Staatsrat in aller Ausführlichkeit zitiert, knapp zusammengefaßt werden (die

Herausgeber stützen sich wie der Verfasser von Om Plinii Historia Naturalis in erster

Linie auf einen Brief von Plinius secundus):

Das Werk ist das Produkt jahrzehntelanger eifriger Lektüre und fleißiger Exzerpiertätigkeit.

Den Ablauf eines Arbeitstages schildert der Neffe recht anschaulich, wobei er

Catullus! und von ihm wird eine kleine Anekdote zitiert, wie kleinlich er sich auf einem Fest

verhalten oder verstellt habe (se fecit), auf dem ein Bekannter Servietten (oder Taschentücher?
detaba) von ihm gestohlen habe. Was das mit der Dedikation an Titus zu tun hat, ist nicht leicht zu
verstehen. Wenn Plinius (nach meiner Hypothese) zu einer abschließenden Revision seiner Schrift
gekommen wäre, dann hätte der diesen parasitären Auswuchs entweder weggenommen oder er
hätte diese Zeilen doch so weit ausgeführt, daß sie hier überhaupt eine Bedeutung erhalten.
Vermutlich hatte Plinius den Einfall, in seinem Konzept eine Andeutung an Catullus einzufügen, da

er meinte, mit dieser Anekdote auf etwas anspielen zu können: sein Verhältnis zum Imperator.
Aber auf was? Das wußte er selbst, und das mußte er nicht im Entwurf sagen, solange er über eine
kleine Andeutung verfügte, die ihn daran hinderte, den ganzen Einfall zu vergessen. Nun aber
steht der Einfall als crudum da, und die Kommentatoren zerbrechen sich ihre Hirne mit
Vermutungen.«

131 Mit dem Begriff des >Parasitären< läßt sich das alte Verdikt gegen die Schrift und das Schreiben
auf den Punkt bringen: Ein vermeintlich sekundärer Sprachgebrauch wendet sich gegen die
Ökonomie des gesprochenen Wortes. Vgl. Derrida 1983.

1,2 Zur konstitutiven Fremdheit der eigenen Rede vgl. Volosinov [BachtinJ 1975, S. 178-189 (»Die
Exposition des Problems der >fremden Rede<«), Bachtin 1979, S. 154-300 (»Das Wort im Roman«)
und Bachtin 1985, S. 202-302 (»Das Wort bei Dostojewskij«) sowie im Anschluß daran J.Lehmann
1977, Lachmann 1990, S. 51-199 und Waldenfels 1999. Es scheint mir in diesem Zusammenhang
nicht uninteressant zu sein, daß Almqvist seine Dissertation just dem Werk Rabelais' gewidmet hat.

Vgl. Almqvist 1838. Selbstverständlich macht der Herausgeber der jüngsten schwedischen

Übersetzung dieser Arbeit auf eine mögliche Übertragbarkeit Bachtinscher Begrifflichkeiten auf das

Werk Almqvists aufmerksam. Vgl. Almer 1993.



104 I. Ad Marginem

auch nähere Angaben über die Arbeitsweise seines Onkels macht. Demnach ergeben
sich fünf Stufen bei der Sammlung und Ordnung der gewaltigen Stoffülle:
1.) Lautes Vorlesen durch einen Diener;
2.) Exzerpieren eines Satzes oder ganzer Abschnitte durch Plinius selbst oder Niederschrift

durch einen Diener auf Schreibtafeln (pugillares);
3.) Übertragung dieser Texte auf einen anderen geeigneteren Schriftträger mit
gleichzeitiger Ordnung der gewonnenen Informationen;
4.) Zusammenstellung der Informationen nach Abschluß des Sammelvorganges im Sinne

des angestrebten Sinnzusammenhanges;
5.) Sprachliche Überarbeitung bei der Erstellung der Endfassung.
Bei der Ordnung dieser ungeheueren Materialsammlung bediente sich Plinius eines
Systems von Schlüsselwörtern (Descriptoren), die er anscheinend auf kleine, dünne Blättchen

(laminae sectiles) aus Ahorn-, Erlen- oder Birkenholz schrieb. Dadurch wurde es

erst möglich, das Material zu sichten und zu ordnen, wobei es allerdings zu mancherlei
Verwechslungen und Doppelerwähnungen, zu fragwürdigen Verbindungen und auch zu

Fehlordnungen kam.133

Es handelt sich um eine komplexe Szene, die in der mehrfachen Verschränkung von
oralem Vortrag und skripturaler Aufzeichnung nicht nur die komplexe Genese des

Textes abbildet, sondern geradezu die Transmission - sein verstreutes Fortleben in
mittelalterlichen Codices - vorwegnimmt. Die Interpretation des Staatsrates wirkt
auch in bezug auf diese Entstehungs- wie Überlieferungsgeschichte des Textes
modemer, weil er genau auf die zeitlichen (Un)Tiefen hinweist, die aus dem fortlaufenden

Bearbeitungsprozeß eines Sprachmaterials resultieren, das selbst über ähnliche

Bearbeitungsprozesse erzeugt wurde:

Nu är Plinius död; och hans H.N. finnes allenast 1- i de hos Plinius Caecilius

qvarliggande posthuma papperen. Att systersonen skulle producera sin morbroders
verk ü Publlkenj var vai gifvet tydllgt; men att utgifva ett sä voluminöst arbete var pd

den tiden ingen smäsak. Man trvckte icke dâ tusentals exemplar pà en gâng: men mäste

afskrifvaett och ett i senden Den, som har sett Histo Naturalis i 37 Böcker, kan göra
sig ett begrepp om hvad det vill säga att taga en Copia af den; sâ mycket mer, att taga
„ „ „ straxt efter morb. död
tlere. att taga mänga. Vi kanna ej systersonens tillganger ; men om
(allt i min hypothes) det i sig sjelf dyrbara verket ännu ej var af allmänheten
kändt, följaktligen ej künde vara värderadt, ämnerna ocksâ ej voro lockande för tidens
smak (detta säger P. See. sjelf), ka sä är det ganska ovisst hur mânga afskrifter Plinius
Caecilius Vdd genast künde lata bekosta. Mähända gaf

liil han uthati fästa ihop sjelfva de

posthuma papper i Volumina ); eller skref han egenhändigt af ett eller annat exemplar.
Enligt min hypothes är det v"dstjn dagsklart, att pâ länge nog - V"emllgen tills H.N.
hunnit blifva allmänt bekant, af Vd " flere och ere enskilda forskare värderad och
eftersökt, sä att desse sjelfve afskrefvo verket - mäste högligen fâ copior deraf hafva
existerat. (Vf 3:24, [SV-SS])'34

133 Plinius 1997, S. 353-354 (»Anhang: Naturalis Historia« von Gerhard Winkler). Ausführlich zur
Arbeitsweise des älteren Plinius vgl. Locher/Rottländer 1985. In der Handschrift Om Plinii Historia
Naturalis wird dezidiert und mit langen Quellenzitaten auf diese Szene aufmerksam gemacht. Vgl.
Vf 3:24, [12-13],

134 »Nun ist Plinius tot; und seine H.N. findet sich allein unter den bei Plinius Ctecilius liegenden
posthumen Papieren, Daß der Neffe das Werk seines Onkels publik machen sollte, war wohl



4. »Constitui narrare« 105

Im Hinblick auf das hier ins Visier genommene Überlieferungsgeschehen des Textes

scheint die Lektüre von Köves-Zulauf unangemessen. Während sich die Verwendung
des Autorbegriffes, mit dem er explizit operiert, vielleicht noch über eine ausführliche

Interpretation der römischen Vorstellung von auctor und auctoritas rechtfertigen
ließe, erscheint die damit einhergehende Reduktion des Textes (und dieser Ausdruck

umfaßt hier das schier unüberschaubare intertextuelle Netzwerk sowie dessen

zahlreiche Bearbeitungen und Varianten, die mit dem Titel Naturalis Historia in

Zusammenhang gebracht wurden) auf die Form eines gedruckten Buches angesichts der

heutigen Forschungslage inakzeptabel. Ein Blick in die umfangreiche Rezeptionsgeschichte

der Naturalis Historia von Arno Borst genügt, um sich davon zu

überzeugen, daß sich die Genese des Textes, der nicht nur in zahlreichen Varianten und

Exzerpten überliefert ist, sondern selbst als >Zitatmontage< generiert wurde, nicht auf

den Namen Plinius reduzieren läßt:

Dabei dürfen wir die wichtigsten Träger der Überlieferung, die Kopisten, nicht wie
üblich beiseite schieben. Auch wenn, ja gerade weil sie nicht im eigenen Namen

schrieben, gingen sie mit den ihnen vorgelegten, oft herrenlosen und disparaten
Texten und Textsplittern mindestens so selbstherrlich um wie originelle Autoren. Sie

komponierten daraus in ihren Sammelhandschriften nie ein klassisches Werk,
bisweilen ein neues, stets ein fragwürdiges. Damit provozierten sie den nächsten Versuch

zur Kompilation, förderten also, wie umständlich auch immer, das Wachstum des

Wissens.115

Weil Köves-Zulauf konzentriert der >Stimme< von Plinius zu lauschen versucht,
werden die vielen Schreiber und Kopisten, die in die Genese und Transmission des

Textes bzw. des textuellen Netzwerkes eingegriffen haben, von vornherein einfach

ausgeblendet. Dagegen ließe sich die Interpretation des schwedischen Staatsrates

umgekehrt als Versuch verstehen, die unabgeschlossene und unabschließbare Arbeit
dieser Schreiber herauszustreichen. Ja, ich würde sogar behaupten, daß der Staatsrat

mit seiner Charakterisierung der Handschrift als »för-arbete« genau den progressiven
Charakter einer nicht sistierbaren handschriftlichen Texterzeugung und -Überlieferung

beschreibt, den Theoretiker der critique génétique mit dem Begriff des avant-texte zum

gewiß, aber eine so voluminöse Arbeit herauszugeben, war zu dieser Zeit keine geringe Sache.

Man druckte damals nicht tausende von Exemplaren auf ein Mal, sondern mußte jedes für sich eins

zu eins abschreiben. Der, der eine Histo Naturalis in 37 Büchern gesehen hat, kann sich einen

Begriff davon machen, was es heißt, eine Kopie davon zu machen; wieviel mehr bedeutet es, mehre-

re zu machen, viele zu machen. Wir wissen nichts über das Vermögen des Neffen; aber wenn
(immer noch nach meiner Hypothese) das für sich genommen wertvolle Werk damals noch nicht
bekannt war, und demnach auch nicht geschätzt werden konnte, wenn die Themen auch nicht dem
Geschmack der Zeit entsprachen (davon berichtet P. See. selbst), so ist es äußerst ungewiß, wie
viele Abschriften Plinius Caecilius sich leisten konnte. Vielleicht ließ er selbst die posthumen
Papiere in Volumen binden, oder er schrieb das eine oder andere Exemplar selbst ab. Nach meiner

Hypothese erscheint es vollkommen klar, daß auf lange Zeit - nämlich solange bis die H.N.
allgemein bekannt und von mehr und mehr Forschern geschätzt und gesucht wurde, so daß sie das

Werk selbst abschrieben - nur sehr wenig Kopien davon existiert haben können.«
135 Borst 1994, S. 35.



106 I. Ad Marginem

Ausdruck zu bringen versuchen. Dies betrifft vielleicht weniger die Definition von
avant-texte als »die Gesamtheit der Entwürfe, Handschriften, Korrekturfahnen und

>Varianten<, also alles, was materiell einem Werk vorausgeht, sofern dieses als ein

Text betrachtet wird«136 als die theoretischen Konsequenzen, die aus der Analyse
eines solchen Materials gewonnen werden können:

Während der gedruckte Text ein lineares Lesen ermöglicht [...], wird das Lesen der

Handschrift ständig unterbrochen durch Einfügungen zwischen den Zeilen und am
Rande, durch Rückgriffe auf früher Geschriebenes und durch graphische Verweiszeichen,

die den Leser zur nicht linearen Lektüre zwingen. Während der Text aufgrund
der Veröffentlichung und der Rezeption eine gesellschaftliche Funktion besitzt, ist die
Handschrift zuallererst ein Dokument, das der Autor für sich selbst geschrieben und in
der Regel nicht für das Auge Außenstehender bestimmt hat. Während der Text - in dem

Augenblick, in dem der Autor ihn aus der Hand gibt und das Imprimatur erteilt - seinen
privaten Charakter verliert und der Öffentlichkeit übergeben wird, trägt der >avant-
texte< die schillernden Züge eines in ständigem Wandel befindlichen Schreibersubjekts.

[...] Gleichzeitig [...] unterminiert der >avant-texte< die bislang unantastbare
>Autorität< des Textes, da dieser dadurch zurückgestuft wird auf die Ebene eines
Zustandes unter vielen.1"

Im Gegensatz zu den Kritikern der critique génétique zeigt der Staatsrat aber an der

Offenlegung der spezifischen Temporalität des »constitui narrare« - hinter der sich

nichts anderes als die paradoxe Temporalität der Schrift selbst verbirgt -, daß selbst

die Differenz zwischen texte und avant-texte auf einer Chimäre beruht.138 Die
Vorstellung der >Festigkeit< des gedruckten Textes, die auf dem Phantasma einer

Souveränität der auktorialen Stimme über den buchstäblichen Text beruht, kann -
vor dem Hintergrund der temporären Paradoxalität eines im Aufschub befindlichen

Anfangens, die letztendlich jedem Text inhärent ist - selbst als historisches Produkt
einer spezifischen Schrift- oder besser Buchkultur bezeichnet werden,139 gegen die

sich der Staatsrat mit der Thematisierung eines der Schrift selbst inhärenten

>Schreibens ohne Ende<140 zu wenden versucht.

Die Art und Weise, mit der die Reflexion über die Bedingung der Möglichkeit
des Wissens mit einer subtilen Reflexion über Schrift und Schreibprozesse
kurzgeschlossen wird, führt zur zentralen These dieser Arbeit. M.E. wird die friihroman-

136 Die Definition aus Jean Bellemin-Noëls begriffsprägender Abhandlung Le texte et l'avant-texte
(Paris 1972) wird hier zitiert nach Grésillon 1999, S. 140.

137 Grésillon 1999, S. 26-27. Auch wenn ich kein ganzes >dossier génétique< von Almqvists
Handschriften erstellen konnte, habe ich versucht, ihrem nicht-linearen Charakter durch die Wiedergabe

der Streichungen und Hinzufügungen gerecht zu werden. Vgl. die editorische Notiz im Anhang.
138 Darauf macht - dies muß einschränkend gesagt werden - auch Grésillon aufmerksam, die deshalb

lieber den Begriff des >dossier génétique< verwendet. Vgl. Grésillon 1999, insb. S. 139-140.
139

Vgl. dazu Bosse 1981a.
IJ" Daß >Schreiben< hier nicht nur im metaphorischen Sinne verwendet wird, wie er sich spätestens

seit Barthes' Ausführungen zum Schreiben in La mort de l'auteur und S/Z eingebürgert hat (vgl.
Barthes 2000 und Barthes 1987, S. 7-21), soll in Kap. 11.1 gezeigt werden. >Schreiben< - so viel sei

jetzt schon gesagt - stellt die Signifikantenlogik von fest oder unfest gedachtem Text bzw. avanttexte

vollkommen in Frage. Vgl. Hespers 1994.



4. »Constitui narrare« 107

tische Konzeption einer >Poetologie des Wissens<141, die im Allgemeinen Brouillon
ihren prägnantesten Ausdruck findet, in den späten Texten von Törnrosens bok
wieder aufgegriffen und - in Form einer >Grammatologie des Wissens< - text- und

medientheoretisch perspektiviert. In diesem Sinne erscheint der Rückgriff auf Plinius
keineswegs zufällig. Die von seinem Neffen beschriebenen Schreibszenen erinnern in

ihrer Aneinanderreihung unterschiedlicher Übersetzungs- und Übertragungsvorgänge

in der Tat an experimentalpoetische Verfahrensweisen des 20. Jahrhunderts, also jene

Texttransformationsmaschinerien, die das Eigenleben von Sprache und Schrift zu

betonen versuchen. Plinius wird für eine Literatur in >statu nascendi< in Anspruch

genommen, die

eng mit der Absicht verbunden [ist], den >definitiven< Text zu entheiligen, zu ent-
mythisieren. So auch bei Valéry: >[...] das Gefühl, das ich bei allem Geschriebenen
habe: es geht um Material, das ständig umgearbeitet - das verbessert werden muß, das

immer ein Zustand unter anderen ist, eine bestimmte Menge möglicher Operationen.

<142

Der provokative Anschluß an die Naturalis Historia erlaubt es also - in pronon-
ciertem Gegensatz zu den enzyklopädischen Entwürfen des deutschen Idealismus -,
eine Schrift und Schreiben inhärente Beweglichkeit offenzulegen und für eine

Wissenspoetologie in Anspruch zu nehmen, die in einer nicht aufhebbaren Exte-

riorität des Geistes ihren Ausdruck findet (auf die Tatsache, daß Plinius eine bezeichnende

Ahnherrenschaft in der Geschichte des Zettelkastens einnimmt, wird in Kap.
14.2 und 15.2 zurückzukommen sein).143

In einer auf den Kopf gestellten Marginalie zu Om Plinii Historia Naturalis
werden diese Überlegungen in einer im wahrsten Sinne des Wortes atemberaubendem

Bewegung sogar autoreflexiv auf die Schreibmaterialien und den Schreibakt bezogen,

von denen das Manuskript selbst indexikalisch zeugt (vgl. Tafel 1):

Man kan alltid fräga hvad som är bättre att skrifva med: svart bläck, eller rödt, grönt,
blâtt, gult -
Ma vara: men gult bläck duger âtminstone i min smak ej - Godt: men hvad skall man
tänka om Stâlpennor?
Denna är odräglig (Vf 3:24, [nicht paginierter Entwurf])'44

141
Vgl. Vogl 1999a.

142 Grésillon 1999. S. 17.
143 Tatsächlich erinnert auch die Grundkonzeption von Flauberts Bouvard et Pécuchet vage an die

Naturalis Historia (vgl. Borst 1994, S. 334-344). Dies gilt für die Thematisierung des grundlegenden
Schreib- bzw. Kopierverfahrens genauso wie für die daraus resultierende »unendliche
Textstruktur<. Zur texttheoretischen Funktion der dilettantischen Kopisten vgl. Encke 1998, zur
Monotonie des Textes vgl. Frey 1990, S. 202-229.

144 »Man kann immer fragen, mit was sich besser schreiben läßt: schwarze Tinte, oder rote, grüne,
blaue, gelbe - // Sei's drum: aber die gelbe taugt, zumindest was meinen Geschmack angeht, nicht

- Gut: aber was soll man von Stahlfedern halten? / Diese ist unerträglich«



108 I. Ad Marginem

Mit der Erwähnung von Tinte und Stahlfeder spielt Almqvist sozusagen auf den

aktuellsten Stand der Medientechnik im 19. Jahrhundert an.145 Schon der Übergang

vom Federkiel zur maschinell produzierten Stahlfeder wurde als eine Art
unnatürlichem Einschnitt wahrgenommen, der den Automatismus des Schreibvorgang
unterbricht bzw. der auf die Körper- und Medientechniken aufmerksam macht, die

diesem Automatismus zugrunde liegen. Einen Eindruck von diesem Einschnitt vermittelt

kein geringerer als Spren Kierkegaard, der in der als Fragment überlieferten

Komödie Striden mellem den gamle og den nye Scebekielder (1838) ausführlich auf

die Auswirkungen des neuen Schreibgerätes eingeht.146 Wir folgen einem Dialog in
der ersten Szene des zweiten Aktes:

Ole Wadt: [J]eg er [...] meget villig til at anerkjende deres udpdelige Fortjenester af
fedrelandske Anliggender; men hvad Stilen, hvad Udtrykket angaaer, da er altid
Noget der stpder - Deres Pen er ikke bl0d nok om jeg saa maa sige.

Holla Hastvterksen: De mener altsaa, at det kommer af at jeg bruger Staal-Penne.

O.W.: Meget rigtigt! De har der gjort en langt dybere BemEerkning, end De selv
maaskee troede. Der er Intet der i den Grad fordaerver Haanden og Hjertet som
Staalpenne. Hvorledes vil vel Kjasrlighedsbrev blive, der skal skrives med Staal.

[...]
H.H.: O gaae Fanden i Void med deres Gaasefjaer, De har ingen hpihjertede Fplelser, der

er en Sjael i dem som i en Gaasefjaer.147

Ich werde in dem übernächsten Abschnitt dieser Arbeit (III. Pervers schreiben) darauf

eingehen, inwieweit Almqvist die in Om Plinii Historia Naturalis indirekt

angesprochene Fragestellung nach einer grundlegenden Exteriorität des Geistes in
den anderen Handschriften der Sammlung vertieft und welche selbstreferentiellen

Analyseverfahren er entwickelt, um die irreduzible Eigendynamik von Schrift,
Schriftwerkzeug und der Bewegung des Schreibens genauer zu erkunden. Zunächst aber soll
untersucht werden, inwiefern sich die Thematisierung des Zusammenhangs zwischen

Schrift, Schreiben und Wissen, welche die späten Handschriften zu Törnrosens bok

auszeichnet, selbst historisch fundieren und kulturwissenschaftlich perspektivieren
läßt.

145 Zur Geschichte der Stahlfeder vgl. Linscheid 1994, S. 142-149. In einem skandinavischen Kontext
hat sich Carl C. Christensen in zwei kurzen Essays mit der Erfindung und den Auswirkungen der
Stahlfeder auseinandergesetzt. Vgl. Christensen 1929a und 1929b.

146
Vgl. dazu Cappelprn u.a. 1996, S. 168-172.

147
Kierkegaard 1968, S. 294-295. »Ole Wadt: Ich bin [...] gerne bereit, Ihre unsterblichen Verdienste
um vaterländische Angelegenheiten anzuerkennen; aber was den Stil, den Ausdruck angeht, ist

dort immer etwas, was stört - Ihr Stift ist nicht weich genug, wenn ich das so sagen darf. / Holla
Hastvterksen: Sie meinen also, daß das davon kommt, daß ich einen Stahl-Stift gebrauche. / O.W.:
Ganz genau! Sie haben hier eine viel tiefere Bemerkung gemacht als Sie vielleicht selbst meinten.
Es gibt nichts, was die Hand und das Herz mehr verdirbt als Stahlstifte. Wie wird wohl ein
Liebesbrief aussehen, der mit Stahl geschrieben ist. [...] H.H.: Hören Sie mir doch auf mit ihrem
Gänsekiel, Sie haben keine edlen Gefühle, sie haben soviel Seele in sich wie in einem Gänsekiel.«


	"Constitui narrare" : zu einer Poetologie des "Vor-Wortes" in C.J.L. Almqvists Om Plinii Historia Naturalis

