
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 39 (2005)

Artikel: Schrift, Schreiben und Wissen : zu einer Theorie des Archivs in Texten
von C.J.L. Almqvist

Autor: Müller-Wille, Klaus

Kapitel: 3: Von Vorwörtern als und über die Inszenierung von Wissen : Exkurs
zu Kierkegaards Forord und Hegels "Vorrede" zur Phänomenologie des
Geistes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858188

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


3. Von Vorwörtern als und über die Inszenierung von Wissen -
Exkurs zu Kierkegaards Forord und Hegels »Vorrede« zur
Phänomenologie des Geistes

lad mig nu se: f0rst sidst kommer slutningen
og f0r den kommer kommer alt andet ja men sä

kommer den ogsâ slutningen og aeder alt andet

ja og asder alt andet op godnat godnat godnat

Per Hpjholt: Punkter1

MED[ICIN]. Könnte sich jemand erhalten, wenn
er seine Excremente fräße. -
Novalis: Das Allgemeine Brouillon*

3.1. Textuelle Performanz: Vorwort und Verführung (Kierkegaard)

Der er i Videnskaben gjort saare Meget for at ordne Literaturen og anvise hver enkelt
Forfatters Skrift sin Plads i Samtiden, og Samtidens i Slaegtens; men Ingen taenker paa,
hvad der var at vinde, hvis man künde afrette en eller anden Literatus til blot at laese

Fortaler, men gj0re det saa fuldstaendigt, at han begyndte fra de tidligste Tider og foer
fort gjennem alle Aarhundreder indtil vore Dage. (SKS 4, 467)9

Wer sich mit Texten des frühen 19. Jahrhunderts beschäftigt, der weiß um den Nutzen

einer solchen, im wahrsten Sinne des Wortes >marginal< erscheinenden
wissenschaftlichen Tätigkeit. Tatsächlich ließen sich grundsätzliche Züge eines als >roman-

tisch< titulierten Textualitätskonzeptes am Phänomen der Paratextualität"1 oder ge-

7

Hpjholt 1971, nicht paginiert (die Gedichte sind in einem Ringbuchordner abgeheftet: Text ohne

Anfang und Ende). »Laß mich nun sehen: Erst zuletzt kommt das Ende / und bevor es kommt
kommt alles andere ja aber dann / kommt es auch das Ende und ißt alles andere / ja und ißt alles
andere auf Gute Nacht Gute Nacht Gute Nacht«

8
NoW, 504.

9 »Es ist in der Wissenschaft so viel veranstaltet worden, um die Literatur zu ordnen und der Schrift
jedes einzelnen Autors ihren Platz in der Gegenwart zuzuweisen, und der Gegenwart einen in der
des [Menschen-jGeschlechtes; aber keiner denkt daran, was zu gewinnen wäre, wenn man den
einen oder anderen Literatus dazu abrichten könnte, nur Vorwörter zu lesen, aber dies so

vollständig, daß er mit den frühesten Zeiten beginnen würde und sich schnell durch alle Jahrhunderte
bis zu unseren Tagen bewegen würde.« (hier und im folgenden meine Übersetzung, eine
vollständige deutsche Übersetzung des Textes findet sich im Band 12 der von Emanuel Hirsch besorgten

Ausgabe im Diedrichs-Verlag).
10 Der inzwischen etablierte Begriff geht m.E. auf Gérard Genette zurück. In Palimpseste definiert

er die Paratextualität als transtextuelle Relation, »die der eigentliche Text im Rahmen des von
einem literarischen Werk gebildeten Ganzen mit dem unterhält, was man wohl seinen Paratext

nennen muß: Titel, Untertitel, Zwischentitel; Vorworte, Nachworte, Hinweise an den Leser,
Einleitungen usw.« (Genette 1993, S. 11) Im Laufe dieses Kapitels soll allerdings ein anderes
Verständnis von Paratextualität entwickelt werden. Zunächst ließe sich leicht demonstrieren, daß
Genettes Differenzierung transtextueller Relationen auf inkohärenten Kriterien beruht, die den



44 I. Ad Marginem

nauer am Phänomen einer selbstreflexiven Paratextualität erläutern. Das betrifft nicht
allein die vielbeachteten narratologischen Techniken der Rahmung,11 auf die im Verlauf

dieser Arbeit noch einzugehen sein wird, sondern eine noch viel grundlegendere

strukturelle Aufwertung des vermeintlichen Beiwerks, des unbedeutenden und zufälligen

Supplements:

En Fortale er i Forhold til en Bog en Ubetydelighed [...] Fortalerne bterc Praeget af det

Tilfaeldige ligesom Dialekter, Idiomer, Provincialismer; de ere i en ganske anden
Forstand end Skrifterne underkastede Modens Herredpmme, de vexle ligesom Klasde-

dragterne. Snart ere de lange, snart körte, snart dristige, snart blysomme, snart stive,
snart skj0desl0se, snart bekymrede naesten angrende, snart selvtillidsfulde naesten fri-
postige, snart ikke ganske uden 0ie for Bogens Svagheder, snart slagne med Blindhed,
snart anerkjendende disse bedre end nogen Anden; snart var Forordet Produktionens
Fordraaber, snart en Eftersmag af den. Og allt dette er reent ceremonielt, selv en Forfat-
ter, der i sit Skrift trodser Tiden, lemper sig dog i det Ubetydelige efter Skik og Brug i

Forordet, og forspges derved i mangen for Iagttageren h0ist snurrig Collision om:
hvorvidt og hvorledes. Jo mere jeg taenker derover, jo rigere et Udbytte synes mig et
saadant Studium at love. (SKS 4, 467-468)12

Das Nachdenken über das Vorwort ist an eine komplexe sprachtheoretische Reflexion

geknüpft, die auf die »rein zeremonielle« Wirkung der Textsorte zielt. Das Interesse

gilt einem Gebrauch von Sprache, der sich nicht alleine in deren repräsentativer
Funktion erschöpft und den man heute - in Anlehnung an John L. Austin - als

performativ bezeichnet.13 Nicht von ungefähr wird das erneute wissenschaftliche

Interesse am Beiwerk des Buches rund 140 Jahre später mit indirektem Bezug auf die

Sprechakttheorie legitimiert. Gérard Genette wird die Paratextualität als das Feld

transtextueller Beziehungen bezeichnen, das »zweifellos einen privilegierten Ort

Wunsch, Ordnung in die Vielfalt transtextueller Relationen zu bringen, von vornherein
unterlaufen. Ein wesentlicherer Kritikpunkt aber scheint mir in diesem Zusammenhang die Differenzierung

zwischen >eigentlichem< Text und >uneigentlichem< Paratext zu sein, deren weitreichende
texttheoretische Implikationen noch zu erläutern sein werden.

" Vgl. dazu die Analyse Walter Baumgartners, der Kierkegaards Spiel mit Erzählrahmen in Enten-
Eller just mit entsprechenden Erzähltechniken bei Almqvist vergleicht. Vgl. Baumgartner 1986.

Weniger inspirierend, da ganz auf den pragmatischen Charakter von Vorwörtern fixiert, erscheint
der Artikel von Âsa Arping, der dem Gebrauch von Vorwörtern in der schwedischen Prosa der
1830er Jahre gewidmet ist. Vgl. Arping 2001.

12 »Eine Vorrede ist im Verhältnis zu einem Buch etwas Unbedeutendes [...] Vorreden tragen Züge
des Zufälligen wie Dialekte, Idiome, Provinzialismen; sie sind, auf andere Art als die Schriften
selbst, der Herrschaft der Mode unterworfen, sie wechseln wie die Kleidung. Mal sind sie lang,
mal kurz, mal gewagt, mal scheu, mal steif, mal salopp, mal bekümmert, nahezu bereuend, mal

selbstbewußt, nahezu unverfroren, mal nicht ohne Blick für die Schwächen des Buches, mal mit

Blindheit geschlagen, mal diese genauer bezeichnend als irgend jemand sonst; manchmal gibt das

Vorwort einen Vorgeschmack auf die Produktion, mal hinterläßt es einen Nachgeschmack davon.
Und all dies ist rein zeremoniell, sogar ein Autor, der in seiner Schrift der Zeit trotzt, richtet sich im

Vorwort doch nach dem Unbedeutenden in Brauch und Sitte, und wird dabei in vielem in einen für
den Betrachter höchst schnurrigen Widerspruch verwickelt über das Inwieweit und Wie. Je mehr
ich darüber nachdenke, desto ergiebigere Ausbeute scheint mir ein solches Studium zu versprechen.«

13
Vgl. Austin 1998.



3. Von Vorwörtern (Hegel und Kierkegaard) 45

der pragmatischen Wirkung des Werkes darfstellt], d.h. seiner Wirkung auf den Leser

- und insbesondere den Ort dessen, was man seit Philippe Léjeunes Arbeiten über die

Autobiographie den Gattungsvertrag (oder -pakt) nennt.«14

Doch im Gegensatz zu Austin, Léjeune und Genette ist sich der dänische >Litera-

tus< bewußt, daß sich die sprachliche Performanz eines Vorwortes nicht auf die
intentional kontrollierte Pragmatik reduzieren läßt, die es Autor und Leser erlaubt, einen

Pakt zu schließen. Wieder ist seine Verwendung des Prädikates »rein zeremoniell« zu

beachten, zumal sie im Zitat mit der herkömmlichen Metapher des Sprachkleides
überblendet wird, welche die formellen Besonderheiten einer Zeremonie in Erinnerung
ruft und gleichzeitig in einen sprachtheoretischen oder besser rhetorischen Kontext
übersetzt.15 Die Zeremonie gehört wie das Ritual zu den performatives, die nach

Austin allein aufgrund der Konventionalität der ihnen zugrundeliegenden Regeln
besonders gefährdet sind, mit einer falschen Intention bzw. intentionslos durchgeführt

zu werden. Weil sie zu Performanzen im doppelten Sinne des Wortes (Handlungen,

Aufführungen, Wiederholungen) einladen,16 drohen sie - zumindest aus der Sicht

14 Genette 1993, S. 12. Noch deutlicher wird diese Anlehnung an die Sprechakttheorie in der dem

Paratext gewidmeten Monographie Seuils, in der sich Genette nahezu ausschließlich mit der

pragmatischen Funktion des textuellen Beiwerks auseinandersetzt. Vgl. Genette 1989.
15

Vgl. dazu Ciceros Metapherndefinition in De oratore: »Die dritte Möglichkeit, ein Wort in übertragener

Bedeutung [>modus transferendi verbi<] zu gebrauchen, ist weitverbreitet. Sie hat der

Zwang des Mangels und der Enge hervorgebracht, dann aber das Vergnügen und der Reiz
vermehrt. Denn wie man das Gewand zuerst erfand, um sich der Kälte zu erwehren, dann aber
anfing, es auch anzuwenden, um dem Körper Schmuck [ad ornatumj und Würde zu verleihen, so

wurde auch die Übertragung eines Wortes [verbi translatio] aus Mangel eingeführt, doch zum
Vergnügen [delectationes] häufig wiederholt«. (Cicero 1997, S. 543 - Wilkins 3.155) Das
vertraute Bild von den Figuren als Kleidern der Gedanken ist in der jüngsten Metapherntheorie
aufgegriffen worden, um die damit verbundenen sprachtheoretische Präsuppositionen - etwa die

Unterscheidung zwischen >primärem< und >sekundärem<, >eigentlichem< und >uneigentlichem<
Sprachgebrauch - in Frage zu stellen. Vgl. Culler 1981. Gegenüber der Vorstellung, daß man sich des

figürlichen Sprechens - als eines nur >angehefteten< Kleides - entledigen könne, setzt Paul de Man
die Metapher eines Nessusgewandes, das sich nicht entfernen läßt. Obwohl das figürliche Sprechen

- wie dieses Gewand - das einzige Mittel darstelle, der Subjekte und Objekte auf eine Art
habhaft zu werden, drohe die Anwendung dieses Mittels seine gewünschte Funktion zu unterlaufen
(d.h. in bezug auf das gewählte mythologische Vehikel, das Gewand sichert Herkules' Liebe,
bringt diesem aber gleichzeitig Wahnsinn und Tod). Vgl. insb. de Mans Wordsworth-Analyse in de

Man 1993, S. 131-146, hier insb. S. 144, sowie in Anlehnung daran Parker 1998 (zur
Unterscheidung von >Metapher< und >Katachrese<) und Chase 1998 (zur Unterscheidung von
>Stimme< und >Prosopopoiia<), insb. S. 419-420. Ich werde versuchen zu zeigen, daß auch Kierkegaard

mit der Umschreibung des Vorwortes als Sprachkleid auf die Unmöglichkeit verweist, einen
>sekundären< Sprachgebrauch zu vermeiden (wobei er auf die rhetorische Tradition zurückgreifen

kann, die sich ausführlich mit dem Vorwort auseinandergesetzt hat).
16

Folgt man der jüngsten Darstellung zum Performanzbegriff von Uwe Wirth, so läßt sich der Begriff
der Sprach- oder Textperformanz in einem vierfachen Sinne verwenden: 1. als die mit dem

Sprechakt vollzogene Handlung (im klassischen Sinne der Sprachpragmatik); 2. als Aufführung
bzw. Iteration einer äußerlich vorgegebenen Textstruktur (im Sinne der Dekonstruktion, welche
die Vorstellung von Intentionalität in Frage stellt, die die Sprachpragmatik reguliert); 3. als Performanz

innerhalb einer Sprachkette (im Sinne einer literaturwissenschaftlichen Adaption
dekonstruktiver Postulate); 4. als Theatralisierung, Verkörperung, Iteralisierung und Medialisierung (im
Sinne einer kulturwissenschaftlichen Adaption der genannten Diskussionen). Auf Wirths eigenen



46 I. Ad Marginem

einer Kommunikationstheorie, die sich am Begriff der Intention orientiert, - zu
mißlingen.17 Im Gegensatz zu Léjeune und Genette scheint sich der dänische Verfasser

allerdings genau für dieses Mißlingen zu interessieren bzw. für den vermeintlich
falschen Sprachgebrauch, für die vertraglichen Simulationen und Dissimulationen, zu

denen die als Vorwort gekennzeichneten Sprachhandlungen einladen.18

Dieses Interesse wird nicht durch eine perfide Vorliebe für mißlungene
Kommunikationsakte, sondern durch ein Interesse an der Sprache selbst bzw. an der ihr eigenen

Performativität legitimiert, die weder mit ihrer referentiellen Funktion noch der
Intention ihrer Anwender gleichgesetzt wird. Denn wenn die Aufmerksamkeit dem

Paratext als »rein zeremonieller« Handlung gilt, dann rücken automatisch die spezifischen

Darstellungsmittel des Textes - und d.h. in diesem Zusammenhang die

verwendeten stilistischen und rhetorischen Eigenarten sowie die optisch wahrnehmbare

Versuch, mit der Differenz von Semio- und Medienpragmatik vier Performanz-Typen zu
differenzieren, kann leider nicht Bezug genommen werden. Vgl. Wirth 2002. Im folgenden wird der

Begriff Performanz bewußt in der Doppeldeutigkeit der unter den Punkten 2 und 3 erwähnten
Vorstellungen verwendet und bezeichnet somit sowohl den Gebrauch von äußerlichen Sprachstrukturen

(seien es semiotische, rhetorische oder mediale Vorgaben) als auch die Bewegtheit dieser
Mittel selbst (die Performanz der Zeichen, der rhetorischen Figuren, der Schrift selbst). Auf den

unter Punkt 4 angesprochenen Problemkomplex der Verkörperung werde ich in Kap. 11.1 und 11.2

eingehen. Angesichts der in Wirths Anthologie versammelten Literaturangaben und Quellentexte
verzichte ich auf weitere Literaturangaben. In diesem Zusammenhang sei lediglich auf einen von
Stephan Jaeger und Stefan Willer herausgegebenen Tagungsband verwiesen, der sich mit dem
Denken der Sprache und der Performanz des Literarischen um 1800 auseinandersetzt und der
somit Fragestellungen aufgreift, die hier von Interesse sind. Vgl. Jaeger/Willer 2000.

17
»Eines scheint zunächst klar: Zwar haben wir uns vom Verunglücken von Handlungen, die mindestens

teilweise aus dem Äußern von Wörtern bestehen, fesseln lassen (oder auch nicht); aber das

Verunglücken ist eine Krankheit, der alle Handlungen ausgesetzt sind, die in allgemein üblichen
Formen oder zermoniell [sie!) ablaufen müssen, also alle konventionalen Handlungen«. (Austin
1998, S. 41) Die Kritik an dem rein zeremoniellen Sprachgebrauch kann auf eine lange bürgerliche

Tradition zurückgreifen, in der das Phantasma eines >natürlichen< und >subjektiven< Sprechens

gegen die Konventionalität höfischer Reden ausgespielt wird.
18 Die folgende Argumentation ist eng an Derridas Austin-Kritik angelehnt. Vgl. Derrida 1988, S.

291-314 (»Signatur Ereignis Kontext«). Derrida versucht, das traditionelle, um den Begriff der
Intention kreisende Kommunikationsmodell Austins zu dekonstruicren, indem er den Widersprüchlichkeiten

in dessen Argumentation nachgeht. Während Austin einerseits die grundlegende
Konventionalität der performatives anerkennt, sieht er genau in der Äußerlichkeit der Sprechakte die

größte Gefahr für ihr Mißlingen. Dies kommt am deutlichsten in dem Versuch zum Ausdruck, die
Funktion der performatives von Sprechakten auf der Bühne abzugrenzen. Genau aus diesem

Sprechen >auf zweiter Stufe< entwickelt Derrida eine Konzeption von Sprachperformanz, die an
die Vorstellung einer grundlegenden Iteration vorgängiger Sprachstrukturen geknüpft ist. Dabei
zielt er mit dem Begriff der Iteration keineswegs auf die Intentionslosigkeit konventioneller
Sprechakte. Es geht nicht um den Nachweis einer absoluten strukturellen Determiniertheit
individueller Aussagen - also dezidiert nicht um die Identität des Wiederholten. Ganz im Gegenteil
interessiert er sich - wie Kierkegaard - für die grundlegende Äußerlichkeit von Sprechakten
(bzw. die irreduzible Abwesenheit der Intention) im Hinblick auf die unkontrollierbaren Ereignisse,

durch die die Signifikantenketten in ihrer Wiederholung ein Zuviel an Sinn produzieren. Ich
erlaube mir, auf meine Einleitung zu dem Sammelband Wunsch-Maschine-Wiederholung aufmerksam

zu machen, in der ich ausführlicher auf diese Thematik eingegangen bin. Den Beiträgern und

Mitherausgebern sei an dieser Stelle für zahlreiche Anregungen gedankt. Vgl. K.Müller-Wille
2002.



3. Von Vorwörtern (Hegel und Kierkegaard) 47

Medialität von Sprache (eben das Sprachkleid selbst) - in den Blickpunkt des Interesses.

Das Augenmerk für die spezifische Inszenierung bzw. Theatralisierung von

Sprache und Schrift,19 die das Vorwort als Untersuchungsgegenstand auszeichnet,

dient dabei - wie sich mit Hinblick auf das metaphorische Feld modischer, vestimen-

tärer Zeichen und den Kontext der Schriften Kierkegaards reformulieren ließe - einer

Reflexion textueller Verführungsstrategien. Nochmals: Die so verstandene Perfor-

manz des Paratextes richtet sich nicht an Leser, die zum Lesen des Buches >ver-

führt<20 werden sollen, sondern betrifft die Zeichen des Textes selbst. Sie sind es, die

im wörtlichen Sinne des Wortes >ver-führt< bzw. >pervertiert< werden.21 Indem sich

das Vorwort über die Hingabe an die arbiträren und konventionellen Regeln des

jeweiligen Sprachkleides begründet, verweist die diskursive >Oberfläche< des Textes

weder auf ein >in der Tiefe gelegenes< und intentional beglaubigtes Signifikat - sei es

das Subjekt der Aussage (>Manifestation<), ein bezeichnetes Objekt (>Designation<)

oder die Intention des Sprechers (>Bedeutung<) - noch auf eine intentional begründete

Handlung, sondern allenfalls auf sich selbst; und d.h. sie produziert >Sinn< (alle
Termini nach Deleuze).22

Die thematisierte Verführung - also die Verkehrung oder besser Verwicklung
einer kontraktuell gesicherten Zeichenrelation - wird im Fall des besprochenen Textes

auf einer makrostrukturellen Ebene performativ wiederholt. Die Zitate entstammen

nämlich dem »Forord« (»Vorwort«) zu einem ebenfalls schlicht als Forord

(Vorwort/Vorwörter, 1844) titulierten Text, in dem Kierkegaard unter dem Pseudo-

19 Elisabeth Strowick verwendet dieses Schriftszenario, um den im gleichen Jahr erschienenen Text
Gjentagelsen (Die Wiederholung) zu charakterisieren. Vgl. Strowick 1999, S. 12. Als Referenz für
den Begriff der Theatralisierung wird auf die auch in diesem Kontext aufschlußreichen Schriften

von Deleuze 1997, S. 23-27, und Weber 1997 verwiesen. Es wäre zu überprüfen, ob die Begriffswahl

auch der strengeren Definition von Erika Fischer-Lichte standhält, die Theatralität als
spezifische Konstellation performativer Faktoren (Inszenierung, Korporalität, Wahrnehmung,
Aufführung/Performance) zu definieren und von dem Begriff der Performativität abzugrenzen versucht.
Interessant wäre v.a. die Frage nach dem spezifischen Umgang mit der Korporalität von Texten.

Vgl. Fischer-Lichte 2002, insb. S. 294-300.
20 In diesem herkömmlichen, eben pragmatisch fundierten Sinne verwendet Genette den Begriff, um

die Funktion von Titeln zu beschreiben, die Neugierde erwecken sollen. Vgl. Genette 1989, S. 92-
93.

21 Zur Sémiologie der Verführung als Oberflächenabgrund, der aus der UnUnterscheidbarkeit von
Oberfläche und Tiefe resultiert, und der daran angelegten Differenz von Regel und Gesetz vgl.
Baudrillard 1992, S. 77-85, S. 183-215 und S. 136-146 (hier in Anwendung auf den ironischen
Verführer in Kierkegaards Enten-Eller).

12 Zu den Begriffen Manifestation, Designation und Bedeutung< und der Differenz zu dem, was hier
und im folgenden als >Sinn< bezeichnet wird, vgl. Deleuze 1993, S. 29-42. Während die
Zeichenfunktionen von Manifestation, Designation und Bedeutung< an ein traditionelles Verständnis von
Artikulation gebunden sind, in dem Signifikant und Signifikat als zugleich untrennbar verbunden
wie separiert gedacht werden, gilt die Untersuchung des sich ereignenden >Sinns< alleine dem sin-

gulären performativen Vollzug einer Signifikantenkette, in der Signifikant und Signifikat untrennbar

miteinander verbunden sind. Die Abhandlung Logique du sens, in der Deleuze die Vorstellung
eines Sprachereignisses als Denken des Quasi-Ursprungs gegen >Gemeinsinn< und »Gesunden

Menschenverstand» ausspielt, bietet einen der maßgeblichen Referenzpunkte der folgenden
Argumentation.



48 I. Ad Marginem

nym Nicolaus Notabenes lediglich acht Vorwörter zu nicht existenten Werken publiziert.

Nicht nur die rhetorischen Strategien dieser Paratexte - d.h. ihre vielfältigen
rahmenden Funktionen und die Versprechungen, mit denen die Rezipienten zum
Lesen überredet werden sollen - führen in die Leere (die ohnehin mit falschem

Namen beglaubigten Sprechakte - die Verträge, die mit dem Leser geschlossen werden -
sind auf ein bewußtes Mißlingen angelegt); die Publikation von neun Vorwörtern als

ein Buch stellt darüber hinaus die Differenz zwischen >eigentlichem< Text und

>uneigentlichem< Paratext und damit - wie noch zu explizieren sein wird - zwischen

einem konstativen und einem performativen Sprachgebrauch (oder besser zwischen

illokutionären und perlukutionären Sprechakten) sowie zwischen Philosophie und

Rhetorik (Philosophie und Literatur) überhaupt in Frage.

3.2. Theoretische Performanz: Die Negation des Vorwortes als Aufhebung von
>totem Wissen< (Hegel)

Bei den von Notabenes publizierten Vorwörtern handelt es sich um Satiren auf Werke

des dänischen Hegeladepten Johan Ludvig Heiberg sowie auf das kleine literarische

und theologisch-philosophische Umfeld des biedermeierlichen Kopenhagen, welches

maßgeblich am Erfolg von Heibergs systemischen Entwürfen beteiligt war. Die aus

unterschiedlichsten Kontexten stammenden Vorwörter münden alle in eine implizite
oder explizite Kritik am Hegeischen Denksystem, in dem Vorwörter keinen Platz

haben: »I den nyere Videnskab har Forordet faaet sit Banesaar. [...] [T]hi naar man

begynder Bogen med Sagen og Systemet med Intet, saa skjpnnes der ikke at blive

noget tilovers at sige i en Fortale« (SKS 4, 468).23 Die Aussage läßt sich auf die

Eingangspassage in Hegels Vorrede zur Phänomenologie des Geistes beziehen:

Eine Erklärung, wie sie einer Schrift in einer Vorrede nach der Gewohnheit vorausgeschickt

wird - über den Zweck, den der Verfasser sich in ihr vorgesetzt, sowie über die

Veranlassungen und das Verhältnis, worin er sie zu anderen früheren oder gleichzeitigen

Behandlungen desselben Gegenstandes zu stehen glaubt -, scheint bei einer
philosophischen Schrift nicht nur überflüssig, sondern um der Natur der Sache willen sogar
unpassend und zweckwidrig zu sein. Denn wie und was von Philosophie in einer Vorrede

zu sagen schicklich wäre - etwa eine historische Angabe der Tendenz und des

Standpunkts, des allgemeinen Inhalts und der Resultate, eine Verbindung von hin und

her sprechenden Behauptungen und Versicherungen über das Wahre -, kann nicht für
die Art und Weise gelten, in der die philosophische Wahrheit darzustellen sei. Auch
weil die Philosophie wesentlich im Elemente der Allgemeinheit ist, die das Besondere
in sich schließt, so findet bei ihr mehr als bei anderen Wissenschaften der Schein statt,
als ob in dem Zwecke oder den letzten Resultaten die Sache selbst und sogar in ihrem
vollkommenen Wesen ausgedrückt wäre, gegen welches die Ausführung eigentlich das

Unwesentliche sei. (HgW 3, 11)

2.1
»In der neueren Wissenschaft hat das Vorwort seinen Todesstoß erhalten [...) Denn wenn man das

Buch mit der Sache beginnt und das System mit dem Nichts, dann scheint nichts übrig zu bleiben,

was man in einer Vorrede sagen könnte.«



3. Von Vorwörtern (Hegel und Kierkegaard) 49

Die Verwendung des Konjunktivs sowie die Erwähnung des Scheins im letzten Satz

des Zitates deutet die Komplexität der Argumentation an. Denn der Vorbehalt gegen

Vorwörter, die das Buch in einem historisch definierbaren Diskurs verankern, beruht

keineswegs auf einer Vernachlässigung oder Verleugnung literarischer oder

rhetorischer Strategien in philosophischen Werken. Ganz im Gegenteil widmet sich die -
in der Theorie-Werkausgabe immerhin 56 Seiten umfassende - Vorrede, die diesem

Verdikt gegen Vorreden folgt, nahezu ausschließlich der Art und Weise, wie eine

philosophische Metatheorie darzustellen sei. Die Aufhebung des Besonderen im
Allgemeinen, die schon in dieser Anfangspassage als Ziel des philosophischen Systems

formuliert wird, soll nicht nur proklamiert, sondern in der Ausführung auch perfor-

mativ eingelöst werden.

Mit der Phänomenologie des Geistes nimmt sich Hegel also vor, das Bewußtsein

nicht nur in einer - wie auch immer theoretisch (sei es philosophisch, psychologisch
oder physiologisch) fundierten - Analyse als bloßes Forschungsresultat24 (etwa als

>Kategorientafel reiner Verstandesbegriffe<) zu bezeichnen bzw. allein in seiner

abstrakten Zweckmäßigkeit (etwa als >dem letzten Zwecke des reinen Gebrauches

unserer Vernunft<) zu rekonstruieren, sondern diese Zweckmäßigkeit in der Kette sich

wandelnder Resultate der menschlichen Erkenntnis (d.h. unterschiedlicher Vorstellungen

vom >Wahren< und >Falschen< als Substanz des Wissens), als »das werdende

Wissen« (HgW 3, 593) - also als das Wissen in seinem Vollzug - zum Ausdruck zu

bringen.25 Hinter der vielfach wiederholten Kritik an der Trennung von >Resultat< und

>Zweck< verbirgt sich letztendlich eine Polemik gegen die Aufteilung der beiden

grundlegenden Kritiken Kants, die dieser selbst schon in der Kritik der Urteilskraft
vorformuliert hat. Die strikte Aufteilung zwischen Erkenntnis- und Begehrungsvermögen

drohe in einen (von Hegel als unnatürlich bezeichneten) Widerstreit zu

münden, der sich zwangsläufig zwischen Verstand und Vernunft entfalte; d.h.

zwischen einer gleichermaßen regulierenden wie regulierten Tätigkeit, die sich an rein

formalen Ansprüchen orientiert, und solchen Handlungsvorgaben, die einer allgemeinen

Zweckmäßigkeit (bei Kant etwa dem Prinzip der Freiheit) verpflichtet sind.

Bekanntlich löst Hegel diesen Widerstreit, indem er aufzuzeigen versucht, daß sich

hinter der historischen Entwicklung verschiedener Erkenntnisformen selbst die

zweckmäßige Handlungsweise eines als Subjekt gedachten Geistes verbirgt: »Es

kommt nach meiner Einsicht, welche sich nur durch die Darstellung des Systems
selbst rechtfertigen muß, alles darauf an, das Wahre nicht als Substanz, sondern

ebensosehr als Subjekt aufzufassen und auszudrücken.« (HgW 3, 22-23) So mündet

die Phänomenologie in eine Darstellung der teleologischen Entwicklung des Wis-

Nur von >Forschungs<-Resultaten zu sprechen, wäre nicht nur verwirrend, sondern würde die

Spannbreite der Hegeischen Analyse (die von religiösen Riten über Kunstproduktion bis hin zur
Logik reicht) verfehlen. Auch bei Hegel ist der Begriff des >Wissens< von dem der >Wissenschaft<

zu trennen.
Hinter dieser Argumentation verbirgt sich die Einsicht in die Temporalität des Wissens, die um
1800 zu anderen (poetologischen) Begründungs- und Legitimierungsstrategien von Wissen und

Wissenschaft zwingt. Vgl. Lyotard 1994, insb. S. 87-111, Vogl 1997a und Vogl 1999a.



50 I. Ad Marginem

sens, die Hegel in einer Vielfalt von dialektischen Bewegungen quasi vor dem geistigen

Auge seiner Leser in Szene zu setzen versucht.

Betrachtet man die »Vorrede« in diesem Sinne als poetologische Reflexion zu der

folgenden Inszenierung einer Phänomenologie, in der der Geist selbst als Subjekt-
aktant agiert, so verwundert es nicht, daß Hegel die Philosophie demonstrativ von
Inszenierungstechniken anderer wissenschaftlicher Diskurse abzugrenzen versucht, in
der Darstellung und dargestellter Inhalt auseinanderklaffen, ohne daß der Versuch

gemacht wird, die Kluft durch eine dialektische Bewegung zu schließen:

In der allgemeinen Vorstellung hingegen, was z.B. Anatomie sei, etwa die Kenntnis
der Teile des Körpers nach ihrem unlebendigen Dasein betrachtet, ist man überzeugt,
die Sache selbst, den Inhalt dieser Wissenschaft, noch nicht zu besitzen, sondern
außerdem um das Besondere sich bemühen zu müssen. - Ferner pflegt bei einem
solchen Aggregate von Kenntnissen, das den Namen Wissenschaft nicht mit Recht
führt, eine Konversation über Zweck und dergleichen Allgemeinheiten nicht von der

historischen und begrifflosen Weise verschieden zu sein, in der auch von dem Inhalte
selbst, diesen Nerven, Muskeln usf., gesprochen wird. Bei der Philosophie hingegen
würde die Ungleichheit entstehen, daß von einer solchen Weise Gebrauch gemacht und
diese doch von ihr selbst als unfähig, die Wahrheit zu fassen, aufgezeigt würde. (HgW
3, 11-12)

Die Anatomie fungiert als einleuchtendes Exempel, um ein in vielfachem Sinne

>totes Wissen< zu bezeichnen. Wenn Hegel dieser prominenten Disziplin sogar ihren

Wissenschaftscharakter abspricht, so hat das weniger mit dem epistemischen Bruch

innerhalb der zeitgenössischen Naturwissenschaften zu tun, der sich genau in jener

Erfindung des Lebens äußert, mit der der Text selbst laboriert (und die es erst erlauben

wird, von einer Biologie im eigentlichen Sinne zu reden).26 Tatsächlich trifft der
Vorwurf des >toten Wissens< so auch nicht allein die Anatomie, sondern richtet sich

generell gegen ein von Hegel als formalistisch bezeichnetes Erkenntnisinteresse,
welches in den archivierenden Tableaus und Klassifikationsmodellen des 17. und 18.

Jahrhunderts zum Ausdruck kommt. Dabei zielt seine erkenntnistheoretisch fundierte

Kritik wieder explizit auf spezifische Inszenierungstechniken:

Was diese Methode, allem Himmlischen und Irdischen, allen natürlichen und geistigen
Gestalten die paar Bestimmungen des allgemeinen Schemas aufzukleben und auf diese
Weise alles einzurangieren, hervorbringt, ist nichts Geringeres, als ein sonnenklarer
Bericht über den Organismus des Universums, nämlich eine Tabelle, die einem Skelette
mit angeklebten Zettelchen oder den Reihen verschlossener Büchsen mit ihren
aufgehefteten Etiketten in einer Gewürzkrämerbude gleicht, die so deutlich als das eine und
das andere ist und die, wie dort von den Knochen Fleisch und Blut weggenommen, hier
aber die eben auch nicht lebendige Sache in den Büchsen verborgen ist, auch das lebendige

Wesen der Sache weggelassen oder verborgen hat. (HgW 3, 50-51)

Offensichtlich genügt das treffende Bild der mit Namensschildern etikettierten Kästchen

nicht, um die Kritik am parzellierenden Denken auszudrücken. Wieder greift

26
Vgl. Foucault 1974, S. 168.



3. Von Vorwörtern (Hegel und Kierkegaard) 51

Hegel auf das drastischere Bild eines menschlichen Leichnams zurück, der in eine

arbiträre Beziehung zur Schrift gesetzt wird. Betrachtet man die Argumentation aus

poetologischem Blickwinkel, so erinnert die Mißbilligung des mit Zetteln
versehenen Skelettes an die Ablehnung allegorischer Darstellungsweisen in den

zeitgenössischen ästhetischen Diskussionen, die sich bezeichnenderweise ebenfalls an der

Darstellung des menschlichen Todes entfalten.27 Nun ist das beschriftete Skelett im
Lehrsaal der Anatomen weder in seiner semiotischen Struktur noch in seiner Funktion

mit den Leichen vergleichbar, die das barocke Trauerspiel auf die Bühne bringt.
Die überspannte Semiotik des Barocks, in der die Leiche als zur Schrift erstarrter

Körper fungiert, um die invertierende und in sich reflektierte rhetorische Bewegung
der Allegorese in Gang zu setzen, kommt nicht zum Tragen.28 Auch von einer
signifikanten Kluft zwischen Zeichen und Bezeichnetem, mit der die Wirkung der Allegorese

heraufbeschworen wird, kann keine Rede sein. Dennoch kann der Rückgriff auf

die Allegorie bzw. die poetologische Kritik an dieser Trope helfen, die entsprechenden

Passagen in der Phänomenologie des Geistes zu verstehen. Trotz der Transparenz
des Verweisungszusammenhangs fallen auch bei den etikettierten Kästchen und

Knochen Zeichen und Bezeichnetes sichtbar auseinander und offenbaren in dieser

Dissoziation die doppelte Materialität von (totem) Körper und (toter) Schrift, welche die

Allegorie nach Walter Benjamin als >anti-idealistische< Kunstform par excellence

auszeichnet.29 Tatsächlich scheint diese semiotische Struktur im Zentrum von He-

27
Vgl. Horn 1998, die die Differenz von allegorischen und symbolischen Schreibweisen als Diffe¬
renz unterschiedlicher Strategien textueHer Trauerarbeit zu lesen versucht. In Abgrenzung zu
sozialpsychologischen Lesarten unterschiedlicher Trauerpraktiken versucht sie ein grundlegendes
semiologisches Problem zu entfalten und der Frage nachzugehen, wie man der basalen Negativität
der auf eine grundlegende Absenz verweisenden Zeichen zu begegnen versucht, auf die die
Trauerarbeit angewiesen ist. Dieses zeichentheoretische Problem muß in der Periode der Goethezeit,

die von auktorialen, an stimmlicher Präsenz orientierten Textmodellen geprägt ist, zu einer
zentralen Fragestellung der Poetologie werden und wird auch in dieser Arbeit eine Rolle spielen
(vgl. insb. Kap. 16.2.3). Leider fehlt in Horns Arbeit ein ausführlicher Bezug zur überraschenden
Todesfixiertheit Hegels, welche es erlauben würde, die in der Phänomenologie des Geistes
entwickelte Sémiologie in ihrer Widersprüchlichkeit, oder eben in ihrer vollendeten Dialektik
wahrzunehmen. Einen Einblick in die diffizile Dialektik der Hegeischen Sémiologie vermittelt dagegen
Derrida, der nicht von ungefähr ein Grabmal ins Zentrum seiner zeichentheoretischen Untersuchung

stellt. Vgl. Derrida 1988, S. 85-118 (»Der Schacht und die Pyramide. Einführung in die

Hegeische Semiologie«) und Derrida 1976, S. 385-396 (aus »Von der beschränkten zur allgemeinen

Ökonomie. Ein rückhaltloser Hegelianismus«).
28 Zum erhellenden Begriff der semiotischen Überspannung vgl. Horn 1998, S. 43-57. Hier findet sich

auch ein Hinweis auf Walter Benjamins Trauerspielbuch mit der bekannten These, daß »die
Personen des Trauerspiels sterben, weil sie nur so, als Leichen, in die allegorische Heimat eingehn.
Nicht um der Unsterblichkeit willen, um der Leiche willen gehn sie zu Grunde.« (Benjamin 1978,
S. 193-194)

29
Vgl. hierzu die Abgrenzung der Allegorie zur Symbolkonzeption des Klassizismus (Benjamin 1978,
S. 138-150). An anderer Stelle macht Benjamin explizit auf die Analogie zwischen einem allegorischen

Weltverständnis und der von Hegel kritisierten Form eines Totem, magazinierenden Wissens

aufmerksam: »Wird der Gegenstand unterm Blick der Melancholie allegorisch, läßt sie das

Leben von ihm abfließen, bleibt er als toter, doch in Ewigkeit gesicherter zurück, so liegt er vor
dem Allegoriker, auf Gnade und Ungnade ihm überliefert. [...] Das macht den Schriftcharakter



52 I. Ad Marginem

gels Kritik zu stehen. Der indexikalische Verweis zwischen Signifikant und Signifikat,

auf den die Namensschilder rekurrieren, wird als grundsätzliche Verfehlung
angesehen, die die thematischen Verfehlungen der Einzeldisziplinen (etwa die mangelhafte

Darstellung eines organischen Funktionszusammenhanges) schon auf einer

diskursiven bzw. darstellenden Ebene vorwegnimmt. Denn wenn die als Metawis-
senschaft30 instrumentalisierte Philosophie eine dialektische Vermittlung zwischen

Besonderem und Allgemeinem, zwischen Materie und Geist - und d.h. in bezug auf

das oben erwähnte Skelett eben auch zwischen Geist und Knochen31 - anstrebt, dann

reicht es nicht aus, dies nur theoretisch einzufordern, sondern sie muß versuchen,
diese Vermittlung in der Überwindung des Gegensatzes von >totem< Signifikant und

Signifikat auch praktisch zu verwirklichen.

Umgekehrt betrachtet offenbart sich das grundlegende semiotische Anliegen der

Hegelianischen Philosophie, das nicht nur in der angestrebten Darstellungsart zum

tragen kommt, sondern auch in der dargestellten Entwicklung des menschlichen
Bewußtseins vom Ansichseienden zum Fürsichseienden (HgW 3, 28). Zumindest scheinen

sich die alternierenden dialektischen Bewegungen zwischen >alienierender< Ver-

der Allegorie. Ein Schema ist sie, als dieses Schema Gegenstand des Wissens, ihm unverlierbar
erst als fixiertes: fixiertes Bild und fixierendes Zeichen in einem. Das Wissensideal des Barock, die

Magazinierung, deren Denkmal die riesigen Büchersäle waren, wird im Schriftbild erfüllt. Fast

gleich sehr wie in China ist es als ein solches Bild nicht Zeichen des zu Wissenden allein sondern

wissenswürdiger Gegenstand selbst.« (Benjamin 1978, S. 161-162) Selbstverständlich zielt Benjamin

im Gegensatz zu Hegel auf eine Wissensformation, die wir mit Foucault als >vorklassische<

Episteme bezeichnen würden: Jeder Gegenstand kann zu einem arbiträren Signifikant umfunktio-
nalisiert und zum Ausgangspunkt einer willkürlichen Semiose (Allegorese) gemacht werden, was
umgekehrt bedeutet, daß sich jeder Signifikant in seiner opaken Materialität und Bedeutungsleere
als Gegenstand wahrnehmen läßt. Dennoch scheint mir der zum Ausdruck gebrachte Zusammenhang

zwischen Allegorie, Modifikation und Wissen im Zusammenhang mit Hegels Argumentation
nicht unerheblich zu sein. So wird die »kahle Allegorie« in den Vorlesungen über die Ästhetik als

künstlerische Ausdrucksform verurteilt, da sie in einer für den ästhetischen Zeichengebrauch

unangemessenen abstrakten Formalität verweile, die in eine »Trennung von Subjekt und Prädikat,
Allgemeinheit und Besonderheit« münde (HgW 13, 511-515, hier 512). Wenn die abstrakte Formalität

in der Einleitung zur Phänomenologie auch als Verstandestätigkeit (und nicht als Darstellungsform)

kritisiert wird, so lehnt sich die Argumentation doch an ästhetische bzw. semiotische Kriterien

an: Ein an räumlichen Strukturen orientiertes, formalistisches Sprachkonzept, das auf einer
konventionellen (durch den äußerlichen Verstand regulierten) Codierung arbiträrer (Schrift)-Zei-
chen beruht, wird gegen eine an der natürlichen Stimme orientierte Semiotik ausgespielt, die mit
einem Konzept von innerlich motivierten und tiefen Zeichen laboriert. Auch die leitende Vorstellung

eines sukzessiven Verstehensprozesses, in dem Signifikant und Signifikat am Ende in der
Form einer lebendigen Einheit verschmelzen sollen, erinnert an ein Zeichenkonzept, das Hegel im
Bereich der Ästhetik - also einem noch der Anschauung verhafteten Bewußtseins - verwendet, um
die Bedingungen einer >klassischen< Kunstproduktion zu skizzieren.

30 Der metawissenschaftliche Anspruch wird in der »Vorrede« explizit formuliert: »Das Werden der
Wissenschaft überhaupt oder des Wissens ist es, was diese Phänomenologie des Geistes darstellt.«

(HgW 3, 31)
31 »Der Geist ist ein Knochen« - Mit dieser Formel versucht Slavoj Zizek die eigentliche Herausforderung

der Phänomenologie des Geistes auf den Punkt zu bringen. Hegel versuche, das Andere zu
denken bzw. das Reale als die absolute Negativität (Mangelhaftigkeit) zu symbolisieren, über die
sich ein positives Wissen erst konstituieren könne. Dabei bezieht er sich konkret auf das Kapitel
zur Phrenologie in der Phänomenologie. Vgl. Zizek 1998, S. 102-105.



3. Von Vorwörtern (Hegel und Kierkegaard) 53

äußerlichung und >aneignender< Verinnerlichung (Er-Innerung), die diese Entwicklung
prägen, am Modus von Zeichensetzung (Thesis) und anschließender Semiose zu

orientieren:

Der Geist wird aber Gegenstand, denn er ist diese Bewegung, sich ein Anderes, d.h.

Gegenstand seines Selbst zu werden und dieses Anderssein aufzuheben. Und die Erfahrung
wird eben diese Bewegung genannt, worin das Unmittelbare, das Unerfahrene, d.h. das

Abstrakte, es sei des sinnlichen Seins oder des nur gedachten Einfachen, sich entfremdet

und dann aus dieser Entfremdung zu sich zurückgeht und hiermit jetzt erst in seiner
Wirklichkeit und Wahrheit dargestellt wie auch Eigentum des Bewußtseins ist. (HgW 3,
38-39)

Jacques Derrida hat im Zusammenhang seiner Untersuchung zur phonozentrischen
Denktradition eindrücklich auf die zentrale Stellung des Zeichens als Schnittpunkt
unterschiedlichster dialektischer Bewegungen in Hegels Philosophie aufmerksam

gemacht:

Das Zeichen wird also eine Instanz oder eine essentielle Struktur dieser Rückkehr der

Idee zur Selbstpräsenz sein. Wenn der Geist das Beisichsein der Idee ist, kann man dem

Zeichen schon die erste, die allerallgemeinste Bestimmung zuerkennen: Das Zeichen
ist eine Form oder eine Bewegung des Selbstbezugs der Idee im Element des Geistes,
ein Modus des Beisichseins des Absoluten.32

Kein Wunder also, daß die Reflexion über die Materialität des Signifkanten und über

die unterschiedlichen Modalitäten der Semiose (unterschiedliche Zeichen- und Text-

Lektüren) einen breiten Raum in Hegels Schriften einnimmt. Dies spiegelt sich
zunächst in konkreten medientheoretischen Überlegungen wider. Semiotisch betrachtet

käme das Ziel der präsupponierten Entwicklung des Geistes in einem materiellen

Signifikanten zum Ausdruck, dessen sinnlicher Eigenwert über vielfältige dialektische

Bewegungen soweit minimiert worden ist, bis er das geeignete Medium für ein

Bewußtsein darstellt, das sich in seiner Veräußerlichung vollständig transparent zu

werden versucht. Genauso wie sich der Geist selbst über vielfältige Negationen
bewahrt - also im doppelten Sinne des Wortes >aufhebt<33 - kann das Medium, in
dem sich die vollendete Re-Präsentation vollziehen soll, selbst als Produkt eines

fortschreitenden dialektischen Prozesses bezeichnet werden. Die Negativität des an

eine grundlegende Absenz des Signifikats gebundenen Signifikanten wird auf die

Spitze getrieben, um in das positive Resultat eines selbstpräsenten Zeichens

umzuschlagen. Wenn am Ende dieser von Hegel präsupponierten medialen Entwicklung
die menschliche Stimme - und mit den entsprechenden Einschränkung auch die an

der Stimme oder dem Konzept von Stimmlichkeit (dazu im Verlaufe dieser Arbeit

mehr) orientierte alphabetische Lautschrift - steht, so nicht allein, weil sie das originäre

und natürlichste Zeichensystem darstellt (auf das nunmehr bewußt zurückgegrif-

32 Derrida 1988, S. 88 (aus »Der Schacht und die Pyramide«),
33 Der Begriff des Aufhebens wird hier und im folgenden immer in seiner Doppeldeutigkeit verwendet:

»Das Auflieben stellt seine wahrhafte gedoppelte Bedeutung dar, welche wir an dem Negativen

gesehen haben; es ist ein Negieren und Aufbewahren zugleich.« (HgW 3, 94)



54 I. Ad Marginem

fen werden kann), sondern, weil sich die vollständig arbiträren und für sich gesehen

bedeutungsleeren Signifkanten nur in ihrem Vollzug zu einer relationalen Einheit
verdichten und über diesen Prozeß gleichzeitig selbst aufheben. Nur der unmittelbare

Vollzug der Decodierung des lautlichen Materials bzw. der Vollzug einer Lektüre, den

Hegel im Vokabular einer dialektischen Hermeneutik als doppelte Negation
beschreibt, erlaubt es, die Dissoziation zwischen Signifikant und Signifikat, Innen und

Außen, Subjekt und Objekt zu überwinden:

Das Ohr dagegen vernimmt [...] das Resultat jenes inneren Erzitterns des Körpers,
durch welches [...] die erste ideelle Seelenhaftigkeit zum Vorschein kommt. Da nun
ferner die Negativität, in die das schwingende Material hier eingeht, einerseits ein
Aufheben des räumlichen Zustandes ist, das selbst wieder durch die Reaktion des Körpers

aufgehoben wird, so ist die Äußerung dieser zweifachen Negation, der Ton, eine
Äußerlichkeit, welche sich in ihrem Entstehen durch ihr Dasein selbst wieder vernichtet

und an sich selbst verschwindet. Durch diese gedoppelte Negation der Äußerlichkeit,

welche im Prinzip des Tons liegt, entspricht derselbe der inneren Subjektivität,
indem das Klingen, das an und für sich schon etwas Ideelleres ist als die für sich real
bestehende Körperlichkeit, auch diese ideellere Existenz aufgibt und dadurch eine dem

Innerlichen gemäße Äußerungsweise wird. (HgW 15, 134-135)'4

Diese Überlegungen zur spezifischen Struktur lautlicher (und alphabetischer)
Signifikantenketten sind auch für die Phänomenologie des Geistes maßgeblich. Denn die

Vorstellung, daß sich aus dem >toten< Material der Lettern eine Stimme herauslösen

läßt, die ihrerseits die Intention eines Aussagesubjektes re-präsentiert,35 liefert die

entscheidenden semiotischen Vorgaben für eine neue Organisation des Wissens, ja für
ein neues Wissensverständnis, das die an räumlichen Strukturen ausgerichteten
Organisationsformen eines >toten< Wissens ihrerseits vollständig zu negieren und in eine

komplexe temporäre Struktur aufzuheben versucht. Die gedoppelte Negation der
lautlichen (und alphabetischen) Signifikantenkette, die eine durch das Medium
vermittelte Selbstpräsenz eines Bewußtseins ermöglicht, bietet die notwendige Grundlage

für die Re-Präsentation eines »werdenden Wissens« (eine Re-Präsentation des

grundlegenden Movens von Wissen), das ebenfalls als Prozeß fortschreitender,

gedoppelter Negationen gedacht wird. Ähnlich wie die lautliche Signifikantenkette sich
selbst verschlingt, versucht die Wissenschaftstheorie in einer paradox anmutenden -
da über ihren eigenen Beginn hinausgreifenden - Bewegung, die Bedingungen ihrer

Möglichkeit selbst in der Darstellung aufzuheben.

In Anlehnung an ein hermeneutisches Vokabular könnte man formulieren, daß

Hegel das >tote Wissen< über das erscheinende Wissen< (also die rein formale Refle-

14 Hier zitiert nach Derrida 1988, S. 105-106 (aus »Der Schacht und die Pyramide«),
35 Auf die vielfältigen Voraussetzungen, die zu diesem Phantasma der Stimme als eines sich selbst

präsenten Zeichens beigetragen haben, wird in dieser Arbeit noch ausführlich einzugehen sein. Sie

sind dialektisch an die Entwicklung einer Schriftkultur gebunden und reichen von der grundlegenden

Rhetorikkritik des 18. Jahrhunderts über die gravierenden Veränderung des alphabetischen
Aufschreibesystems um 1800 bis hin zur Vorstellung eines intentional kontrollierbaren Schreibens,
die mit dem Begriff der Autorschaft zusammenhängen.



3. Von Vorwörtern (Hegel und Kierkegaard) 55

xion über die unterschiedlichen Bedingungen der Möglichkeit von Erkenntnis) durch

ein >Verstehen< zu überbieten sucht. Das Moment des Verstehens (zumindest wie es

in diesem Kontext verwendet wird) kommt in dem konkreten Bemühen der nach-

kantianischen Philosophie und Literatur zum Ausdruck, die Bedingungen der

Möglichkeit des >eigenen< Wissen nicht nur formal nachzuvollziehen, sondern auch zu

legitimieren, also das Werden des Wissens in seiner Zweckmäßigkeit zu begründen.

D.h., das Verstehen bezieht sich auf die Frage nach dem >Wissen-Wollen<. Dadurch

verwickelt sich das Verstehen in die komplexen Theorien der Selbstbegründung, die

Werner Hamacher mit dem Satz »Verstehen will verstanden sein« auf den Punkt

bringt.36 Da die Phänomenologie des Geistes als Begründung des »Systems der

Wissenschaft« in diesem Sinne nicht nur zu verstehen versucht, sondern ihr eigenes

Verstehen zu verstehen oder sogar, das Verstehen im Prozeß des Verstehens selbst zu

verstehen versucht, muß sie - im Dienste einer durch diesen Prozeß selbst zum
Ausdruck gebrachten Selbstpräsenz - versuchen, »sich in ihrem Entstehen durch ihr
Dasein selbst wieder [zu] vernichte[n] und an sich selbst [zu] verschwinden« (s.o.).

Dabei legt Hegel, der mit der Phänomenologie des Geistes immerhin ein

Wissenschaftssystem zu begründen versucht, großen Wert auf die Differenz zu einem religiösen

Bewußtsein, das in den unterschiedlichen Versuchen zum Ausdruck kommt,
eine unmittelbare Selbstpräsenz des Geistes herbeizuführen (etwa über ein emotional

legitimiertes Verstehen). Natürlich ist es möglich, die Aporien der Transzendentalphilosophie

zu überwinden, in dem man ihre strengen Kriterien außer acht läßt und

hypothetisch über die Legitimation der Grundlagen des Wissens zu spekulieren

beginnt, um diese Legitimation dann über die Zweckmäßigkeit des eigenen Diskurses

in einem Zirkelschluß bestätigen zu lassen. Eine solcher, transzendentalphilosophisch

geprägter Idealismus wird nicht über die Beweiskraft eines >als ob<

hinauskommen und fällt somit allenfalls in die Selbstgewißheit des subjektiven
Bewußtseins zurück, die Hegel als bloßes >Meinen< charakterisiert (vgl. HgW 3, 15-

17). Das eigentliche Interesse der Philosophie als Wissenschaft kann nicht in einer

solchen unmittelbaren Erkenntnis des Geistes - also des selbstpräsenten Ursprungs
des menschlichen Bewußtseins selber - liegen. Wissen ist im Gegensatz zum Glauben

an die Erkenntnis der unterschiedlichen Erscheinungsformen des Geistes oder
noch konkreter an die Kenntnis und Darstellung der einzelnen dialektischen

Bewegungen, der einzelnen Zeichen und Medien gebunden, über die sich ein ursprünglich

selbstpräsenter Geist aufgehoben hat. Der Inhalt der Metawissenschaft ist weder das

Wahre als eine abstrakte, ahistorische und universelle Entität, noch das Wahre, das

aus einem >toten< Wissen resultiert, welches lediglich rein formalen Prinzipien zu

genügen sucht (und darüber seinen Gegenstand verfehlt), sondern findet seinen

Gegenstand im Wahren als »Werdendem Wissen«, das in den unterschiedlichen historischen

Wissensformationen, den diversen Vermittlungen, Semiosen und Medialisie-

rungen zum Ausdruck kommt, derer sich der Geist in seiner Entwicklung vom An-

16
Vgl. Hamacher 1998, S. 7-48, hier S. 7.



56 I. Ad Marginem

sichseienden zum Fürsichseinenden bedient hat. Die Transparenz des sprachlichen
Mediums bietet als eine vermittelt hergestellte Unmittelbarkeit die notwendige
Voraussetzung für den Versuch, diese Vermittlungen (und nicht den Geist selber) als

historisch gewachsene Grundlage der eigenen Vermittlung retrospektiv aufzuheben und

gleichzeitig in ihrer teleologischen Entwicklung als einheitlichen Prozeß begrifflich
transparent zu machen.

[Nlur diese sich wiederherstellende Gleichheit oder die Reflexion im Anderssein in sich
selbst - nicht eine ursprüngliche Einheit als solche oder unmittelbare als solche - ist
das Wahre. Es ist das Werden seiner selbst, der Kreis, der sein Ende als seinen Zweck
voraussetzt und zum Anfange hat und nur durch die Ausführung und sein Ende wirklich
ist. (HgW 3, 23)

Die eigentliche Leistung der Hegeischen Metawissenschaft besteht nun darin, die Zir-
kularität dieses Prozesses nicht nur zu beschreiben, sondern auch wirklich zu
vollziehen. In einer weit ausufernden und akribischen kulturwissenschaftlichen Arbeit

gilt es, die unterschiedlichsten und fremdartigsten Manifestationen des menschlichen

Bewußtseins zu kontextualisieren sowie die Teleologie und Finalität seiner Veränderungen

zu beschreiben und in ein begrifflich-allgemeines Vokabular zu übersetzen

(letzteres als eigentliche Leistung der Phänomenologie). Die Beschreibung dieses

Prozesses erlaubt es schließlich, die eigene wissenschaftliche Leistung nachträglich

zu legitimieren und damit die Totalität dieses Prozesses zu vollenden. Die Prozessu-

alität des Verstehens wird also über einen Verstehensprozeß fortlaufend wieder

angeeignet, was zu einer sich ständig potenzierenden Akkumulation symbolischen Kapitals

führt.

Hegels Entwurf einer in sich geschlossenen Dynamik, mit der das Wissen

vorangetrieben wird, um sich dann auf sich selbst als seinen eigentlichen Gegenstand zu

beziehen, scheint sich in der komplex durchdachten temporären Struktur an der

geschlossenen Werkästhetik eines organizistischen Klassizismus zu orientieren, in dem

alle Momente des Werkes in einer prästabilen Harmonie zueinander stehen und in
dem sich das Ende eines Textes in einer widersinnig erscheinenden Bewegung auf
dessen Anfang bezieht. Die »Vorrede« der Phänomenologie kreist dabei um ein
Problem, das auch hermeneutische Interpretationen autoreferentieller Texte umtreibt:
Wie läßt sich eine in sich geschlossene, selbstrekursive Totalität darstellen, ohne den

offenen Prozeß ihres Werdens durch die Interpretation selbst zu sistieren? Wenn

Hegel mit der Phänomenologie auch die Vorstellung eines Geistes zu untermauern

sucht, dem es über diverse Vermittlungsschritte gelingt, Gegenstand seiner selbst zu

werden und aufhebend zu bewahren, dann darf sich die Arbeit keineswegs in der

Angabe dieser Entwicklung erschöpfen. Ließe sich der Prozeß eines stetig werdenden

Wissens in seiner vollendeten Totalität bezeichnen, dann würde er nicht mehr von
der wissenschaftlichen Tätigkeit verkörpert werden, die sich selbst aus diesem Prozeß

herausstellen und somit in einen performativen Selbstwiderspruch verwickeln würde.

Das angestrebte Verstehen als Wissen über das Werden des eigenen Wissens würde

wieder in ein (totes) Wissen über einen ehemals lebendigen, aber nun abgestorbenen



3. Von Vorwörtern (Hegel und Kierkegaard) 57

organischen Prozeß zurückfallen und somit den selbst formulierten Anspruch
verfehlen. Der Prozeß der Aufhebung muß sozusagen über die ständige Herausforderung
seines drohenden Todes am Leben gehalten werden. Die Vorstellung der vermittelten
Sinn-Präsenz fungiert als regulierende Idee, die über die wissenschaftliche Tätigkeit
selbst fortlaufend wiederhergestellt und aufgeschoben wird.37 Das System der Wissenschaft,

das die Phänomenologie zu begründen versucht, ist zwar in sich abgeschlossen,

jedoch nie vollendet. Es ist also daraufhin konzipiert, selbst wieder in einer

weiteren Stufe aufgehoben zu werden, was wiederum eine Rekontextualisierung
sämtlicher in das System eingebundener Daten, also eine erneute, mühselige
Aufarbeitung der gesamten Geistesgeschichte mit sich bringt.

In seiner Untersuchung zum Begriff der Lektüre in Hegels Philosophie macht

Werner Hamacher die spezifische Selbstrekursivität der Hegeischen Dialektik an dem

Bild eines >sich-selbst-verzehrenden-Verzehrens< deutlich, welches sich ständig im
Aufschub befindet.38 Genau dieser Aufschub ist entscheidend. Nochmals: Hegels

Philosophie ist trotz der vehementen Verkündigung eines »Absoluten Wissens«

nicht mit einer parareligiösen Weltsicht gleichzusetzen, die in der Vorstellung einer

vollständigen Negation - eines gänzlich aufgehobenen Seins - kulminiert, welche

Hamacher in Anlehnung an Hegels Schriften zum Christentum am Vorgang religiöser

Opferriten illustriert:

Der Tod als >vollendeter< wäre die Vollendung der Objektivität und der subjektiven
Vereinigungstendenz; wäre die Ineinsbildung von Subjekt und Objekt und darin, reines
Sein, die Negation seiner Negation. Tod des Todes; zugleich als inproduktive Konsumtion,

die die Möglichkeits- und Geltungsbedingung ihrer eigenen Relation vernichtet,
bloß abstraktes, leeres Leben und verschwunden. Das vollendete Sein wäre das Ende des

Zum grundlegenden Zwiespalt zwischen dem Postulat eines prozessualen (>offenen<) Wissens und

dem totalitären Anspruch der Hegeischen Systematik vgl. Hyppolite 1973. Noch deutlicher
verweist Slavoj Zizek, der Hegel als Vorläufer eines Lacanschen Denkens in Anspruch zu nehmen

versucht, auf das Mißverständnis, mit dem Hegel als Vertreter eines >Panlogismus< betrachtet wird.
Auch das systematische Denken Hegels kreise zwangsläufig um eine Leerstelle (einen konstitutiven

Mangel), die in diesem Fall durch den notwendigerweise unbestimmten Ausgang eines
prozessual angelegten Wissens entstehe: Die Bedeutung jedes Ereignisses könne immer erst im
Nachhinein, also zu spät, in das System eingebunden werden. Vgl. Zizek 1998, insb. S. 94-98.

38
Vgl. dazu Hamacher 1978 (ursprünglich unter dem Titel »pleroma - Zum Begriff der Lektüre bei

Hegel« verfaßt). Die Metaphorik des Verzehrens und der Ausscheidung, auf der Hamacher
insistiert, wird an Hegels Schriften über das Christentum und die daran geknüpften semiotischen und

medientheoretischen Reflexionen über das Opfer und den Fetisch begründet, um dann im
Zusammenhang der Lektüre auf den Verzehr und die Ausscheidung von Buchstaben übertragen zu werden.

Hamachers diesbezügliche Überlegung zur Bedeutung von Grammatophagie und Skatologie
(die Reflexion über den stets unverdaulichen >Rest<) in der Hegeischen Philosophie liegen auch
den Motti dieses Kapitels zugrunde. Was Per Hpjholt in seinem kurzen und gänzlich unprätentiösen
Gedicht bzw. Kinderreim vorführt bzw. in Bewegung setzt, ist nichts anderes, als die der Texttheorie

entlehnte Metapher des Selbstverzehrs von Texten. Indem der Text so selbst die metaphorischen

Modelle konstituiert, über die die Vorstellung seiner eigenen Lesbarkeit gewonnen wird,
verwickelt er sich in fortlaufende Paradoxien (um den Text >eigentlich< auf der Basis des von ihm

vorgeschlagenen Textmodells lesen zu können, muß man ihn schon gelesen haben), die den Leser
zwingen, das gefräßige Ende des Textes fortlaufend aufzuschieben: »godnat godnat godnat«.



58 I. Ad Marginem

Seins und seiner spekulativ-dialektischen Selbstbeziehung. Ende der gesellschaftlichen

Synthesis, der Geschichte, der Ontologie. Das Opfer und das Opfermahl - es ist
ein Essen, das nicht nährt, nicht verdaut wird und nicht der Reproduktion dient; ein

Essen, das rein sich selber ißt. [...] Es muß etwas bleiben, das vom Opfer nicht aufgezehrt
wird und dem Sog der negativen Totalität des Seins widersteht.'19

Da die eigene Forschung in ihrer Finalität als eine sich zu jedem Zeitpunkt noch im
Werden befindliche Wissensakkumulation dargestellt wird, in der das Selbst sich
fortlaufend zum Gegenstand seiner selbst macht, kann die angesprochene Negation der

Negation, die in der reinen Verausgabung dem Prozeß der Selbstaneignung ein Ende

setzen würde, nur als aufgeschobener Telos gedacht werden. Nur vermittels dieses

Aufschiebens gelingt es Hegel, die Vorstellung einer verausgabenden Konsumtion in

einen nicht abschließbaren Arbeitsprozeß zu überführen, der den Prozeß der

Vergegenständlichung des Selbst selbst zum Gegenstand fortlaufender wissenschaftlicher

Analysen werden läßt:

Erst der Rest, der von der leeren Totalität des Opfers übrigbleibt, erschließt die
Möglichkeit einer progressiven Konkretisierung reinen Lebens in den übrigen Institutionen

des Kultus und der gesellschaftlichen Praxis. Diesen Rest aufzuzehren ist das Werk
der Geschichte und die Kadenzen ihres Gangs zu rekonstruieren das Werk der systematischen

Philosophie. Das System spekulativer Ontologie, in dem sich der Gang der
Geschichte als das Gericht über ihre eigene Objektverfallenheit darstellt, ist das fortgesetzte

Opfermahl an den Gestalten des endlichen Lebens, in dem die intensive Totalität
des absoluten Opfers sich an dessen Rest extensiv noch einmal wiederholen soll. Aber
dies zweite Mahl ist nicht wie das erste rückhaltlose Vernichtung des Objektiven, sondern

deren gehemmte, geregelte Darstellung; [...]
Das Opfer des Restes durch die Regel gehemmt, prolongiert und fixiert, ist Hegels
Philosophie. Sie richtet das Mahl des Absoluten aus und verzehrt, bei sich selbst zu

Tisch, noch ihre eigene Objektivität.4"

Das aufgeschobene und über diesen Aufschub regulierte Opfermahl verpflichtet das

Denken zu einer fortlaufenden Re-Lektüre, die die Entwicklung des Geistes in

rekapitulierenden Rekontextualisierungen nachvollzieht. Die philosophische Arbeit besteht

nicht nur in einer mühselig wiederkäuenden Aneignung der Philosophiegeschichte,
sondern ist auch auf einen regulierten wie regulierenden Verzehr hin ausgerichtet.
»Die Substanz des Wahren als Inhalt des Wissens« ist also nie endgültiges Produkt
dieses Produktionsprozesses sondern liegt im Wesen dieses Prozesses selbst begründet.

Die eigentliche Leistung der Philosophie besteht somit in einer produktiven

Verwertung des gesamten Prozesses der Produktion selbst, sie wird auf ständige

Reproduktion, d.h. eine erneute Verarbeitung des historischen Werdens des Wissens,

festgelegt.41 Frühere Wissenschaftsresultate werden nicht im Hinblick auf neuere

Ergebnisse verneint, sondern dienen als Arbeitsmaterial umgekehrt dazu, die Grund-

19 Hamacher 1978, S. 205-206.
40 Hamacher 1978, S. 206.
41 Zu den Begriffen Produktion und Reproduktion und dem markanten Bruch in der Ökonomie des

frühen 19. Jahrhunderts vgl. Baudrillard 1982, S. 22-68.



3. Von Vorwörtern (Hegel und Kierkegaard) 59

lagen des eigenen Wissens zu untermauern, indem sie in die dialektische Genese des

Selbstbewußtseins eingebunden werden:

Das Falsche (denn nur von ihm ist hier die Rede) wäre das Andere, das Negative der

Substanz, die als Inhalt des Wissens das Wahre ist. Aber die Substanz ist selbst wesentlich
das Negative, teils als Unterscheidung und Bestimmung des Inhalts, teils als ein

einfaches Unterscheiden, d.h. als Selbst und Wissen überhaupt. Man kann wohl falsch
wissen. Es wird etwas falsch gewußt, heißt, das Wissen ist in Ungleichheit mit seiner
Substanz. Allein eben diese Ungleichheit ist das Unterscheiden überhaupt, das wesentliches

Moment ist. Es wird aus dieser Unterscheidung wohl ihre Gleichheit, und diese

gewordene Gleichheit ist die Wahrheit. Aber sie ist nicht so Wahrheit, als ob die

Ungleichheit weggeworfen worden wäre wie die Schlacke vom reinen Metall, auch nicht
einmal so, wie das Werkzeug von dem fertigen Gefäße wegbleibt, sondern die

Ungleichheit ist als das Negative, als das Selbst im Wahren als solchem selbst noch
unmittelbar vorhanden. (HgW 3, 40-41)

Hegels Vorstellung von philosophischer Produktivität kommt in einem vollendeten,

selbstrekursiven Produktionssystem zum Ausdruck, in dem die vermeintlichen

Abfallprodukte der philosophischen Tätigkeit (der »Arbeit am Begriff«) - und das sind

unterschiedliche Formen von >Negativität< (das Falsche, das Andere, der Tod) sowie

die diversen Werkzeuge und Medien (eben die Funktion der sprachlichen Darstellung,
des Signifikanten selbst) - wieder unmittelbar in die Wissensproduktion eingespeist
und neu verwertet werden.

Auf den Begriff der Lektüre bezogen heißt das: Das Signifikat des umfassenden

Textes der Geistesgeschichte ließe sich als grundlegende Tendenz dieser Geschichte

bezeichnen. Die Präsenz dieses Signifikates allerdings stellt sich nur über eine
fortlaufende Textperformanz ein, die Signifikat und Signifikant im Vollzug der Lektüre

vereinigt. Genauso wenig wie sich die mit dem literarischen Text zum Ausdruck

gebrachte Bedeutung in einer Paraphrase zusammenfassen läßt, läßt sich das Lesen

von wissenschaftlichen Werken auf deren Zusammenfassung in Vorreden oder Rezensionen

beschränken:

Wenn nach einem königlichen Wege zur Wissenschaft gefragt würde, so kann kein

bequemerer angegeben werden als der, sich auf den gesunden Menschenverstand zu
verlassen und, um übrigens auch mit der Zeit und mit der Philosophie fortzuschreiten,
Rezensionen von philosophischen Schriften, etwa gar die Vorreden und ersten Paragraphen

derselben zu lesen; denn diese geben die allgemeinen Grundsätze, worauf alles
ankommt, und jene neben der historischen Notiz noch die Beurteilung, die sogar, weil
sie Beurteilung ist, über das Beurteilte hinaus ist. [...]
Wahre Gedanken und wissenschaftliche Einsicht ist nur in der Arbeit des Begriffs zu

gewinnen. Er allein kann die Allgemeinheit des Wissens hervorbringen, welche weder

die gemeine Unbestimmtheit und Dürftigkeit des gemeinen Menschenverstandes, sondern

gebildete und vollständige Erkenntnis, noch die ungemeine Allgemeinheit der

durch Trägheit und Eigendünkel von Genie sich verderbenden Anlage der Vernunft, sondern

die zu ihrer einheimischen Form gediehene Wahrheit [ist], - welche fähig ist, das

Eigentum aller selbstbewußten Vernunft zu sein. (HgW 3, 65)



60 I. Ad Marginem

3.3. Textuelle Performanz: Das Vorwort und der Versuch, das Inkommensurable zu

denken (Kierkegaard)

In diesem Sinne zurück zur wahrlich marginal anmutenden dänischen Kritik an den

Versprechungen der Phänomenologie des Geistes. Angesichts des Impetus, mit dem

Hegel seine pflichtbewußte und arbeitsaufwendige Art zu philosophieren vertritt,
erscheint die Ankündigung des fiktiven Herausgebers von Forord, sich ausgerechnet

mit der Publikation von acht Vorwörtern genau dem zu widmen, was der >in sich

reflektiertem und arbeitsaufwendigem Dialektik Hegels entgeht, schlicht vermessen:
»Det Incommensurable, som man i asldre Tid nedlagde i Forordet til en Bog, kan nu
finde sin Plads i et Forord, der ikke er Forord til nogen Bog« (SKS 4, 468).42 Wie in
anderen Schriften Kierkegaards geht es um die Konstatierung einer inkommensurablen

Singularität, eines Restes, der sich den auf Vergleichbarkeit und Allgemeingültigkeit

zielenden Klassifikations- und Repräsentationsverfahren der

Identitätsphilosophie entzieht. Entsprechend höhnisch geht er in einer seiner Satiren auf
Versuche ein, nicht nur ästhetische Erfahrung sondern auch das eigene Handeln und

schließlich den Tod selbst in der Ökonomie der Repräsentation reflexiv zu vermitteln
und sich als geistiges Eigentum einzuverleiben:

Altsaa, jeg svaerger: snarest muligt at realisere en i 30 Aar paataenkt Plan, at udgive et

logisk System, snarest muligt at indfrie mit for 10 Aar siden givne Lpfte om et aesthe-

tisk System, fremdeles lover jeg et ethisk og dogmatisk System, og endeligen Syste-
met. Saasnart dette er udkommet, vil Efterslaegten end ikke behpve at laere at skrive,
thi der vil Intet videre vœre at skrive, men kun at lasse - Systemet. (SKS 4, 478)41

Nun gehört Kierkegaard keineswegs zu denen, die meinen, die Evidenz einer Theorie,
die ihre eigene Negation nicht nur bewußt mitreflektiert, sondern sogar zu ihrer eigenen

Bestätigung voraussetzen muß, mit einer überheblichen ironischen Geste

abfertigen zu können. Die satirischen Vorwörter, die sich - wie erwähnt - ohnehin auf

die dänische Hegelrezeption beziehen, sind in ihrer Eindeutigkeit und Polemik selbst

ironisch gebrochen. Interessanter als die generelle Kritik am Hegelianismus scheint

deshalb deren sprachtheoretische Präzisierung zu sein, die sich im Hinblick auf das

am Anfang angeführte Zitat reformulieren läßt, in dem Nicolaus Notabenes der
Funktionsweise von Vorwörtern nachgeht. Denn interessanterweise bezieht sich der

Befund eines nicht vermittelbaren Überrestes in Forord auf den Ereignischarakter von
Sprache bzw. konkreter die Eigendynamik von Texten selbst.

»Das Inkommensurable, das man in älteren Zeiten in ein Vorwort zu einem Buch niedergelegt hat,
erhält nun seinen Platz in einem Vorwort, das kein Vorwort zu irgendeinem Buch ist.«

»Also, ich schwöre: so früh wie möglich einen vor dreißig Jahren gefaßten Plan zu verwirklichen,
ein logisches System zu veröffentlichen, so früh wie möglich mein vor 10 Jahren gegebenes
Versprechen bezüglich eines ästhetischen Systems einzulösen; darüber hinaus verspreche ich ein
ethisches und dogmatisches System, und schließlich das System. Sobald dies erschienen ist, braucht die
Nachwelt nicht mehr schreiben zu lernen, weil es nichts mehr zu schreiben geben wird, sondern

nur zu lesen - nämlich das System.«



3. Von Vorwörtern (Hegel und Kierkegaard) 61

Wenn Hegel ausführlich auf die Art und Weise seiner sprachlichen Ausführung
eingeht und diese genau zu reflektieren versucht, tut er dies - wie gezeigt - unter der
Prämisse bzw. der regulierenden Idee, daß sich die repräsentative Funktion von Sprache

bis zu einem gewissen Grad maximieren läßt, in dem Zeichen und Bezeichnetes,

Darstellung und dargestellte Sache (d.h. in diesem Fall >Buchstabe und Geist< sowie

>Sprache und Denkern) in einem transparenten Diskurs zusammenfallen. Wieder

richtet sich Hegel gegen den zeitgenössischen wissenschaftlichen Diskurs, in dem

>Zweck< und >Resultat< in der Darstellung auseinanderbrechen:

Denn die Sache ist nicht in ihrem Zwecke erschöpft, sondern in ihrer Ausführung, noch
ist das Resultat das wirkliche Ganze, sondern es zusammen mit seinem Werden; der

Zweck für sich ist das unlebendige Allgemeine, wie die Tendenz das bloße Treiben, das

seiner Wirklichkeit noch entbehrt, und das nackte Resultat ist der Leichnam, der die
Tendenz hinter sich gelassen. [...]
Denn statt mit der Sache sich zu befassen, ist solches Tun [die Bemühungen mit dem

Zwecke oder den Resultaten] immer über sie hinaus; statt in ihr zu verweilen und sich in
ihr zu vergessen, greift solches Wissen immer nach einem Anderen und bleibt vielmehr
bei sich selbst, als daß es bei der Sache ist und sich ihr hingibt. - Das leichteste ist,
was Gehalt und Gediegenheit hat, zu beurteilen, schwerer, es zu fassen, das schwerste,
was beides vereinigt, seine Darstellung hervorzubringen. (HgW 3, 13)

Die Äußerung impliziert weitreichende sprachtheoretische Präsuppositionen. Denn

wenn man glaubt, >das Buch mit der Sache selbst beginnen zu können< (»naar man

begynder bogen med sagen«; SKS 4, 468), dann geht man implizit davon aus, daß

man auch die jeweils spezifischen medialen und rhetorisch-literarischen Eigenarten
des eigenen Schreibens vollkommen unter Kontrolle hat.44 Buchstaben und

rhetorischen Tropen ist als indirektem Sprechen nämlich gemeinsam, daß sie als Zeichen,
die im Gegensatz zur sich selbst aufhebenden Stimme auf räumliche und bildliche
Strukturen rekurrieren, nie ganz bei der Sache verweilen bzw. sich in ihr vergessen

können, sondern immer an den Verweis auf ein absentes >Anderes< gebunden sind.

Aufgrund ihrer Konventionalität sind sie darüber hinaus - entsprechend der im Zitat
zum Ausdruck gebrachten Befürchtung - dazu prädestiniert, in einer selbstreflexiven

Bewegung nur auf sich selbst zu verweisen, bei sich selbst zu bleiben. Verschiebt

sich der Blickwinkel vom Inhalt auf die Art der Aussage, dann droht die Schrift in
ihre bloße Materialität und die Trope in ihre buchstäbliche Bedeutung zurückzufallen.

Hegel ist sich der Problematik, daß die Darstellungsmittel sein Konzept von

Darstellung als Repräsentation grundsätzlich gefährden, durchaus bewußt. So

versucht er in seinen diesbezüglichen sprach- und schrifttheoretischen Ausführungen, auf

die in dieser Arbeit noch ausführlich einzugehen sein wird, Medialität und Rheto-

rizität der Sprache als historisch zwar wesentliche Phänomene einzustufen. Allerdings

seien sie im Laufe der Entwicklung der sprachlichen Medien im Denken
aufgehoben und somit überwindbar geworden. Wie oben dargestellt, wird dabei eine

Entwicklung präsupponiert, mit der die schriftliche Kommunikation im Laufe eines

44 Zu dieser grundlegenden Kritik an der Rhetorik vgl. Bosse 1978 und Wellbery 1990.



62 I. Ad Marginem

dialektischen Reflexionsprozesses als vermittelte Umittelbarkeit< wieder an ein
natürliches, durch die innere Stimme getragenes und somit intentionales Sprechen

angeglichen worden sei.

Mit dem Vorwort dagegen greift Kierkegaard zunächst exemplarisch und in

Widerspruch zu Hegel auf eine Textsorte zurück, deren Funktion sich nicht in der

Repräsentation erschöpft und die exemplarisch für einen rhetorisch-literarischen
Sprachgebrauch einstehen kann, der nie ganz präsent und nie >bei der Sache< ist. Vorwörter
sind stets an den Verweis auf etwas Anderes gebunden: Sie versuchen zum einen auf
das aufmerksam zu machen, was dem Text als >Vor-wort< antizipierend vorausgeht
(und sei es in der Form eines ganz konkreten historisch-regionalen Kontextes) und

weisen mit dieser Thematisierung einer textuellen Vorstrukturiertheit des eigenen
Diskurses auf die grundsätzliche Schwierigkeit eines autonomen Beginnens hin.
Andererseits greifen sie über sich und den Verlauf des Haupttextes hinaus, der

nachträglich als im >Vorwort< schon vorweggenommen erscheinen sollte, und verweisen

auf einer abstrakteren Ebene so auf den grundlegenden Aufschub bzw. die Nachträglichkeit

jeglicher sprachlichen Aussage (das Vorwort kann letztendlich nur mit
Kenntnis vom Ende eines Textes gelesen werden).45 Mit den vordergründig
widersprüchlichen Bewegungen einer grundlegenden Vorweggenommenheit und Verspätung,

die Kierkegaard mit den Metaphern vom >Vor-< und >Nachgeschmack< des

Vorwortes anspricht, wird indirekt auf die paradoxe temporale Struktur einer > ursprünglichen

Nachträglichkeit* (bzw. einer >antizipierten Gewißheit) hingewiesen, die den

Text als Kette einzelner Signifikanten überhaupt erst lesbar macht.46 Denn wenn der
Gehalt eines einzelnen Signifikanten stets aus der Relation zu anderen Signifikanten
resultiert, dann ist die Genese sprachlicher Bedeutung an die komplexen temporären
Vor- und Rücksprünge innerhalb von Signifikantenketten und eine entsprechend

komplexe Form von Temporalität gebunden, die sich als reine Temporalität
beschreiben ließe, da sie sich selbst der Differenz zwischen Präsenz und Absenz
entzieht.47 Umgekehrt stellt diese dem Schriftzug inhärente Temporalität die strukturelle

45 Tatsächlich wird in Forord auf die grundlegende Verspätung textueller Äußerungen angespielt:
»Hvad hjalp det, at jeg om 10 Aar fik at vide, hvad jeg skulde have gjort for 10 Aar siden [...]. Li-
vet er kort, man gjpre mig dog ikke Konsten altfor lang, fremfor Alt ikke laengere end Livet. Skulde
det koste et heelt Liv at forstaae Hegel, saa vilde denne Philosophie jo indeholde den dybeste
Modsigelse.« (SKS 4, 516; »Was würde es helfen, wenn ich in 10 Jahren erfahren würde, was ich

vor 10 Jahren hätte tun sollen [...]. Das Leben ist kurz, man mache mir doch bitte nicht die Kunst
zu lang, vor allen Dingen nicht länger als das Leben. Wenn es ein ganzes Leben kosten würde, um
Hegel zu verstehen, so würde diese Philosophie doch den tiefsten Widerspruch beinhalten.«) Was
sich vordergründig wie eine existenzphilosophisch begründete Kritik an der räsonierenden
Systemphilosophie ausnimmt, läßt sich mit Blick auf den durch und durch paratextuellen Kontext
des Zitates als Einsicht in die grundlegende temporale Struktur von Texten und somit als Kritik an
den semiotischen Grundlagen der Identitätsphilosophie lesen, die eben an den Begriff der
>Präsenz< gebunden sind.

46 Zu dem Begriff der >ursprünglichen Nachträglichkeit*, der in den nachfolgenden Kapiteln noch
ausführlich erläutert wird, vgl. Erdle 1997.

47 Im ersten Teil seiner Abhandlung zum Thema »Zeit Geben« kommt Jacques Derrida nochmals
ausführlich auf die philosophische Relevanz seiner texttheoretischen Abhandlungen zu sprechen,



3. Von Vorwörtern (Hegel und Kierkegaard) 63

Voraussetzung dar, aus dem die phantasmatische Vorstellung einer Präsenz von
Stimme erst resultieren kann. Werner Hamacher kann so konkret aufzeigen, daß nicht

nur das Hegeische Konzept der Re-Präsentation untrennbar mit der Vorstellung eines

Lektüre-Prozesses verknüpft ist, sondern daß der Begriff der Präsenz selber sich dem

der Schrift inhärenten »Sog, Zug, Entzug, Verzug« verdankt.48 Im Gegensatz zu

einem reduzierten Verständnis von eigentlichem Texten oder besser >Büchern<, in

denen diese Performativität der Signifikanten in einen abgeschlossenen Bewegungsablauf

gebracht wird, bleibt die Energetik, die diesem reinen sprachlichen Ereignis

innewohnt, im Paratext virulent.
Genette verweist in einer Erläuterung zur Begriffschöpfung >Paratext< auf das

Moment der Uneigentlichkeit hin, das das Bei-Werk von Texten auszeichnet und so

schwer beschreibbar macht: »Dieser Begriff ist hier in einem mehrdeutigen, ja sogar
heuchlerischen Sinn zu verstehen, wie er etwa in Adjektiven wie parafiskalisch oder

paramilitärisch zum Ausdruck kommt.«4lJ Dagegen übersetzt die in seiner

Monographie zum Paratext verwendete Metapher der Schwelle (seuil) den indefiniten
Charakter der Textmarginalie in ein konkretes Szenario des Übergangs, welches der

reduzierten Sichtweise entspricht, mit der die Paratexte über ihre Relation zu einem

eigentlichem (inneren) Textkorpus definiert und nahezu ausschließlich über ihre

pragmatische, leserlenkende Funktion analysiert und klassifiziert werden.30

Im pointierten Gegensatz zu einer solchen Betrachtungsweise ließe sich eine

genaue Analyse der temporären Struktur von Paratexten nutzen, um eine grundsätzliche

Qualität von Texten (oder der Sprache) zum Ausdruck zu bringen, die die schon

von Hegel in Anschlag gebrachte Differenz zwischen der >Uneigentlichkeit< des

Vorworts und der >Eigentlichkeit< der Abhandlung selbst aufzulösen hilft. Es gilt, den

Fokus von der Art, wie die Leser durch den kontrollierten performativen Akt eines

Paratextes bewegt werden, auf die Performanz von Texten selbst zu lenken, auf die

letztendlich unkontrollierbaren Bewegungen, die sich zwischen den arbiträren
Signifikanten entfalten und die zu ständigen Aufschüben Anlaß geben:

Aber das einleitende Wort, das den Schirm aufzureißen sucht, den das Buch selbst
zwischen dem Autor und dem Leser spannt, versteht sich nicht als ehrenwörtliches
Versprechen. Vorwort zu sein liegt schon im eigentlichen Wesen der Sprache; das Wesen
der Sprache besteht darin, in jedem Augenblick ihren Satz durch das Vorwort oder die

Erläuterung aufzulösen, das Gesagte zurückzunehmen; das Wesen der Sprache besteht
darin, ohne Förmlichkeit das neu zu sagen, was in dem unvermeidlichen Zeremoniell,
in dem sich das Gesagte gefällt, schon schlecht verstanden worden war.5'

die immer um das Problem kreisen, wie sich eine sich ereignende Zeit denken läßt. Vgl. Derrida
1993b, S. 9-48.

48
Vgl. Hamacher 1978, S. 232-333.

49 Genette 1993, S. 11 Fn.
50

Vgl. Genette 1989 (im Original eben unter dem Titel Seuils erschienen).
51 Lévinas 1987, S. 33-34. Auch dieses Zitat, das dem Vorwort eines Buches entnommen ist, das sich

explizit mit dem Begriff der Totalität und des inkommensurablen Anderen auseinandersetzt, dürfte
als Anspielung auf die »Vorrede« der Phänomenologie des Geistes zu verstehen sein. Ähnlich wie



64 I. Ad Marginem

Die Aufmerksamkeit für die Beschaffenheit der Marginalien eines Textes erlaubt es

also, sich ereignende Textbewegungen zu beschreiben, über die sich sprachliche
Phänomene wie Bedeutung, Bezeichnung und Manifestation überhaupt erst konstituieren,
die sich aber nicht in der Konstitution dieser Sprachfunktionen erschöpfen, sondern

die sich sogar gegen diese Funktionen zu wenden drohen. Der Fokus auf diese

grundlegende Performativität von Sprache, die sich auf einer buchstäblichen,
rhetorischliterarischen Ebene vollzieht, kehrt zunächst die gängige Metaphorik von Oberfläche

und Tiefe um, mit der Sprache und Schrift als Supplemente von Vorstellung und

Denken eingestuft werden konnten (es wird zu zeigen sein, daß Kierkegaard genau
diese Verkehrung vollzieht, wenn er die rhetorischen Mittel, derer sich Flegel bedient

und die er aus den gezeigten Gründen bewußt zu verschleiern versucht, an die

Textoberfläche holt52). Die Vorstellung einer grundlegenden Textualität, also einer >Ur-

sprünglichkeit des Supplements<, stellt nicht nur deshalb eine Herausforderung an das

Denken dar, weil die Darstellung der spezifischen Temporalität von Texten erhebliche

Probleme bereitet, sondern weil die Erkenntnis über das Untersuchungsobjekt die

Kriterien der Re-Präsentation selbst aufzulösen droht. Sicherlich läßt sich der >Sinn<,

also das sprachliche Ereignis, das der singuläre Verlauf einer Signifikantenkette
darstellt, durch eine weitere Signifikantenkette bezeichnen, die allerdings ihrerseits

neuen Sinn stiften wird:

Mit anderen Worten: Ich sage nie den Sinn dessen, was ich sage. Dagegen kann ich
aber immer den Sinn dessen, was ich sage, zum Gegenstand eines anderen Satzes

machen, dessen Sinn ich dann wiederum nicht sage. Ich trete folglich in eine endlose
Regression des Vorausgesetzten ein. Diese Regression zeugt gleichzeitig von der

völligen Machtlosigkeit des Sprechenden und der vollkommenen Macht der Sprache:
Meine Unfähigkeit, den Sinn dessen zu sagen, was ich sage, zugleich etwas und dessen

Sinn zu sagen, aber auch die unbeschränkte Macht der Sprache, über die Worte zu

sprechen."

Das sprachliche Ereignis selbst entzieht sich also per se dem Zugriff einer aneignenden

Repräsentation, die sich selbst erst über ein solches Ereignis konstituiert.

Zwar bemüht sich Hegel - wie geschildert -, explizit auf die Genese von Bedeutung

Bezug zu nehmen. Doch der Versuch, diese Genese - das Werden des Wissens -
über ein ausgefeiltes autoreferentielles Konzept durch die Art der wissenschaftlichen

Ausführung selbst zu reflektieren, hat seine Grenzen. Denn die selbstrekursive Auf-

dies hier für den Text Kierkegaards nachgewiesen werden sollte, versucht auch Lévinas die
Ökonomie der Identitiitsphilosophie über eine Sprachreflexion zu hinterfragen, in der die nicht als

Vereinnahmung gedachte Bezugnahme auf den Anderen am Gebrauch der Darstellungsmittel
thematisiert wird: »Wir werden versuchen zu zeigen, daß die Beziehung des Selben und des

Anderen - die wir so außerordentlichen Bedingungen zu unterstellen scheinen - die Sprache ist.

Die Sprache realisiert in der Tat eine Beziehung von der Art, daß die Termini sich in dieser Beziehung

nicht gegenseitig begrenzen, sondern der Andere trotz der Beziehung zum Selben dem

Selben transzendent bleibt.« (Lévinas 1987, S. 44)
52 Zur Differenzierung dieser Textpraktik, die auf eine Ausstellung der irreduziblen Rhetorizität von

Texten zielt, und den klassischen Formen der Rhetorik vgl. Wellbery 1990.
53 Deleuze 1993, S. 48.



3. Von Vorwörtern (Hegel und Kierkegaard) 65

hebung der Performativität des Denkens in das systemische Denken selbst (eine sich

selbst setzende Setzung bzw. ein seine eigene Lesbarkeit konstituierender Text), die

die Metawissenschaft in Antwort auf die erkenntnistheoretischen Aporien Kants zu

leisten verspricht, zielt nicht nur an der >öffnenden< Selbstrekursivität der >Sinn<

produzierenden sprachlichen Mittel vorbei, sondern ist strukturell an die Vernachlässigung

dieser Performativität der Signifikanten geknüpft. So lehnt sich die gesamte

Dynamik der Wissens-Reproduktion an die Form einer in sich geschlossenen
Werkstruktur an, die inhaltlich durch eine zielgerichtete und in sich geschlossene Teleo-

logie der Geistesgeschichte gespiegelt wird. Denn nur unter der Prämisse, der

Voraussetzung, daß die implizite Dynamik dieses Modells durch das Bild eines in sich

geschlossenen Kreislaufes, eines rahmenden Kontextes gebannt bleibt, kann jede
einzelne Bewegung - jedes Ereignis - der sich entwickelnden Darstellung und der

dargestellten Entwicklung in Relation zum übergreifenden Gesamtbild erfaßt und repräsentiert

werden: »[Das Wahre] ist das Werden seiner selbst, der Kreis, der sein Ende als

seinen Zweck voraussetzt und zum Anfange hat und nur durch die Ausführung und

sein Ende wirklich ist.« (HgW 3, 23)54 Daß eine solche in sich geschlossene Struktur,

mit der Hegel nicht zuletzt seinen eigenen totalisierenden Blickpunkt als zeitlosen

(da stets aufgeschobenen) Fluchtpunkt einer historischen Entwicklung in Szene

zu setzen vermag, der Kontingenz von ästhetischen und historischen Ereignissen
nicht gerecht wird, ist häufig kritisiert worden.55 Während sich eine solche Kritik in

der Regel an der unverhältnismäßigen Erfassung der repräsentierten Inhalte orientiert,
trifft Kierkegaards Kritik in Forord eher die grundlegende poetologische Konzeption
dieser Philosophie - also Hegels spezifische >Poetologie des Wissens< -, die in dem

reflektierten Versuch gipfelt, die literarisch-rhetorischen und medialen Grundlagen des

Wissens im Hinblick auf eine repräsentative Funktion zu instrumentalisieren und

gleichzeitig die dem Geist grundsätzlich äußerliche Eigendynamik dieses an den

»Wir sind, von der Einleitung an, eingekreist.« (Derrida 1992, S. 44) - So formuliert Derrida die

Strategie dieser Hegeischen Rahmensetzungen um, der er ein weiteres inspirierendes >Vor-wort<

gewidmet hat. Vgl. Derrida 1995a, S. 11-68.
55 Hier kann nicht auf die entsprechende Diskussion in den Geschichtswissenschaften Bezug genommen

werden. Grundlegend aber scheint mir der Vorwurf zu sein, daß Hegel letztendlich nicht in

der Lage ist, die Kontingenz eines Ereignisses zu denken, auf die sein - eben dem Gedanken einer

grundlegenden Temporalität verpflichtetes - Geschichtsmodell im Prinzip rekurriert. Da jedes
Ereignis schon mit einer antizipierenden Gewißheit in das präsente und somit implizit zeitlose Bild
einer übergreifenden Geschichtsschau eingebettet wird, wird die Herausforderung, die es

automatisch für den an einem teleologischen Modell orientierten Geschichtsdiskurs darstellt, von
vornherein entschärft. Vgl. Fineman 1989, S. 56-58 und S. 66-67 Fn; und in bezug auf Hegels
arbeitsaufwendige Konzeption einer Philosophiegeschichte (mit der entsprechenden Kritik von
Deleuze an der kontextuellen Entschärfung einzelner philosophischer Begriffe) Stingelin 2002.

Demgegenüber stehen Interpretationen der Hegeischen Philosophie, welche die im System
angelegten Widersprüche aufzudecken versuchen, um zu zeigen, inwieweit Hegel selbst dessen

Unzulänglichkeiten in einer negativen Dialektik zu reflektieren und in bewußt paradox angelegten

Argumentationsmodellen aufzuheben versuchte, die die einfache Differenz von >Ereignis< und

>Kontext<, >Kontingenz< und »Notwendigkeit überschreiten. Vgl. Zizek 1998, S. 93- 116 und S.

194-201.



66 I. Ad Marginem

Buchstaben gebundenen, literarisch-rhetorischen Sprechens zu verleugnen und im
Hinblick auf die Manifestation eines Subjektes zu sistieren. Texttheoretisch formuliert,

erkennt Kierkegaard, welche Schlüsselrolle die hermeneutische Vorstellung
einer >gelungenen< Lektüre in Hegels Philosophie einnimmt und versucht das

identitätsphilosophische Denken genau an diesem wunden Punkt anzugreifen.
Um es deutlich zu machen: Der Rest, der sich dem Geistessubjekt entzieht,

welches sich selbst aufzuheben und zu repräsentieren sucht, sind nicht die Buchstaben in
ihrer bloßen Materialität: Also der Text, der bei einer >gescheiterten< Lektüre in lauter

dissoziierte Signifikanten zu zerfallen droht und nur mehr reine Druckerschwärze

offenbart. Diese Materialität der Signifikanten stellt als das Andere des Geistes eine

für diesen Geist notwendige Negativität dar: D.h., die materielle Bedingung der

Möglichkeit des Bewußtseins, »Gegenstand seines Selbst« zu werden.56 In diesem Sinne

kann die vermeintliche Uneigentlichkeit eines Vorwortes, das zu einer Dissoziation

von Schrift und der >Sache selbst< - also zu einem >toten Wissen< - führt, über eine

Negation in die Hegeische Systematik aufgehoben werden.

Der inkommensurable Rest dagegen, um den das Schreiben Kierkegaards kreist,
ist nicht die tote Materialität, sondern die aufgezeigte Theatralität der Schrift, mithin
die spezifische Konstitution von (para)textuellen Performanzen, auf der das Denken

von Differenz und Identität gründet. Die Einsicht in diese unhintergehbare, quasi
maschinelle57 Eigendynamik aller sprachlichen Medien ist gravierend, da sie sich der

Diese Einsicht, die zeigt, daß sich Hegels Schriften nicht einfach dekonstruieren lassen, macht
Werner Hamacher deutlich: »Die Schrift ist, lesbar und unlesbar zugleich, diejenige Form, in die
sich das absolute Wissen entläßt, die Form der absoluten Selbstverausgabung des Geistes und,

zugleich, diejenige, durch die er auf sich selbst zurückkommt. Indem das System sich als Buch - als

>Phänomenologie<, >Logik<, >Enzyklopädie< etc. - in der Gestalt des sinnlichen Dieses und seiner

Restriktionen dem Zerfall überläßt und in seiner Schrift unlesbar wird, hat es sich - als Rest, also

kaum, lesbar - die sicherste Affirmation seines Bestehens verschafft. Die Selbstverausgabung des

Geistes in der Schrift geht, durch das >kaum< ihrer Lesbarkeit vermittelt, in den Zirkel seiner
universellen Reappropriation über. Die Schrift des absoluten Wissens wird von ihm fallen gelassen
und was an ihr allgemein ist, die Negativität ihres Selbstbezugs, aufgehoben. Der Fall der Aufhebung

in die Schrift und die Zeit ist, kaum gelesen, die Aufhebung des Falls ins unendliche Wissen.«

(Hamacher 1978, S. 246)
57 Schon an dieser Stelle sei auf die vielfältigen Implikationen des Maschinenbegriffes verwiesen.

Bezeichnenderweise begründet Hans Blumenberg die Notwendigkeit einer Metaphorologie just im

Rückgriff auf die Maschine. Dabei läßt sich die Differenz, die er zwischen dem industriellen
Verständnis der Maschine und der alten Bedeutung des Begriffes aufmacht, welche eher dem

Theatervokabular entlehnt ist (deus ex machina), durchaus auf den metaphorologischen Wandel
von der Dampf- zur Schreib- oder besser Zeichen-Maschine beziehen, den ich in der Verwendung

des Begriffes hier und im folgenden in Anspruch nehmen werde: »Tritt uns z.B. in einem
historischen Text der Ausdruck machina (oder eine seiner Ableitungen: machine, macchina etc.)
entgegen, so ist es für den modernen Interpreten sehr schwer, aus seiner Vorstellung von
>Maschine< auszusteigen und den sehr viel weniger spezifischen Vorstellungsgehalt des alten

Wortes anzueignen. [...] [S]ein übergreifender Bedeutungsgehalt geht auf ein komplexes,
zweckgerichtetes, aber in seiner Zweckmäßigkeit nicht ohne weiteres durchsichtiges Gebilde, auch eine

Veranstaltung dieser Art: ein listiges Manöver, ein betrügerischer Trick, eine verblüffende
Wirkung.« (Blumenberg 1960, S. 70) Ausführlich zum Maschinenbegriff mit Angaben zur umfangreichen

Sekundärliteratur vgl. K.Müller-Wille 2002.



3. Von Vorwörtern (Hegel und Kierkegaard) 67

Aufhebung und dem dialektischen Denken selbst entziehen. Was wäre, wenn nicht
der Geist die materielle Buchtstäblichkeit als das Andere durchwirkte, um sich in
dieser Veräußerlichung selbst darin aufzuheben, sondern wenn dieses inkommensurable

Äußere umgekehrt an der Konstitution des Geistes beteiligt wäre?

Was wäre ein >Negatives<, das sich nicht aufheben ließe? Und das, im ganzen genommen,

als Negatives, aber ohne als solches zu erscheinen, ohne sich zu präsentieren,
d.h. ohne im Dienst des Sinnes zu arbeiten, reüssieren würde? Das aber also ganz
umsonst reüssieren würde?
Vielleicht ganz einfach eine Maschine, eine funktionierende Maschine. Eine Maschine,

die in ihrem reinen Funktionieren definiert wäre und nicht in ihrer finalen
Zweckmäßigkeit, in ihrem Sinn, ihrem Ertrag, ihrer Arbeit. [...]
Was Hegel, der aufhebende Interpret der ganzen Philosophiegeschichte, niemals zu
denken vermocht hat, ist eine funktionierende Maschine. Eine Maschine, die funktionieren

würde, ohne dabei von einer Ordnung der Wiederaneignung reguliert zu werden.
Insofern als es in sich einen Effekt des reinen Verlustes einschreibt, wäre ein solches
Funktionieren undenkbar. Undenkbar wie ein Nicht-Denken, das durch kein Denken
aufzuheben wäre, indem dieses es als sein eigenes Gegenteil, sein Anderes konstituiert.
Die Philosophie sähe in ihm zweifellos ein Nicht-Funktionieren, eine Nicht-Arbeit,
und sie würde dadurch das verfehlen, was in einer solchen Maschine eben doch läuft.
Von alleine. Draußen.58

Nicht von ungefähr gehört Kierkegaard zu den ersten Theoretikern, die explizit über

das >gespenstische< Phänomen von zutiefst >Geist<-losen Sprachmaschinen reflektieren:

Aandloshcden kan derfor til en vis Grad eie Aandens hele Gehalt, men vel at maerke

ikke som Aand, men som Sppgerie, Galimathias, Phrase o. s. v. Den kan eie Sandheden,

men vel at masrke ikke som Sandhed, men som Rygte og Kjellingesladder. Dette er
aesthetisk seet det dybe Comiske i Aandlpsheden, noget man i Almindelighed ikke er

opmaerksom paa, fordi Fremstilleren selv er mere eller mindre usikker paa Aand. Naar
derfor Aandlpsheden skal fremstilles, laegger man den gjerne slet og ret Passiar i Munden,

fordi man ikke har Mod til at lade den bruge de samme Ord, man selv bruger. Dette

er Usikkerhed. Aandlpsheden kan sige aldeles det samme som den rigeste Aand har

sagt, kun siger den det ikke i Kraft af Aand. Som aandlps bestemmet er Mennesket ble-
vet en Talemaskine, og der er intet til Hinder for at han kan laere ligesaa godt en philo-
sophisk Ramse som en Troesbekjendelse og et politisk Recitativ udenad. (SKS 4, 397-
398)59

58 Derrida 1988, S. 117-118 (aus »Der Schacht und die Pyramide«).
59 »Die Geistlosigkeit kann daher bis zu einem gewissen Grad den ganzen Gehalt des Geistes besitzen,

aber wohlgemerkt nicht als Geist, sondern als Spuk, Galimathias, Phrase, u.s.w. Sie kann die

Wahrheit besitzen, aber wohlgemerkt nicht als Wahrheit, sondern als Gerücht und Weiberklatsch.
Ästhetisch betrachtet ist dies das zutiefst Komische an der Geistlosigkeit, etwas, worauf man in der
Regel nicht achtet, da der Darsteller sich selbst des Geistes mehr oder weniger unsicher ist. Wenn
die Geistlosigkeit dargestellt werden soll, legt man ihr deshalb gerne recht und schlecht Gerede in

den Mund, weil man nicht den Mut besitzt, sie die gleichen Wörter benutzen zu lassen, die man
selbst benutzt. Dies ist Unsicherheit. Die Geistlosigkeit kann genau das gleiche sagen, was der
vermögendste Geist gesagt hat, nur sagt sie es nicht kraft des Geistes. Als geistlos bestimmt ist der
Mensch eine Sprechmaschine geworden, und es besteht überhaupt kein Hindernis, daß er genauso



68 I. Ad Marginem

In Forord wird Kierkegaard genau auf diesen Fremdgebrauch der Sprache

zurückgreifen, der in Begrebet Angst gleichermaßen angst- wie humorvoll reflektiert wird.

Ein Hegelianisch geprägter Diskurs wird in diesem Sinne als gespenstische »Tale-

maskine« inszeniert, die eine vergeudende sprachliche Produktivität entfaltet. Es

handelt sich um eine geistlose Sprachmaschinerie, welche die Bedingung der

Möglichkeit der Hegelianischen Dialektik darstellt, diese aber gleichzeitig auch von innen

her wieder aufsprengt. Weit von einer vermeintlich >existentialistischen< Kritik
entfernt, in der die Autonomie und Freiheit eines einzelnen Subjektes gegenüber dem

systematischen Denken verteidigt wird, lehnt sich Kierkegaard in seinem Selbstverständnis

als >Schrift-Steller< gegen das gleichermaßen präformierte wie präformierende

Konzept einer vermittelten Unmittelbarkeit* auf, mit dem die latente und

inkommensurable Ereignishaftigkeit von Texten, auf denen das Denken basiert, von
vornherein reguliert und auf eine Funktion festgelegt wird.''0

Mit dem Vorwort greift Kierkegaard genau die Stelle auf, an dem die Antinomien
der Heglianischen Philosophie offensichtlich werden (der Ort, an dem sich aus einer

texttheoretischen Sicht überhaupt etwas im Hegeischen Diskurs ereignet).61 Denn

der Paratext ist der prekäre Ort eines Diskurses, der in einer selbstrekursiven Bewegung

die Zweckmäßigkeit der eigenen Darstellungsmittel über das Endresultat des

Diskurses zu bestätigen sucht. Bei einem solchen Denken, das sich sozusagen im
Prozeß des Denkens selbst schon selbstreflexiv überholt haben muß, wird die Frage

nach dem Beginn der Darstellung unweigerlich zu einem zentralen Problem. Hegel

versucht, diese Problematik über die in sich gespaltene Schreibweise seiner »Vorrede«

zu lösen. Einerseits wird der Rahmen der Phänomenologie gesetzt, der es Hegel
erlauben wird, die einzelnen dialektischen Bewegungen von Beginn an in bezug zur

abschließende Totalität des Textes und die Instanz des Geistes als Aussagesubjekt in
Szene zu setzen, andererseits aber versucht er mit der Kritik an den »Vorreden« bzw.

der aufhebenden Negation ihrer indirekten Darstellungsweise, die Notwendigkeit einer

gut eine philosophische Formel [ramse auch Kinderreim] wie ein Glaubensbekenntnis oder einen

politischen Vortrag auswendiglernen kann.« Daß das Problem der >geistlosen< Rede auch in der

zeitgenössischen Literatur reflektiert wurde, zeigen Bettine Menkes Ausführungen zur Reflexion
des gespenstischen* Echos (der >gedoubelten< Stimme) in der Literatur um 1800. Hier werden mit

Athanasius Kirchers Hall-Maschinen auch konkrete Beispiele für Sprachmaschinen genannt, auf
die Kierkegaard mit seiner Metapher anspielen könnte (wenngleich der Rückgriff auf Wolfgang
von Kempelens Sprachmaschine in diesem Zusammenhang plausibler erscheint). Vgl. Menke
2002.

60 Zur entsprechenden Kritik der Präformation in einem texttheoretischen Zusammenhang vgl.
Derrida 1976, S. 40-41 (aus »Kraft und Bedeutung«). Hier wird der Begriff (ebenfalls mit Bezug
auf die Phänomenologie des Geistes) als Kritik an der Mechanik struktureller Textmodelle formuliert.

Gegen diese Modelle versucht Derrida ein Textverständnis zu entwickeln, das nicht mit dem

Gegensatz von einer auf das Signifikat fixierten Mechanik (Form, Raum und Quantität) und einer
am Signifikanten orientierten Energetik (Kraft, Dauer und Qualität) operiert, sondern ganz im

Gegenteil versucht, diesen Gegensatz zu dekonstruieren. Vgl. Derrida 1976, S. 36.
61 Zum Problem der Anfangssetzung bei Hegel vgl. Koschorke 2002. Mit Hilfe dieses Aufsatzes, der

ästhetische Problematiken und Paradoxien nicht in einem Außerhalb sondern innerhalb systemischer

Theorien zu verorten sucht, ließe sich die eigentliche Provokation von Forord gut erläutern.



3. Von Vorwörtern (Hegel und Kierkegaard) 69

solchen Setzung zu verschleiern. In der Vorrede läßt sich Hegel so auf eine bewußt in
Kauf genommene Oszillation zwischen der von Lévinas beschriebenen Ereignis-

haftigkeit eines sich selbst im Aufschub befindlichen >Vor-Wortes< und den von
Genette ins Zentrum gerückten Strategien des Versprechens, der Präformation und

kontextuellen Rahmung ein, die in der Abhandlung selbst den Eindruck eines solchen

uneigentlichen Sprechens aufheben und sprachliche Ereignisse dieser Art sistieren

sollen. Die spezifische Energetik dieser >eigentlich/uneigentlichen< Sprechweise
bildet überhaupt erst die Gmndlage dafür, die strukturelle Differenz zwischen
eigentlichem und uneigentlichem Sprechen als Gegensatz zu markieren.62 Als in sich

gespaltene Schreibweise aber erlangt die »Vorrede« für einen Autor Bedeutung, der

Philosophie im Gegensatz zu Hegel als sprachtheoretische Reflexion über die
Techniken indirekter Mitteilung zu betreiben versucht.

Bezeichnenderweise bringt Kierkegaard seine sprachtheoretische Kritik an den

Verfahrensweisender Identitätsphilosophie nur indirekt zum Ausdruck. D.h., er
vermeidet es, eine übergeordnete Position einzunehmen, die das Inkommensurable -
also die grundlegende ereignishafte Performativität oder besser (um einen treffenden

Ausdruck Werner Hamacher zu verwenden) Afformativität63 des eigenen Sprechens -

Hier folge ich Derrida, der dem Problem von Hegels zirkulärem Duktus und den entsprechenden
>intro-reduzierenden< Techniken am Beispiel des Anfangs in den Vorlesungen über die Ästhetik

nachgegangen ist. Dabei geht er auf das Problem der »Selbstbestimmung« und >Voraussetzung<
eines Diskurses ein, der selbst von diskursiven Resultaten (wie etwa in der Ästhetik und der
Philosophie) handelt. Vgl. Derrida 1992, S. 42-46. Folgt man dagegen Zizeks Interpretation, dergemäß
Hegel das Paradoxon eines notwendigen Überschusses, eines nie aufgehenden Restes durchaus
mitreflektiert hat, dann könnte man konkret auf die Paratexte in den einzelnen Abhandlungen
verweisen, in denen dieses Problem mit der ausführlichen Thematisierung der notwendigen
Mangelhaftigkeit eines Vorwortes (der sich selbst negierenden Setzung eines Rahmens) offengelegt

wird. So läßt sich die folgende Passage aus Zizeks Die Nacht der Welt auf die Funktion des

»Vorwortes« in der Phänomenologie beziehen: »Um die >Negation der Negation< vollständig zu
machen, sei noch hinzugefügt, daß die >Negation der Negation< genau dieser Punkt einer Wende,
einer Umkehr ist, in der die Unmöglichkeit der Repräsentation in die Repräsentation der Unmöglichkeit

umschlägt, in der der Mangel der Einschreibung sich in der Einschreibung des Mangels
>positiviert<. Damit läßt sich genau bestimmen, wann sich eine Struktur >subjektiviert<: Wenn es

nämlich unter ihren Elementen zumindest eins< gibt, das gerade als Teil dieser Struktur die
konstitutive Unmöglichkeit »positiviert«, die diese Struktur gliedert, ein Element also, das in seiner
Positivität selbst die >Positivierung des Leeren« ist.« (Zizek 1998, S. 104-105)

63 Zum Begriff der Afformanz vgl. die eng an Benjamins Sprach- und Gewalttheorie angelehnten
Überlegungen von Werner Hamacher: »Es wurde angedeutet, daß die Begriffsreihe »Afforma-
tion<, >Afformanz<, >afformativ< in Kontrast zu >Performation<, >Performanz< und >performativ<;
>afformatives Ereignis« in Kontrast zu >performativer Akt« gebildet ist - wobei mitzuverstehen ist,

daß Afformative keine Untergruppe der Performativa bilden. Vielmehr ist afformative, also reine
Gewalt die »Bedingung« jeder instrumenteilen, jeder performativen, Gewalt und zugleich diejenige,

die deren Erfolg prinzipiell suspendiert. Sowenig Afformative aber zur Gruppe der Akte -
also der Setzungs- oder Stiftungsoperationen - gehören, eröffnen sie sich doch niemals einfach
außerhalb der Aktsphäre und ohne Beziehung zu ihr. Daß sie etwas geschehen lassen, ohne daß

sie es geschehen machen, heißt immer zweierlei: nämlich daß sie es in den Bereich der Setzungen
eintreten lassen, unter dessen Diktat sie selber nicht stehen, und daß nicht sie selbst es sind, die sich
in diesem Bezirk zeigen [...] / Afformativ ist nicht aformativ, nicht die Negation des Formativen;
Afformanz. >ist< das selber formlose Ereignis der Formierung, dem alle Formen und alle performati-



70 I. Ad Marginem

durch eine entsprechende metasprachliche Potenzierung reflexiv zu erfassen und zu

sistieren versucht. Ein solches Bemühen bliebe nicht nur vergeblich, es bliebe
letztendlich den grundlegenden Postulaten der Hegeischen Philosophie, dem Postulat des

Denkens als Akkumulation, einer fortdauernden Aneignung von Sinn, verpflichtet.
Im Gegenteil geht Kierkegaard in seiner Satire ironisch auf alle Versuche ein, das

systemische Denken Hegels nochmals systemisch zu überbieten:

Den hegelske Philosophie har nu blomstret i flere Aar her hjemme. Naar nu denne

Philosophie efter at have forklaret Alt, gjpr et Skridt videre og forklarer sig selv, hvilken
skjpn Udsigt. (SKS 4, 516)64

Hegel har vidst at redigere hele den nyere Philosophie saaledes, at det seer ud som af-

sluttede han Alt, og alt Foregaaende tenderede til ham. En Anden giver nu en lignende
Fremstilling, en Fremstilling der paa et Haar er uadskillelig fra Hegels, der altsaa paa
ethvert Punkt er gjennemtrasngt af denne finale Tanke, og derpaa tilfpier man en Slut-

nings Paragraph, i hvilken man bevidner, at man er kommen ud over Hegel. (SKS 4,
517-518)65

Mit der Satire auf Vorwörter, die reine > Vor-Wörter< bleiben, beschränkt sich der Text

jedoch nicht nur auf eine Perversion, eine Umkrempelung der entsprechenden

philosophischen Diskurse. Die auf sprachlicher und geistiger Transparenz beharrenden

Redensweisen werden zwar im doppelten Sinne des Wortes vorgeführt, um in der

Mimikry zu zeigen, daß auch die Verfahren der zeitgenössischen Philosophie auf eine

historisch definierbare rhetorische Praxis - eine spezifische textuelle Maschinerie -
rekurrieren. Wichtiger aber als diese ironischen Strategien, die womöglich dazu

benutzt werden könnten, eine vermeintliche Opposition zwischen dem Denksystem

Hegels und demjenigen Kierkegaards zu formulieren, ist die Herausforderung, die die

Publikation von acht Vorwörtern als ein Buch an das Denken darstellt. Die damit

aufgeworfene Frage nach der Eigentlichkeit von Paratexten eröffnet nämlich eine

implikationsreiche Reflexion über die spezifische Temporalität sowie die (Un)Les-

barkeit von Texten im allgemeinen.
Aus einer philosophisch-strategischen Perspektive ließe sich der Gegensatz

zwischen den beiden performativen Konzepten so beschreiben: Obwohl Hegel die
Autonomie des Subjektes über das Konzept einer schon vorgängig denkenden Substanz

des Geistes - ein historisches »Es (Ding), das denkt«66 - in Frage stellt, gewinnt er

ven Akte ausgesetzt bleiben.« (Hamacher 1994, S. 359-360)
64 »Die Hegeische Philosophie hat nun mehrere Jahre hier bei uns zu Hause geblüht. Wenn nun diese

Philosophie, nachdem sie Alles erklärt hat, einen Schritt weiter geht und sich selbst erklärt, welch
eine schöne Aussicht.«

65
»Hegel hat es verstanden, die gesamte neuere Philosophie so zu redigieren, daß es scheint, als ob

er Alles abschließen würde, und als ob alles Vorhergehende zu ihm hin tendieren würde. Ein

Anderer liefert nun eine ähnliche Darstellung, eine Darstellung, die um ein Haar der Hegels
gleicht, die also an jedem Punkt von diesem finalen Gedanken durchdrungen ist, und daran fügt
man einen End-Paragraphen, in dem man bezeugt, daß man über Hegel hinaus gekommen ist.«

66
Vgl. Zizeks Versuch, den deutschen Idealismus mit Lacan (und vice versa) zu lesen. Vgl. Zizek
1998.



3. Von Vorwörtern (Hegel und Kierkegaard) 71

die Souveränität über die Vorstellung des Geistes als eine sich manifestierende

Subjektivität zurück, zumal die postulierte Teleologie in den Zustand eines sich selbst zu
Bewußtsein kommenden Bewußtseins mündet, welches die gesamte Phänomenologie
des Geistes von deren Abschluß her überschauen und repräsentieren kann. Kierkegaard

dagegen versucht, den Ort des Denkens konkreter in einer unhintergehbaren Ereignis-

haftigkeit von Texten (den Produktionsmitteln) selbst zu lokalisieren: Ein Anderes,
das nicht als Gefährdung oder Negation des eigenen Denkens gedacht wird, sondern

das dieses mitbegründet und somit nicht über eine negative Dialektik in der

Ökonomie der Repräsentation aufgehoben werden kann. Kierkegaard bewegt sich auf eine

Sprachreflexion zu, die Walter Benjamin mit seiner (ebenfalls gegen Hegel

gerichteten) Kritik an der »Mittelbarkeit aller Mitteilung« bzw. an der Vorstellung
des »Wortes als Mittel« auf den Punkt bringen wird:67

Was teilt Sprache mit? Sie teilt das ihr entsprechende geistige Wesen mit. Es ist
fundamental zu wissen, daß dieses geistige Wesen sich in der Sprache mitteilt und nicht
durch die Sprache. Es gibt also keinen Sprecher der Sprachen, wenn man damit den

meint, der durch diese Sprachen sich mitteilt. Das geistige Wesen teilt sich in und

nicht durch eine Sprache mit - d.h.: es ist nicht von außen gleich dem sprachlichen
Wesen. Das geistige Wesen ist mit dem sprachlichen identisch, nur sofern es mitteil-
bar ist. [...]
Nicht, was an einem geistigen Wesen mitteilbar ist, erscheint am klarsten in der Sprache,

wie noch eben im Übergange gesagt wurde, sondern dieses Mitteilbare ist unmittelbar

die Sprache selbst. Oder: die Sprache eines geistigen Wesens ist unmittelbar
dasjenige, was an ihm mitteilbar ist. Was an einem geistigen Wesen mitteilbar ist, in dem

teilt es sich mit; d.h.: jede Sprache teilt sich selbst mit. Oder genauer: jede Sprache
teilt sich in sich selbst mit, sie ist im reinsten Sinne das >Medium< der Mitteilung. Das

Mediale, das ist die Unmittelbarkeit aller geistigen Mitteilung, ist das Grundproblem
der Sprachtheorie, und wenn man diese Unmittelbarkeit magisch nennen will, so ist
das Urproblem der Sprache ihre Magie. Zugleich deutet das Wort von der Magie der

Sprache auf ein anderes: auf ihre Unendlichkeit. Sie ist durch die Unmittelbarkeit
bedingt. Denn gerade, weil durch die Sprache sich nichts mitteilt, kann, was in der Sprache

sich mitteilt, nicht von außen beschränkt oder gemessen werden, und dämm wohnt
jeder Sprache ihre inkommensurable einziggeartete Unendlichkeit inne. Ihr sprachliches

Wesen, nicht ihre verbalen Inhalte bezeichnen ihre Grenze.68

Geht man davon aus, daß Kierkegaard tatsächlich zu der Einsicht gekommen ist, daß

es keinen Sprecher der Sprachen gibt, dann verwundert es nicht, daß er sich selbst

keiner Souveränität zu versichern versucht, sondern sich auf die ortlosen Praktiken
des Überlistens konzentriert, die es ihm u.a. erlauben, in den sprachlichen Ordnungssystemen

etwa der Identitätsphilosophie zu wildern. Mit Michel de Certeau ließe sich

Kierkegaards Vorgehen also als Taktik beschreiben, die als ein Kalkül definiert wird,
»das nicht mit etwas Eigenem rechnen kann und somit auch nicht mit einer Grenze,

die das Andere als eine sichtbare Totalität abtrennt. Die Taktik hat nur den Ort des

67
Vgl. Benjamin 1988, S. 9-26 (»Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen«),

68
Benjamin 1988, S. 10-11.



72 I. Ad Marginem

Anderen«.69 Unnötig darauf zu verweisen, daß die Einsicht in die ortlose Schreibweise

Kierkegaards das Bild des existential istischen Vordenkers in Frage stellt, der die

Autonomie und Freiheit des einzelnen Subjektes gegenüber einem systemischen
Denken zu verteidigen sucht, das auf die Konstruktion historischer Notwendigkeiten
abzielt. Kierkegaard ist mit der Dialektik Hegels vertraut genug, um zu
durchschauen, daß sich eine solche Negation des systemischen Denkens als naive Differenz

von Freiheit und Notwendigkeit in diesem Denken aufheben läßt.70 Deshalb wird die

Inkommensurabilität des Ereignisses nicht mit dem unvordenklichen, authentischen

Sein eines freien Subjektes gleichgesetzt, sondern mit einer an vorgegebenen Regeln
orientierten Schreibpraxis, die das System von innen her zu pervertieren versucht,
indem sie die Texte, welche die totalitären Kontexte entwerfen, selbst in Bewegung

versetzt und verschiebt.

Poetologisch ließe sich die Alternative zwischen den beiden philosophisch-literarisch

ausgerichteten Vorgehensweisen dagegen so formulieren: Während Hegel
versucht, die dialektischen Bewegungen des Denkens im Ablauf der historischen

Erscheinungsformen des Geistes unmittelbar zu simulieren,71 bedient sich Kierkegaard

der indirekten Mittel der Dissimulation - der bewußt vorgeführten Verstellung,
Verkleidung und Maskierung -, mit der nicht zuletzt die verborgenen Techniken der

Hegelianischen Inszenierung aufgedeckt werden. Die am Eigentum orientierte
Repräsentationsökonomie wird genau über jene Mittel ausgehebelt, derer sie sich selbst

bedient. Das Verfahren ist keineswegs rein destruktiv. Vielmehr werden die eskamo-

tierenden Bewegungen des Verbergens, Verstellens und des Verführens als unmittelbare

Bewegungen der Zeichenträger produktiv und lustbetont genutzt:72

Kierkegaard und Nietzsche gehören zu denjenigen, die die Philosophie um neue
Ausdrucksmittel bereichern. [...] Was nun in ihrem gesamten Werk verhandelt wird, ist die

Bewegung. Hegel werfen sie vor, bei der falschen Bewegung, bei der abstrakten
logischen Bewegung, d.h. bei der >Vermittlung< stehenzubleiben. [...] Es genügt ihnen
folglich nicht, bloß eine neue Repräsentation der Bewegung vorzulegen; die Repräsentation

ist bereits Vermittlung. Es handelt sich im Gegenteil darum, im Werk eine Bewegung

zu erzeugen, die den Geist außerhalb jeglicher Repräsentation zu erregen vermag;
es handelt sich darum, aus der Bewegung selbst - und ohne Zwischenschritt - ein Werk
zu machen; die mittelbaren Repräsentationen durch direkte Zeichen zu ersetzen;
Schwingungen, Rotationen, Drehungen, Gravitationen, Tänze und Sprünge auszudenken,

die den Geist direkt treffen. Dies ist die Idee eines Theatermanns, eines Regisseurs

- seiner Zeit voraus. Gerade in diesem Sinne beginnt mit Kierkegaard und Nietzsche
etwas völlig Neues. Sie reflektieren über das Theater nicht in Hegelscher Manier. Sie

69 de Certeau 1988, S. 23.

Vgl. dazu Zizeks >geistreiche< Hegellektüre, der in seiner Argumentation allerdings ausgerechnet
auf das Bild von Kierkegaard als naivem Hegelkritiker zurückgreift. Vgl. Zizek 1998, S. 194-196.

71
Eine kompakte Darstellung der Dramentheorie Hegels liefert Hans-Thies Lehmann, der auch auf
das entsprechende Pcrformanz-Modell Hegels eingeht. Vgl. H.-T.Lehmann 1999, S. 64-71.

72 Natürlich kommt der Text selbst auch in diesem theoretischen Zusammenhang viel zu kurz. So

bliebe neben einer konkreten rhetorischen Analyse etwa zu untersuchen, welche konkreten
Effekte die Reihung der acht Vorwörter nach sich zieht.



3. Von Vorwörtern (Hegel und Kierkegaard) 73

betreiben nicht länger philosophisches Theater. Sie erfinden in der Philosophie ein
unglaubliches Äquivalent zum Theater und begründen damit jenes Theater der Zukunft
und gleichzeitig eine neue Philosophie.73

Und noch einmal Deleuze, der den - bezeichnenderweise an der Theatralität und Rhe-

torizität von epischen Texten entwickelten - Zusammenhang zwischen neuem

Theater und neuer Philosophie treffend auf den Punkt bringt:

Das Theater ist die reale Bewegung und aus allen Künsten, die es verwendet, gewinnt es

die reale Bewegung. [...] Hegel wird als derjenige angeprangert, der an die Stelle der

Bewegung der Physis und der Psyche eine Bewegung des abstrakten Begriffs vorführt.
Hegel ersetzt das wahre Verhältnis zwischen Singulärem und Universalem in der Idee

durch das abstrakte Verhältnis zwischen dem Besonderem und dem Begriff überhaupt. Er

bleibt also beim Reflexionselement der >Repräsentation<, bei der bloßen Allgemeinheit

stehen. Er repräsentiert Begriff, anstatt die Ideen zu dramatisieren: Er macht ein
falsches Theater, ein falsches Drama, eine falsche Bewegung. Man muß erkennen, wie
Hegel das Unmittelbare entstellt und verfälscht, um auf diesem Unverständnis seine
Dialektik zu begründen und die Vermittlung in eine Bewegung einzuführen, die nurmehr
die seines eigenen Denkens und der Allgemeinheiten dieses Denkens ist.74

3.4. Die Geschichte des Paratextes - Ein literaturhistorisches Paradoxon?

Angesichts der Implikationen der sprach- bzw. texttheoretisch fundierten Argumentation

gewinnt die Anspielung auf literaturhistorische Praktiken, mit der der Text

Kierkegaards anhebt, eine ganz andere Dimension: »Der er i Videnskaben gjort saare

Meget for at ordne Literaturen og anvise hver enkelt Forfatters Skrift sin Plads i

Samtiden, og Samtidens i Slaegtens.« (SKS 4, 467)75

73 Deleuze 1997, S. 24. Um was für eine Dramatik es sich bei diesem Theater der Zukunft
wahrscheinlich handeln wird, zeigt Derrida, indem er die komödiantische Erkenntnis von Batailles'
Hegel-Lektüre zusammenzufassen versucht: »Lächerlich ist die Unterwerfung unter die Evidenz
des Sinns, unter die Macht dieses Imperativs: daß es Sinn gibt, daß nichts endgültig durch den Tod

verlorengeht, daß dieser sogar die Bedeutung der >abstrakten Negation< erhält, und daß die Arbeit,
die durch Aufschiebung des Genusses dem Einsatz Sinn, Ernst und Wahrheit verleiht, immer möglich

sei. Diese Unterwerfung ist das Wesen und das Element der Philosophie, der Onto-Logik
Hegels.« (Derrida 1976, S. 389; aus »Von der beschränkten zur allgemeinen Ökonomie«) Zu

fragen bliebe, ob Deleuze aus einer literaturhistorischen Perspektive wirklich Recht hat, wenn er
im Anschluß an die zitierte Passage behauptet, »daß zumindest vom Standpunkt des Theaters aus

nichts dergleichen realisiert wird; weder Kopenhagen um 1840 [...] noch Bayreuth und der Bruch
mit Wagner stellten günstige Bedingungen dar.« Wenn Samuel Weber zu Recht auf die Funktion
des Königstädter Theaters in Gjentagelsen aufmerksam machen kann (vgl. Weber 1997a), dann
sei auch ein Blick nach Kopenhagen erlaubt. Denn dort bieten kurioserweise gerade die beliebten
Vaudevilles des in Forord persiflierten Hegelianers Johan Ludvig Heiberg Anschauungsmaterial
für die Realisierung eines Theaters der Zukunft. Eine entsprechende Untersuchung der

vielversprechenden Widersprüchlichkeiten in dessen theoretischer Theaterkonzeption steht m.E. noch

aus.
74 Deleuze 1997, S. 26.
75 »Es ist in der Wissenschaft so viel veranstaltet worden, um die Literatur zu ordnen und der Schrift

jedes einzelnen Autors ihren Platz in der Gegenwart zuzuweisen, und der Gegenwart einen in der
des fMenschen]Geschlechtes« Vollständiges Zitat siehe Anm. 9.



74 I. Ad Marginem

Die Ironie impliziert keineswegs eine pauschale Negation der wissenschaftlichen

Erfassung literaturhistorischer Verläufe, sondern deutet - gemäß der aufgezeigten
metawissenschaftlichen Intentionen der gesamten Argumentation - eine kritische
Reflexion der Bedingungen der Möglichkeit von Literaturgeschichtsschreibung und

Literaturwissenschaft an, welche sich offensichtlich schon gegen Mitte des 19.

Jahrhunderts am besten mit Hegel auf den Punkt bringen lassen.76 Dies gilt zunächst für
die Einbettung der Literaturwissenschaft in das grundlegende Konzept einer

Geistesgeschichte, die noch ganz und gar von der transzendentalphilosophischen Konzeption
eines subjektiven Bewußtseins geprägt ist. Auch wenn man sich schon gegen Ende

des Jahrhunderts darum bemüht, sich von den spekulativen Grundlagen der Hegelianischen

Historiographie zu lösen, so lebt sein Konzept eines sich in seiner Entäußerung

zu Bewußtsein kommenden Geistes alleine in der Verwendung der Begriffe wie

>Ursprung<, >Tradition<, >Einfluß<, >Mentalität< und >Entwicklung< fort, die alle auf

die Vorstellung einer Kontinuität des Werdens und einer entsprechenden linearen

Zeitauffassung zurückgreifen.77 Nicht nur die Ordnung des Textmaterials, auch der

Umgang mit den Texten selbst scheint bis weit in das 20. Jahrhundert von
Voraussetzungen geprägt zu sein, deren Wurzeln im späten 18. bzw. frühen 19. Jahrhundert

liegen. Dabei ist nicht nur an die Verwendung der regulierenden Begriffe von >Autor-

schaft< und >Werk< zu denken, sondern an die mit diesen Begriffen verknüpften
zeichentheoretischen Reflexionen bzw. Präsuppositionen, die maßgebliche Vorgaben

liefern, wie über Texte geredet und was über Texte gesagt werden kann.
Daraus resultiert ein grundlegendes Problem: Wenn in Forord die zentralen

Lektüre- und Zeichenkonzepte, mit denen die Hegelianische Geschichtsphilosophie
operiert, auf die Textoberfläche und somit in wirkliche Bewegung gebracht werden, wie
läßt sich der Text dann selbst in eine Literaturgeschichte integrieren, die ihrerseits

noch diesen Konzepten verpflichtet ist? Mit dem Hinweis auf die Literaturhistorie
scheint Kierkegaard somit selbst auf die Schwierigkeiten hinzuweisen, die der Text
seinen zukünftigen Interpreten bereiten wird. Das Incipit von Forord bestätigt somit
indirekt die Vermutung Paul de Mans, daß sich >romantische Texte< überhaupt nicht
historisch erfassen lassen:

Es könnte sein, daß die sogenannten Romantiker der Untergrabung der absoluten Autorität

dieses [genetischen] Systems nähergekommen sind als wir. Wäre dies der Fall,
möchte man gern wissen, welche Art von Historiographie dem Phänomen der Romantik

gerecht werden könnte, da ja dann die Romantik (ihrerseits ein Periodenbegriff) die

Bewegung wäre, die das genetische Prinzip, das zwangsläufig jeglichem historischen
Erzählen zugrunde liegt, bestritte. Die endgültige Probe oder der >Beweis< für die
Tatsache, daß die Romantik das genetische Schema der Geschichte in Frage stellt, wäre

folglich die Unmöglichkeit, eine Geschichte der Romantik zu schreiben.79

76 Zur entsprechenden Entwicklung in Schweden vgl. Kap. 5.
77

Vgl. Foucault 1981, S. 33-38.
78

Vgl. Foucault 1988, S. 7-31 (»Was ist ein Autor?«).
79 de Man 1988, S. 121 (aus »Genese und Genealogie (Nietzsche)«).



3. Von Vorwörtern (Hegel und Kierkegaard) 75

Auch wenn diese - ihrerseits rund zwei Jahrzehnte zurückliegende - Frage de Mans

eine zentrale methodologische Problemstellung meiner Arbeit berührt, erscheint die

vorgeschlagene einfache Option, entweder eine Hegelianische oder gar keine
Geschichte der Romantik zu schreiben, unangemessen. Obwohl die Bewertung der im
Konjunktiv vorgetragenen Konklusion im Zitat bewußt offengelassen wird, deutet

die Ausklammerung der Text/Kontext-Problematik, welche mit der Feststellung einer

unmöglichen Literaturgeschichtsschreibung implizit vollzogen wird, m.E. auf ein

grundlegendes methodisches Manko dekonstruktivistischer Lektüreverfahren hin.
Trotz oder gerade aufgrund des hohen Abstraktionsniveaus, mit dem die verwickelten

performativen Selbstwidersprüche isoliert betrachteter Texte beschreibbar gemacht
werden können, verfehlt die Dekonstruktion den eigenen Anspruch, der (eben auch

historisch begründeten) Alterität dieser Texte gerecht zu werden.

Entgegen den von Paul de Man unterbreiteten Optionen erscheint Kierkegaards

Vorschlag, Literaturgeschichte bewußt als Geschichte der marginalen bzw. margi-
nalisierten Textgattung >Vorwort< zu betreiben, ungleich raffinierter.

Zunächst kommt der Ansatz dem dekonstruktiven Textverständnis Paul de Mans

entgegen. Ich habe versucht zu zeigen, daß die Analyse von Paratexten bzw. der Para-

Textualität dazu zwingt, sich kritisch mit den textuellen Präsuppositionen
auseinanderzusetzen, die auch den literaturhistorischen Metanarrationen zugrunde liegen (so

wird beispielsweise die organizistische Vorstellung einer Teil-Ganzes-Relation, durch

die Aufmerksamkeit für diejenigen Phänomene untergraben, über den sich der

Organismus überhaupt erst konstituiert; die Vorstellung einer linearen Temporalität wird
durch >sprunghafte< Zeitstrukturen der Nachträglichkeit in Frage gestellt; die Vorstellung

eines Ursprungs wird durch die Problematisierung von Textanfängen hinter-

fragt). Wenn die Lektüre von Paratexten solchermaßen in die Analyse der komplexen
textuellen Bewegungen mündet, auf die sich die diversen historischen Versuche tex-
tueller Rahmung gründen, dann wird die anvisierte Literaturgeschichte als Geschichte

des Paratextes per se nicht selbst dem rahmenden Prinzip verfallen können, das Paul

de Man als »genetisches Schema« kritisiert.
D.h. in praktischer Konsequenz, daß eine so konzipierte Literaturgeschichte auch

den traditionellen historiographischen Herangehensweisen widerstehen wird, die in
der Rekonstruktion großer ideengeschichtlicher oder sozialhistorischer Zusammenhänge

ihren Gegenstand - eben die Texte selbst - vernachlässigen. In Anlehnung an

die Terminologie Michel Foucaults könnte man sagen, daß eine reflektierte
Geschichte des Paratextes dazu gezwungen sein wird, ihre >Dokumente< als >Monu-

mente< zu behandeln.80 D.h. sie wird diese Dokumente nicht im Hinblick auf ein
Äußeres zu übergehen versuchen, über das die Dokumente - auf welche Art auch

immer - Information zu liefern versprechen (egal, ob diese äußere Instanz nun als Refe-

80 Zur spezifischen Verwendung der Begriffe Monument und Dokument bei Foucault vgl. Foucault
1981, S. 15.



76 I. Ad Marginem

renz, als Intention, als ideen- oder philosophiegeschichtlicher Gehalt oder als

sozialhistorische Realität gedacht wird).
Bevor die hier angerissenen methodologischen Fragen näher erläutert und im

Hinblick auf das zu wählende Textmaterial spezifiziert werden, soll - sozusagen in

Anlehnung an die literaturhistorischen Anweisungen Nicolaus Notabenes - exemplarisch

auf eine weitere Reflexion über ein Vorwort Bezug genommen werden, in der
die Frage nach dem Anfang bzw. Ursprung von Texten ebenfalls explizit mit der
Reflexion von textuellen Aufschreibesystemen sowie den entsprechenden

Lektürebewegungen verknüpft wird. Da diese Fragestellungen auch in dieser Reflexion mit
der eindringlichen Problematisierung einer Inventarisierung von Wissen einhergehen,
sollte es der nun zu analysierende Text erlauben, die oben angedeuteten semiotischen

und medienspezifischen Reflexionen sowie die daran geknüpften wissenschaftstheoretischen

Überlegungen aus einer weiteren Perspektive zu vertiefen.


	Von Vorwörtern als und über die Inszenierung von Wissen : Exkurs zu Kierkegaards Forord und Hegels "Vorrede" zur Phänomenologie des Geistes

