Zeitschrift: Beitrage zur nordischen Philologie
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Skandinavische Studien
Band: 39 (2005)

Artikel: Schrift, Schreiben und Wissen : zu einer Theorie des Archivs in Texten
von C.J.L. Aimqgvist

Autor: Muller-Wille, Klaus

Kapitel: 3: Von Vorwortern als und tber die Inszenierung von Wissen : Exkurs
zu Kierkegaards Forord und Hegels "Vorrede" zur Phdanomenologie des
Geistes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858188

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

3,

Von Vorwortern als und iiber die Inszenierung von Wissen —
Exkurs zu Kierkegaards Forord und Hegels »Vorrede« zur
Phédnomenologie des Geistes

lad mig nu se: fgrst sidst kommer slutningen
og fgr den kommer kommer alt andet ja men sa
kommer den ogsd slutningen og @der alt andet
ja og &der alt andet op godnat godnat godnat

Per Hgjholt: Punkter’

MEDIICIN]. Konnte sich jemand erhalten, wenn
er seine Excremente frifle. —

Novalis: Das Allgemeine Brouillon®

3.1. Textuelle Performanz: Vorwort und Verfithrung (Kierkegaard)

Dereri Videnskaben gjort saare Meget for at ordne Literaturen og anvise hver enkelt
Forfatters Skrift sin Plads i Samtiden, og Samtidens i Slegtens; men Ingen tenker paa,
hvad der var at vinde, hvis man kunde afrette en eller anden Literatus til blot at lese
Fortaler, men gjgre det saa fuldstzndigt, at han begyndte fra de tidligste Tider og foer
fort gjennem alle Aarhundreder indtil vore Dage. (SKS 4, 467)°

Wer sich mit Texten des frithen 19. Jahrhunderts beschiftigt, der weil um den Nutz-
en einer solchen, im wahrsten Sinne des Wortes >marginal< erscheinenden wissen-
schaftlichen Tétigkeit. Tatsdchlich lieBen sich grundsitzliche Ziige eines als >roman-

tisch« titulierten Textualititskonzeptes am Phdnomen der Paratextualitid

tl()

oder ge-

Hgjholt 1971, nicht paginiert (die Gedichte sind in einem Ringbuchordner abgeheftet: Text ohne
Anfang und Ende). »LaBl mich nun sehen: Erst zuletzt kommt das Ende / und bevor es kommt
kommt alles andere ja aber dann / kommt es auch das Ende und iBt alles andere / ja und it alles
andere auf Gute Nacht Gute Nacht Gute Nacht«

NoW, 504.

»Es ist in der Wissenschaft so viel veranstaltet worden, um die Literatur zu ordnen und der Schrift
jedes einzelnen Autors ihren Platz in der Gegenwart zuzuweisen, und der Gegenwart ecinen in der
des [Menschen-]Geschlechtes; aber keiner denkt daran, was zu gewinnen wire, wenn man den
einen oder anderen Literatus dazu abrichten kénnte, nur Vorwoérter zu lesen, aber dies so voll-
stindig, daf} er mit den friihesten Zeiten beginnen wiirde und sich schnell durch alle Jahrhunderte
bis zu unseren Tagen bewegen wiirde.« (hier und im folgenden meine Ubersetzung, eine voll-
stindige deutsche Ubersetzung des Textes findet sich im Band 12 der von Emanuel Hirsch besorg-
ten Ausgabe im Diedrichs-Verlag).

Der inzwischen ctablierte Begriff geht m.E. auf Gérard Genette zuriick. In Palimpseste definiert
er die Paratextualitit als transtextuelle Relation, »die der eigentliche Text im Rahmen des von
einem literarischen Werk gebildeten Ganzen mit dem unterhilt, was man wohl seinen Paratext
nennen muf}: Titel, Untertitel, Zwischentitel; Vorworte, Nachworte, Hinweise an den Leser, Ein-
leitungen usw.« (Genette 1993, S. 11) Im Laufe dieses Kapitels soll allerdings ein anderes Ver-
stindnis von Paratextualitit entwickelt werden. Zunichst lieBe sich leicht demonstrieren, daf}
Genettes Differenzierung transtextueller Relationen auf inkohirenten Kriterien beruht, die den



44 I. AD MARGINEM

nauer am Phiénomen einer selbstreflexiven Paratextualitiit erldutern. Das betrifft nicht
allein die vielbeachteten narratologischen Techniken der Rahmung,'' auf die im Ver-
lauf dieser Arbeit noch einzugehen sein wird, sondern eine noch viel grundlegendere
strukturelle Aufwertung des vermeintlichen Beiwerks, des unbedeutenden und zufilli-
gen Supplements:

En Fortale er i Forhold til en Bog en Ubetydelighed [...] Fortalerne bare Praget af det
Tilfeldige ligesom Dialekter, Idiomer, Provincialismer; de ere i en ganske anden
Forstand end Skrifterne underkastede Modens Herredgmme, de vexle ligesom Klade-
dragterne. Snart ere de lange, snart korte, snart dristige, snart blysomme, snart stive,
snart skjgdeslgse, snart bekymrede nasten angrende, snart selvtillidsfulde nasten fri-
postige, snart ikke ganske uden @ie for Bogens Svagheder, snart slagne med Blindhed,
snart anerkjendende disse bedre end nogen Anden; snart var Forordet Produktionens
Fordraaber, snart en Eftersmag af den. Og allt dette er reent ceremonielt, selv en Forfat-
ter, der i sit Skrift trodser Tiden, lemper sig dog i det Ubetydelige efter Skik og Brug i
Forordet, og forsgges derved i mangen for lagttageren hgist snurrig Collision om:
hvorvidt og hvorledes. Jo mere jeg t&nker derover, jo rigere et Udbytte synes mig et
saadant Studium at love. (SKS 4, 467-468)'*

Das Nachdenken iiber das Vorwort ist an eine komplexe sprachtheoretische Reflexion
gekniipft, die auf die »rein zeremonielle«x Wirkung der Textsorte zielt. Das Interesse
gilt einem Gebrauch von Sprache, der sich nicht alleine in deren représentativer
Funktion erschopft und den man heute — in Anlehnung an John L. Austin — als
performativ bezeichnet.”” Nicht von ungefihr wird das erneute wissenschaftliche
Interesse am Beiwerk des Buches rund 140 Jahre spéter mit indirektem Bezug auf die
Sprechakttheorie legitimiert. Gérard Genette wird die Paratextualitit als das Feld
transtextueller Beziehungen bezeichnen, das »zweifellos einen privilegierten Ort

Wunsch, Ordnung in die Vielfalt transtextueller Relationen zu bringen, von vornherein unter-
laufen. Ein wesentlicherer Kritikpunkt aber scheint mir in diesem Zusammenhang die Differen-
zierung zwischen >eigentlichem« Text und >uneigentlichem« Paratext zu sein, deren weitreichende
texttheoretische Implikationen noch zu erldutern sein werden.

Vgl. dazu die Analyse Walter Baumgartners, der Kierkegaards Spiel mit Erzéhlrahmen in Enten-
Eller just mit entsprechenden Erzihltechniken bei Almqvist vergleicht. Vgl. Baumgartner 1986.
Weniger inspirierend, da ganz auf den pragmatischen Charakter von Vorwortern fixiert, erscheint
der Artikel von Asa Arping, der dem Gebrauch von Vorwértern in der schwedischen Prosa der
1830er Jahre gewidmet ist. Vgl. Arping 2001.

»Eine Vorrede ist im Verhiltnis zu einem Buch etwas Unbedeutendes [...] Vorreden tragen Ziige
des Zufilligen wie Dialekte, Idiome, Provinzialismen; sie sind, auf andere Art als die Schriften
selbst, der Herrschaft der Mode unterworfen, sie wechseln wie die Kleidung. Mal sind sie lang,
mal kurz, mal gewagt, mal scheu, mal steif, mal salopp, mal bekiimmert, nahezu bereuend, mal
selbstbewuBt, nahezu unverfroren, mal nicht ohne Blick fiir die Schwichen des Buches, mal mit
Blindheit geschlagen, mal diese genauer bezeichnend als irgend jemand sonst; manchmal gibt das
Vorwort einen Vorgeschmack auf die Produktion, mal hinterlaBt es einen Nachgeschmack davon.
Und all dies ist rein zeremoniell, sogar ein Autor, der in seiner Schrift der Zeit trotzt, richtet sich im
Vorwort doch nach dem Unbedeutenden in Brauch und Sitte, und wird dabei in vielem in einen fiir
den Betrachter hochst schnurrigen Widerspruch verwickelt iiber das Inwieweit und Wie. Je mehr
ich dariiber nachdenke, desto ergiebigere Ausbeute scheint mir ein solches Studium zu verspre-
chen.«

' Vgl. Austin 1998,



3. Von Vorwortern (Hegel und Kierkegaard) 45

der pragmatischen Wirkung des Werkes dar[stellt], d.h. seiner Wirkung auf den Leser
—und insbesondere den Ort dessen, was man seit Philippe Léjeunes Arbeiten iiber die
Autobiographie den Gattungsvertrag (oder -pakt) nennt.«'*

Doch im Gegensatz zu Austin, Léjeune und Genette ist sich der dénische >Litera-
tus< bewuBt, daf3 sich die sprachliche Performanz eines Vorwortes nicht auf die inten-
tional kontrollierte Pragmatik reduzieren ld6t, die es Autor und Leser erlaubt, einen
Pakt zu schlieBen. Wieder ist seine Verwendung des Pridikates »rein zeremoniell« zu
beachten, zumal sie im Zitat mit der herkdmmlichen Metapher des Sprachkleides
tiberblendet wird, welche die formellen Besonderheiten einer Zeremonie in Erinnerung
ruft und gleichzeitig in einen sprachtheoretischen oder besser rhetorischen Kontext
libersetzt."” Die Zeremonie gehort wie das Ritual zu den performatives, die nach
Austin allein aufgrund der Konventionalitdt der ihnen zugrundeliegenden Regeln
besonders gefihrdet sind, mit einer falschen Intention bzw. intentionslos durchgefiihrt
zu werden. Weil sie zu Performanzen im doppelten Sinne des Wortes (Handlungen,
Auffiihrungen, Wiederholungen) einladen,'® drohen sie — zumindest aus der Sicht

""" Genette 1993, S. 12. Noch deutlicher wird diese Anlehnung an die Sprechakttheorie in der dem

Paratext gewidmeten Monographie Seuils, in der sich Genette nahezu ausschlieBlich mit der
pragmatischen Funktion des textuellen Beiwerks auseinandersetzt. Vgl. Genette 1989.

Vgl. dazu Ciceros Metapherndefinition in De oratore: »Die dritte Moglichkeit, ein Wort in iibertra-
gener Bedeutung [>modus transferendi verbi<] zu gebrauchen, ist weitverbreitet. Sie hat der
Zwang des Mangels und der Enge hervorgebracht, dann aber das Vergniigen und der Reiz ver-
mehrt. Denn wie man das Gewand zuerst erfand, um sich der Kilte zu erwehren, dann aber an-
fing, es auch anzuwenden, um dem Korper Schmuck [ad ornatum] und Wiirde zu verleihen, so
wurde auch die Ubertragung eines Wortes [verbi translatio] aus Mangel eingefiihrt, doch zum
Vergniigen [delectationes] hiufig wiederholt«. (Cicero 1997, S. 543 — Wilkins 3.155) Das ver-
traute Bild von den Figuren als Kleidern der Gedanken ist in der jiingsten Metapherntheorie aufge-
griffen worden, um die damit verbundenen sprachtheoretische Prisuppositionen — etwa die Unter-
scheidung zwischen >primirem« und »>sekundidrems, seigentlichem< und >uneigentlichem« Sprach-
gebrauch — in Frage zu stellen. Vgl. Culler 1981. Gegeniiber der Vorstellung, da man sich des
figiirlichen Sprechens — als eines nur »angehefteten< Kleides — entledigen konne, setzt Paul de Man
die Metapher eines Nessusgewandes, das sich nicht entfernen lid6t. Obwohl das figiirliche Spre-
chen — wie dieses Gewand — das einzige Mittel darstelle, der Subjekte und Objekte auf eine Art
habhaft zu werden, drohe die Anwendung dieses Mittels seine gewiinschte Funktion zu unterlaufen
(d.h. in bezug auf das gewihlte mythologische Vehikel, das Gewand sichert Herkules’ Liebe,
bringt diesem aber gleichzeitig Wahnsinn und Tod). Vgl. insb. de Mans Wordsworth-Analyse in de
Man 1993, S.131-146, hier insb. S. 144, sowie in Anlehnung daran Parker 1998 (zur
Unterscheidung von >Metapher< und »>Katachrese<) und Chase 1998 (zur Unterscheidung von
>Stimme« und »>Prosopopoiiac), insb. S. 419-420. Ich werde versuchen zu zeigen, daf} auch Kierke-
gaard mit der Umschreibung des Vorwortes als Sprachkleid auf die Unmoglichkeit verweist, einen
»sekundiren< Sprachgebrauch zu vermeiden (wobel er auf die rhetorische Tradition zuriick-
greifen kann, die sich ausfiihrlich mit dem Vorwort auseinandergesetzt hat).

Folgt man der jiingsten Darstellung zum Performanzbegriff von Uwe Wirth, so 1dBt sich der Begriff
der Sprach- oder Textperformanz in einem vierfachen Sinne verwenden: 1. als die mit dem
Sprechakt vollzogene Handlung (im klassischen Sinne der Sprachpragmatik); 2. als Auffiihrung
bzw. Iteration einer dufBerlich vorgegebenen Textstruktur (im Sinne der Dekonstruktion, welche
die Vorstellung von Intentionalitédt in Frage stellt, die die Sprachpragmatik reguliert); 3. als Perfor-
manz innerhalb einer Sprachkette (im Sinne einer literaturwissenschaftlichen Adaption dekon-
struktiver Postulate); 4. als Theatralisierung, Verkorperung, Iteralisierung und Medialisierung (im
Sinne einer kulturwissenschaftlichen Adaption der genannten Diskussionen). Auf Wirths eigenen



46 I. AD MARGINEM

einer Kommunikationstheorie, die sich am Begriff der Intention orientiert, — zu miB-
lingen."” Im Gegensatz zu Léjeune und Genette scheint sich der diinische Verfasser
allerdings genau fiir dieses MiBlingen zu interessieren bzw. fiir den vermeintlich
falschen Sprachgebrauch, fiir die vertraglichen Simulationen und Dissimulationen, zu
denen die als Vorwort gekennzeichneten Sprachhandlungen einladen.'®

Dieses Interesse wird nicht durch eine perfide Vorliebe fiir millungene Kommu-
nikationsakte, sondern durch ein Interesse an der Sprache selbst bzw. an der ihr eige-
nen Performativitit legitimiert, die weder mit ihrer referentiellen Funktion noch der
Intention ihrer Anwender gleichgesetzt wird. Denn wenn die Aufmerksamkeit dem
Paratext als »rein zeremonieller« Handlung gilt, dann riicken automatisch die spezifi-
schen Darstellungsmittel des Textes — und d.h. in diesem Zusammenhang die ver-
wendeten stilistischen und rhetorischen Eigenarten sowie die optisch wahrnehmbare

Versuch, mit der Differenz von Semio- und Medienpragmatik vier Performanz-Typen zu diffe-
renzieren, kann leider nicht Bezug genommen werden. Vgl. Wirth 2002. Im folgenden wird der
Begriff Performanz bewuBt in der Doppeldeutigkeit der unter den Punkten 2 und 3 erwiihnten Vor-
stellungen verwendet und bezeichnet somit sowohl den Gebrauch von duBerlichen Sprachstruktu-
ren (seien es semiotische, rhetorische oder mediale Vorgaben) als auch die Bewegtheit dieser
Mittel selbst (die Performanz der Zeichen, der rhetorischen Figuren, der Schrift selbst). Auf den
unter Punkt 4 angesprochenen Problemkomplex der Verkorperung werde ich in Kap. 11.1 und 11.2
eingehen. Angesichts der in Wirths Anthologie versammelten Literaturangaben und Quellentexte
verzichte ich auf weitere Literaturangaben. In diesem Zusammenhang sei lediglich auf einen von
Stephan Jaeger und Stefan Willer herausgegebenen Tagungsband verwiesen, der sich mit dem
Denken der Sprache und der Performanz des Literarischen um 1800 auseinandersetzt und der
somit Fragestellungen aufgreift, die hier von Interesse sind. Vgl. Jaeger/Willer 2000.

»Eines scheint zunichst klar: Zwar haben wir uns vom Verungliicken von Handlungen, die minde-
stens teilweise aus dem Aufern von Wortern bestehen, fesseln lassen (oder auch nicht); aber das
Verungliicken ist eine Krankheit, der alle Handlungen ausgesetzt sind, die in allgemein iiblichen
Formen oder zermoniell [sic!] ablaufen miissen, also alle konventionalen Handlungen«. (Austin
1998, S. 41) Die Kritik an dem rein zeremoniellen Sprachgebrauch kann auf eine lange biirgerli-
che Tradition zuriickgreifen, in der das Phantasma eines >natiirlichen< und >subjektiven«< Sprechens
gegen die Konventionalitit hofischer Reden ausgespielt wird.

Die folgende Argumentation ist eng an Derridas Austin-Kritik angelehnt. Vgl. Derrida 1988, S.
291-314 (»Signatur Ereignis Kontext«). Derrida versucht, das traditionelle, um den Begriff der In-
tention kreisende Kommunikationsmodell Austins zu dekonstruieren, indem er den Widerspriich-
lichkeiten in dessen Argumentation nachgeht. Wihrend Austin einerseits die grundlegende Kon-
ventionalitit der performatives anerkennt, sieht er genau in der AuBerlichkeit der Sprechakte die
groBte Gefahr fiir ihr MiBlingen. Dies kommt am deutlichsten in dem Versuch zum Ausdruck, die
Funktion der performatives von Sprechakten auf der Biihne abzugrenzen. Genau aus diesem
Sprechen >auf zweiter Stufe< entwickelt Derrida eine Konzeption von Sprachperformanz, die an
die Vorstellung einer grundlegenden Iteration vorgingiger Sprachstrukturen gekniipft ist. Dabei
zielt er mit dem Begriff der Iteration keineswegs auf die Intentionslosigkeit konventioneller
Sprechakte. Es geht nicht um den Nachweis einer absoluten strukturellen Determiniertheit indivi-
dueller Aussagen — also dezidiert nicht um die Identitdt des Wiederholten. Ganz im Gegenteil
interessiert er sich — wie Kierkegaard — fiir die grundlegende AuBerlichkeit von Sprechakten
(bzw. die irreduzible Abwesenheit der Intention) im Hinblick auf die unkontrollierbaren Ereig-
nisse, durch die die Signifikantenketten in ihrer Wiederholung ein Zuviel an Sinn produzieren. Ich
erlaube mir, auf meine Einleitung zu dem Sammelband Wunsch-Maschine-Wiederholung aufmerk-
sam zu machen, in der ich ausfiihrlicher auf diese Thematik eingegangen bin. Den Beitrigern und
Mitherausgebern sei an dieser Stelle fiir zahlreiche Anregungen gedankt. Vgl. K.Miiller-Wille
2002.



3. Von Vorwortern (Hegel und Kierkegaard) 47

Medialitédt von Sprache (eben das Sprachkleid selbst) — in den Blickpunkt des Interes-
ses. Das Augenmerk fiir die spezifische Inszenierung bzw. Theatralisierung von
Sprache und Schrift,"” die das Vorwort als Untersuchungsgegenstand auszeichnet,
dient dabei — wie sich mit Hinblick auf das metaphorische Feld modischer, vestimen-
tirer Zeichen und den Kontext der Schriften Kierkegaards reformulieren liele — einer
Reflexion textueller Verfiihrungsstrategien. Nochmals: Die so verstandene Perfor-
manz des Paratextes richtet sich nicht an Leser, die zum Lesen des Buches >ver-
fiihrt<*® werden sollen, sondern betrifft die Zeichen des Textes selbst. Sie sind es, die
im wortlichen Sinne des Wortes >ver-fiihrt< bzw. >pervertiert« werden.' Indem sich
das Vorwort iiber diec Hingabe an die arbitrdren und konventionellen Regeln des
jeweiligen Sprachkleides begriindet, verweist die diskursive >Oberfliche< des Textes
weder auf ein »>in der Tiefe gelegenes< und intentional beglaubigtes Signifikat — sei es
das Subjekt der Aussage (>Manifestation<), ein bezeichnetes Objekt (>Designation<)
oder die Intention des Sprechers (>Bedeutung<) — noch auf eine intentional begriindete
Handlung, sondern allenfalls auf sich selbst; und d.h. sie produziert >Sinn«< (alle Ter-
mini nach Deleuze).?

Die thematisierte Verfiihrung — also die Verkehrung oder besser Verwicklung
einer kontraktuell gesicherten Zeichenrelation — wird im Fall des besprochenen Tex-
tes auf einer makrostrukturellen Ebene performativ wiederholt. Die Zitate entstam-
men nidmlich dem »Forord« (»Vorwort«) zu einem ebenfalls schlicht als Forord
(Vorwort/Vorworter, 1844) titulierten Text, in dem Kierkegaard unter dem Pseudo-

'®  Elisabeth Strowick verwendet dieses Schriftszenario, um den im gleichen Jahr erschienenen Text

Gjentagelsen (Die Wiederholung) zu charakterisieren. Vgl. Strowick 1999, S. 12. Als Referenz fiir
den Begriff der Theatralisierung wird auf die auch in diesem Kontext aufschlufireichen Schriften
von Deleuze 1997, S. 23-27, und Weber 1997 verwiesen. Es wire zu lberpriifen, ob die Begriffs-
wahl auch der strengeren Definition von Erika Fischer-Lichte standhilt, die Theatralitit als spezi-
fische Konstellation performativer Faktoren (Inszenierung, Korporalitit, Wahrnehmung, Auffiih-
rung/Performance) zu definieren und von dem Begriff der Performativitit abzugrenzen versucht.
Interessant wiire v.a. die Frage nach dem spezifischen Umgang mit der Korporalitit von Texten.
Vgl. Fischer-Lichte 2002, insb. S. 294-300.

In diesem herkémmlichen, eben pragmatisch fundierten Sinne verwendet Genette den Begriff, um
die Funktion von Titeln zu beschreiben, die Neugierde erwecken sollen. Vgl. Genette 1989, S. 92-
93.

Zur Semiologie der Verfiithrung als Oberflichenabgrund, der aus der Ununterscheidbarkeit von
Oberfliche und Tiefe resultiert, und der daran angelegten Differenz von Regel und Gesetz vgl.
Baudrillard 1992, S. 77-85, S. 183-215 und S. 136-146 (hier in Anwendung auf den ironischen
Verfiihrer in Kierkegaards Enten-Eller).

Zu den Begriffen >Manifestation, Designation und Bedeutung< und der Differenz zu dem, was hier
und im folgenden als >Sinn< bezeichnet wird, vgl. Deleuze 1993, S. 29-42. Wihrend die Zeichen-
funktionen von >Manifestation, Designation und Bedeutung« an ein traditionelles Verstindnis von
Artikulation gebunden sind, in dem Signifikant und Signifikat als zugleich untrennbar verbunden
wie separiert gedacht werden, gilt die Untersuchung des sich ereignenden >Sinns«< alleine dem sin-
guldren performativen Vollzug einer Signifikantenkette, in der Signifikant und Signifikat untrenn-
bar miteinander verbunden sind. Die Abhandlung Logique du sens, in der Deleuze die Vorstellung
eines Sprachereignisses als Denken des Quasi-Ursprungs gegen >Gemeinsinn< und >Gesunden
Menschenverstand« ausspielt, bietet einen der maBgeblichen Referenzpunkte der folgenden Argu-
mentation.

20

21

22



48 I. AD MARGINEM

nym Nicolaus Notabenes lediglich acht Vorworter zu nicht existenten Werken publi-
ziert. Nicht nur die rhetorischen Strategien dieser Paratexte — d.h. ihre vielféltigen
rahmenden Funktionen und die Versprechungen, mit denen die Rezipienten zum
Lesen iiberredet werden sollen — fiihren in die Leere (die ohnehin mit falschem Na-
men beglaubigten Sprechakte — die Vertrédge, die mit dem Leser geschlossen werden —
sind auf ein bewufites Mifllingen angelegt); die Publikation von neun Vorwortern als
ein Buch stellt dariiber hinaus die Differenz zwischen »eigentlichem< Text und
>uneigentlichem« Paratext und damit — wie noch zu explizieren sein wird — zwischen
einem konstativen und einem performativen Sprachgebrauch (oder besser zwischen
illokutionédren und perlukutiondren Sprechakten) sowie zwischen Philosophie und
Rhetorik (Philosophie und Literatur) iiberhaupt in Frage.

3.2. Theoretische Performanz: Die Negation des Vorwortes als Aufhebung von
»totem Wissen< (Hegel)

Bei den von Notabenes publizierten Vorwortern handelt es sich um Satiren auf Werke
des dinischen Hegeladepten Johan Ludvig Heiberg sowie auf das kleine literarische
und theologisch-philosophische Umfeld des biedermeierlichen Kopenhagen, welches
maBgeblich am Erfolg von Heibergs systemischen Entwiirfen beteiligt war. Die aus
unterschiedlichsten Kontexten stammenden Vorwdrter miinden alle in eine implizite
oder explizite Kritik am Hegelschen Denksystem, in dem Vorworter keinen Platz
haben: »I den nyere Videnskab har Forordet faaet sit Banesaar. [...] [T]hi naar man
begynder Bogen med Sagen og Systemet med Intet, saa skjgnnes der ikke at blive
noget tilovers at sige i en Fortale« (SKS 4, 468).” Die Aussage 148t sich auf die
Eingangspassage in Hegels Vorrede zur Phanomenologie des Geistes beziehen:

Eine Erkldrung, wie sie einer Schrift in einer Vorrede nach der Gewohnheit vorausge-
schickt wird — iiber den Zweck, den der Verfasser sich in ihr vorgesetzt, sowie iiber die
Veranlassungen und das Verhiltnis, worin er sie zu anderen fritheren oder gleichzeiti-
gen Behandlungen desselben Gegenstandes zu stehen glaubt —, scheint bei einer philo-
sophischen Schrift nicht nur iberfliissig, sondern um der Natur der Sache willen sogar
unpassend und zweckwidrig zu sein. Denn wie und was von Philosophie in einer Vor-
rede zu sagen schicklich wire — etwa eine historische Angabe der Tendenz und des
Standpunkts, des allgemeinen Inhalts und der Resultate, eine Verbindung von hin und
her sprechenden Behauptungen und Versicherungen iiber das Wahre —, kann nicht fiir
die Art und Weise gelten, in der die philosophische Wahrheit darzustellen sei. Auch
weil die Philosophie wesentlich im Elemente der Allgemeinheit ist, die das Besondere
in sich schlieBt, so findet bei ihr mehr als bei anderen Wissenschaften der Schein statt,
als ob in dem Zwecke oder den letzten Resultaten die Sache selbst und sogar in ihrem
vollkommenen Wesen ausgedriickt wiire, gegen welches die Ausfiihrung eigentlich das
Unwesentliche sei. (HgW 3, 11)

2 »In der neueren Wissenschaft hat das Vorwort seinen TodesstoB erhalten [...] Denn wenn man das

Buch mit der Sache beginnt und das System mit dem Nichts, dann scheint nichts iibrig zu bleiben,
was man in einer Vorrede sagen konnte.«



3. Von Vorwortern (Hegel und Kierkegaard) 49

Die Verwendung des Konjunktivs sowie die Erwidhnung des Scheins im letzten Satz
des Zitates deutet die Komplexitit der Argumentation an. Denn der Vorbehalt gegen
Vorworter, die das Buch in einem historisch definierbaren Diskurs verankern, beruht
keineswegs auf einer Vernachldssigung oder Verleugnung literarischer oder rheto-
rischer Strategien in philosophischen Werken. Ganz im Gegenteil widmet sich die —
in der Theorie-Werkausgabe immerhin 56 Seiten umfassende — Vorrede, die diesem
Verdikt gegen Vorreden folgt, nahezu ausschlieBlich der Art und Weise, wie eine
philosophische Metatheorie darzustellen sei. Die Aufhebung des Besonderen im All-
gemeinen, die schon in dieser Anfangspassage als Ziel des philosophischen Systems
formuliert wird, soll nicht nur proklamiert, sondern in der Ausfiihrung auch perfor-
mativ eingelost werden.

Mit der Phdanomenologie des Geistes nimmt sich Hegel also vor, das BewuBtsein
nicht nur in einer — wie auch immer theoretisch (sei es philosophisch, psychologisch
oder physiologisch) fundierten — Analyse als bloBes Forschungsresultat* (etwa als
»Kategorientafel reiner Verstandesbegriffe<) zu bezeichnen bzw. allein in seiner ab-
strakten ZweckmiBigkeit (etwa als >dem letzten Zwecke des reinen Gebrauches
unserer Vernunft<) zu rekonstruieren, sondern diese ZweckméiBigkeit in der Kette sich
wandelnder Resultate der menschlichen Erkenntnis (d.h. unterschiedlicher Vorstel-
lungen vom >Wahren< und >Falschen< als Substanz des Wissens), als »das werdende
Wissen« (HgW 3, 593) — also als das Wissen in seinem Vollzug — zum Ausdruck zu
bringen.” Hinter der vielfach wiederholten Kritik an der Trennung von >Resultat< und
»Zweck« verbirgt sich letztendlich eine Polemik gegen die Aufteilung der beiden
grundlegenden Kritiken Kants, die dieser selbst schon in der Kritik der Urteilskraft
vorformuliert hat. Die strikte Aufteilung zwischen Erkenntnis- und Begehrungs-
vermoOgen drohe in einen (von Hegel als unnatiirlich bezeichneten) Widerstreit zu
miinden, der sich zwangsldufig zwischen Verstand und Vernunft entfalte; d.h.
zwischen einer gleichermaflen regulierenden wie regulierten Tétigkeit, die sich an rein
formalen Anspriichen orientiert, und solchen Handlungsvorgaben, die einer allgemei-
nen ZweckmiBigkeit (bei Kant etwa dem Prinzip der Freiheit) verpflichtet sind.
Bekanntlich 16st Hegel diesen Widerstreit, indem er aufzuzeigen versucht, dal sich
hinter der historischen Entwicklung verschiedener Erkenntnisformen selbst die
zweckméBige Handlungsweise eines als Subjekt gedachten Geistes verbirgt: »Es
kommt nach meiner Einsicht, welche sich nur durch die Darstellung des Systems
selbst rechtfertigen muf, alles darauf an, das Wahre nicht als Substanz, sondern
ebensosehr als Subjekt aufzufassen und auszudriicken.« (HgW 3, 22-23) So miindet
die Phdnomenologie in eine Darstellung der teleologischen Entwicklung des Wis-

Nur von >Forschungs<-Resultaten zu sprechen, wire nicht nur verwirrend, sondern wiirde die
Spannbreite der Hegelschen Analyse (die von religidsen Riten iiber Kunstproduktion bis hin zur
Logik reicht) verfehlen. Auch bei Hegel ist der Begriff des »Wissens< von dem der »>Wissenschaft«
zu trennen.

Hinter dieser Argumentation verbirgt sich die Einsicht in die Temporalitit des Wissens, die um
1800 zu anderen (poetologischen) Begriindungs- und Legitimierungsstrategien von Wissen und
Wissenschaft zwingt. Vgl. Lyotard 1994, insb. S. 87-111, Vogl 1997a und Vogl 1999a.

25



50 I. AD MARGINEM

sens, die Hegel in einer Vielfalt von dialektischen Bewegungen quasi vor dem geisti-
gen Auge seiner Leser in Szene zu setzen versucht.

Betrachtet man die » Vorrede« in diesem Sinne als poetologische Reflexion zu der
folgenden Inszenierung einer Phinomenologie, in der der Geist selbst als Subjekt-
aktant agiert, so verwundert es nicht, dal Hegel die Philosophie demonstrativ von
Inszenierungstechniken anderer wissenschaftlicher Diskurse abzugrenzen versucht, in
der Darstellung und dargestellter Inhalt auseinanderklaffen, ohne dafl der Versuch
gemacht wird, die Kluft durch eine dialektische Bewegung zu schlieen:

In der allgemeinen Vorstellung hingegen, was z.B. Anatomie sei, etwa die Kenntnis
der Teile des Korpers nach ihrem unlebendigen Dasein betrachtet, ist man iiberzeugt,
die Sache selbst, den Inhalt dieser Wissenschaft, noch nicht zu besitzen, sondern
auflerdem um das Besondere sich bemiihen zu miissen. — Ferner pflegt bei einem
solchen Aggregate von Kenntnissen, das den Namen Wissenschaft nicht mit Recht
fiihrt, eine Konversation iiber Zweck und dergleichen Allgemeinheiten nicht von der
historischen und begrifflosen Weise verschieden zu sein, in der auch von dem Inhalte
selbst, diesen Nerven, Muskeln usf., gesprochen wird. Bei der Philosophie hingegen
wiirde die Ungleichheit entstehen, dal von einer solchen Weise Gebrauch gemacht und
diese doch von ihr selbst als unfidhig, die Wahrheit zu fassen, aufgezeigt wiirde. (HgW
3, 11-12)

Die Anatomie fungiert als einleuchtendes Exempel, um ein in vielfachem Sinne
>totes Wissen« zu bezeichnen. Wenn Hegel dieser prominenten Disziplin sogar ihren
Wissenschaftscharakter abspricht, so hat das weniger mit dem epistemischen Bruch
innerhalb der zeitgenossischen Naturwissenschaften zu tun, der sich genau in jener
Erfindung des Lebens duflert, mit der der Text selbst laboriert (und die es erst erlau-
ben wird, von einer Biologie im eigentlichen Sinne zu reden).*® Tatséichlich trifft der
Vorwurf des >toten Wissens< so auch nicht allein die Anatomie, sondern richtet sich
generell gegen ein von Hegel als formalistisch bezeichnetes Erkenntnisinteresse,
welches in den archivierenden Tableaus und Klassifikationsmodellen des 17. und 18.
Jahrhunderts zum Ausdruck kommt. Dabei zielt seine erkenntnistheoretisch fundierte
Kritik wieder explizit auf spezifische Inszenierungstechniken:

Was diese Methode, allem Himmlischen und Irdischen, allen natiirlichen und geistigen
Gestalten die paar Bestimmungen des allgemeinen Schemas aufzukleben und auf diese
Weise alles einzurangieren, hervorbringt, ist nichts Geringeres, als ein sonnenklarer
Bericht iiber den Organismus des Universums, ndmlich eine Tabelle, die einem Skelette
mit angeklebten Zettelchen oder den Reihen verschlossener Biichsen mit ihren aufge-
hefteten Etiketten in einer Gewiirzkramerbude gleicht, die so deutlich als das eine und
das andere ist und die, wie dort von den Knochen Fleisch und Blut weggenommen, hier
aber die eben auch nicht lebendige Sache in den Biichsen verborgen ist, auch das leben-
dige Wesen der Sache weggelassen oder verborgen hat. (HgW 3, 50-51)

Offensichtlich geniigt das treffende Bild der mit Namensschildern etikettierten Kést-
chen nicht, um die Kritik am parzellierenden Denken auszudriicken. Wieder greift

** Vgl. Foucault 1974, S. 168.



3. Von Vorwortern (Hegel und Kierkegaard) 51

Hegel auf das drastischere Bild eines menschlichen Leichnams zuriick, der in eine
arbitridre Beziehung zur Schrift gesetzt wird. Betrachtet man die Argumentation aus
poetologischem Blickwinkel, so erinnert die MiBbilligung des mit Zetteln ver-
sehenen Skelettes an die Ablehnung allegorischer Darstellungsweisen in den zeitge-
nossischen dsthetischen Diskussionen, die sich bezeichnenderweise ebenfalls an der
Darstellung des menschlichen Todes entfalten.”” Nun ist das beschriftete Skelett im
Lehrsaal der Anatomen weder in seiner semiotischen Struktur noch in seiner Funk-
tion mit den Leichen vergleichbar, die das barocke Trauerspiel auf die Biihne bringt.
Die iiberspannte Semiotik des Barocks, in der die Leiche als zur Schrift erstarrter
Korper fungiert, um die invertierende und in sich reflektierte rhetorische Bewegung
der Allegorese in Gang zu setzen, kommt nicht zum Tragen.”® Auch von einer signi-
fikanten Kluft zwischen Zeichen und Bezeichnetem, mit der die Wirkung der Allego-
rese heraufbeschworen wird, kann keine Rede sein. Dennoch kann der Riickgriff auf
die Allegorie bzw. die poetologische Kritik an dieser Trope helfen, die entsprechen-
den Passagen in der Phédnomenologie des Geistes zu verstehen. Trotz der Transparenz
des Verweisungszusammenhangs fallen auch bei den etikettierten Késtchen und
Knochen Zeichen und Bezeichnetes sichtbar auseinander und offenbaren in dieser Dis-
soziation die doppelte Materialitit von (totem) Korper und (toter) Schrift, welche die
Allegorie nach Walter Benjamin als »anti-idealistische< Kunstform par excellence
auszeichnet.” Tatséichlich scheint diese semiotische Struktur im Zentrum von He-

> Vgl. Horn 1998, die die Differenz von allegorischen und symbolischen Schreibweisen als Diffe-

renz unterschiedlicher Strategien fextueller Trauerarbeit zu lesen versucht. In Abgrenzung zu
sozialpsychologischen Lesarten unterschiedlicher Trauerpraktiken versucht sie ein grundlegendes
semiologisches Problem zu entfalten und der Frage nachzugehen, wie man der basalen Negativitit
der auf eine grundlegende Absenz verweisenden Zeichen zu begegnen versucht, auf die die
Trauerarbeit angewiesen ist. Dieses zeichentheoretische Problem muf in der Periode der Goethe-
zeit, die von auktorialen, an stimmlicher Pridsenz orientierten Textmodellen geprégt ist, zu einer
zentralen Fragestellung der Poetologie werden und wird auch in dieser Arbeit eine Rolle spiclen
(vgl. insb. Kap. 16.2.3). Leider fehlt in Horns Arbeit ein ausfiihrlicher Bezug zur iiberraschenden
Todesfixiertheit Hegels, welche es erlauben wiirde, die in der Phdnomenologie des Geistes ent-
wickelte Semiologie in ihrer Widerspriichlichkeit, oder eben in ihrer vollendeten Dialektik wahr-
zunehmen. Einen Einblick in die diffizile Dialektik der Hegelschen Semiologie vermittelt dagegen
Derrida, der nicht von ungefihr ein Grabmal ins Zentrum seiner zeichentheoretischen Untersu-
chung stellt. Vgl. Derrida 1988, S. 85-118 (»Der Schacht und die Pyramide. Einfithrung in die
Hegelsche Semiologie«) und Derrida 1976, S. 385-396 (aus »Von der beschridnkten zur allgemei-
nen Okonomie. Ein riickhaltloser Hegelianismus«).

Zum erhellenden Begriff der semiotischen Uberspannung vgl. Horn 1998, S. 43-57. Hier findet sich
auch ein Hinweis auf Walter Benjamins Trauerspielbuch mit der bekannten These, da »die
Personen des Trauerspiels sterben, weil sie nur so, als Leichen, in die allegorische Heimat eingehn.
Nicht um der Unsterblichkeit willen, um der Leiche willen gehn sie zu Grunde.« (Benjamin 1978,
S. 193-194)

Vgl. hierzu die Abgrenzung der Allegorie zur Symbolkonzeption des Klassizismus (Benjamin 1978,
S. 138-150). An anderer Stelle macht Benjamin explizit auf die Analogie zwischen einem allegori-
schen Weltverstindnis und der von Hegel kritisierten Form eines »toten<, magazinierenden Wis-
sens aufmerksam: »Wird der Gegenstand unterm Blick der Melancholie allegorisch, 148t sie das
Leben von ihm abflieBen, bleibt er als toter, doch in Ewigkeit gesicherter zuriick, so liegt er vor
dem Allegoriker, auf Gnade und Ungnade ihm iiberliefert. [...] Das macht den Schriftcharakter

28

29



52 I. AD MARGINEM

gels Kritik zu stehen. Der indexikalische Verweis zwischen Signifikant und Signifi-
kat, auf den die Namensschilder rekurrieren, wird als grundsitzliche Verfehlung an-
gesehen, die die thematischen Verfehlungen der Einzeldisziplinen (etwa die mangel-
hafte Darstellung eines organischen Funktionszusammenhanges) schon auf einer
diskursiven bzw. darstellenden Ebene vorwegnimmt. Denn wenn die als Metawis-
senschaft™® instrumentalisierte Philosophie eine dialektische Vermittlung zwischen
Besonderem und Allgemeinem, zwischen Materie und Geist — und d.h. in bezug auf
das oben erwihnte Skelett eben auch zwischen Geist und Knochen®' — anstrebt, dann
reicht es nicht aus, dies nur theoretisch einzufordern, sondern sie mufl versuchen,
diese Vermittlung in der Uberwindung des Gegensatzes von >totem« Signifikant und
Signifikat auch praktisch zu verwirklichen.

Umgekehrt betrachtet offenbart sich das grundlegende semiotische Anliegen der He-
gelianischen Philosophie, das nicht nur in der angestrebten Darstellungsart zum
tragen kommt, sondern auch in der dargestellten Entwicklung des menschlichen Be-
wultseins vom Ansichseienden zum Fiirsichseienden (HgW 3, 28). Zumindest schei-
nen sich die alternierenden dialektischen Bewegungen zwischen »>alienierender< Ver-

der Allegorie. Ein Schema ist sie, als dieses Schema Gegenstand des Wissens, ihm unverlierbar
erst als fixiertes: fixiertes Bild und fixierendes Zeichen in einem. Das Wissensideal des Barock, die
Magazinierung, deren Denkmal die riesigen Biichersile waren, wird im Schriftbild erfiillt. Fast
gleich sehr wie in China ist es als ein solches Bild nicht Zeichen des zu Wissenden allein sondern
wissenswiirdiger Gegenstand selbst.« (Benjamin 1978, S. 161-162) Selbstverstindlich zielt Benja-
min im Gegensatz zu Hegel auf eine Wissensformation, die wir mit Foucault als >vorklassische«
Episteme bezeichnen wiirden: Jeder Gegenstand kann zu einem arbitrdren Signifikant umfunktio-
nalisiert und zum Ausgangspunkt einer willkiirlichen Semiose (Allegorese) gemacht werden, was
umgekehrt bedeutet, daB sich jeder Signifikant in seiner opaken Materialitit und Bedeutungsleere
als Gegenstand wahrnehmen ld8t. Dennoch scheint mir der zum Ausdruck gebrachte Zusammen-
hang zwischen Allegorie, Mortifikation und Wissen im Zusammenhang mit Hegels Argumentation
nicht unerheblich zu sein. So wird die »kahle Allegorie« in den Vorlesungen iiber die Asthetik als
kiinstlerische Ausdrucksform verurteilt, da sie in einer fiir den dsthetischen Zeichengebrauch un-
angemessenen abstrakten Formalitdt verweile, die in eine »Trennung von Subjekt und Pridikat,
Allgemeinheit und Besonderheit« miinde (HgW 13, 511-515, hier 512). Wenn die abstrakte Forma-
litit in der Einleitung zur Phdnomenologie auch als Verstandestitigkeit (und nicht als Darstellungs-
form) kritisiert wird, so lehnt sich die Argumentation doch an dsthetische bzw. semiotische Krite-
rien an: Ein an rdumlichen Strukturen orientiertes, formalistisches Sprachkonzept, das auf einer
konventionellen (durch den duBerlichen Verstand regulierten) Codierung arbitridrer (Schrift)-Zei-
chen beruht, wird gegen eine an der natiirlichen Stimme orientierte Semiotik ausgespielt, die mit
einem Konzept von innerlich motivierten und tiefen Zeichen laboriert. Auch die leitende Vorstel-
lung eines sukzessiven Verstehensprozesses, in dem Signifikant und Signifikat am Ende in der
Form einer lebendigen Einheit verschmelzen sollen, erinnert an ein Zeichenkonzept, das Hegel im
Bereich der Asthetik — also einem noch der Anschauung verhafteten BewuBtseins — verwendet, um
die Bedingungen einer >klassischen< Kunstproduktion zu skizzieren.

Der metawissenschaftliche Anspruch wird in der »Vorrede« explizit formuliert: »Das Werden der
Wissenschaft iiberhaupr oder des Wissens ist es, was diese Phdnomenologie des Geistes darstellt.«
(HgW 3, 31)

»Der Geist ist ein Knochen« — Mit dieser Formel versucht Slavoj Zizek die eigentliche Herausfor-
derung der Phdnomenologie des Geistes auf den Punkt zu bringen. Hegel versuche, das Andere zu
denken bzw. das Reale als die absolute Negativitit (Mangelhaftigkeit) zu symbolisieren, iiber die
sich ein positives Wissen erst konstituieren konne. Dabei bezieht er sich konkret auf das Kapitel
zur Phrenologie in der Phdnomenologie. Vgl. Zizek 1998, S. 102-105.

30

31



3. Von Vorwortern (Hegel und Kierkegaard) 33

duBerlichung und »aneignender< Verinnerlichung (Er-Innerung), die diese Entwicklung
prigen, am Modus von Zeichensetzung (Thesis) und anschlieBender Semiose zu
orientieren:

Der Geist wird aber Gegenstand, denn er ist diese Bewegung, sich ein Anderes, d.h. Ge-
genstand seines Selbst zu werden und dieses Anderssein aufzuheben. Und die Erfahrung
wird eben diese Bewegung genannt, worin das Unmittelbare, das Unerfahrene, d.h. das
Abstrakte, es sei des sinnlichen Seins oder des nur gedachten Einfachen, sich entfrem-
det und dann aus dieser Entfremdung zu sich zuriickgeht und hiermit jetzt erst in seiner
Wirklichkeit und Wahrheit dargestellt wie auch Eigentum des BewulBtseins ist. (HgW 3,
38-39)

Jacques Derrida hat im Zusammenhang seiner Untersuchung zur phonozentrischen
Denktradition eindriicklich auf die zentrale Stellung des Zeichens als Schnittpunkt
unterschiedlichster dialektischer Bewegungen in Hegels Philosophie aufmerksam
gemacht:

Das Zeichen wird also eine Instanz oder eine essentielle Struktur dieser Riickkehr der
Idee zur Selbstprisenz sein. Wenn der Geist das Beisichsein der Idee ist, kann man dem
Zeichen schon die erste, die allerallgemeinste Bestimmung zuerkennen: Das Zeichen
ist eine Form oder eine Bewegung des Selbstbezugs der Idee im Element des Geistes,
ein Modus des Beisichseins des Absoluten.’

Kein Wunder also, daf} die Reflexion iiber die Materialitéit des Signifkanten und {iber
die unterschiedlichen Modalititen der Semiose (unterschiedliche Zeichen- und Text-
Lektiiren) einen breiten Raum in Hegels Schriften einnimmt. Dies spiegelt sich zu-
niichst in konkreten medientheoretischen Uberlegungen wider. Semiotisch betrachtet
kidme das Ziel der priasupponierten Entwicklung des Geistes in einem materiellen
Signifikanten zum Ausdruck, dessen sinnlicher Eigenwert iiber vielfiltige dialekti-
sche Bewegungen soweit minimiert worden ist, bis er das geeignete Medium fiir ein
BewubBtsein darstellt, das sich in seiner VerduBerlichung vollstindig transparent zu
werden versucht. Genauso wie sich der Geist selbst iiber vielfdltige Negationen
bewahrt — also im doppelten Sinne des Wortes >aufhebt<”> — kann das Medium, in
dem sich die vollendete Re-Prisentation vollziehen soll, selbst als Produkt eines
fortschreitenden dialektischen Prozesses bezeichnet werden. Die Negativitit des an
eine grundlegende Absenz des Signifikats gebundenen Signifikanten wird auf die
Spitze getrieben, um in das positive Resultat eines selbstprisenten Zeichens umzu-
schlagen. Wenn am Ende dieser von Hegel priasupponierten medialen Entwicklung
die menschliche Stimme — und mit den entsprechenden Einschrinkung auch die an
der Stimme oder dem Konzept von Stimmlichkeit (dazu im Verlaufe dieser Arbeit
mehr) orientierte alphabetische Lautschrift — steht, so nicht allein, weil sie das origi-
nire und natiirlichste Zeichensystem darstellt (auf das nunmehr bewuBt zuriickgegrif-

2 Derrida 1988, S. 88 (aus »Der Schacht und die Pyramide«).

** Der Begriff des Aufhebens wird hier und im folgenden immer in seiner Doppeldeutigkeit verwen-
det: »Das Aufheben stellt seine wahrhafte gedoppelte Bedeutung dar, welche wir an dem Negati-
ven gesehen haben; es ist ein Negieren und Aufbewahren zugleich.« (HgW 3, 94)



54 I. AD MARGINEM

fen werden kann), sondern, weil sich die vollstiandig arbitrdren und fiir sich gesehen
bedeutungsleeren Signifkanten nur in ihrem Vollzug zu einer relationalen Einheit
verdichten und iiber diesen Prozef3 gleichzeitig selbst aufheben. Nur der unmittelbare
Vollzug der Decodierung des lautlichen Materials bzw. der Vollzug einer Lektiire, den
Hegel im Vokabular einer dialektischen Hermeneutik als doppelte Negation be-
schreibt, erlaubt es, die Dissoziation zwischen Signifikant und Signifikat, Innen und
AubBen, Subjekt und Objekt zu tiberwinden:

Das Ohr dagegen vernimmt [...] das Resultat jenes inneren Erzitterns des Korpers,
durch welches [...] die erste ideelle Seelenhaftigkeit zum Vorschein kommt. Da nun
ferner die Negativitit, in die das schwingende Material hier eingeht, einerseits ein
Aufheben des rdumlichen Zustandes ist, das selbst wieder durch die Reaktion des Kor-
pers aufgehoben wird, so ist die AuBerung dieser zweifachen Negation, der Ton, eine
AuBerlichkeit, welche sich in ihrem Entstehen durch ihr Dasein selbst wieder vernich-
tet und an sich selbst verschwindet. Durch diese gedoppelte Negation der AuBerlich-
keit, welche im Prinzip des Tons liegt, entspricht derselbe der inneren Subjektivitiit,
indem das Klingen, das an und fiir sich schon etwas Ideelleres ist als die fiir sich real be-
stehende Korperlichkeit, auch diese ideellere Existenz aufgibt und dadurch eine dem In-
nerlichen gemiiBe AuBerungsweise wird. (HgW 15, 134-135)*

Diese Uberlegungen zur spezifischen Struktur lautlicher (und alphabetischer) Signifi-
kantenketten sind auch fiir die Phdnomenologie des Geistes maligeblich. Denn die
Vorstellung, daB sich aus dem >toten< Material der Lettern eine Stimme herauslosen
14Bt, die ihrerseits die Intention eines Aussagesubjektes re-prisentiert,” liefert die
entscheidenden semiotischen Vorgaben fiir eine neue Organisation des Wissens, ja fiir
ein neues Wissensverstindnis, das die an rdumlichen Strukturen ausgerichteten Orga-
nisationsformen eines >toten< Wissens ihrerseits vollstindig zu negieren und in eine
komplexe temporire Struktur aufzuheben versucht. Die gedoppelte Negation der
lautlichen (und alphabetischen) Signifikantenkette, die eine durch das Medium ver-
mittelte Selbstprisenz eines BewuBtseins ermoglicht, bietet die notwendige Grund-
lage fiir die Re-Prisentation eines »werdenden Wissens« (eine Re-Priasentation des
grundlegenden Movens von Wissen), das ebenfalls als ProzeB fortschreitender, ge-
doppelter Negationen gedacht wird. Ahnlich wie die lautliche Signifikantenkette sich
selbst verschlingt, versucht die Wissenschaftstheorie in einer paradox anmutenden —
da iiber ihren eigenen Beginn hinausgreifenden — Bewegung, die Bedingungen ihrer
Moglichkeit selbst in der Darstellung aufzuheben.

In Anlehnung an ein hermeneutisches Vokabular konnte man formulieren, dal
Hegel das >tote Wissenc« iiber das >erscheinende Wissen« (also die rein formale Refle-

** " Hier zitiert nach Derrida 1988, S. 105-106 (aus »Der Schacht und die Pyramide«).

3 Auf die vielfiltigen Voraussetzungen, die zu diesem Phantasma der Stimme als eines sich selbst
prisenten Zeichens beigetragen haben, wird in dieser Arbeit noch ausfiihrlich einzugehen sein. Sie
sind dialektisch an die Entwicklung einer Schriftkultur gebunden und reichen von der grundlegen-
den Rhetorikkritik des 18. Jahrhunderts iiber die gravierenden Verdnderung des alphabetischen
Aufschreibesystems um 1800 bis hin zur Vorstellung eines intentional kontrollierbaren Schreibens,
die mit dem Begriff der Autorschaft zusammenhingen.



3. Von Vorwortern (Hegel und Kierkegaard) 55

xion iiber die unterschiedlichen Bedingungen der Moglichkeit von Erkenntnis) durch
ein »Verstehen« zu iiberbieten sucht. Das Moment des Verstehens (zumindest wie es
in diesem Kontext verwendet wird) kommt in dem konkreten Bemiihen der nach-
kantianischen Philosophie und Literatur zum Ausdruck, die Bedingungen der Mog-
lichkeit des »eigenen< Wissen nicht nur formal nachzuvollziehen, sondern auch zu
legitimieren, also das Werden des Wissens in seiner ZweckméiBigkeit zu begriinden.
D.h., das Verstehen bezieht sich auf die Frage nach dem >Wissen-Wollen<. Dadurch
verwickelt sich das Verstehen in die komplexen Theorien der Selbstbegriindung, die
Werner Hamacher mit dem Satz »Verstehen will verstanden sein« auf den Punkt
bringt.”® Da die Phinomenologie des Geistes als Begriindung des »Systems der Wis-
senschaft« in diesem Sinne nicht nur zu verstehen versucht, sondern ihr eigenes
Verstehen zu verstehen oder sogar, das Verstehen im ProzeB des Verstehens selbst zu
verstehen versucht, muf} sie — im Dienste einer durch diesen Prozef3 selbst zum Aus-
druck gebrachten Selbstpriasenz — versuchen, »sich in ihrem Entstehen durch ihr
Dasein selbst wieder [zu] vernichte[n] und an sich selbst [zu] verschwinden« (s.0.).
Dabei legt Hegel, der mit der Phdnomenologie des Geistes immerhin ein Wissen-
schaftssystem zu begriinden versucht, groBen Wert auf die Differenz zu einem religi-
o0sen BewuBtsein, das in den unterschiedlichen Versuchen zum Ausdruck kommt,
eine unmittelbare Selbstprisenz des Geistes herbeizufiihren (etwa iiber ein emotional
legitimiertes Verstehen). Natiirlich ist es moglich, die Aporien der Transzendental-
philosophie zu iiberwinden, in dem man ihre strengen Kriterien aufler acht 146t und
hypothetisch iiber die Legitimation der Grundlagen des Wissens zu spekulieren
beginnt, um diese Legitimation dann iiber die ZweckmiBigkeit des eigenen Diskurses
in einem ZirkelschluB bestditigen zu lassen. Eine solcher, transzendental-
philosophisch geprigter Idealismus wird nicht iiber die Beweiskraft eines »als ob«
hinauskommen und féllt somit allenfalls in die SelbstgewiBheit des subjektiven
BewuBtseins zuriick, die Hegel als bloBes >Meinen< charakterisiert (vgl. HgW 3, 15-
17). Das eigentliche Interesse der Philosophie als Wissenschaft kann nicht in einer
solchen unmittelbaren Erkenntnis des Geistes — also des selbstpridsenten Ursprungs
des menschlichen BewuBtseins selber — liegen. Wissen ist im Gegensatz zum Glau-
ben an die Erkenntnis der unterschiedlichen Erscheinungsformen des Geistes oder
noch konkreter an die Kenntnis und Darstellung der einzelnen dialektischen Bewe-
gungen, der einzelnen Zeichen und Medien gebunden, iiber die sich ein urspriinglich
selbstprisenter Geist aufgehoben hat. Der Inhalt der Metawissenschaft ist weder das
Wahre als eine abstrakte, ahistorische und universelle Entitét, noch das Wahre, das
aus einem >toten< Wissen resultiert, welches lediglich rein formalen Prinzipien zu
geniigen sucht (und dariiber seinen Gegenstand verfehlt), sondern findet seinen Ge-
genstand im Wahren als »Werdendem Wissen«, das in den unterschiedlichen histori-
schen Wissensformationen, den diversen Vermittlungen, Semiosen und Medialisie-
rungen zum Ausdruck kommt, derer sich der Geist in seiner Entwicklung vom An-

38 Vgl. Hamacher 1998, S. 7-48, hier S. 7.



56 I. AD MARGINEM

sichseienden zum Fiirsichseinenden bedient hat. Die Transparenz des sprachlichen
Mediums bietet als eine vermittelt hergestellte Unmittelbarkeit die notwendige Vor-
aussetzung fiir den Versuch, diese Vermittlungen (und nicht den Geist selber) als hi-
storisch gewachsene Grundlage der eigenen Vermittlung retrospektiv aufzuheben und
gleichzeitig in ihrer teleologischen Entwicklung als einheitlichen Prozel} begrifflich
transparent zu machen.

[N]ur diese sich wiederherstellende Gleichheit oder die Reflexion im Anderssein in sich
selbst — nicht eine urspriingliche Einheit als solche oder unmittelbare als solche — ist
das Wahre. Es ist das Werden seiner selbst, der Kreis, der sein Ende als seinen Zweck
voraussetzt und zum Anfange hat und nur durch die Ausfiihrung und sein Ende wirklich
ist. (HgW 3, 23)

Die eigentliche Leistung der Hegelschen Metawissenschaft besteht nun darin, die Zir-
kularitit dieses Prozesses nicht nur zu beschreiben, sondern auch wirklich zu voll-
ziehen. In einer weit ausufernden und akribischen kulturwissenschaftlichen Arbeit
gilt es, die unterschiedlichsten und fremdartigsten Manifestationen des menschlichen
BewuBtseins zu kontextualisieren sowie die Teleologie und Finalitit seiner Verinde-
rungen zu beschreiben und in ein begrifflich-allgemeines Vokabular zu iibersetzen
(letzteres als eigentliche Leistung der Phdinomenologie). Die Beschreibung dieses
Prozesses erlaubt es schlieBlich, die eigene wissenschaftliche Leistung nachtréglich
zu legitimieren und damit die Totalitit dieses Prozesses zu vollenden. Die Prozessu-
alitdt des Verstehens wird also iiber einen Verstehensprozef3 fortlaufend wieder ange-
eignet, was zu einer sich stindig potenzierenden Akkumulation symbolischen Kapi-
tals fiihrt.

Hegels Entwurf einer in sich geschlossenen Dynamik, mit der das Wissen voran-
getrieben wird, um sich dann auf sich selbst als seinen eigentlichen Gegenstand zu
beziehen, scheint sich in der komplex durchdachten temporiren Struktur an der ge-
schlossenen Werkisthetik eines organizistischen Klassizismus zu orientieren, in dem
alle Momente des Werkes in einer pristabilen Harmonie zueinander stehen und in
dem sich das Ende eines Textes in einer widersinnig erscheinenden Bewegung auf
dessen Anfang bezieht. Die »Vorrede« der Phédnomenologie kreist dabei um ein Pro-
blem, das auch hermeneutische Interpretationen autoreferentieller Texte umtreibt:
Wie 146t sich eine in sich geschlossene, selbstrekursive Totalitdt darstellen, ohne den
offenen Prozell ihres Werdens durch die Interpretation selbst zu sistieren? Wenn
Hegel mit der Phdnomenologie auch die Vorstellung eines Geistes zu untermauern
sucht, dem es {iber diverse Vermittlungsschritte gelingt, Gegenstand seiner selbst zu
werden und aufthebend zu bewahren, dann darf sich die Arbeit keineswegs in der An-
gabe dieser Entwicklung erschopfen. Liefle sich der Prozel eines stetig werdenden
Wissens in seiner vollendeten Totalitit bezeichnen, dann wiirde er nicht mehr von
der wissenschaftlichen Tatigkeit verkorpert werden, die sich selbst aus diesem Prozel3
herausstellen und somit in einen performativen Selbstwiderspruch verwickeln wiirde.
Das angestrebte Verstehen als Wissen iiber das Werden des eigenen Wissens wiirde
wieder in ein (totes) Wissen iiber einen ehemals lebendigen, aber nun abgestorbenen



3. Von Vorwortern (Hegel und Kierkegaard) 57

organischen ProzeB zuriickfallen und somit den selbst formulierten Anspruch ver-
fehlen. Der Prozel der Aufhebung mufl sozusagen iiber die stindige Herausforderung
seines drohenden Todes am Leben gehalten werden. Die Vorstellung der vermittelten
Sinn-Prisenz fungiert als regulierende Idee, die liber die wissenschaftliche Tatigkeit
selbst fortlaufend wiederhergestellt und aufgeschoben wird.”” Das System der Wissen-
schaft, das die Phinomenologie zu begriinden versucht, ist zwar in sich abgeschlos-
sen, jedoch nie vollendet. Es ist also daraufhin konzipiert, selbst wieder in einer
weiteren Stufe aufgehoben zu werden, was wiederum eine Rekontextualisierung
sdamtlicher in das System eingebundener Daten, also eine erneute, miihselige Aufar-
beitung der gesamten Geistesgeschichte mit sich bringt.

In seiner Untersuchung zum Begriff der Lektiire in Hegels Philosophie macht
Werner Hamacher die spezifische Selbstrekursivitit der Hegelschen Dialektik an dem
Bild eines »sich-selbst-verzehrenden-Verzehrens< deutlich, welches sich stindig im
Aufschub befindet.”® Genau dieser Aufschub ist entscheidend. Nochmals: Hegels
Philosophie ist trotz der vehementen Verkiindigung eines »Absoluten Wissens«
nicht mit einer parareligiosen Weltsicht gleichzusetzen, die in der Vorstellung einer
vollstandigen Negation — eines ginzlich aufgehobenen Seins — kulminiert, welche
Hamacher in Anlehnung an Hegels Schriften zum Christentum am Vorgang religio-
ser Opferriten illustriert:

Der Tod als >vollendeter« wire die Vollendung der Objektivitit und der subjektiven Ver-
einigungstendenz; wire die Ineinsbildung von Subjekt und Objekt und darin, reines
Sein, die Negation seiner Negation. Tod des Todes; zugleich als inproduktive Konsum-
tion, die die Moglichkeits- und Geltungsbedingung ihrer eigenen Relation vernichtet,
bloB abstraktes, leeres Leben und verschwunden. Das vollendete Sein wire das Ende des

T Zum grundlegenden Zwiespalt zwischen dem Postulat eines prozessualen (>offenen<) Wissens und

dem totalitiren Anspruch der Hegelschen Systematik vgl. Hyppolite 1973. Noch deutlicher ver-
weist Slavoj Zizek, der Hegel als Vorldufer eines Lacanschen Denkens in Anspruch zu nehmen
versucht, auf das MiBverstindnis, mit dem Hegel als Vertreter eines >Panlogismus< betrachtet wird.
Auch das systematische Denken Hegels kreise zwangslaufig um eine Leerstelle (einen konstituti-
ven Mangel), die in diesem Fall durch den notwendigerweise unbestimmten Ausgang eines pro-
zessual angelegten Wissens entstehe: Die Bedeutung jedes Ereignisses konne immer erst im Nach-
hinein, also zu spdt, in das System eingebunden werden. Vgl. Zizek 1998, insb. S. 94-98.

Vgl. dazu Hamacher 1978 (urspriinglich unter dem Titel »pleroma — Zum Begriff der Lektiire bei
Hegel« verfafit). Die Metaphorik des Verzehrens und der Ausscheidung, auf der Hamacher insi-
stiert, wird an Hegels Schriften iiber das Christentum und die daran gekniipften semiotischen und
medientheoretischen Reflexionen iiber das Opfer und den Fetisch begriindet, um dann im Zusam-
menhang der Lektiire auf den Verzehr und die Ausscheidung von Buchstaben iibertragen zu wer-
den. Hamachers diesbeziigliche Uberlegung zur Bedeutung von Grammatophagie und Skatologie
(die Reflexion tiber den stets unverdaulichen >Rest<) in der Hegelschen Philosophie liegen auch
den Motti dieses Kapitels zugrunde. Was Per Hgjholt in seinem kurzen und génzlich unpritentiésen
Gedicht bzw. Kinderreim vorfiihrt bzw. in Bewegung setzt, ist nichts anderes, als die der Texttheo-
rie entlehnte Metapher des Selbstverzehrs von Texten. Indem der Text so selbst die metapho-
rischen Modelle konstituiert, iiber die die Vorstellung seiner eigenen Lesbarkeit gewonnen wird,
verwickelt er sich in fortlaufende Paradoxien (um den Text >eigentlich< auf der Basis des von ihm
vorgeschlagenen Textmodells lesen zu kénnen, mul man ihn schon gelesen haben), die den Leser
zwingen, das gefriige Ende des Textes fortlaufend aufzuschieben: »godnat godnat godnat«.

38



58 I. AD MARGINEM

Seins und seiner spekulativ-dialektischen Selbstbeziehung. Ende der gesellschaftli-
chen Synthesis, der Geschichte, der Ontologie. Das Opfer und das Opfermahl — es ist
ein Essen, das nicht nihrt, nicht verdaut wird und nicht der Reproduktion dient; ein Es-
sen, das rein sich selber i3t. [...] Es muf} etwas bleiben, das vom Opfer nicht aufgezehrt
wird und dem Sog der negativen Totalitit des Seins widersteht.”

Da die eigene Forschung in ihrer Finalitit als eine sich zu jedem Zeitpunkt noch im
Werden befindliche Wissensakkumulation dargestellt wird, in der das Selbst sich fort-
laufend zum Gegenstand seiner selbst macht, kann die angesprochene Negation der
Negation, die in der reinen Verausgabung dem Prozef3 der Selbstaneignung ein Ende
setzen wiirde, nur als aufgeschobener Telos gedacht werden. Nur vermittels dieses
Aufschiebens gelingt es Hegel, die Vorstellung einer verausgabenden Konsumtion in
einen nicht abschlieBbaren Arbeitsprozel zu iiberfithren, der den Prozef der Verge-
genstindlichung des Selbst selbst zum Gegenstand fortlaufender wissenschaftlicher
Analysen werden 14Bt:

Erst der Rest, der von der leeren Totalitéit des Opfers iibrigbleibt, erschlieft die Mog-
lichkeit einer progressiven Konkretisierung reinen Lebens in den iibrigen Institutio-
nen des Kultus und der gesellschaftlichen Praxis. Diesen Rest aufzuzehren ist das Werk
der Geschichte und die Kadenzen ihres Gangs zu rekonstruieren das Werk der systemati-
schen Philosophie. Das System spekulativer Ontologie, in dem sich der Gang der Ge-
schichte als das Gericht iiber ihre eigene Objektverfallenheit darstellt, ist das fortge-
setzte Opfermahl an den Gestalten des endlichen Lebens, in dem die intensive Totalitét
des absoluten Opfers sich an dessen Rest extensiv noch einmal wiederholen soll. Aber
dies zweite Mahl ist nicht wie das erste riickhaltlose Vernichtung des Objektiven, son-
dern deren gehemmte, geregelte Darstellung; [...]

Das Opfer des Restes durch die Regel gehemmt, prolongiert und fixiert, ist Hegels
Philosophie. Sie richtet das Mahl des Absoluten aus und verzehrt, bei sich selbst zu
Tisch, noch ihre eigene Objektivitit."’

Das aufgeschobene und iiber diesen Aufschub regulierte Opfermahl verpflichtet das
Denken zu einer fortlaufenden Re-Lektiire, die die Entwicklung des Geistes in rekapi-
tulierenden Rekontextualisierungen nachvollzieht. Die philosophische Arbeit besteht
nicht nur in einer miihselig wiederkduenden Aneignung der Philosophiegeschichte,
sondern ist auch auf einen regulierten wie regulierenden Verzehr hin ausgerichtet.
»Die Substanz des Wahren als Inhalt des Wissens« ist also nie endgiiltiges Produkt
dieses Produktionsprozesses sondern liegt im Wesen dieses Prozesses selbst begriin-
det. Die eigentliche Leistung der Philosophie besteht somit in einer produktiven
Verwertung des gesamten Prozesses der Produktion selbst, sie wird auf stindige
Reproduktion, d.h. eine erneute Verarbeitung des historischen Werdens des Wissens,
festgelegt." Friihere Wissenschaftsresultate werden nicht im Hinblick auf neuere Er-
gebnisse verneint, sondern dienen als Arbeitsmaterial umgekehrt dazu, die Grund-

" Hamacher 1978, S. 205-206.

**" Hamacher 1978, S. 206.

*!" Zu den Begriffen Produktion und Reproduktion und dem markanten Bruch in der Okonomie des
frithen 19. Jahrhunderts vgl. Baudrillard 1982, S. 22-68.



3. Von Vorwortern (Hegel und Kierkegaard) 59

lagen des eigenen Wissens zu untermauern, indem sie in die dialektische Genese des
Selbstbewufltseins eingebunden werden:

Das Falsche (denn nur von ihm ist hier die Rede) wire das Andere, das Negative der Sub-
stanz, die als Inhalt des Wissens das Wahre ist. Aber die Substanz ist selbst wesentlich
das Negative, teils als Unterscheidung und Bestimmung des Inhalts, teils als ein ein-
Jfaches Unterscheiden, d.h. als Selbst und Wissen iiberhaupt. Man kann wohl falsch
wissen. Es wird etwas falsch gewuBt, heiflit, das Wissen ist in Ungleichheit mit seiner
Substanz. Allein eben diese Ungleichheit ist das Unterscheiden iiberhaupt, das wesent-
liches Moment ist. Es wird aus dieser Unterscheidung wohl ihre Gleichheit, und diese
gewordene Gleichheit ist die Wahrheit. Aber sie ist nicht so Wahrheit, als ob die Un-
gleichheit weggeworfen worden wére wie die Schlacke vom reinen Metall, auch nicht
einmal so, wie das Werkzeug von dem fertigen GefiBBe wegbleibt, sondern die Un-
gleichheit ist als das Negative, als das Selbst im Wahren als solchem selbst noch un-
mittelbar vorhanden. (HgW 3, 40-41)

Hegels Vorstellung von philosophischer Produktivitit kommt in einem vollendeten,
selbstrekursiven Produktionssystem zum Ausdruck, in dem die vermeintlichen Ab-
fallprodukte der philosophischen Tétigkeit (der »Arbeit am Begriff«) — und das sind
unterschiedliche Formen von »Negativitit« (das Falsche, das Andere, der Tod) sowie
die diversen Werkzeuge und Medien (eben die Funktion der sprachlichen Darstellung,
des Signifikanten selbst) — wieder unmittelbar in die Wissensproduktion eingespeist
und neu verwertet werden.

Auf den Begriff der Lektiire bezogen heifit das: Das Signifikat des umfassenden
Textes der Geistesgeschichte lieBe sich als grundlegende Tendenz dieser Geschichte
bezeichnen. Die Prisenz dieses Signifikates allerdings stellt sich nur iiber eine fort-
laufende Textperformanz ein, die Signifikat und Signifikant im Vollzug der Lektiire
vereinigt. Genauso wenig wie sich die mit dem literarischen Text zum Ausdruck
gebrachte Bedeutung in einer Paraphrase zusammenfassen 1d6t, 146t sich das Lesen
von wissenschaftlichen Werken auf deren Zusammenfassung in Vorreden oder Rezen-
sionen beschrinken:

Wenn nach einem koniglichen Wege zur Wissenschaft gefragt wiirde, so kann kein be-
quemerer angegeben werden als der, sich auf den gesunden Menschenverstand zu ver-
lassen und, um iibrigens auch mit der Zeit und mit der Philosophie fortzuschreiten, Re-
zensionen von philosophischen Schriften, etwa gar die Vorreden und ersten Paragra-
phen derselben zu lesen; denn diese geben die allgemeinen Grundsitze, worauf alles
ankommt, und jene neben der historischen Notiz noch die Beurteilung, die sogar, weil
sie Beurteilung ist, iiber das Beurteilte hinaus ist. [...]

Wahre Gedanken und wissenschaftliche Einsicht ist nur in der Arbeit des Begriffs zu
gewinnen. Er allein kann die Allgemeinheit des Wissens hervorbringen, welche weder
die gemeine Unbestimmtheit und Diirftigkeit des gemeinen Menschenverstandes, son-
dern gebildete und vollstindige Erkenntnis, noch die ungemeine Allgemeinheit der
durch Trégheit und Eigendiinkel von Genie sich verderbenden Anlage der Vernunft, son-
dern die zu ihrer einheimischen Form gediehene Wahrheit [ist], — welche fihig ist, das
Eigentum aller selbstbewufiten Vernunft zu sein. (HgW 3, 65)



60 I. AD MARGINEM

3.3. Textuelle Performanz: Das Vorwort und der Versuch, das Inkommensurable zu
denken (Kierkegaard)

In diesem Sinne zuriick zur wahrlich marginal anmutenden dénischen Kritik an den
Versprechungen der Phdnomenologie des Geistes. Angesichts des Impetus, mit dem
Hegel seine pflichtbewuBte und arbeitsaufwendige Art zu philosophieren vertritt, er-
scheint die Ankiindigung des fiktiven Herausgebers von Forord, sich ausgerechnet
mit der Publikation von acht Vorwértern genau dem zu widmen, was der »>in sich
reflektierten< und »arbeitsaufwendigen< Dialektik Hegels entgeht, schlicht vermessen:
»Det Incommensurable, som man i &ldre Tid nedlagde i Forordet til en Bog, kan nu
finde sin Plads i et Forord, der ikke er Forord til nogen Bog« (SKS 4, 468)."> Wie in
anderen Schriften Kierkegaards geht es um die Konstatierung einer inkommensu-
rablen Singularitit, eines Restes, der sich den auf Vergleichbarkeit und Allgemein-
giiltigkeit zielenden Klassifikations- und Reprisentationsverfahren der Identitiits-
philosophie entzieht. Entsprechend hohnisch geht er in einer seiner Satiren auf Ver-
suche ein, nicht nur &sthetische Erfahrung sondern auch das eigene Handeln und
schlieBlich den Tod selbst in der Okonomie der Reprisentation reflexiv zu vermitteln
und sich als geistiges Eigentum einzuverleiben:

Altsaa, jeg svarger: snarest muligt at realisere en i 30 Aar paatenkt Plan, at udgive et
logisk System, snarest muligt at indfrie mit for 10 Aar siden givne Lgfte om et @sthe-
tisk System, fremdeles lover jeg et ethisk og dogmatisk System, og endeligen Syste-
met. Saasnart dette er udkommet, vil Efterslegten end ikke behgve at lere at skrive,
thi der vil Intet videre vere at skrive, men kun at lese — Systemet. (SKS 4, 478)%

Nun gehort Kierkegaard keineswegs zu denen, die meinen, die Evidenz einer Theorie,
die ihre eigene Negation nicht nur bewuf3t mitreflektiert, sondern sogar zu ihrer eige-
nen Bestitigung voraussetzen muf}, mit einer iiberheblichen ironischen Geste ab-
fertigen zu konnen. Die satirischen Vorworter, die sich — wie erwihnt — ohnehin auf
die didnische Hegelrezeption beziehen, sind in ihrer Eindeutigkeit und Polemik selbst
ironisch gebrochen. Interessanter als die generelle Kritik am Hegelianismus scheint
deshalb deren sprachtheoretische Prézisierung zu sein, die sich im Hinblick auf das
am Anfang angefiihrte Zitat reformulieren 146t, in dem Nicolaus Notabenes der Funk-
tionsweise von Vorwortern nachgeht. Denn interessanterweise bezieht sich der Be-
fund eines nicht vermittelbaren Uberrestes in Forord auf den Ereignischarakter von
Sprache bzw. konkreter die Eigendynamik von Texten selbst.

> »Das Inkommensurable, das man in ilteren Zeiten in ein Vorwort zu einem Buch niedergelegt hat,

erhilt nun seinen Platz in einem Vorwort, das kein Vorwort zu irgendeinem Buch ist.«

»Also, ich schwore: so frith wie moglich einen vor dreifig Jahren gefaBten Plan zu verwirklichen,
ein logisches System zu veroffentlichen, so frith wie moglich mein vor 10 Jahren gegebenes Ver-
sprechen beziiglich eines dsthetischen Systems einzuldsen; dariiber hinaus verspreche ich ein ethi-
sches und dogmatisches System, und schliellich das System. Sobald dies erschienen ist, braucht die
Nachwelt nicht mehr schreiben zu lernen, weil es nichts mehr zu schreiben geben wird, sondern
nur zu lesen - ndmlich das System.«

43



3. Von Vorwortern (Hegel und Kierkegaard) - 61

Wenn Hegel ausfiihrlich auf die Art und Weise seiner sprachlichen Ausfiihrung
eingeht und diese genau zu reflektieren versucht, tut er dies — wie gezeigt — unter der
Pramisse bzw. der regulierenden Idee, da} sich die reprisentative Funktion von Spra-
che bis zu einem gewissen Grad maximieren 148t, in dem Zeichen und Bezeichnetes,
Darstellung und dargestellte Sache (d.h. in diesem Fall >Buchstabe und Geist< sowie
»Sprache und Denken<) in einem transparenten Diskurs zusammenfallen. Wieder
richtet sich Hegel gegen den zeitgendssischen wissenschaftlichen Diskurs, in dem
»Zweck< und >Resultat< in der Darstellung auseinanderbrechen:

Denn die Sache ist nicht in ihrem Zwecke erschopft, sondern in ihrer Ausfiihrung, noch
ist das Resultar das wirkliche Ganze, sondern es zusammen mit seinem Werden; der
Zweck fiir sich ist das unlebendige Allgemeine, wie die Tendenz das blofle Treiben, das
seiner Wirklichkeit noch entbehrt, und das nackte Resultat ist der Leichnam, der die
Tendenz hinter sich gelassen. [...]

Denn statt mit der Sache sich zu befassen, ist solches Tun [die Bemiihungen mit dem
Zwecke oder den Resultaten] immer iiber sie hinaus; statt in ihr zu verweilen und sich in
ihr zu vergessen, greift solches Wissen immer nach einem Anderen und bleibt vielmehr
bei sich selbst, als daB es bei der Sache ist und sich ihr hingibt. — Das leichteste ist,
was Gehalt und Gediegenheit hat, zu beurteilen, schwerer, es zu fassen, das schwerste,
was beides vereinigt, seine Darstellung hervorzubringen. (HgW 3, 13)

Die AuBerung impliziert weitreichende sprachtheoretische Prisuppositionen. Denn
wenn man glaubt, >das Buch mit der Sache selbst beginnen zu kdnnen< (»naar man
begynder bogen med sagen«; SKS 4, 468), dann geht man implizit davon aus, daf}
man auch die jeweils spezifischen medialen und rhetorisch-literarischen Eigenarten
des eigenen Schreibens vollkommen unter Kontrolle hat.** Buchstaben und rheto-
rischen Tropen ist als indirektem Sprechen nédmlich gemeinsam, daf sie als Zeichen,
die im Gegensatz zur sich selbst authebenden Stimme auf rdumliche und bildliche
Strukturen rekurrieren, nie ganz bei der Sache verweilen bzw. sich in ihr vergessen
konnen, sondern immer an den Verweis auf ein absentes »Anderes< gebunden sind.
Aufgrund ihrer Konventionalitit sind sie dartiber hinaus — entsprechend der im Zitat
zum Ausdruck gebrachten Befiirchtung — dazu pridestiniert, in einer selbstreflexiven
Bewegung nur auf sich selbst zu verweisen, bei sich selbst zu bleiben. Verschiebt
sich der Blickwinkel vom Inhalt auf die Art der Aussage, dann droht die Schrift in
ihre blof3e Materialitdt und die Trope in ihre buchstibliche Bedeutung zuriickzufallen.

Hegel ist sich der Problematik, da3 die Darstellungsmittel sein Konzept von
Darstellung als Reprisentation grundsitzlich gefdhrden, durchaus bewuft. So ver-
sucht er in seinen diesbeziiglichen sprach- und schrifttheoretischen Ausfiihrungen, auf
die in dieser Arbeit noch ausfiihrlich einzugehen sein wird, Medialitit und Rheto-
rizitdt der Sprache als historisch zwar wesentliche Phinomene einzustufen. Aller-
dings seien sie im Laufe der Entwicklung der sprachlichen Medien im Denken aufge-
hoben und somit iiberwindbar geworden. Wie oben dargestellt, wird dabei eine Ent-
wicklung prisupponiert, mit der die schriftliche Kommunikation im Laufe eines

44

Zu dieser grundlegenden Kritik an der Rhetorik vgl. Bosse 1978 und Wellbery 1990.



62 I. AD MARGINEM

dialektischen Reflexionsprozesses als >vermittelte Umittelbarkeit< wieder an ein na-
tiirliches, durch die innere Stimme getragenes und somit intentionales Sprechen
angeglichen worden sei.

Mit dem Vorwort dagegen greift Kierkegaard zunéchst exemplarisch und in Wi-
derspruch zu Hegel auf eine Textsorte zuriick, deren Funktion sich nicht in der Re-
Présentation erschopft und die exemplarisch fiir einen rhetorisch-literarischen Sprach-
gebrauch einstehen kann, der nie ganz pridsent und nie >bei der Sache< ist. Vorwoérter
sind stets an den Verweis auf etwas Anderes gebunden: Sie versuchen zum einen auf
das aufmerksam zu machen, was dem Text als >Vor-wort< antizipierend vorausgeht
(und sei es in der Form eines ganz konkreten historisch-regionalen Kontextes) und
weisen mit dieser Thematisierung einer textuellen Vorstrukturiertheit des eigenen
Diskurses auf die grundsitzliche Schwierigkeit eines autonomen Beginnens hin.
Andererseits greifen sie iiber sich und den Verlauf des Haupttextes hinaus, der nach-
triglich als im >Vorwort< schon vorweggenommen erscheinen sollte, und verweisen
auf einer abstrakteren Ebene so auf den grundlegenden Aufschub bzw. die Nachtrag-
lichkeit jeglicher sprachlichen Aussage (das Vorwort kann letztendlich nur mit
Kenntnis vom Ende eines Textes gelesen werden).” Mit den vordergriindig wider-
spriichlichen Bewegungen einer grundlegenden Vorweggenommenheit und Verspi-
tung, die Kierkegaard mit den Metaphern vom »>Vor-< und >Nachgeschmack< des Vor-
wortes anspricht, wird indirekt auf die paradoxe temporale Struktur einer >urspriing-
lichen Nachtréglichkeit< (bzw. einer »antizipierten Gewiheit<) hingewiesen, die den
Text als Kette einzelner Signifikanten iiberhaupt erst lesbar macht.*®* Denn wenn der
Gehalt eines einzelnen Signifikanten stets aus der Relation zu anderen Signifikanten
resultiert, dann ist die Genese sprachlicher Bedeutung an die komplexen temporiren
Vor- und Riickspriinge innerhalb von Signifikantenketten und eine entsprechend
komplexe Form von Temporalitit gebunden, die sich als reine Temporalitit be-
schreiben lief3e, da sie sich selbst der Differenz zwischen Prisenz und Absenz ent-
zieht.”” Umgekehrt stellt diese dem Schriftzug inhéirente Temporalitéit die strukturelle

> Tatsichlich wird in Forord auf die grundlegende Verspitung textueller AuBerungen angespielt:

»Hvad hjalp det, at jeg om 10 Aar fik at vide, hvad jeg skulde have gjort for 10 Aar siden [...]. Li-
vet er kort, man gjgre mig dog ikke Konsten altfor lang, fremfor Alt ikke leengere end Livet. Skulde
det koste et heelt Liv at forstaae Hegel, saa vilde denne Philosophie jo indeholde den dybeste
Modsigelse.« (SKS 4, 516; »Was wiirde es helfen, wenn ich in 10 Jahren erfahren wiirde, was ich
vor 10 Jahren hiitte tun sollen [...]. Das Leben ist kurz, man mache mir doch bitte nicht die Kunst
zu lang, vor allen Dingen nicht ldnger als das Leben. Wenn es ein ganzes Leben kosten wiirde, um
Hegel zu verstehen, so wiirde diese Philosophie doch den tiefsten Widerspruch beinhalten.«) Was
sich vordergriindig wie eine existenzphilosophisch begriindete Kritik an der rdsonierenden
Systemphilosophie ausnimmt, 148t sich mit Blick auf den durch und durch paratextuellen Kontext
des Zitates als Einsicht in die grundlegende temporale Struktur von Texten und somit als Kritik an
den semiotischen Grundlagen der Identitdtsphilosophie lesen, die eben an den Begriff der
>Prisenz« gebunden sind.

Zu dem Begriff der »urrspriinglichen Nachtriglichkeit<, der in den nachfolgenden Kapiteln noch
ausfiihrlich erldutert wird, vgl. Erdle 1997.

Im ersten Teil seiner Abhandlung zum Thema »Zeit Geben« kommt Jacques Derrida nochmals
ausfiihrlich auf die philosophische Relevanz seiner texttheoretischen Abhandlungen zu sprechen,

46

47



3. Von Vorwortern (Hegel und Kierkegaard) 63

Voraussetzung dar, aus dem die phantasmatische Vorstellung einer Prisenz von
Stimme erst resultieren kann. Werner Hamacher kann so konkret aufzeigen, dafl nicht
nur das Hegelsche Konzept der Re-Priisentation untrennbar mit der Vorstellung eines
Lektiire-Prozesses verkniipft ist, sondern dal der Begriff der Prisenz selber sich dem
der Schrift inhirenten »Sog, Zug, Entzug, Verzug« verdankt.*® Im Gegensatz zu
einem reduzierten Verstdndnis von »>eigentlichen< Texten oder besser »>Biichern¢, in
denen diese Performativitit der Signifikanten in einen abgeschlossenen Bewegungs-
ablauf gebracht wird, bleibt die Energetik, die diesem reinen sprachlichen Ereignis
innewohnt, im Paratext virulent,

Genette verweist in einer Erldauterung zur Begriffschopfung >Paratext< auf das
Moment der Uneigentlichkeit hin, das das Bei-Werk von Texten auszeichnet und so
schwer beschreibbar macht: »Dieser Begriff ist hier in einem mehrdeutigen, ja sogar
heuchlerischen Sinn zu verstehen, wie er etwa in Adjektiven wie parafiskalisch oder
paramilitirisch zum Ausdruck kommt.«* Dagegen iibersetzt die in seiner Mono-
graphie zum Paratext verwendete Metapher der Schwelle (seuil) den indefiniten Cha-
rakter der Textmarginalie in ein konkretes Szenario des Ubergangs, welches der redu-
zierten Sichtweise entspricht, mit der die Paratexte liber ihre Relation zu einem
»eigentlichen< (inneren) Textkorpus definiert und nahezu ausschlieBlich iiber ihre
pragmatische, leserlenkende Funktion analysiert und klassifiziert werden.”

Im pointierten Gegensatz zu einer solchen Betrachtungsweise lieBe sich eine
genaue Analyse der tempordren Struktur von Paratexten nutzen, um eine grundsitz-
liche Qualitit von Texten (oder der Sprache) zum Ausdruck zu bringen, die die schon
von Hegel in Anschlag gebrachte Differenz zwischen der »Uneigentlichkeit< des Vor-
worts und der >Eigentlichkeit< der Abhandlung selbst aufzuldsen hilft. Es gilt, den
Fokus von der Art, wie die Leser durch den kontrollierten performativen Akt eines
Paratextes bewegt werden, auf die Performanz von Texten selbst zu lenken, auf die
letztendlich unkontrollierbaren Bewegungen, die sich zwischen den arbitriren Signi-
fikanten entfalten und die zu stindigen Aufschiiben Anlaf} geben:

Aber das einleitende Wort, das den Schirm aufzureien sucht, den das Buch selbst zwi-
schen dem Autor und dem Leser spannt, versteht sich nicht als ehrenwortliches Ver-
sprechen. Vorwort zu sein liegt schon im eigentlichen Wesen der Sprache; das Wesen
der Sprache besteht darin, in jedem Augenblick ihren Satz durch das Vorwort oder die
Erlduterung aufzultsen, das Gesagte zuriickzunehmen; das Wesen der Sprache besteht
darin, ohne Formlichkeit das neu zu sagen, was in dem unvermeidlichen Zeremoniell,
in dem sich das Gesagte gefillt, schon schlecht verstanden worden war.”!

die immer um das Problem kreisen, wie sich eine sich ereignende Zeit denken ldt. Vgl. Derrida
1993b, S. 9-48.
*® vgl. Hamacher 1978, S. 232-333.
" Genette 1993, S. 11 Fn.
3% vgl. Genette 1989 (im Original eben unter dem Titel Seuils erschienen).
Lévinas 1987, S. 33-34. Auch dieses Zitat, das dem Vorwort eines Buches entnommen ist, das sich
explizit mit dem Begriff der Totalitit und des inkommensurablen Anderen auseinandersetzt, diirfte
als Anspielung auf die »Vorrede« der Phinomenologie des Geistes zu verstehen sein. Ahnlich wie

&1



64 I. AD MARGINEM

Die Aufmerksamkeit fiir die Beschaffenheit der Marginalien eines Textes erlaubt es
also, sich ereignende Textbewegungen zu beschreiben, iiber die sich sprachliche Phi-
nomene wie Bedeutung, Bezeichnung und Manifestation iiberhaupt erst konstituieren,
die sich aber nicht in der Konstitution dieser Sprachfunktionen erschopfen, sondern
die sich sogar gegen diese Funktionen zu wenden drohen. Der Fokus auf diese grund-
legende Performativitdt von Sprache, die sich auf einer buchstiblichen, rhetorisch-
literarischen Ebene vollzieht, kehrt zunichst die géingige Metaphorik von Oberfldche
und Tiefe um, mit der Sprache und Schrift als Supplemente von Vorstellung und
Denken eingestuft werden konnten (es wird zu zeigen sein, dafl Kierkegaard genau
diese Verkehrung vollzieht, wenn er die rhetorischen Mittel, derer sich Hegel bedient
und die er aus den gezeigten Griinden bewufit zu verschleiern versucht, an die Text-
oberfliche holt’?). Die Vorstellung einer grundlegenden Textualitdt, also einer >Ur-
spriinglichkeit des Supplementss, stellt nicht nur deshalb eine Herausforderung an das
Denken dar, weil die Darstellung der spezifischen Temporalitidt von Texten erhebliche
Probleme bereitet, sondern weil die Erkenntnis iiber das Untersuchungsobjekt die
Kriterien der Re-Prisentation selbst aufzulosen droht. Sicherlich 146t sich der >Sinnc,
also das sprachliche Ereignis, das der singuldre Verlauf einer Signifikantenkette
darstellt, durch eine weitere Signifikantenkette bezeichnen, die allerdings ihrerseits
neuen Sinn stiften wird:

Mit anderen Worten: Ich sage nie den Sinn dessen, was ich sage. Dagegen kann ich
aber immer den Sinn dessen, was ich sage, zum Gegenstand eines anderen Satzes ma-
chen, dessen Sinn ich dann wiederum nicht sage. Ich trete folglich in eine endlose Re-
gression des Vorausgesetzten ein. Diese Regression zeugt gleichzeitig von der vol-
ligen Machtlosigkeit des Sprechenden und der vollkommenen Macht der Sprache:
Meine Unfihigkeit, den Sinn dessen zu sagen, was ich sage, zugleich etwas und dessen
Sinn zu sagen, aber auch die unbeschrinkte Macht der Sprache, iiber die Worte zu
sprechen.™

Das sprachliche Ereignis selbst entzieht sich also per se dem Zugriff einer aneignen-
den Reprisentation, die sich selbst erst {iber ein solches Ereignis konstituiert.

Zwar bemiiht sich Hegel — wie geschildert —, explizit auf die Genese von Bedeu-
tung Bezug zu nehmen. Doch der Versuch, diese Genese — das Werden des Wissens —
iiber ein ausgefeiltes autoreferentielles Konzept durch die Art der wissenschaftlichen
Ausfiihrung selbst zu reflektieren, hat seine Grenzen. Denn die selbstrekursive Auf-

dies hier fiir den Text Kierkegaards nachgewiesen werden sollte, versucht auch Lévinas die Oko-
nomie der Identititsphilosophie iiber eine Sprachreflexion zu hinterfragen, in der die nicht als
Vereinnahmung gedachte Bezugnahme auf den Anderen am Gebrauch der Darstellungsmittel
thematisiert wird: »Wir werden versuchen zu zeigen, dafl die Beziehung des Selben und des
Anderen — die wir so auBerordentlichen Bedingungen zu unterstellen scheinen — die Sprache ist.
Die Sprache realisiert in der Tat eine Beziehung von der Art, daB die Termini sich in dieser Bezie-
hung nicht gegenseitig begrenzen, sondern der Andere trotz der Beziehung zum Selben dem
Selben transzendent bleibt.« (Lévinas 1987, S. 44)

Zur Differenzierung dieser Textpraktik, die auf eine Ausstellung der irreduziblen Rhetorizitit von
Texten zielt, und den klassischen Formen der Rhetorik vgl. Wellbery 1990.

Deleuze 1993, S. 48.

52

33



3. Von Vorwortern (Hegel und Kierkegaard) 65

hebung der Performativitiat des Denkens in das systemische Denken selbst (eine sich
selbst setzende Setzung bzw. ein seine eigene Lesbarkeit konstituierender Text), die
die Metawissenschaft in Antwort auf die erkenntnistheoretischen Aporien Kants zu
leisten verspricht, zielt nicht nur an der >6ffnenden«< Selbstrekursivitét der >Sinn< pro-
duzierenden sprachlichen Mittel vorbei, sondern ist strukturell an die Vernachldssi-
gung dieser Performativitit der Signifikanten gekniipft. So lehnt sich die gesamte
Dynamik der Wissens-Reproduktion an die Form einer in sich geschlossenen Werk-
struktur an, die inhaltlich durch eine zielgerichtete und in sich geschlossene Teleo-
logie der Geistesgeschichte gespiegelt wird. Denn nur unter der Primisse, der Voraus-
Setzung, daf} die implizite Dynamik dieses Modells durch das Bild eines in sich ge-
schlossenen Kreislaufes, eines rahmenden Kontextes gebannt bleibt, kann jede ein-
zelne Bewegung — jedes Ereignis — der sich entwickelnden Darstellung und der darge-
stellten Entwicklung in Relation zum tibergreifenden Gesamtbild erfaBt und reprisen-
tiert werden: »[Das Wahre] ist das Werden seiner selbst, der Kreis, der sein Ende als
seinen Zweck voraussetzt und zum Anfange hat und nur durch die Ausfithrung und
sein Ende wirklich ist.« (HgW 3, 23)** DaB eine solche in sich geschlossene Struk-
tur, mit der Hegel nicht zuletzt seinen eigenen totalisierenden Blickpunkt als zeitlo-
sen (da stets aufgeschobenen) Fluchtpunkt einer historischen Entwicklung in Szene
zu setzen vermag, der Kontingenz von é&sthetischen und historischen Ereignissen
nicht gerecht wird, ist hiufig kritisiert worden.”® Wiihrend sich eine solche Kritik in
der Regel an der unverhiltnismafBigen Erfassung der reprisentierten Inhalte orientiert,
trifft Kierkegaards Kritik in Forord eher die grundlegende poetologische Konzeption
dieser Philosophie — also Hegels spezifische >Poetologie des Wissens< —, die in dem
reflektierten Versuch gipfelt, die literarisch-rhetorischen und medialen Grundlagen des
Wissens im Hinblick auf eine reprisentative Funktion zu instrumentalisieren und
gleichzeitig die dem Geist grundsitzlich duflerliche Eigendynamik dieses an den

** »Wir sind, von der Einleitung an, eingekreist.« (Derrida 1992, S. 44) — So formuliert Derrida die

Strategie dieser Hegelschen Rahmensetzungen um, der er ein weiteres inspirierendes > Vor-wort«
gewidmet hat. Vgl. Derrida 1995a, S. 11-68.

Hier kann nicht auf die entsprechende Diskussion in den Geschichtswissenschaften Bezug genom-
men werden. Grundlegend aber scheint mir der Vorwurf zu sein, da8 Hegel letztendlich nicht in
der Lage ist, die Kontingenz eines Ereignisses zu denken, auf die sein — eben dem Gedanken einer
grundlegenden Temporalitit verpflichtetes — Geschichtsmodell im Prinzip rekurriert. Da jedes
Ereignis schon mit einer antizipierenden Gewiheit in das pridsente und somit implizit zeitlose Bild
einer iibergreifenden Geschichtsschau eingebettet wird, wird die Herausforderung, die es auto-
matisch fiir den an einem teleologischen Modell orientierten Geschichtsdiskurs darstellt, von
vornherein entschirft. Vgl. Fineman 1989, S. 56-58 und S. 66-67 Fn; und in bezug auf Hegels
arbeitsaufwendige Konzeption einer Philosophiegeschichte (mit der entsprechenden Kritik von
Deleuze an der kontextuellen Entschirfung einzelner philosophischer Begriffe) Stingelin 2002.
Demgegeniiber stehen Interpretationen der Hegelschen Philosophie, welche die im System ange-
legten Widerspriiche aufzudecken versuchen, um zu zeigen, inwieweit Hegel selbst dessen
Unzuldnglichkeiten in einer negativen Dialektik zu reflektieren und in bewulit paradox angelegten
Argumentationsmodellen aufzuheben versuchte, die die einfache Differenz von >Ereignis< und
>Kontext<, »Kontingenz< und >Notwendigkeit«< iiberschreiten. Vgl. Zizek 1998, S. 93- 116 und S.
194-201.

55



66 I. AD MARGINEM

Buchstaben gebundenen, literarisch-rhetorischen Sprechens zu verleugnen und im
Hinblick auf die Manifestation eines Subjektes zu sistieren. Texttheoretisch formu-
liert, erkennt Kierkegaard, welche Schliisselrolle die hermeneutische Vorstellung
einer >gelungenen«< Lektiire in Hegels Philosophie einnimmt und versucht das identi-
titsphilosophische Denken genau an diesem wunden Punkt anzugreifen.

Um es deutlich zu machen: Der Rest, der sich dem Geistessubjekt entzieht, wel-
ches sich selbst aufzuheben und zu reprisentieren sucht, sind nicht die Buchstaben in
ihrer bloBen Materialitét: Also der Text, der bei einer »gescheiterten< Lektiire in lauter
dissoziierte Signifikanten zu zerfallen droht und nur mehr reine Druckerschwirze
offenbart. Diese Materialitit der Signifikanten stellt als das Andere des Geistes eine
fiir diesen Geist notwendige Negativitit dar: D.h., die materielle Bedingung der Mog-
lichkeit des BewubBtseins, »Gegenstand seines Selbst« zu werden.”® In diesem Sinne
kann die vermeintliche Uneigentlichkeit eines Vorwortes, das zu einer Dissoziation
von Schrift und der »Sache selbst< — also zu einem >toten Wissen« — fiihrt, iiber eine
Negation in die Hegelsche Systematik aufgehoben werden.

Der inkommensurable Rest dagegen, um den das Schreiben Kierkegaards kreist,
ist nicht die tote Materialitdt, sondern die aufgezeigte Theatralitiit der Schrift, mithin
die spezifische Konstitution von (para)textuellen Performanzen, auf der das Denken
von Differenz und Identitdt griindet. Die Einsicht in diese unhintergehbare, quasi
maschinelle”” Eigendynamik aller sprachlichen Medien ist gravierend, da sie sich der

*® Diese Einsicht, die zeigt, daB sich Hegels Schriften nicht einfach dekonstruieren lassen, macht

Werner Hamacher deutlich: »Die Schrift ist, lesbar und unlesbar zugleich, diejenige Form, in die
sich das absolute Wissen entldfit, die Form der absoluten Selbstverausgabung des Geistes und, zu-
gleich, diejenige, durch die er auf sich selbst zuriickkommt. Indem das System sich als Buch — als
sPhinomenologie<, >Logik<, >Enzyklopédie< etc. — in der Gestalt des sinnlichen Dieses und seiner
Restriktionen dem Zerfall iiberldft und in seiner Schrift unlesbar wird, hat es sich — als Rest, also
kaum, lesbar — die sicherste Affirmation seines Bestehens verschafft. Die Selbstverausgabung des
Geistes in der Schrift geht, durch das >kaum« ihrer Lesbarkeit vermittelt, in den Zirkel seiner uni-
versellen Reappropriation iiber. Die Schrift des absoluten Wissens wird von ihm fallen gelassen
und was an ihr allgemein ist, die Negativitiit ihres Selbstbezugs, aufgehoben. Der Fall der Aufhe-
bung in die Schrift und die Zeit ist, kaum gelesen, die Aufhebung des Falls ins unendliche Wissen.«
(Hamacher 1978, S. 246)

Schon an dieser Stelle sei auf die vielfaltigen Implikationen des Maschinenbegriffes verwiesen.
Bezeichnenderweise begriindet Hans Blumenberg die Notwendigkeit einer Metaphorologie just im
Riickgriff auf die Maschine. Dabei 148t sich die Differenz, die er zwischen dem industriellen Ver-
stindnis der Maschine und der alten Bedeutung des Begriffes aufmacht, welche eher dem
Theatervokabular entlehnt ist (deus ex machina), durchaus auf den metaphorologischen Wandel
von der Dampf- zur Schreib- oder besser Zeichen-Maschine beziehen, den ich in der Verwen-
dung des Begriffes hier und im folgenden in Anspruch nehmen werde: »Tritt uns z.B. in einem
historischen Text der Ausdruck machina (oder eine seiner Ableitungen: machine, macchina etc.)
entgegen, so ist es fir den modernen Interpreten sehr schwer, aus seiner Vorstellung von
>Maschine< auszusteigen und den sehr viel weniger spezifischen Vorstellungsgehalt des alten
Wortes anzueignen. [...] [S]ein libergreifender Bedeutungsgehalt geht auf ein komplexes, zweck-
gerichtetes, aber in seiner ZweckmiBigkeit nicht ohne weiteres durchsichtiges Gebilde, auch eine
Veranstaltung dieser Art: ein listiges Mandver, ein betriigerischer Trick, eine verbliiffende Wir-
kung.« (Blumenberg 1960, S. 70) Ausfiihrlich zum Maschinenbegriff mit Angaben zur umfang-
reichen Sekundirliteratur vgl. K.Miiller-Wille 2002.

51



3. Von Vorwortern (Hegel und Kierkegaard) 67

Authebung und dem dialektischen Denken selbst entziehen. Was wire, wenn nicht
der Geist die materielle Buchtstiblichkeit als das Andere durchwirkte, um sich in
dieser VerduBerlichung selbst darin aufzuheben, sondern wenn dieses inkommen-
surable AuBere umgekehrt an der Konstitution des Geistes beteiligt wiire?

Was wiire ein »Negatives<, das sich nicht aufheben liee? Und das, im ganzen genom-
men, als Negatives, aber ohne als solches zu erscheinen, ohne sich zu présentieren,
d.h. ohne im Dienst des Sinnes zu arbeiten, reiissieren wiirde? Das aber also ganz um-
sonst reiissieren wiirde?

Vielleicht ganz einfach eine Maschine, eine funktionierende Maschine. Eine Maschi-
ne, die in ihrem reinen Funktionieren definiert wire und nicht in ihrer finalen Zweck-
miBigkeit, in ihrem Sinn, ihrem Ertrag, ihrer Arbeit. [...]

Was Hegel, der aufhebende Interpret der ganzen Philosophiegeschichte, niemals zu
denken vermocht hat, ist eine funktionierende Maschine. Eine Maschine, die funktio-
nieren wiirde, ohne dabei von einer Ordnung der Wiederaneignung reguliert zu werden.
Insofern als es in sich einen Effekt des reinen Verlustes einschreibt, wire ein solches
Funktionieren undenkbar. Undenkbar wie ein Nicht-Denken, das durch kein Denken
aufzuheben wire, indem dieses es als sein eigenes Gegenteil, sein Anderes konstituiert.
Die Philosophie sihe in ihm zweifellos ein Nicht-Funktionieren, eine Nicht-Arbeit,
und sie wiirde dadurch das verfehlen, was in einer solchen Maschine eben doch lduft.
Von alleine. DrauBen.*®

Nicht von ungefihr gehort Kierkegaard zu den ersten Theoretikern, die explizit tber
das »gespenstische« Phdnomen von zutiefst >Geist<-losen Sprachmaschinen reflek-
tieren:

Aandlgsheden kan derfor til en vis Grad eie Aandens hele Gehalt, men vel at marke
ikke som Aand, men som Spggerie, Galimathias, Phrase o. s. v. Den kan eie Sandhe-
den, men vel at marke ikke som Sandhed, men som Rygte og Kjellingesladder. Dette er
®sthetisk seet det dybe Comiske i Aandlgsheden, noget man i Almindelighed ikke er
opmerksom paa, fordi Fremstilleren selv er mere eller mindre usikker paa Aand. Naar
derfor Aandlgsheden skal fremstilles, legger man den gjerne slet og ret Passiar i Mun-
den, fordi man ikke har Mod til at lade den bruge de samme Ord, man selv bruger. Dette
er Usikkerhed. Aandlgsheden kan sige aldeles det samme som den rigeste Aand har
sagt, kun siger den det ikke i Kraft af Aand. Som aandlgs bestemmet er Mennesket ble-
vet en Talemaskine, og der er intet til Hinder for at han kan lere ligesaa godt en philo-
sophisk Ramse som en Troesbekjendelse og et politisk Recitativ udenad. (SKS 4, 397-
398)*

58
59

Derrida 1988, S. 117-118 (aus »Der Schacht und die Pyramide«).

»Die Geistlosigkeit kann daher bis zu einem gewissen Grad den ganzen Gehalt des Geistes besit-
zen, aber wohlgemerkt nicht als Geist, sondern als Spuk, Galimathias, Phrase, u.s.w. Sie kann die
Wahrheit besitzen, aber wohlgemerkt nicht als Wahrheit, sondern als Geriicht und Weiberklatsch.
Asthetisch betrachtet ist dies das zutiefst Komische an der Geistlosigkeit, etwas, worauf man in der
Regel nicht achtet, da der Darsteller sich selbst des Geistes mehr oder weniger unsicher ist. Wenn
die Geistlosigkeit dargestellt werden soll, legt man ihr deshalb gerne recht und schlecht Gerede in
den Mund, weil man nicht den Mut besitzt, sie die gleichen Worter benutzen zu lassen, die man
selbst benutzt. Dies ist Unsicherheit. Die Geistlosigkeit kann genau das gleiche sagen, was der
vermogendste Geist gesagt hat, nur sagt sie es nicht kraft des Geistes. Als geistlos bestimmt ist der
Mensch eine Sprechmaschine geworden, und es besteht iiberhaupt kein Hindernis, dal er genauso



68 1. AD MARGINEM

In Forord wird Kierkegaard genau auf diesen Fremdgebrauch der Sprache zuriick-
greifen, der in Begrebet Angst gleichermaflen angst- wie humorvoll reflektiert wird.
Ein Hegelianisch geprégter Diskurs wird in diesem Sinne als gespenstische »Tale-
maskine« inszeniert, die eine vergeudende sprachliche Produktivitit entfaltet. Es
handelt sich um eine geistlose Sprachmaschinerie, welche die Bedingung der Mog-
lichkeit der Hegelianischen Dialektik darstellt, diese aber gleichzeitig auch von innen
her wieder aufsprengt. Weit von einer vermeintlich >existentialistischen< Kritik ent-
fernt, in der die Autonomie und Freiheit eines einzelnen Subjektes gegeniiber dem
systematischen Denken verteidigt wird, lehnt sich Kierkegaard in seinem Selbstver-
stindnis als >Schrift-Steller< gegen das gleichermalen priformierte wie priformie-
rende Konzept einer >vermittelten Unmittelbarkeit< auf, mit dem die latente und in-
kommensurable Ereignishaftigkeit von Texten, auf denen das Denken basiert, von
vornherein reguliert und auf eine Funktion festgelegt wird.”

Mit dem Vorwort greift Kierkegaard genau die Stelle auf, an dem die Antinomien
der Heglianischen Philosophie offensichtlich werden (der Ort, an dem sich aus einer
texttheoretischen Sicht iiberhaupt etwas im Hegelschen Diskurs ereignet).”’ Denn
der Paratext ist der prekire Ort eines Diskurses, der in einer selbstrekursiven Bewe-
gung die ZweckmibBigkeit der eigenen Darstellungsmittel liber das Endresultat des
Diskurses zu bestitigen sucht. Bei einem solchen Denken, das sich sozusagen im
ProzeB des Denkens selbst schon selbstreflexiv iiberholt haben muf3, wird die Frage
nach dem Beginn der Darstellung unweigerlich zu einem zentralen Problem. Hegel
versucht, diese Problematik {iber die in sich gespaltene Schreibweise seiner »Vor-
rede« zu losen. Einerseits wird der Rahmen der Phdnomenologie gesetzt, der es Hegel
erlauben wird, die einzelnen dialektischen Bewegungen von Beginn an in bezug zur
abschliefende Totalitit des Textes und die Instanz des Geistes als Aussagesubjekt in
Szene zu setzen, andererseits aber versucht er mit der Kritik an den »Vorreden« bzw.
der aufhebenden Negation ihrer indirekten Darstellungsweise, die Notwendigkeit einer

gut eine philosophische Formel [ramse auch Kinderreim] wie ein Glaubensbekenntnis oder einen
politischen Vortrag auswendiglernen kann.« Dall das Problem der >geistlosen< Rede auch in der
zeitgendssischen Literatur reflektiert wurde, zeigen Bettine Menkes Ausfithrungen zur Reflexion
des »gespenstischen«< Echos (der >gedoubelten< Stimme) in der Literatur um 1800. Hier werden mit
Athanasius Kirchers Hall-Maschinen auch konkrete Beispiele fiir Sprachmaschinen genannt, auf
die Kierkegaard mit seiner Metapher anspielen konnte (wenngleich der Riickgriff auf Wolfgang
von Kempelens Sprachmaschine in diesem Zusammenhang plausibler erscheint). Vgl. Menke
2002.

Zur entsprechenden Kritik der Priformation in einem texttheoretischen Zusammenhang vgl.
Derrida 1976, S. 40-41 (aus »Kraft und Bedeutung«). Hier wird der Begriff (ebenfalls mit Bezug
auf die Phéinomenologie des Geistes) als Kritik an der Mechanik struktureller Textmodelle formu-
liert. Gegen diese Modelle versucht Derrida ein Textverstindnis zu entwickeln, das nicht mit dem
Gegensatz von einer auf das Signifikat fixierten Mechanik (Form, Raum und Quantitit) und einer
am Signifikanten orientierten Energetik (Kraft, Dauer und Qualitit) operiert, sondern ganz im
Gegenteil versucht, diesen Gegensatz zu dekonstruieren. Vgl. Derrida 1976, S. 36.

Zum Problem der Anfangssetzung bei Hegel vgl. Koschorke 2002. Mit Hilfe dieses Aufsatzes, der
isthetische Problematiken und Paradoxien nicht in einem AuBerhalb sondern innerhalb systemi-
scher Theorien zu verorten sucht, liefe sich die eigentliche Provokation von Forord gut erldutern.

60

61



3. Von Vorwortern (Hegel und Kierkegaard) 69

solchen Setzung zu verschleiern. In der Vorrede 148t sich Hegel so auf eine bewuf3t in
Kauf genommene Oszillation zwischen der von Lévinas beschriebenen Ereignis-
haftigkeit eines sich selbst im Aufschub befindlichen >Vor-Wortes< und den von
Genette ins Zentrum geriickten Strategien des Versprechens, der Priformation und
kontextuellen Rahmung ein, die in der Abhandlung selbst den Eindruck eines solchen
uneigentlichen Sprechens aufheben und sprachliche Ereignisse dieser Art sistieren
sollen. Die spezifische Energetik dieser »>eigentlich/uneigentlichen< Sprechweise
bildet iiberhaupt erst die Grundlage dafiir, die strukturelle Differenz zwischen eigent-
lichem und uneigentlichem Sprechen als Gegensatz zu markieren.”” Als in sich ge-
spaltene Schreibweise aber erlangt die »Vorrede« fiir einen Autor Bedeutung, der
Philosophie im Gegensatz zu Hegel als sprachtheoretische Reflexion iiber die Tech-
niken indirekter Mitteilung zu betreiben versucht.

Bezeichnenderweise bringt Kierkegaard seine sprachtheoretische Kritik an den
Verfahrensweisen der Identitédtsphilosophie nur indirekt zum Ausdruck. D.h., er ver-
meidet es, eine iibergeordnete Position einzunehmen, die das Inkommensurable —
also die grundlegende ereignishafte Performativitit oder besser (um einen treffenden
Ausdruck Werner Hamacher zu verwenden) Afformativitit®® des eigenen Sprechens —

%% Hier folge ich Derrida, der dem Problem von Hegels zirkulirem Duktus und den entsprechenden

»intro-reduzierenden« Techniken am Beispiel des Anfangs in den Vorlesungen iiber die Asthetik
nachgegangen ist. Dabei geht er auf das Problem der »>Selbstbestimmung« und >Voraussetzung<
eines Diskurses ein, der selbst von diskursiven Resultaten (wie etwa in der Asthetik und der Philo-
sophie) handelt. Vgl. Derrida 1992, S. 42-46. Folgt man dagegen Zizeks Interpretation, dergemif
Hegel das Paradoxon eines notwendigen Uberschusses, eines nie aufgehenden Restes durchaus
mitreflektiert hat, dann konnte man konkret auf die Paratexte in den einzelnen Abhandlungen
verweisen, in denen dieses Problem mit der ausfiihrlichen Thematisierung der notwendigen
Mangelhaftigkeit eines Vorwortes (der sich selbst negierenden Setzung eines Rahmens) offenge-
legt wird. So 1Bt sich die folgende Passage aus Zizeks Die Nacht der Welt auf die Funktion des
»Vorwortes« in der Phdnomenologie beziehen: »Um die »Negation der Negation< vollstindig zu
machen, sei noch hinzugefiigt, daB die >Negation der Negation< genau dieser Punkt einer Wende,
einer Umkebhr ist, in der die Unmdéglichkeit der Reprisentation in die Reprisentation der Unmog-
lichkeit umschlégt, in der der Mangel der Einschreibung sich in der Einschreibung des Mangels
»positiviert<. Damit 148t sich genau bestimmen, wann sich eine Struktur >subjektiviert< Wenn es
ndmlich unter ihren Elementen >zumindest eins< gibt, das gerade als Teil dieser Struktur die kon-
stitutive Unmoglichkeit >positiviert¢, die diese Struktur gliedert, ein Element also, das in seiner
Positivitit selbst die >Positivierung des Leerenc ist.« (Zizek 1998, S. 104-105)

Zum Begriff der Afformanz vgl. die eng an Benjamins Sprach- und Gewalttheoriec angelehnten
Uberlegungen von Werner Hamacher: »Es wurde angedeutet, daB die Begriffsreihe »Afforma-
tions, »Afformanz«, >afformativ< in Kontrast zu >Performation¢, >Performanz< und >performativs;
»afformatives Ereignis< in Kontrast zu >performativer Akt< gebildet ist — wobei mitzuverstehen ist,
daBl Afformative keine Untergruppe der Performativa bilden. Vielmehr ist afformative, also reine
Gewalt die >Bedingung« jeder instrumentellen, jeder performativen, Gewalt und zugleich dieje-
nige, die deren Erfolg prinzipiell suspendiert. Sowenig Afformative aber zur Gruppe der Akte —
also der Setzungs- oder Stiftungsoperationen — gehdren, erdffnen sie sich doch niemals einfach
auBerhalb der Aktsphire und ohne Bezichung zu ihr. Dal} sie etwas geschehen lassen, ohne daf
sie es geschehen machen, heifit immer zweierlei: nimlich daf sie es in den Bereich der Setzungen
eintreten lassen, unter dessen Diktat sie selber nicht stehen, und daB nicht sie selbst es sind, die sich
in diesem Bezirk zeigen [...] / Afformativ ist nicht aformativ, nicht die Negation des Formativen;
Afformanz >ist< das selber formlose Ereignis der Formierung, dem alle Formen und alle performati-

63



70 I. AD MARGINEM

durch eine entsprechende metasprachliche Potenzierung reflexiv zu erfassen und zu
sistieren versucht. Ein solches Bemiihen bliebe nicht nur vergeblich, es bliebe letzt-
endlich den grundlegenden Postulaten der Hegelschen Philosophie, dem Postulat des
Denkens als Akkumulation, einer fortdauernden Aneignung von Sinn, verpflichtet.
Im Gegenteil geht Kierkegaard in seiner Satire ironisch auf alle Versuche ein, das
systemische Denken Hegels nochmals systemisch zu tiberbieten:

Den hegelske Philosophie har nu blomstret i flere Aar her hjemme. Naar nu denne Phi-
losophie efter at have forklaret Alt, gjgr et Skridt videre og forklarer sig selv, hvilken
skjgn Udsigt. (SKS 4, 516)*

Hegel har vidst at redigere hele den nyere Philosophie saaledes, at det seer ud som af-
sluttede han Alt, og alt Foregaaende tenderede til ham. En Anden giver nu en lignende
Fremstilling, en Fremstilling der paa et Haar er uadskillelig fra Hegels, der altsaa paa
ethvert Punkt er gjennemtrengt af denne finale Tanke, og derpaa tilfgier man en Slut-
nings Paragraph, i hvilken man bevidner, at man er kommen ud over Hegel. (SKS 4,
517-518)%

Mit der Satire auf Vorworter, die reine > Vor-Worter< bleiben, beschrénkt sich der Text
jedoch nicht nur auf eine Perversion, eine Umkrempelung der entsprechenden philo-
sophischen Diskurse. Die auf sprachlicher und geistiger Transparenz beharrenden
Redensweisen werden zwar im doppelten Sinne des Wortes vorgefiihrt, um in der
Mimikry zu zeigen, daB auch die Verfahren der zeitgendssischen Philosophie auf eine
historisch definierbare rhetorische Praxis — eine spezifische textuelle Maschinerie —
rekurrieren. Wichtiger aber als diese ironischen Strategien, die womoglich dazu
benutzt werden konnten, eine vermeintliche Opposition zwischen dem Denksystem
Hegels und demjenigen Kierkegaards zu formulieren, ist die Herausforderung, die die
Publikation von acht Vorwortern als ein Buch an das Denken darstellt. Die damit
aufgeworfene Frage nach der Eigentlichkeit von Paratexten erdffnet ndmlich eine im-
plikationsreiche Reflexion iiber die spezifische Temporalitit sowie die (Un)Les-
barkeit von Texten im allgemeinen.

Aus einer philosophisch-strategischen Perspektive lieBe sich der Gegensatz zwi-
schen den beiden performativen Konzepten so beschreiben: Obwohl Hegel die Auto-
nomie des Subjektes iliber das Konzept einer schon vorgéngig denkenden Substanz
des Geistes — ein historisches »Es (Ding), das denkt«®® — in Frage stellt, gewinnt er

ven Akte ausgesetzt bleiben.« (Hamacher 1994, S. 359-360)

»Die Hegelsche Philosophie hat nun mehrere Jahre hier bei uns zu Hause gebliiht. Wenn nun diese
Philosophie, nachdem sie Alles erklirt hat, einen Schritt weiter geht und sich selbst erkldrt, welch
eine schone Aussicht.«

»Hegel hat es verstanden, die gesamte neuere Philosophie so zu redigieren, dall es scheint, als ob
er Alles abschlieBen wiirde, und als ob alles Vorhergehende zu ihm hin tendieren wiirde. Ein
Anderer liefert nun eine #hnliche Darstellung, eine Darstellung, die um ein Haar der Hegels
gleicht, die also an jedem Punkt von diesem finalen Gedanken durchdrungen ist, und daran fiigt
man einen End-Paragraphen, in dem man bezeugt, dal man tiber Hegel hinaus gekommen ist.«
Vgl. Zizeks Versuch, den deutschen Idealismus mit Lacan (und vice versa) zu lesen. Vgl. Zizek
1998.

64

65

66



3. Von Vorwortern (Hegel und Kierkegaard) 71

die Souverdnitit iiber die Vorstellung des Geistes als eine sich manifestierende Sub-
jektivitét zuriick, zumal die postulierte Teleologie in den Zustand eines sich selbst zu
BewufBtsein kommenden Bewufitseins miindet, welches die gesamte Phianomenologie
des Geistes von deren Abschluf} her iiberschauen und représentieren kann. Kierkegaard
dagegen versucht, den Ort des Denkens konkreter in einer unhintergehbaren Ereignis-
haftigkeit von Texten (den Produktionsmitteln) selbst zu lokalisieren: Ein Anderes,
das nicht als Gefihrdung oder Negation des eigenen Denkens gedacht wird, sondemn
das dieses mitbegriindet und somit nicht iiber eine negative Dialektik in der Oko-
nomie der Reprisentation aufgehoben werden kann. Kierkegaard bewegt sich auf eine
Sprachreflexion zu, die Walter Benjamin mit seiner (ebenfalls gegen Hegel
gerichteten) Kritik an der »Mittelbarkeit aller Mitteilung« bzw. an der Vorstellung
des »Wortes als Mittel« auf den Punkt bringen wird:®’

Was teilt Sprache mit? Sie teilt das ihr entsprechende geistige Wesen mit. Es ist fun-
damental zu wissen, daBl dieses geistige Wesen sich in der Sprache mitteilt und nicht
durch die Sprache. Es gibt also keinen Sprecher der Sprachen, wenn man damit den
meint, der durch diese Sprachen sich mitteilt. Das geistige Wesen teilt sich in und
nicht durch eine Sprache mit — d.h.: es ist nicht von auflen gleich dem sprachlichen
Wesen. Das geistige Wesen ist mit dem sprachlichen identisch, nur sofern es mitteil-
bar ist. [...]

Nicht, was an einem geistigen Wesen mitteilbar ist, erscheint am klarsten in der Spra-
che, wie noch eben im Ubergange gesagt wurde, sondern dieses Mitteilbare ist unmit-
telbar die Sprache selbst. Oder: die Sprache eines geistigen Wesens ist unmittelbar das-
jenige, was an ihm mitteilbar ist. Was an einem geistigen Wesen mitteilbar ist, in dem
teilt es sich mit; d.h.: jede Sprache teilt sich selbst mit. Oder genauer: jede Sprache
teilt sich in sich selbst mit, sie ist im reinsten Sinne das >Medium« der Mitteilung. Das
Mediale, das ist die Unmittelbarkeit aller geistigen Mitteilung, ist das Grundproblem
der Sprachtheorie, und wenn man diese Unmittelbarkeit magisch nennen will, so ist
das Urproblem der Sprache ihre Magie. Zugleich deutet das Wort von der Magie der
Sprache auf ein anderes: auf ihre Unendlichkeit. Sie ist durch die Unmittelbarkeit be-
dingt. Denn gerade, weil durch die Sprache sich nichts mitteilt, kann, was in der Spra-
che sich mitteilt, nicht von auflen beschrinkt oder gemessen werden, und darum wohnt
jeder Sprache ihre inkommensurable einziggeartete Unendlichkeit inne. Ihr sprachli-
ches Wesen, nicht ihre verbalen Inhalte bezeichnen ihre Grenze.*®

Geht man davon aus, da} Kierkegaard tatséchlich zu der Einsicht gekommen ist, daf}
es keinen Sprecher der Sprachen gibt, dann verwundert es nicht, dal} er sich selbst
keiner Souverinitiit zu versichern versucht, sondern sich auf die ortlosen Praktiken
des Uberlistens konzentriert, die es ihm u.a. erlauben, in den sprachlichen Ordnungs-
systemen etwa der Identitétsphilosophie zu wildern. Mit Michel de Certeau liee sich
Kierkegaards Vorgehen also als Taktik beschreiben, die als ein Kalkiil definiert wird,
»das nicht mit etwas Eigenem rechnen kann und somit auch nicht mit einer Grenze,
die das Andere als eine sichtbare Totalitéit abtrennt. Die Taktik hat nur den Ort des

67

Vgl. Benjamin 1988, S. 9-26 (»Uber Sprache iiberhaupt und iiber die Sprache des Menschen«).
Benjamin 1988, S. 10-11.

68



72 I. AD MARGINEM

Anderen«.”” Unnétig darauf zu verweisen, daB die Einsicht in die ortlose Schreib-
weise Kierkegaards das Bild des existentialistischen Vordenkers in Frage stellt, der die
Autonomie und Freiheit des einzelnen Subjektes gegeniiber einem systemischen
Denken zu verteidigen sucht, das auf die Konstruktion historischer Notwendigkeiten
abzielt. Kierkegaard ist mit der Dialektik Hegels vertraut genug, um zu durch-
schauen, daB sich eine solche Negation des systemischen Denkens als naive Differenz
von Freiheit und Notwendigkeit in diesem Denken aufheben 14Bt.” Deshalb wird die
Inkommensurabilitit des Ereignisses nicht mit dem unvordenklichen, authentischen
Sein eines freien Subjektes gleichgesetzt, sondern mit einer an vorgegebenen Regeln
orientierten Schreibpraxis, die das System von innen her zu pervertieren versucht,
indem sie die Texte, welche die totalitiren Kontexte entwerfen, selbst in Bewegung
versetzt und verschiebt.

Poetologisch lieBe sich die Alternative zwischen den beiden philosophisch-litera-
risch ausgerichteten Vorgehensweisen dagegen so formulieren: Wihrend Hegel ver-
sucht, die dialektischen Bewegungen des Denkens im Ablauf der historischen Er-
scheinungsformen des Geistes unmittelbar zu simulieren,”' bedient sich Kierkegaard
der indirekten Mittel der Dissimulation — der bewuBt vorgefiihrten Verstellung, Ver-
kleidung und Maskierung —, mit der nicht zuletzt die verborgenen Techniken der
Hegelianischen Inszenierung aufgedeckt werden. Die am Eigentum orientierte Repra-
sentations6konomie wird genau iiber jene Mittel ausgehebelt, derer sie sich selbst
bedient. Das Verfahren ist keineswegs rein destruktiv. Vielmehr werden die eskamo-
tierenden Bewegungen des Verbergens, Verstellens und des Verfiihrens als unmittel-
bare Bewegungen der Zeichentriger produktiv und lustbetont genutzt:”

Kierkegaard und Nietzsche gehoren zu denjenigen, die die Philosophie um neue Aus-
drucksmittel bereichern. [...] Was nun in ihrem gesamten Werk verhandelt wird, ist die
Bewegung. Hegel werfen sie vor, bei der falschen Bewegung, bei der abstrakten logi-
schen Bewegung, d.h. bei der >»Vermittlung< stehenzubleiben. [...] Es geniigt ihnen
folglich nicht, blof} eine neue Reprisentation der Bewegung vorzulegen; die Reprisen-
tation ist bereits Vermittlung. Es handelt sich im Gegenteil darum, im Werk eine Bewe-
gung zu erzeugen, die den Geist aulerhalb jeglicher Reprisentation zu erregen vermag;
es handelt sich darum, aus der Bewegung selbst — und ohne Zwischenschritt — ein Werk
zu machen; die mittelbaren Repridsentationen durch direkte Zeichen zu ersetzen,
Schwingungen, Rotationen, Drehungen, Gravitationen, Tidnze und Spriinge auszuden-
ken, die den Geist direkt treffen. Dies ist die Idee eines Theatermanns, eines Regisseurs
— seiner Zeit voraus. Gerade in diesem Sinne beginnt mit Kierkegaard und Nietzsche
etwas vollig Neues. Sie reflektieren iiber das Theater nicht in Hegelscher Manier. Sie

" de Certeau 1988, S. 23.

" Vgl. dazu Zizeks »>geistreiche< Hegellektiire, der in seiner Argumentation allerdings ausgerechnet
auf das Bild von Kierkegaard als naivem Hegelkritiker zuriickgreift. Vgl. Zizek 1998, S. 194-196.
Eine kompakte Darstellung der Dramentheorie Hegels liefert Hans-Thies Lehmann, der auch auf
das entsprechende Performanz-Modell Hegels eingeht. Vgl. H.-T.Lehmann 1999, S. 64-71.
Natiirlich kommt der Text selbst auch in diesem theoretischen Zusammenhang viel zu kurz. So
bliebe neben einer konkreten rhetorischen Analyse etwa zu untersuchen, welche konkreten Ef-
fekte die Reihung der acht Vorwdrter nach sich zieht.

71

72



3. Von Vorwortern (Hegel und Kierkegaard) 73

betreiben nicht linger philosophisches Theater. Sie erfinden in der Philosophie ein
unglaubliches Aquivalent zum Theater und begriinden damit jenes Theater der Zukunft
und gleichzeitig eine neue Philosophie.”

Und noch einmal Deleuze, der den — bezeichnenderweise an der Theatralitit und Rhe-
torizitit von epischen Texten entwickelten — Zusammenhang zwischen neuem
Theater und neuer Philosophie treffend auf den Punkt bringt:

Das Theater ist die reale Bewegung und aus allen Kiinsten, die es verwendet, gewinnt es
die reale Bewegung. [...] Hegel wird als derjenige angeprangert, der an die Stelle der
Bewegung der Physis und der Psyche eine Bewegung des abstrakten Begriffs vorfiihrt.
Hegel ersetzt das wahre Verhiltnis zwischen Singulidrem und Universalem in der Idee
durch das abstrakte Verhiltnis zwischen dem Besonderem und dem Begriff tiberhaupt. Er
bleibt also beim Reflexionselement der »Reprisentation<, bei der bloBen Allgemein-
heit stehen. Er reprisentiert Begriff, anstatt die Ideen zu dramatisieren: Er macht ein
falsches Theater, ein falsches Drama, eine falsche Bewegung. Man muf} erkennen, wie
Hegel das Unmittelbare entstellt und verfilscht, um auf diesem Unverstindnis seine
Dialektik zu begriinden und die Vermittlung in eine Bewegung einzufiihren, die nurmehr
die seines eigenen Denkens und der Allgemeinheiten dieses Denkens ist.”*

3.4. Die Geschichte des Paratextes — Ein literaturhistorisches Paradoxon?

Angesichts der Implikationen der sprach- bzw. texttheoretisch fundierten Argumen-
tation gewinnt die Anspielung auf literaturhistorische Praktiken, mit der der Text
Kierkegaards anhebt, eine ganz andere Dimension: »Der er i Videnskaben gjort saare
Meget for at ordne Literaturen og anvise hver enkelt Forfatters Skrift sin Plads 1
Samtiden, og Samtidens i Sleegtens.« (SKS 4, 467)"

73

74
75

Deleuze 1997, S. 24. Um was fiir eine Dramatik es sich bei diesem Theater der Zukunft wahr-
scheinlich handeln wird, zeigt Derrida, indem er die komddiantische Erkenntnis von Batailles’
Hegel-Lektiire zusammenzufassen versucht: »Licherlich ist die Unterwerfung unter die Evidenz
des Sinns, unter die Macht dieses Imperativs: dafl es Sinn gibt, dal nichts endgiiltig durch den Tod
verlorengeht, dafl dieser sogar die Bedeutung der »abstrakten Negation« erhilt, und dafl die Arbeit,
die durch Aufschiebung des Genusses dem Einsatz Sinn, Ernst und Wahrheit verleiht, immer mog-
lich sei. Diese Unterwerfung ist das Wesen und das Element der Philosophie, der Onto-Logik
Hegels.« (Derrida 1976, S. 389; aus »Von der beschrinkten zur allgemeinen Okonomie«) Zu
fragen bliebe, ob Deleuze aus einer literaturhistorischen Perspektive wirklich Recht hat, wenn er
im Anschluf} an die zitierte Passage behauptet, »dall zumindest vom Standpunkt des Theaters aus
nichts dergleichen realisiert wird; weder Kopenhagen um 1840 [...] noch Bayreuth und der Bruch
mit Wagner stellten giinstige Bedingungen dar.« Wenn Samuel Weber zu Recht auf die Funktion
des Konigstiadter Theaters in Gjentagelsen aufmerksam machen kann (vgl. Weber 1997a), dann
sei auch ein Blick nach Kopenhagen erlaubt. Denn dort bieten kurioserweise gerade die beliebten
Vaudevilles des in Forord persiflierten Hegelianers Johan Ludvig Heiberg Anschauungsmaterial
fiir die Realisierung eines Theaters der Zukunft. Eine entsprechende Untersuchung der vielver-
sprechenden Widerspriichlichkeiten in dessen theoretischer Theaterkonzeption steht m.E. noch
aus.

Deleuze 1997, S. 26.

»Es ist in der Wissenschaft so viel veranstaltet worden, um die Literatur zu ordnen und der Schrift
jedes einzelnen Autors ihren Platz in der Gegenwart zuzuweisen, und der Gegenwart einen in der
des [Menschen]Geschlechtes« Vollstindiges Zitat siche Anm. 9.



74 I. AD MARGINEM

Die Ironie impliziert keineswegs eine pauschale Negation der wissenschaftlichen
Erfassung literaturhistorischer Verldufe, sondern deutet — gemaBl der aufgezeigten
metawissenschaftlichen Intentionen der gesamten Argumentation — eine kritische
Reflexion der Bedingungen der Moglichkeit von Literaturgeschichtsschreibung und
Literaturwissenschaft an, welche sich offensichtlich schon gegen Mitte des 19. Jahr-
hunderts am besten mit Hegel auf den Punkt bringen lassen.”® Dies gilt zunéchst fiir
die Einbettung der Literaturwissenschaft in das grundlegende Konzept einer Geistes-
geschichte, die noch ganz und gar von der transzendentalphilosophischen Konzeption
eines subjektiven BewuBtseins geprégt ist. Auch wenn man sich schon gegen Ende
des Jahrhunderts darum bemiiht, sich von den spekulativen Grundlagen der Hegelia-
nischen Historiographie zu 16sen, so lebt sein Konzept eines sich in seiner Entiulle-
rung zu BewuBtsein kommenden Geistes alleine in der Verwendung der Begriffe wie
»Ursprunge, >Tradition¢, >Einflufl<, >Mentalitdt< und >Entwicklung« fort, die alle auf
die Vorstellung einer Kontinuitit des Werdens und einer entsprechenden linearen
Zeitauffassung zuriickgreifen.”’ Nicht nur die Ordnung des Textmaterials, auch der
Umgang mit den Texten selbst scheint bis weit in das 20. Jahrhundert von Voraus-
setzungen geprigt zu sein, deren Wurzeln im spéten 18. bzw. frithen 19. Jahrhundert
liegen. Dabei ist nicht nur an die Verwendung der regulierenden Begriffe von »>Autor-
schaft< und >Werk< zu denken, sondern an die mit diesen Begriffen verkniipften zei-
chentheoretischen Reflexionen bzw. Prisuppositionen, die maBgebliche Vorgaben
liefern, wie iiber Texte geredet und was iiber Texte gesagt werden kann.”®

Daraus resultiert ein grundlegendes Problem: Wenn in Forord die zentralen Lek-
tiire- und Zeichenkonzepte, mit denen die Hegelianische Geschichtsphilosophie ope-
riert, auf die Textoberfldche und somit in wirkliche Bewegung gebracht werden, wie
1aBt sich der Text dann selbst in eine Literaturgeschichte integrieren, die ihrerseits
noch diesen Konzepten verpflichtet ist? Mit dem Hinweis auf die Literaturhistorie
scheint Kierkegaard somit selbst auf die Schwierigkeiten hinzuweisen, die der Text
seinen zukiinftigen Interpreten bereiten wird. Das Incipit von Forord bestitigt somit
indirekt die Vermutung Paul de Mans, dal} sich >romantische Texte« iiberhaupt nicht
historisch erfassen lassen:

Es konnte sein, daf} die sogenannten Romantiker der Untergrabung der absoluten Auto-
ritit dieses [genetischen] Systems nidhergekommen sind als wir. Wiire dies der Fall,
mochte man gern wissen, welche Art von Historiographie dem Phinomen der Roman-
tik gerecht werden koénnte, da ja dann die Romantik (ihrerseits ein Periodenbegriff) die
Bewegung wire, die das genetische Prinzip, das zwangsldufig jeglichem historischen
Erziéhlen zugrunde liegt, bestritte. Die endgiiltige Probe oder der »Beweis« fiir die Tat-
sache, daf die Romantik das genetische Schema der Geschichte in Frage stellt, wire
folglich die Unméglichkeit, eine Geschichte der Romantik zu schreiben.”

* zur entsprechenden Entwicklung in Schweden vgl. Kap. 5.

""" Vgl. Foucault 1981, S. 33-38.
7 Vgl. Foucault 1988, S. 7-31 (»Was ist ein Autor?«).

" de Man 1988, S. 121 (aus »Genese und Genealogie (Nietzsche)«).



3. Von Vorwortern (Hegel und Kierkegaard) 75

Auch wenn diese — ihrerseits rund zwei Jahrzehnte zuriickliegende — Frage de Mans
eine zentrale methodologische Problemstellung meiner Arbeit beriihrt, erscheint die
vorgeschlagene einfache Option, entweder eine Hegelianische oder gar keine Ge-
schichte der Romantik zu schreiben, unangemessen. Obwohl die Bewertung der im
Konjunktiv vorgetragenen Konklusion im Zitat bewult offengelassen wird, deutet
die Ausklammerung der Text/Kontext-Problematik, welche mit der Feststellung einer
unmoglichen Literaturgeschichtsschreibung implizit vollzogen wird, m.E. auf ein
grundlegendes methodisches Manko dekonstruktivistischer Lektiireverfahren hin.
Trotz oder gerade aufgrund des hohen Abstraktionsniveaus, mit dem die verwickelten
performativen Selbstwiderspriiche isoliert betrachteter Texte beschreibbar gemacht
werden konnen, verfehlt die Dekonstruktion den eigenen Anspruch, der (eben auch
historisch begriindeten) Alteritét dieser Texte gerecht zu werden.

Entgegen den von Paul de Man unterbreiteten Optionen erscheint Kierkegaards
Vorschlag, Literaturgeschichte bewuBt als Geschichte der marginalen bzw. margi-
nalisierten Textgattung »Vorwort« zu betreiben, ungleich raffinierter.

Zunichst kommt der Ansatz dem dekonstruktiven Textverstindnis Paul de Mans
entgegen. Ich habe versucht zu zeigen, dal die Analyse von Paratexten bzw. der Para-
Textualitdt dazu zwingt, sich kritisch mit den textuellen Pridsuppositionen auseinan-
derzusetzen, die auch den literaturhistorischen Metanarrationen zugrunde liegen (so
wird beispielsweise die organizistische Vorstellung einer Teil-Ganzes-Relation, durch
die Aufmerksamkeit fiir diejenigen Phinomene untergraben, iiber den sich der Orga-
nismus {iberhaupt erst konstituiert; die Vorstellung einer linearen Temporalitdt wird
durch »sprunghafte« Zeitstrukturen der Nachtriiglichkeit in Frage gestellt; die Vorstel-
lung eines Ursprungs wird durch die Problematisierung von Textanfingen hinter-
fragt). Wenn die Lektiire von Paratexten solchermalen in die Analyse der komplexen
textuellen Bewegungen miindet, auf die sich die diversen historischen Versuche tex-
tueller Rahmung griinden, dann wird die anvisierte Literaturgeschichte als Geschichte
des Paratextes per se nicht selbst dem rahmenden Prinzip verfallen kénnen, das Paul
de Man als »genetisches Schema« kritisiert.

D.h. in praktischer Konsequenz, dal eine so konzipierte Literaturgeschichte auch
den traditionellen historiographischen Herangehensweisen widerstehen wird, die in
der Rekonstruktion groBer ideengeschichtlicher oder sozialhistorischer Zusammen-
hiinge ihren Gegenstand — eben die Texte selbst — vernachléssigen. In Anlehnung an
die Terminologie Michel Foucaults kénnte man sagen, daf eine reflektierte Ge-
schichte des Paratextes dazu gezwungen sein wird, ihre >Dokumente< als >Monu-
mente< zu behandeln.** D.h. sie wird diese Dokumente nicht im Hinblick auf ein
AuBeres zu iibergehen versuchen, iiber das die Dokumente — auf welche Art auch im-
mer — Information zu liefern versprechen (egal, ob diese dufiere Instanz nun als Refe-

0" Zur spezifischen Verwendung der Begriffe Monument und Dokument bei Foucault vgl. Foucault

1981, S. 15.



76 I. AD MARGINEM

renz, als Intention, als ideen- oder philosophiegeschichtlicher Gehalt oder als sozial-
historische Realitidt gedacht wird).

Bevor die hier angerissenen methodologischen Fragen ndher erldutert und im
Hinblick auf das zu wihlende Textmaterial spezifiziert werden, soll — sozusagen in
Anlehnung an die literaturhistorischen Anweisungen Nicolaus Notabenes — exempla-
risch auf eine weitere Reflexion iiber ein Vorwort Bezug genommen werden, in der
die Frage nach dem Anfang bzw. Ursprung von Texten ebenfalls explizit mit der
Reflexion von textuellen Aufschreibesystemen sowie den entsprechenden Lektiire-
bewegungen verkniipft wird. Da diese Fragestellungen auch in dieser Reflexion mit
der eindringlichen Problematisierung einer Inventarisierung von Wissen einhergehen,
sollte es der nun zu analysierende Text erlauben, die oben angedeuteten semiotischen
und medienspezifischen Reflexionen sowie die daran gekniipften wissenschaftstheo-
retischen Uberlegungen aus einer weiteren Perspektive zu vertiefen.



	Von Vorwörtern als und über die Inszenierung von Wissen : Exkurs zu Kierkegaards Forord und Hegels "Vorrede" zur Phänomenologie des Geistes

