
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 37 (2004)

Artikel: Die Schnalle von Pforzen und die altnordische Heldensage

Autor: Marold, Edith

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858206

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858206
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Edith Marold, Kiel

Die Schnalle von Pforzen und die altnordische Heldensage

Daß die in der Runenschrift Schnalle von Pforzen genannten Namen Aigil und Ailrün

etwas mit dem aus der Heldensage bekannten Paar Egill und Qlrûn zu tun
haben, wurde schon mehrfach angesprochen und diskutiert.1 Allerdings sind weder die

Bezüge im einzelnen, noch die Funktion der Nennung des Paares in der Inschrift

geklärt.2 Das hängt unter anderem damit zusammen, daß die Inschrift immer noch

nicht befriedigend gelesen und gedeutet ist, was dazu führte, daß unterdessen eine

Vielzahl von Interpretationen der Inschrift vorliegt, die ich zunächst ohne Kommentar,

geordnet nach den ihnen zugrunde liegenden Lesungen vorstelle:

I. Lesung: aigil andi ailrun elahu gasokun:

Düwel (1994, 1997, 1999): Aigil andi Ailrun elahun gasökun 'Aigil und Ailrün
verfluchten die Hirsche', d.h. die HirschVerkleidung, -maskierung oder -Verwandlung.

Die Inschrift ist eine Absage eines nicht weiter bekannten Paares an die
heidnischen Riten.

Schwab (1999): Aigil andi Ailrün (Alrün) êl-ahu gasökun 'Aigil und A(i)lrün
beschwichtigten durch Zauber die dämonischen Schlangenwasser'. Sie hält den Satz

für eine sog. historiola, den Bericht über eine exemplarische Vergangenheit, die in
der incantatio erneut wirken soll und damit die Schnalle zu einem Amulett macht,
und denkt sogar an „ein Zitat aus einem epischen mündlich in Stabreimversen

tradierte^) Gedicht - oder (an) ein historisches Geschehnis", das markant als

stabende Langzeile gefaßt worden wäre.

Grpnvik (2003): Aigil andi Ailrün elahu gasökun 'Aigil und Ailrün kämpften /
stritten (mit Erfolg) zusammen, zusammen mit dem Hirsch', d.h. Christus. Unter

Berufung auf den Physiologus zeigt Grpnvik auf, daß der Hirsch ein Christussymbol

war. Grpnvik sieht in diesem Kampf keinen Waffenkampf, sondern „eine Bekehrung

des Volkes zum Christentum mittels religiöser und politischer Argumente".
Dabei könne „die Erwähnung des Hirsches als eines Mitkämpfers dahin verstanden

Mündlich habe ich selbst diese Vermutung auf dem Kongress in Leeuwarden geäußert, schriftlich
vgl. dazu Marold (1996), Nedoma (1997, 1999).
Erste Ansätze dazu Schwab (1999), Nedoma (1999).



218 Edith Marold

werden, daß die Worte Christi (im Neuen Testament) in der Debatte angeführt wurden,

so daß Christus selbst (der Hirsch) in dieser Weise am Kampf beteiligt war"

(Grpnvik 2003:183).

2. aigil andi aülrun angiltahu gasokun

Wagner (1995, 1999): Aigil andi Ailrün Angiltahu gasokun. 'Aigil und Ailrün
schalten die Angiltah' (eine drohende weibliche Gestalt, vielleicht sogar übernatürlich

wie die Idisen). Er zieht in Erwägung, daß es sich bei Aigil und Ailrün um
historische Personen handelt, die möglicherweise nach den Figuren der Heldensage

benannt worden sind. Über Bedeutung und Funktion der Inschrift äußert sich Wagner

nicht.

3. aigil andi aülrun i / altahu gasokun

Nedoma (1997, 1999): Aigil andi Ailrün Iltahu /Altahu gasokun. 'Aigil und Ailrün
kämpften an der Ilzach / Alzach'. Er nimmt an, daß sich die Inschrift auf ein

sagenhaftes Ereignis, lokalisiert an der Donau, bezieht, an dem die beiden Figuren,
die Egill und Qlrün entsprechen, beteiligt waren. Die Funktion der Inschrift sieht er

in einer Art Motto oder Wahlspruch des Trägers, der sich auf dieses Ereignis
bezieht.

Eichner (1999): Aigil andi Ailrün Iltahu / Altahu gasokun 'Aigil und Ailrün
kämpften miteinander an der Ilzach / Alzach (und Aigil besiegte die walkürenhafte

Ailrün, die dann seine Frau wurde)'.3 Auch Eichner sieht in der Inschrift ein Zitat,
entweder aus einem verlorenen Heldenlied oder einem 'zweistöckigen' Zauberspruch
wie z. B. die Merseburger Zaubersprüche.4

4. aigil andi halrun 11 ahu gasokun

Seebold (1999): Aigil andi Halrun l(agu)-t(ïwa) ahu gasokun. 'Aigil und Halrün
haben mit Bedacht den [Gott des Sees] verworfen'. Eine abrenuntiatio wie in der

Interpretation von Düwel.

Wie man aus dieser Aufstellung unschwer erkennen kann, hängen die Schwierigkeiten

insbesondere an der Lesung und Deutung des vierten Wortes, an der Semantik
des Verbs gasokun und ganz generell an den Vorstellungen über den Kontext der

Inschrift, auf ihre Referenz und ihre Funktion. Daher soll am Anfang dieses Beitrages,

der die Frage der Beziehung der Inschrift zur - vorwiegend in der altnordischen

3
S. dazu unten S. 227.

4
Eichner geht sogar noch weiter und vermutet: „daß ein Teil des ja symbolträchtigen Gürtels - etwa
als Sitz der Kraft und Schutz der Jungfräulichkeit - nicht zufällig als Textträger gewählt worden
ist." Auch wenn der Träger der Gürtelschnalle ein Mann war?



Die Schnalle von Pforzen und die altnordische Heldensage 219

Literatur überlieferten - Sage von Egill und Qlrün erneut stellt, eine Diskussion der

bisher vorgelegten Lesungen und Deutungen stehen. Die leitende Fragestellung soll
dabei sein, wieweit es möglich ist, die Inschrift in der Tat mit dem Paar der

Heldensage in Verbindung zu bringen.

Lesungen und Deutungen der einzelnen Wörter

Aigil

Die Lesung und Deutung von aigil bereitet keinerlei Schwierigkeiten. Aigil wurde

als der ahd. bezeugt PN Eigil gedeutet. Obwohl dieser Name etymologisch nicht

identisch ist mit dem aus der altnord. Heldensage bekannten Egill,5 ist es durchaus

möglich, den runisch bezeugten Eigil mit dem aus der Vkv. bekannten Egill in

Verbindung zu bringen. Eine Untersuchung der Denkmäler, in denen die Figur Egils
vorkommt, zeigt nämlich ein Schwanken zwischen den Namensformen Egill und

Eigil: Während die Vkv. und die im 10. Jh. überlieferten Kenningar6 nur den

Namen Egill benützen, variieren die Namensformen dieser Figur in der Ths.: Mb.
bietet /Egill und Egill, A: Egill und Eigill, B: häufiger Eigill als Egill. Daraus

ließe sich der Schluß ziehen, daß möglicherweise Eigil die deutsche und
möglicherweise ursprüngliche Namensform war,7 die, als diese Heldensage in den Norden

kam, mit dem dort geläufigeren Namen Egill wiedergegeben wurde. Die Ths., die

jedoch z.T. dt. oder ndt. Namenmaterial bietet (vgl. Velent gegenüber Vçlundr),
brachte nun erneut die dt. Variante Eigil in den Norden. Insgesamt handelt es sich

bei dem Schwanken zwischen Egill und Eigil um ein Phänomen, das im Lauf der

Heldensagentradition häufiger auftritt, nämlich daß die Namen der Sagenfiguren aus

unterschiedlichen Gründen variieren.8

In der englischen Tradition der Sage finden wir ebenfalls den Namen Aügili: Die

Deckelplatte des Kästchens von Auzon, die eine Szene aus der Sage Egils darstellt,9

Förstemann (1901) hatte beide Namen noch unter einem Lemma AGIL behandelt, sie sind jedoch
zu trennen. Für eine Entwicklung Egil > Eigil innerhalb des Deutschen liegen keine überzeugenden
Argumente vor. Kaufmann (1968:23) vermutete zwar eine Entwicklung Agil-, Egil- > Eigil, Aigil
mit -g- als „palatalem Übergangslaut", aber die von ihm dafür angeführten bair. Ortsnamen stammen

erst aus dem 11. und 12. Jh. und nur aus dem bair. Sprachgebiet, in dem dieser Übergang
ohnedies generell bezeugt ist. Steinhauser (1976:630) lehnt aber ebenfalls eine Entwicklung von Eigil
aus *Agil ab. Vgl. weiters dazu Nedoma (1997:109), Wagner (1995:106 und 1999b: 116), die alle
eine etymologische Zusammengehörigkeit der beiden Namen ablehnen.
Es handelt sich um Kenningar für 'Pfeil', aus denen hervorgeht, daß Egill als sagenhafter
Bogenschütze bekannt war: Eyvindr, LV 14 hlaupsildr Egils gaupna 'der Hering, der aus Egils Hand

springt' und Hallfreör, Häkonardräpa 8 hryngrâp Egils vâpna 'Lärmschauer von Egils Waffen'.
Koegel (1894:99ff.) hatte bereits vermutet, Egill habe ursprünglich Eigil geheißen.
Vgl. auch Nedoma (1999:102 und 1997:110), der sich zurecht auf Heuslers grundlegenden Aufsatz
„Heldennamen in mehrfacher Lautgestalt" (Heusler 1910) beruft.
Über die vielfältigen, auch ablehnenden Deutungen orientiert Becker (1973:81ff.), während Wolff
(1969:239 Anm. 22) Argumente gegen die verschiedenen Versuche vorlegt, iEgili und Egill zu
trennen. Schwankend und nicht eindeutig ist das Urteil von Nedoma in seiner umfassenden
Zusammenstellung der bildlichen und schriftlichen Wielandtraditionen (1988:24f.). In seinem Aufsatz von



220 Edith Marold

zeigt einen Bogenschützen, der in einem Haus den Angriff von Kriegern abwehrt.

Über dem Bogenschützen steht fXIN œgili, wohl zu interpretieren als der Personenname

/Egili. Dieser Personenname wird von einigen Forschern auf ein germ. *aigil-
10

von anderen auf *agilijazn zurückgeführt. Wenn sich die erste Etymologie als

richtig herausstellen würde, wäre sie ein Zeugnis für eine ursprüngliche Form Eigil
des Heldennamens.

Von Seiten der Namenkunde besteht jedenfalls kein Einwand, im Aigil der

Inschrift von Pforzen den Eigil/Egil der Heldensage zu sehen.

Aïlrun / All(u)run

Dieser Name bietet erhebliche Probleme: Die Lesung ist unklar und demgemäß

umstritten. Die Seitenzweige des a sind extrem verlängert. Pieper (1999), der die

Inschrift eingehend makroskopisch untersucht hat, beschreibt den Sachverhalt

folgendermaßen:

Der obere Zweig geht in etwa von der Spitze des Stabes nach rechts unten ab, um dann

- in einer leicht abknickenden Bewegungsrichtung - den folgenden Stab, der bereits
vorgeritzt war, zu überqueren. Der untere Zweig schneidet den Stab nach links derartig
deutlich, daß anzunehmen ist, daß diese Ritzung in umgekehrter Richtung, also von
unten nach oben vorgenommen wurde. (Ausrutscher 5) Wichtig hierbei ist, daß diese

Beobachtung innerhalb dieser Reihe der rechtsläufigen Inschrift nur einmal anzutreffen

ist, Stäbe also sonst nie nach links überschnitten werden. (Pieper 1999:30)

Die nächste Rune wurde zunächst als i (Eibenrune) gelesen, deren unterer Zweig
sich mit dem der verlängerten unteren Zweig der a-Rune trifft.12 Pieper (1999:30)

jedoch bezweifelt, daß hier eine Eibenrune vorliegt und liest sie als t (1):

Ein gewöhnliches 1 mit Stab und Zweig, lediglich von den Zweigen der vorhergehenden

Rune gestört. Hätte der Ritzer hier, wie Klaus Düwel meint, wirklich die Eibenrune
in [sie] Sinne gehabt, so wäre eine Ritzung des unteren Zweiges von rechts nach links
von vorneherein auszuschließen, denn man kann unmöglich annehmen, daß der
Graveur den Ansatz dieses Zweiges von jenseits der breiten unteren Längsrille
vorgenommen hätte.

1999 scheint er doch die Identität von Egill und <4Egili akzeptiert zu haben (Nedoma 1999:105).
10

Steinhauser (1976:627): germ, ai > ä > te durch i-Umlaut; vgl. Binz (1895:188)." Vgl. Bammesberger (1991:631) und Insley (1991:328f.). Das schließende -i bereitet sprachliche
Schwierigkeiten, doch Krause (1973) wies schon auf einige andere problematische Endungen in

den Inschriften des Kästchens.
12

Düwel et. al. 1994. Nach einer Erwägung einer Lesung allrun (Düwel 1997:281, Anm. 3) kehrt er
in seinem letzten Aufsatz (Düwel 1999:39, Anm. 6) doch wieder zu einer Lesung aülrun zurück. Er

interpretiert den Befund der beiden Runen folgendermaßen: „Der untere Zweig von R. 10 reicht
etwas weiter als beim normalen f a. Jedoch setzt die zur Basis von R. 11 führende Verlängerung
neu und deutlich etwas oberhalb vom Ende des unteren Zweiges der a-Rune an. Demnach gehört
dieses Zweigstück eher zur R. 11, auf deren Basis es zielt und noch darüber hinaus bis auf den Steg.

Diese Art der Gravur spricht für eine Führung des Stichels vom Ende des unteren Seitenzweiges
der R. 10 nach rechts unten. Bei R. 11 dürfte mithin die Eibenrune ï J" vorliegen." Als weiteres

Argument führt er an dieser Stelle das Problem der Doppelschreibung von Runen an, die sehr
ungewöhnlich wäre.



Die Schnalle von Pforzen und die altnordische Heldensage 221

Hätte er aber in umgekehrter Richtung ansetzen wollen, so wäre ihm trotz der Verrit-

zung des unteren Zweiges der vorausgehenden Rune genügend Platz geblieben, den

unteren Zweig einer geplanten Eibenrune in ausreichendem Abstand und in einem

abweichenden Winkel anzusetzen, um so eine unnötige Verunklarung seiner Inschrift zu

vermeiden. (Pieper 1999:30)

Hinzuzufügen wäre, daß ein Zusammentreffen des unteren Zweiges der a-Rune mit
dem unteren Zweig der folgenden Eibenrune nur dann versehentlich hätte zustande

kommen können, wenn der Ritzer zuerst die Eibenrune und dann erst die a-Rune

geritzt hätte. Der Versuch, die beiden Zeichen als eine Binderune von F und -T zu

interpretieren (Wagner 1995:104 und 1999:93, Nedoma 1997:109 und 1999:99),
muß zurückgewiesen werden, da Binderunen nicht durch eine Verbindung von
Seitenzweigen gebildet werden, sondern dadurch, daß die Seitenzweige zweier Runen

einen Hauptstab teilen (z.B. h + 1 IT oder e + r IS). Man könnte in diesem Fall eher

versucht sein, an eine Binderune aus h + 1 zu denken, wie Seebold (1999:88), der

jedoch dieses [ für eine unvollkommene a-Rune hält und nun halrun liest. Jedoch

muß berücksichtigt werden, daß der obere Seitenzweig der ersten Rune exakt an der

Spitze des Hauptstabes ansetzt, während die Seitenzweige der h-Runen immer von
der Mitte des Hauptstabes ausgehen, vgl. das h in der zweiten Zeile. Aus diesen

Gründen möchte ich die beiden Runen als eine a- und eine 1-Rune lesen.

Darauf folgt noch einmal eine 1-Rune mit einem etwas längeren Seitenzweig und

danach ein Punkt. M. E. kann man bei diesen Punkten, die an mehreren Stellen der

Inschrift auftreten, nicht von Worttrennern sprechen, da diese Zeichen sowohl mitten
in einem Wort auftreten können, wie z. B. in ai'gil, als auch am Wortende wie nach

andi'. Die Funktion dieser Punkte in dieser Inschrift ist noch nicht geklärt.
Leider ist die folgende Ritzung ebenfalls nicht klar: Es folgt ein r, von dessen

Spitze nach links ein Seitenzweig wie bei einem nach links gewendeten u ausgeht,

der aber sehr viel dünner ist als die übrigen Ritzungen. Pieper spricht hier von einer

„Vorritzung einer u-Rune, zugleich als Wende- und Binderune" (1999:30) und

vergleicht eine ähnliche Binderune auf der Kapsel von Stetten. Es muß zwar
berücksichtigt werden, daß diese u-Rune bei der endgültigen Ritzung nicht ausgeführt

wurde, man muß aber doch davon ausgehen, daß dieses u ursprünglich geplant war.

Dem entspricht auch die Beobachtung, daß der Seitenzweig des zweiten I genau bis

zum Bogen der u-Rune geht, diesen Bogen also berücksichtigt. Man käme, wenn

man diese vorgeritzte Rune einbezieht, zu einer Lesung all(u)run. Dagegen spricht
allerdings die im allgemeinen befolgte Regel der Einfachschreibung von
Doppelkonsonanzen.13 Zwei Möglichkeiten bieten sich an: Entweder es handelt sich um
eine Fehlritzung, wie Pieper (1999:31) annimmt, oder es handelt sich um einen

weiteren Fall einer Doppelschreibung. Zum mindesten kann man für die
Doppelschreibung folgendes ins Feld führen: Eine Durchsicht des Namenmaterials zeigt,
daß des öfteren Personennamen auf AI- eine Variante mit All- aufweisen, was immer

Vgl. jedoch skamella auf dem Schemel von Wremen und kunni auf dem Weserknochen OL 4991

(s. Pieper 1999:31).



222 Edith Marold

auch dafür verantwortlich sein mag. Unter ALA verzeichnet Förstemann (1901:5 iff.)
einige Namen, die sowohl ein -1- als auch ein -11- aufweisen wie Allaricus / Alari-
cus, Allovera /Aloara /Alvara, Alluid / Alawit, und Allowin / Aloin / Alwini. Es

ist daher zu vermuten, daß All- nur als eine Variante von AI- aufzufassen ist. Neben

einer *Alurün könnte auch eine *Allurün existiert haben.

Namen auf -rüna sind gut bezeugt, Förstemann (1901:1284) nennt 32 Beispiele.
Die endungslose Form rün hat man als Entsprechung zum endungslosen Nominativ
der ö-Stämme erklärt, der im Ahd. durch den Akk. ersetzt wurde. Das würde

voraussetzen, daß das Zweitglied in diesen Namen das germ. *rünö 'Geheimnis' ist
und nicht, wie zumeist angenommen, ein Nomen agentis 'die Raunende, die Künde-

rin von Erkenntnissen' (Kaufmann 1968:296).14 Wie immer sich dies auch verhält,

man kann sich in diesem Fall darauf berufen, daß etwa die Hälfte der bei Förstemann

angeführten Beispiele ebenfalls kein -a aufweisen. Alle Beispiele aus dem 7.

Jh. jedoch haben noch das -a, so daß man annehmen könnte, daß eine Angleichung
an das Substantiv rün erfolgte - aus welchen Gründen immer (vgl. Düwel

1997:283).

Ginge man von einem Vorderglied aïl- aus, gäbe es im vorliegenden Namenschatz

nur wenig Anknüpfungspunkte. 1. Bei ahd. Frauennamen auf Ail-, die auf das

Namenthema Aigil- zurückzuführen sind, wäre jedoch - wie Düwel (1997:284,
1999:45) zugibt - das Nebeneinander von Aigil und Ail- „merkwürdig".15 Wagner
(1995:106, 1999:93) zieht daraus die Konsequenz: „Ganz gleich, ob man nun bei

Ailrün mit Agil- oder Aigil- rechnen möchte, das g hätte ebenso erhalten bleiben

müssen, wie es bei Aigil tatsächlich der Fall ist. Demnach sind Aigil und Ail- in
Ailrün etymologisch verschieden." Er zieht zur Erklärung des Erstgliedes ae. äl
'Feuer, Brand' < germ. *ail- heran.16 Verwandt sind ae. œled m., as. eld m., an. eldr
m. 'Feuer, Brand' (< germ. *ail-ida ).17 Zu bedenken ist jedoch, daß das *ail nur
im Ae. nachgewiesen ist und zudem der Nachweis fehlt, daß dieses Wort als

Namenelement genützt wurde. Und selbst bei dieser Deutung bleibt - wie Nedoma

(1999:101) richtig feststellt - die Diskrepanz der runischen Wiedergabe des ai als f|
und fJ' in aigil und aïl- bestehen.

Wählt man dagegen ein al(lu)run als Ausgangspunkt, gibt es geringere
Probleme: Als Vorderglied käme entweder eine *al(l) oder ein *alu in Frage. Für beides

sind Beispiele vorhanden (vgl. Förstemann 1901: 5Iff. und 64ff.).

14
Dieses Nomen agentis müßte dann aber ein ön-Stamm sein, da ö-Stämme nicht für eine Movierung
zur Verfügung stehen (Krähe / Meid 1967:64, 93), aber mit ön-Stämmen persönliche Feminina
gebildet werden.

Der Hinweis auf einen brieflichen Erklärungsversuch von Birkhan „ob die Inschrift nicht aus einer
Zeit stammt, in der die Entwicklung -agi- > -ai- gerade stattfand, so daß man inkonsequenterweise
das auf einen Gleitlaut reduzierte -g- einmal schreiben, das andere Mal auslassen konnte", ist nicht
wirklich hilfreich, weil die beiden Namen in unmittelbarer Nachbarschaft stehen.
So auch Nedoma (1997:109) (vermutlich in Kenntnis von Wagners Ansatz).
Die weitere Deutung als ail-rüna 'Schwertbeschwörerin' (Wagner 1999a:94) ist zu wenig begründet.



Die Schnalle von Pforzen und die altnordische Heldensage 223

Bei den Alu- Namen gibt es allerdings unterschiedliche Meinungen über die
Herkunft dieses Vordergliedes. Während Förstemann (1901:64f.) sie in jedem Fall zu

einem Namenelement germ. *alb- (altn. alfr, mhd. alp) stellt, differenziert

Kaufmann (1960:28f.) zwischen ahd. und as. Namen. Die ahd. Namen wie Alu-pert, Alu-
beraht leitet er als Variante von germ. *alis- 'Erle' ab, indem er eine ähnliche Variation

auch bei Sig-Namen aufzeigt (Sigu- neben Sigis-). Die as. Namen auf alu

dagegen leitet er wie Förstemann von einem germ. *alb- ab und weist darauf hin,
daß westgerm. b im As. erhalten blieb und als u oder v geschrieben wurde.18 In

einem Nachtrag (S. 432) stellt er die as. Namen wie Alu-bert(us), Aluco, ags. Ealu-

beorht, Aluric jedoch zu alu das er als Sakralwort bezeichnet. Als Erklärungen
bieten sich demnach germ. *alb- 'mythisches weibliches Wesen', *alis- 'Erle' oder

*alu- an.

Wenn man von einem Namen Alurün - wie immer man ihn auch erklärt -
ausgeht, gibt es auch keinerlei Probleme mit dem Namen der Qlrün der Heldensage. Es

ist jedoch darauf hinzuweisen, daß es im Altisländischen zwar -rün- Namen gibt,
aber der Name Qlrün existiert nur als Name der Egill zugeordneten Frau.19 Die
Form Qlrün erklärt sich entweder daraus, daß der Name der Sagenfigur vor dem

Wirken des u-Umlautes übernommen wurde, oder - was wahrscheinlicher ist - daß

man das Vorderglied des Namens mit dem Appellativ qI 'Bier' assoziierte, um so

mehr als es çlrûnar (Pl.) als Bezeichnung für eine besondere Anwendung von
Zauberrunen gab. Eine solche Angleichung müßte auch stattgefunden haben, wenn man

von einem PN Al(l)rün ausginge.

gasökun

Dieses Wort bietet keine Schwierigkeiten der Lesung, hingegen solche der Deutung.
Die ersten Interpretationen versuchten, den semantischen Gehalt von gasakan durch

Rückgriff auf got. und ahd. Texte zu erfassen und kamen aufgrund gotischer Belege

zu Bedeutungen wie 'ablehnen', 'verwerfen', 'verfluchen' (Düwel 1994,117f.; Düwel
1997:288; Düwel 1999:51), 'bedräuen' (Schwab 1999:68ff.), 'schelten' (Wagner

1999a:94). Alle diese Untersuchungen ziehen vorwiegend got. Belegmaterial heran,

da das Wort im Ahd. selbst kaum bezeugt ist. Was jedoch dabei nicht ausreichend

bedacht wird, ist die Tatsache, daß es sich dabei durchwegs um Belegstellen aus

kirchlichen und religiösen Texten handelt und daß man daher u.U. mit Bedeutungs-

18
Sollte dies zutreffen, wäre es natürlich verlockend, den Namen *Alurün aus einem *Albrün
abzuleiten, hier bekäme die Heldin der Egillsage eine berühmte Vorfahrin, die Albruna des Tacitus
(Germania cap. 8). In unserem Zusammenhang bemerkenswert scheint ein Hinweis in Much /
Jankuhn (1967:170): „Im ganzen sind mit solchen Frauen besonders die Semnonen-Alamannen gut
vertreten: Thiota, BaXoußoupy, Ganna und das Weib, das dem Drusus entgegentrat, gehören zu
diesem Stamme." Trotzdem dürfte hier doch Zurückhaltung geboten sein, weil das u in den Alu-
Namen doch eher eine graphische Wiedergabe eines b sein dürfte, als ein phonetisches u, wie es
der vermutliche Name der Alurün in der Inschrift von Pforzen ist.



224 Edith Marold

entlehnung oder mit einer Spezialbedeutung in diesen Kontexten rechnen muß,

während andere semantische Aspekte in diesen Kontexten überhaupt nicht zum Tragen

kommen können.20 Nedoma (1999:105), Eichner (1999) und Grpnvik
(2003:180) weiten daher zurecht das Wortmaterial auf weitere germ. Sprachen aus,

dem ich hier noch einige Aspekte hinzufügen möchte. Ich unterscheide hier die

Belege in den Einzelsprachen:

Das Wort gasakan ist nur ein einziges Mal im Ahd. überliefert und zwar als Übersetzung

von lat. condemnare 'verurteilen'.21 In den anderen germ. Sprachen ist es vielfältiger

belegt.

Im Bibelgotischen ist es mehrmals in der Bedeutung von griech. eitixtpav 'anfahren,
schelten, tadeln' belegt.

Das Altisländische kennt wegen der Reduzierung der Präfixe in den skandinavischen
Sprachen nur das Simplex saka und bietet dafür zwei Bedeutungsvarianten:

1. anklagen, streiten,
2. schaden, beschädigen, verletzen.

Die Wortfamilie ist dort noch erweitert durch eine Nasalableitung sakna 'vermissen,
Verlust empfinden' dazu saknadr 'Verlust, sakni 'Verlust'; ein i-stämmiges Adjektiv
sekr 'straffällig, schuldig, geächtet'; davon abgeleitet sekja 'bestrafen, ächten' und
sekt 'Schuld, Buße, Strafe', und zuletzt noch die Substantive sçk 'Rechtssache, Klage,
Anklage, Schuld', ein fem. ö-Stamm und sökn 'Angriff (Dehnstufe und n-Ableitung).
Man kann also von zwei Bedeutungsbereichen sprechen:

1. gegen jemand vor Gericht vorgehen, streiten (sakan, sekr, sekja, sekt, sçk) und
2. schaden, beschädigen (saka, sakna, saknadr, sakni, sökn).

Das Altenglische bietet: sacan 'kämpfen, rechten, streiten',22 ansacan 'Widerstand
leisten, widerstehen', sacu, gesacu 'Streitsache, Streit, Fehde, Kampf, scecc (< *sakjö)
'Streit, Fehde, Kampf. Wie man aus dieser Liste sieht, ist hier der Aspekt der kriegerischen

Auseinandersetzung stärker als im Altisländischen, wo der rechtliche Aspekt im
Vordergrund steht.

Das Altsächsische kennt saka 'Rechtshandel, Streit, Feindschaft, Schuld, Verbrechen',
sakan 'tadeln, schelten', andsakan 'leugnen', sako 'Streitender' mit den Komposita:
andsako und widarsako.

Überblickt man die Verbreitung der Wortsippe in diesen Sprachen, so könnte man
vielleicht die Grundbedeutung 'gegen einen (schuldigen) Gegner vorgehen'23 an-

19
Vgl. Lind (1905-15: s.v. Qlrün).
Darauf wies auch schon Schwab (1999:64).
Dies ist der Ausgangspunkt für die Deutung Düwels (1997:288ff.), der die Inschrift als eine abre-
nuntiatio, eine Abschwörung vom Heidentum, repräsentiert durch die von der Kirche mehrfach
gerügten 'Hirschspiele' (cervulum facere) versteht. Für eine solche Deutung müßte vor allem geklärt
sein, ob der Bestattete Christ war, woran man angesichts der reichen Grabbeigaben zweifeln wird
können, vgl. auch Grpnvik (2003:184).
Bosworth-Toller (1898:807) 'to fight, strive, contend'. Vgl. Beowulf 439: ac ic mid grape sceal /fön
widßonde / ond ymb feorh sacan, lâd wid lâpum:
Bammesberger (1999:118) ist recht zu geben, wenn er feststellt, daß germ. *sakan „ursprünglich ein



Die Schnalle von Pforzen und die altnordische Heldensage 225

nehmen, sei es mit Worten (streiten, tadeln), sei es im Rahmen des Rechts (streiten,

ächten, strafen), sei es mit Gewalt (Streit, Fehde, Kampf)-24

Für das Präfix ga- läßt sich sowohl perfektive wie soziative Funktion vorstellen:

Im ersten Fall ist der Streit zu Ende gebracht - Bammesberger (1999:118) deutet es

daher als 'sie einigten sich' - es könnte aber ebensogut bedeuten: 'sie setzten sich

erfolgreich durch'. Im zweiten Fall könnte man das Wort deuten: Sie kämpften

gemeinsam, so übersetzt es Grpnvik (2003:181). Einen weiteren Versuch machte

Eichner (1999: llOf.), der das soziative Element so deutet, daß es sich um einen

Kampf des Aigil mit der Alrün handelt. Noch aber fehlen die Argumente für eine

Entscheidung zwischen diesen Möglichkeiten, zu denen letzten Endes auch die

christliche des Verurteilens gehört. Sie können erst durch einen weitergehenden

Deutungsversuch der Inschrift beigebracht werden. Doch zunächst wenden wir uns

dem kaum lösbaren Problem der Inschrift zu:

ltahu

Die Lesung scheint auf den ersten Blick ganz eindeutig, ebenso klar ist, daß die

Ritzung hier sprachlich gesehen einen Fehler enthalten muß: Es gibt kein Wort das

mit It anfängt. Die bisherigen Versuche einer Korrektur sind die folgenden:

1. 1t werden als eine unvollkommen geritzte Binderune e + 1 betrachtet. Dadurch

ergibt sich das Wort elahu, wofür ahd. elah m. 'Elch, Hirsch', elaho m. 'Elch,
Hirsch' herangezogen wird. Etliche Deutungen gingen daher von der Bedeutung
'Hirsch' aus (Düwel, Schwab, Grpnvik). Zum Problem der Semantik sei jedoch
folgendes gesagt: Beide ahd. Wörter sind nur aus Glossenbelegen bekannt. Während

ahd. elah ausschließlich lat. aIx 'Elch' übersetzt, glossiert elaho, der n-Stamm
daneben auch tragelaphus, bestia, bison, bubulus 'Bockshirsch, Elch, Auerochs'.25

Man hat diese unterschiedliche Verwendung des Wortes für Elch und Hirsch, damit

erklärt, „daß in den germ. Sprachen auch das Elchwort (ahd. elaho, ae. eolh) im
Sinne von 'H.' verwendet wurde" (Heizmann 1999:595, vgl. Düwel 1999:47) und

die unterschiedliche Verwendung mit einer „Unschärfe in der Bezeichnung der Cer-

viden-Arten, die auch in der Geschichte der idg. Sprachen zu beobachten ist" (Beck

1989:128). Dafürkann allerdings eigentlich nur das Englische in Anspruch genommen

werden, aus den deutschen Glossen selbst kann man nur auf die Glossierung
mit tragelaphus verweisen. Das Altenglische dagegen besitzt ebenfalls eine schwache

und eine starke Variante dieses Wortes: westsächs. eolh, angl. eich, elh als a-

Stamm, ae. Sola und elha als n-Stamm, die als Glossen für lat. cervus, damma und

Terminus der Rechtssprache war".
Zu ähnlichen Ergebnissen gelangten auch Nedoma (1999:106) und Grdnvik (2003:181).
Elaho als Übersetzung von tragelaphus 'Bockshirsch' scheint eine einmalige, dann immer wieder
abgeschriebene Glosse in einem Bibelkommentar des Walahfrid Strabo zu sein, wo es allerdings
heißt „aliquis similis sit helaoi (var. helaho, helaho)", vgl. Meineke (1985:58-64).



226 Edith Marold

tragelaphus verwendet wurden.26 Diese Glossenbelege lassen vermuten, daß das

Wort sowohl den Elch als auch den Hirsch bezeichnen konnte. Im Altsächsischen ist

nur elaho, bzw. elo, der n-Stamm belegt. (Gallée 1903:53)

Ein weiteres Problem dieser Deutung ist die Endung -u in *elahu: Sie ließe sich

erklären,
1. wenn man annimmt, daß ein -n am Schluß ausgelassen wurde, also *elahun Akk.

Sg. oder Nom. / Akk. PI. des schwach flektierten elaho (vgl. dazu Düwel 1999:48).

2. wenn man von einem Instrumentalis (als Kasus der Begleitung und des Mittels)
eines stark flektierten elah ausginge (Gr0nvik 2003). Dagegen spricht die Tatsache,

daß das stark flektierte elah immer 'Elch' und nie 'Hirsch' bedeutet.

Wenn man also an der Deutung 'Hirsch' festhalten wollte, müßte man mit Düwel

tatsächlich das n einfügen.

Wegen dieser Schwierigkeiten wurden einige andere Deutungsvorschläge
gemacht: Ebenfalls von einer Lesung elahu geht der Interpretationsversuch von Ute

Schwab (1999) aus. Sie interpretiert diese Lesung jedoch als êl-ahu das 'Aal-was-

ser', was sie als Bezeichnung einer von dämonischen Schlangen bewohnten Flut
deutet, die von Aigil und Alrün durch Zauberkraft beschwichtigt wurde. Eine der

Schwierigkeiten, die sich dieser Deutung entgegenstellt, ist die Annahme, der Vers

sei in einem Dialektgebiet entstanden, wo ë1 noch nicht zu ä geworden war. Schwab

denkt dabei an eine ostgermanische Sprache und erwägt dabei die in Pannonien

ansässigen Gepiden (Schwab 1999:76). Zudem ergeben sich auch inhaltliche
Probleme, der Weg von den Aalen zu den dämonischen Schlangen ist weit und außerdem

spricht ein naturwissenschaftliches Argument gegen diese Deutung: Die

sprachwissenschaftliche Voraussetzung ist der ostgermanische Charakter der

Inschrift, wobei die Verfasserin an die in Pannonien ansässigen Gepiden denkt. Dort
aber gab es keine Aale,27 und dort wo es Aale gab, war man weit entfernt, sie in den

Umkreis des Dämonischen zu rücken, vielmehr galten sie als begehrtes Fangobjekt,
das im 5. Jh. in England sogar gezüchtet wurde (Kändler 1973:5).

Wagner (1995:105 und 1999a:93) schlug vor, die Rauten am Ende der ersten

Zeile als Binderunen a q i zu interpretieren und es mit ltahu zu einem Namen An-

giltahu zusammenzufügen - ein Vorschlag, der runologisch nicht haltbar ist, da

Binderunen immer einen gemeinsamen Hauptstab haben.28

Einen weiteren Vorschlag machte Nedoma (1999:107): Ausgehend von der

Annahme, daß ein Vers vorliege, ergänzt er ltahu versuchsweise um ein anlautendes i
oder a und deutet *Iltahu bzw. *Altahu als Flußnamen „im (ursprünglichen) In-

26
Lt. Nachweis des DOE Microfiche E 1.5 1404/1405 ist eolh, eolha (var. elh, eich, eola, elha) neun
mal in Glossen belegt für cervus (CorpGl 2 3.301), damma (CorpGl 2 4.12) und tragelaphus
(CorpGl 2 18.295).

„Er fehlte im mitteleuropäischen Einzugsbereich der Donau und wurde erst neuerdings dorthin

verpflanzt." (Kändler 1973:4)
Eine Übersicht über die Binderunen des älteren Futhark bietet McLeod (2002).



Die Schnalle von Pforzen und die altnordische Heldensage 227

strumental Sing. [...] und damit eine Lokalbestimmung" (S. 107). Als Haupteinwand

- der auch schon erhoben wurde - muß hier gelten, daß gasakan vor allem ein

Objekt braucht, d.h. eine Angabe, mit wem Aigil und Alurün gekämpft hatten.

Einen Ausweg scheint Eichners Vorschlag (Eichner 1999:110) zu bieten, der von
einem Kampf Aigils gegen Ailrün ausgeht. Als Vergleich zieht Eichner Sigurör und

Brynhildr heran. Doch zwischen ihnen gibt es keinen Kampf (nicht einmal einen

Wettkampf wie zwischen Sigfrid und Prünhilt im Nibelungenlied), Sigurör erweckt

die schlafende Walküre, und sie wird auch nicht seine Frau. Im Norden - allerdings
erst in der späten Fornaldar- und Märchensaga gibt es eine Fülle von Erzählungen

von der Besiegung einer Walküre im Kampf (meykongr-Motiv).29 Sie liegen aber

doch zeitlich und räumlich viel zu fern, um herangezogen werden zu können.

Und zuletzt sei noch ein Vorschlag von Seebold (1999) genannt, der die ersten

beiden Runen der zweiten Zeile I t als Begriffsrunen interpretiert und so zu einem

*lagu-tlwa 'Gott des Sees' kommt, den er mit dem bei Tacitus erwähnten Nerthuz-

Kult in Verbindung bringt, ahu interpretiert er als Dativ eines u-Stammes *ahu-

'mit Bedacht' (verwandt mit got. aha 'Sinn'). Wenn man schon bereit wäre, die

Begriffsrunen zu akzeptieren, so treten doch bei einer Verwerfung eines Kultes, der

bei Tacitus in der Germania (cap. 40) Stämmen zugeschrieben wird, die in der
jütischen Halbinsel beheimatet waren (Much / Jankuhn 1967:449), erhebliche Bedenken

auf.

Zusammenfassend ist zu sagen, daß das Problem ltahu nach wie vor einer

Lösung harrt, die auch hier nur versuchsweise und begleitet von Skepsis gegeben werden

kann (s.u.). Insgesamt gesehen scheint bis auf weiteres der Vorschlag von Dü-
wel elahu zu lesen und dies als elahun zu deuten noch der beste zu sein.

Die Diskussion der Lesungen und Deutungen hat für die weiteren Überlegungen

folgenden Ausgangspunkt ergeben. Ich gehe von einer Lesung aigil andi all(u)run
elahu gasokun aus und deute es als Aigil andi Al(u)rün elahun gasökun.

Ausgehend von dieser Deutung ist die sprachliche Identität des Paares mit den

Namen des Heldensagenpaares Egill und Qlrün, wie sie in den altnord. Texten
genannt werden, mehr als wahrscheinlich geworden und kann wohl kaum durch einen

Zufall erklärt werden. Diese Identität kann nun auf zweierlei Weise erklärt werden:

Entweder die Inschrift handelt von diesen Heldensagenfiguren oder es handelt sich

um eine Benennung nach diesem Paar, ja es könnte sich vielleicht sogar um
Decknamen handeln, doch für eine solche Annahme müßten gewichtige Argumente
vorgebracht werden.

Versuchen wir zunächst die Inschrift als eine Aussage über das Heldenpaar
aufzufassen. Damit würde zugleich auch die Frage der Semantik von gasökun geklärt
(vgl. Nedoma 1999:106). Ein Heldensagenpaar verflucht keine heidnischen Hirsche,
sondern die Wahrscheinlichkeit, daß es sich um ein kämpferisches Vorgehen han-

29
Vgl. dazu Kalinke (1990:66-108).



228 Edith Marold

delt, ist sehr hoch. Die Kenntnis der späteren Traditionen um dieses Paar - so

gering sie auch ist - sollte jedoch auch in der Interpretation der Inschrift weiterführen

als zu der Vorstellung, dieses Paar habe gekämpft. Nedoma (1999:108) versuchte

bereits, für die Deutung der Inschrift die Darstellung der Deckelplatte von Franks

Casket heranzuziehen. Aber er kommt mit seiner Lesung, der zufolge die beiden an

einer Ilzach / Alzach gekämpft hätten, in Schwierigkeiten und muß daher annehmen,

daß diesem Kampf um das Haus mit dem Bogen ein weiterer Kampf mit Schwert

und Schild (wohl an der Ilzach?) folgte. Er deutet die Inschrift zwar als Motto - eine

Deutung, der ich mich durchaus anschließen kann -, aber es fehlt die Angabe, wofür

dieses Motto eigentlich stehen soll. Dafür wäre es nötig, etwas über die Bedeutung
dieses Heldensagenkampfes zu wissen. Dies kann eigentlich nur aus der Egillsage
selbst hervorgehen. Ich habe an anderer Stelle (Marold 1996) versucht, aus den

geringen Zeugnissen zu diesem Heldensagenpaar eine Sage zu rekonstruieren, und ich

gebe im folgenden einen kurzen Abriß dieser Ergebnisse, soweit sie von Belang für
die Deutung der Inschrift sein könnten.

Eine der Hauptquellen unserer Kenntnis über dieses Paar ist die Vkv., und zwar
sowohl die einleitende Prosa wie auch der Text des Liedes selbst. Dort ist Egill
einer von drei Brüdern, die in den Ulfdalir als Jäger leben. Sie treffen auf drei

Walküren, die sie ihrer Schwanenhemden berauben und so zwingen, ihre Gattinnen zu

werden. Qlrün, als deren Vater ein Kiarr af Vallandi angegeben wird, ist eine von
ihnen. Nach neun Jahren verlassen die Walküren ihre Männer, und zwei der Brüder,
einer davon ist Egill, brechen auf, um sie zu suchen. Im Rest des Liedes geht es um
Vqlundrs Rache an Nföuör.

Die zweite Quelle ist die Piöreks saga: Sie erzählt die Apfelschußgeschichte von

Egill, dem berühmten Kunstschützen, dem der König diese Probe seiner Kunstfertigkeit

auferlegt. Daß es sich dabei um eine bedrohliche Situation und nicht um eine

leichtfertige Demonstration der Kunstfertigkeit handelte, zeigt die Reaktion des

Helden, der zwei weitere Pfeile bereithält, mit denen er den König getötet hätte,

wenn der Schuß mit dem Tod seines Sohnes geendet hätte.30 Die zweite Episode in
der Ths. gibt Egill die Rolle eines Fluchthelfers für Velent, er verschafft ihm die

Federn für die Flügel und als er vom König gezwungen wird, auf den fliegenden
Bruder zu schießen, lenkt er seinen Schuß - wie mit Velent verabredet - auf eine

Blutblase unter dessen Arm, so daß dieser unverletzt fliehen kann. Qlrün hat keine

Rolle in der Ths., lediglich die älteste Version teilt mit, daß ihn die Leute Qlrünar-

Egill nennen. Das bezeugt zum mindesten, daß in der Tradition eine Beziehung
zwischen den beiden bekannt war, die ihm zu diesem Namen verholfen hat. Es ist zu

vermuten, daß es sich dabei um eine nordische Tradition handelt, da sich der Verf.
nicht wie sonst auf die „deutschen Männer" beruft, sondern nur sagt: oc allra

Er gibt dies auch auf Befragen des Königs zu. Diese „Trutzantwort" (in der Forschung so genannt)
ist nur in der ältesten Redaktion der Ths. (Mb) enthalten, in den isländischen Bearbeitungen ist der
Apfelschuß nur Demonstration der Kunstfertigkeit des Helden.



Die Schnalle von Pforzen und die altnordische Heldensage 229

manna er kann frœgiaztr oc penna kalla menn olrvnar egil (Ths. 124). Daß Qlrün

in den Kreis der Heldensagenfiguren gehört, bestätigt auch die Tatsache, daß sie in

den /Ettartçlur der Flateyjarbök (I, 25) genannt wird und zwar in der folgenden

genealogischen Reihe: Audi (Seekönig, der Valland erobert) - Frööi - Kiarr -
Qlrûn.

Daß nicht erst die Ths. Egill mit dem berühmten Apfelschuß verbunden hat,

dürften die Kenningar des 10. Jh.s, die jeweils Pfeile mithilfe seines Namens

umschreiben,31 bestätigen.
Bis jetzt hat die Durchsicht des altnord. Materials keine Situation erbracht, in der

Egill und Qlrün gemeinsam kämpfen. Das ändert sich jedoch, wenn man auch das

englische Material heranzieht, und zwar das Kästchen von Auzon. Auf der Deckelplatte

ist rechts eine Burg dargestellt, die von einem Bogenschützen verteidigt wird,
hinter ihm steht in einem verzierten Portal eine wahrscheinlich weibliche Figur, die

einen länglichen Gegenstand in der Hand hält, vielleicht einen Pfeil. Über dem

Bogenschützen steht in Runen fX IN ^gili- Dadurch und durch seine Waffe ist der

Held eindeutig zu identifizieren.32 Von der linken Seite kommen bewaffnete Krieger,

unter ihnen ist einer besonders groß und mit einem Helm dargestellt, die kleineren

Krieger vor ihm werden von Pfeilen getroffen, zwei davon liegen bereits tot auf dem

Boden. Trotz einiger Versuche kann diese Szene nicht als Apfelschußszene

interpretiert werden, sondern stellt die Belagerung einer Burg und ihre Verteidigung
dar.

Das ist die Szene, auf die unsere Inschrift anspielen könnte: Egill und die hinter
ihm stehende Frau (Qlrün, wie man vermuten kann), die ihm Pfeile zureicht, stehen

im Kampf mit Belagerern.
Für eine weiterführende Interpretation und um die Bedeutung dieses Kampfes

erkennen zu können, ist es notwendig zu versuchen, diesen Kampf zu den übrigen
Traditionen um Egill in Verbindung zu setzen. Einen Ansatz hat man auch schon

gefunden, in dem man auf eine (allerdings sehr späte) Variation des Apfelschußmotivs

verwies, wo der Held ebenso wie Egill zum Apfelschuß gezwungen wurde. Es

ist William of Cloudesley, dessen Schicksal in einer Ballade des 16. Jh.s gestaltet
wurde.33 Er wird zusammen mit seiner Frau vom König in einer Burg überfallen

und beide verteidigen sich. Neben der Apfelschußszene gibt es eine weitere Parallele

zu Egill: William ist einer von drei Schwurbrüdern, ist Jäger und alle drei sind

geächtet, was man eventuell in Beziehungen setzen könnte zu der Tatsache, daß der

Einleitung der Vkv. zufolge die drei Brüder in den Ulfdalir an einem Ulfsjâr leben.

Die Beziehung zwischen Wolf und Geächtetem bzw. Vertriebenen, insbesondere von

31 _S. o. Anm. 6.
32

Zu gegenteiligen Ansichten vgl. oben Anm. 9.

Diese Parallele wurde von Wadstein (1901) erstmals zur Interpretation herangezogen, ihm folgten
Souers (1935), Hauck (1973) und Naumann (1975:118).



230 Edith Marold

Söhnen, deren Vater getötet wurde, ist in der Metaphorik der Heldensage34 und in
ihrer Motivik deutlich präsent - man vergleiche die Geschichte von Sigmundr und

Sinfjçtli in der Vçlsunga saga, die einsam in den Wäldern als Werwölfe leben.

Daß diese Szene der Heldensage - die Verteidigung eines von einer Frau
unterstützten Bogenschützen in einer Burg - offensichtlich prägende Wirkung hatte,

könnte die Wiederaufnahme dieser Szene in der Njâls saga35 bestätigen. In der

berühmten Szene als Gunnarr von Hh'öarendi mit Pfeilen sein Haus verteidigt und

seine Frau Hallgerör ihre Rache an ihm vollzieht, indem sie ihre Hilfe verweigert,
könnte als negatives Gegenstück zum Motiv Heldensage gestaltet36 sein und würde

gleichzeitig aufzeigen, daß der Hilfe der Frau entscheidende Bedeutung zukam.

Einen weiteren, jedoch schwächeren Nachklang dieser Szene könnte man übrigens
auch am Schluß der Hœnsa-Pôris saga (Kap. 17) finden, wo Gunnarr Hlifarson sich

bereit macht, sich mit Bogen und Pfeil im Haus zu verteidigen, ja er hat sein Haus

sogar mit einem Fenster in der Tür dafür ausgestattet.37 Allerdings kommt es hier
nicht zum Kampf, der in letzter Minute verhindert wird, und die Darstellung verrät,
daß das Vorbild dieser Szene wohl die berühmte Szene mit Gunnarr von Hh'öarendi

war.
Eine vergleichbare Szene einer Hausverteidigung wird auf dem gotländischen

Bildstein von Klinte-Hunninge I dargestellt und bemerkenswerterweise befindet sich

in ihrer Nachbarschaft eine Wielanddarstellung (Naumann 1975:118).
Die Heldensagenszene, in der sich ein Bogenschütze mit seiner Frau in einem

Haus verteidigt, zeigt durch ihre Gestaltung in Bilddenkmälern und in ihrer
Wiederaufnahme in der Isländersaga, daß ihr große Bedeutung in der Sage zugekommen
sein muß. Ihr nachzugehen, könnte zugleich einen Hinweis dafür geben, warum die

Inschrift von Pforzen gerade auf diese Szene verweist.

Der Durchgang durch die Text- und Bildzeugnisse zur Egillsage ergibt drei Motive,
aus denen man eine Fabel gestalten könnte:

1. Die Liebesbeziehung zu einer mythischen Frau namens Qlrün
2. Die Apfelschußsage
3. Die Verteidigung in einer Burg zusammen mit einer Frau, von der man vermuten

kann, daß sie eben jene Qlrün der Liebesgeschichte ist.

34
Bsp. bei Marold (1996:1 lf.).
Die Ähnlichkeit wurde schon früh festgestellt Gering (1901). Die Einwände von Becker (1973:83),
es handle sich auf dem Kästchen um eine Burg und in der Saga um ein Haus, treffen nicht den
entscheidenden Vergleichspunkt.
Daß solche Beziehungen zur Heldensage durchaus gesucht wurden, zeigt die Gisla saga, in der
Glsli deutlich ausspricht, daß seine Schwester, die ihren Bruder an ihren Mann verriet, nicht die

(starke) Seele der Gudrun habe. (LV 12).
Gunnarr erfährt, daß seine Feinde unterwegs zu ihm sind. „Ja, " sagdi Gunnarr, „svä er pat, " ok

gengr heim til bœjarins ok tôk boga, pvi at hann skaut allra manna bezt af honum, ok er par heizt til
jafnat, er var Gunnarr at Hlidarenda. Hann hafdi pd hüsat vel bcéinn; enn gluggr var d ütihuröinni,



Die Schnalle von Pforzen und die altnordische Heldensage 231

1. Mythische Frauen, die Helden schützen, sind ein weitverbreitetes Motiv in der

altnordischen Heldensage, man denke nur an die Walküren Sigrün, Svâva, Kara der

Helgi-Lieder. Man hat angenommen, daß die Vkv. auf einer relativ späten Verbindung

der Schmiedefabel mit dem weltweit verbreiteten Schwanenjungfrauenmotiv

beruht, wo die Helden die Frauen dadurch zum Bleiben zwingen, daß sie ihnen die

Schwanenhemden wegnehmen. Davon ist in der Vkv. jedoch weder in der

Einleitung,38 noch im Text des Liedes die Rede, ja im Lied scheint es sogar so zu sein,

daß die Frauen aktiv die Liebe der Helden suchen39, ähnlich wie dies ja auch die

walkürischen Geliebten der Helgilieder tun, die wie auch die Frauen der Vkv. drösir
sudrœnar genannt werden. Daß die in der eddischen Dichtung und in der Fornaldar-

saga der isländischen Literatur reichlich bezeugten helfenden mythischen Frauen

nicht auf das isländische Mittelalter beschränkt sind, sondern auf älteren Vorstellungen

beruhen, kann gerade die Darstellung des Kampfes des Egill auf dem Kästchen

von Auzon bezeugen, wenn man in der Frau, die hinter dem Bogenschützen steht,

eine solche schützende (mythische) Helferin sieht.40 Es ist also wahrscheinlich, daß

sich das Schwanenjungfrauenmotiv an dieses ältere Motiv der helfenden mythischen
Frau angeschlossen hat. Durch das Franks Casket wird dieses Thema für das England

des 8. Jh.s bezeugt, wenn man die Inschrift der Schnalle von Pforzen
hinzunimmt, sogar für das 6. Jh. in Süddeutschland.

Welche Gestalt die Hilfe dieser mythischen Frau annahm, wird durch unsere

Texte offen gelassen. Franks Casket legt nahe, daß die mythische Frau ihrem
Geliebten Pfeile - vielleicht besonderer Art - reicht. Pforzen drückt es so aus, daß

beide gemeinsam kämpfen.

2. Die Apfelschußsage ist altes Sagengut, das von zahlreichen Helden erzählt wird,
deren bekanntester Wilhelm Teil ist. Heusler (1911) sammelte als erster die
verschiedenen Gestaltungen und sah in Egill den ältesten Namen eines solchen
Bogenschützen. Die Varianten der Sagen zeigen, daß es zwei Typen gab, die dem Apfelschuß

unterschiedliche Funktion zuwiesen: In der einen war der Apfelschuß das

bewundernswerte Meisterstück eines Schützen, unter Umständen das glückliche
Ende einer gefährlichen Geschichte, in der ein Bedrohter sich sein Leben und seine

Freiheit erkauft. Hier ist der Apfelschuß eingefügt in einen weitverbreiteten Sagentyp,

daß ein zum Tod Verurteilter oder ein Gefangener seine Freiheit durch ein

Kunstwerk unterschiedlichster Art erkauft. Der Apfelschuß bildet in diesen Sagen
den krönenden Abschluß der Erzählung. Ein zweiter Typ ist wahrscheinlich älter,
hier wird der Schuß in eine Konfliktbeziehung zwischen einem tyrannischen Heir-

svä at inn màtti rétta ok ût hqfud sitt. Hann stôd vid hurdina med bogann. (Hœnsa- Pôris saga S. 44f.)
Dort heißt es zwar, daß die alptahamir neben ihnen lagen und daß die Männer die Frauen mit sich
ins Haus nehmen.

39
Str. 2: Ein nam peira / Egil at veria /fçgr mcerfira, /faömi Ijösom; / çnnor var Svanhvi't / svanfiadrar
dro/enn in pridja /peira systir, / varöi hvitan hâls Vçlundar.
Vgl. die Interpretation Haucks (1973), die diese Bedeutung der weiblichen Helferin herausstellt,
auch wenn man ihr vielleicht nicht in allen Weiterungen zu folgen vermag.



232 Edith Marold

scher und einem bedrohten Gefolgsmann eingesetzt. Der Apfelschuß steht hier als

willkürliche und bedrohende Forderung am Beginn der narrativen Struktur und ihm
muß als Konsequenz die Rache des Unterdrückten folgen.41 Sie kündigt sich an in
der sog. „Trutzantwort", die sich an die Ausführung des Schusses anschließt und zu

erkennen gibt, daß der Bogenschütze seinen Herrn getötet hätte, wenn der Schuß

mißlungen wäre und das eigene Kind getroffen hätte. Doch das ist noch nicht das

Ende: In den Erzählungen von Toko42 und Hemingr43 wird der Herrscher - im ersten

Fall Harald Blauzahn, im zweiten Haraldr haröräöi - später durch einen Pfeilschuß
des Helden getötet. Die Erzählung folgt hier dem uralten Heldensagenschema von
Unrecht und Rache. Die Forderung nach dem Apfelschuß, der ja das Leben eines

Nachkommen oder nahen Verwandten gefährdet, im Fall des Mißlingens zum
Sippenmord führt, ist hier herrscherliche Willkür und Demütigung des Gefolgsmannes
durch eine despotische Ausübung der Herrschaft. Dieses Unrecht verlangt nach
Rache.

In der Darstellung des Apfelschusses in der Ths. findet sich die Trutzantwort
noch in der Mb-Redaktion, in den späteren isländischen Varianten ist der Konflikt
mit dem Herrscher verschwunden. Trotzdem, bis zum Tod des Herrschers führt die

Erzählung der Ths. nicht mehr, das entspricht jedoch der entschärften Form des

Konflikts mit dem König, die ja auch die Darstellung des Verhältnisses von König
Niöungr und Velent charakterisiert.

Gehen wir aber davon aus, daß der Apfelschuß in der ursprünglichen Version des

bedrohlichen Konfliktes zwischen tyrannischem Herrscher und bedrohtem Gefolgsmann

oder Untertan mit einer weiteren kämpferischen Auseinandersetzung endete, in
der der Tyrann sein Leben läßt, so läge es nahe, in der Szene des Kampfes um die

Halle das für den Bogenschützen glorreiche und siegreiche Ende der Sage zu sehen.

Und dieses Ende steht wiederum in Verbindung mit einer Frau, wenn wir recht

vermuten, ist es die mythische, walkürische Qlrün. Wenn dieser Sieg der Höhepunkt
der Egillsage war, dann ist es verständlich, wenn Egill nicht mit seinem

Apfelschuß, einer durch Zwang erbrachten Leistung, sondern mit seinem Sieg über

den Tyrannen dargestellt wurde. Und dann bekommt die Inschrift von Pforzen ihren

Verweischarakter auf einen glückhaften Sieg über einen Unterdrücker.

Nicht übergangen werden darf, daß es - zumindest in der Darstellung auf Franks

Casket - nicht Egill ist, der dem Leben des Herrschers ein Ende bereitet. Es scheint

ein Krieger zu sein, der von hinten mit aufwärts gewandtem Arm in den Hals des

vor ihm gehenden Kriegers sticht, der durch seinen Helm als königlicher Anführer

gekennzeichnet ist. Er wird also von hinten ermordet. Man muß zugeben, daß dieser

Tod des Herrschers eigentlich kein zufriedenstellender Abschluß einer Egillsage ist.
Ich habe daher in meiner früheren Darstellung einen größeren Kontext für die Egill-

41
Vgl. dazu ausführlich Naumann (1975), der diesem Thema bis in seine möglichen archaischen und

mythischen Bereiche folgt.
Saxo Grammaticus, Gesta Danorum. Buch 10.

Hemings pältr Âslakssonar (Flateyjarbök).



Die Schnalle von Pforzen und die altnordische Heldensage 233

sage herzustellen versucht. Ausgehend von den drei Brüdern der Vkv. liegt es nahe,

sie in einen Sagenkontext zu vereinen. Mit VQlundr ist es einfach, seine Geschichte

hat dieselbe Erzählstruktur wie die Egils: Verletzung der physischen und psychischen

Integrität, durch drohende Macht erbrachte Leistung und schreckliche Rache,

die jedoch das Leben des Herrschers verschont, sondern seine Nachkommen vernichtet.

Doch wo bleibt der dritte Bruder? Über ihn wissen wir nichts. Er könnte es sein,

dem es vorbehalten blieb, den Herrscher selbst zu töten. Das würde voraussetzen,

daß die drei Brüder, die als Unterdrückte die Rache am Herrscher und seinen

Nachkommen vollziehen, schon vom Beginn der Fabel an zusammengehörten. Ein
ähnliches Muster weisen die Sagen vom Tod des Ermanarich auf - in den

Hamöismäl wird vorgeführt, daß es Aufgabe des dritten Bruders gewesen wäre, den

Feind zu töten. Drei Brüder rächen auch Ragnars Tod am englischen König Ella. Es

ist daher zu vermuten, daß es ein Erzählschema gab, das den Tod eines tyrannischen
Herrschers einer Dreiheit von Brüdern zuschrieb und daß es verschiedentlich in der

Sagenentwicklung zur Auswirkung kam.44

Egill und Qlrün wären also ein Teil einer Fabel von der Rache der Unterdrückten

an ihrem Unterdrücker und der Kampf um die Halle wäre der Höhepunkt und mit
dem Tod des Tyrannen das glückliche Ende. War es das, worauf die Inschrift der

Schnalle von Pforzen verweist? Und hier nun ein Versuch, noch einmal - mit aller

gebührenden Skepsis fragend - auf das ltahu zurückzukommen. Wenn Düwel mit
seiner Lesung elahu 'Hirsch' recht hat - es gibt eine Halle die 'Hirsch' heißt, nämlich

die berühmte Halle Heorot der Heldensage. Könnte das gemeint sein: Aigil und

Al(u)rün kämpften im 'Hirsch', d.h. in der berühmten Halle Heorot
In diesem Zusammenhang könnte auch Schwabs Anregung (Schwab 1999:77)

Beachtung finden, die an das Hirschzepter von Sutton Hoo erinnert. Ein Machtsymbol

war es wohl, wenngleich man dem Hinweis auf ein wodanistisches Königtum
(Hauck) eher mit Skepsis begegnen wird. Ebenfalls denkbar wäre, daß der Gegner

von Egill und Qlrün den Beinamen 'Hirsch' trug, so wie Sigurör oder Lörir hjçrtr
(vgl. dazu Höfler 1961:38), immerhin ist einmal der PN Elachus belegt (Düwel
1997:285), der wohl auch Uber einen Beinamen entstand.

Zuletzt sei noch einmal nach der Funktion der Inschrift gefragt. In der Diskussion
wurden schon mehrere Versuche gemacht, die Funktion dieses lapidaren Satzes zu
erfassen: als „Historiola", als Bericht über eine exemplarische Vergangenheit eines

zweistöckigen Zauberspruches (Schwab, Eichner), als Zitat aus einem alliterierenden
Gedicht (Schwab, Eichner), als Motto oder Wahlspruch des Trägers (Nedoma).
Zauberspruch oder Amulettcharakter kann in Zusammenhang mit der Heldensage
ausgeschlossen werden, der sehr umfassende Ausdruck des Satzes schließt auch ein Zitat
aus einem erzählenden Gedicht aus. Sehr wohl vereinbar mit dem generellen
exemplarischen Charakter der Heldendichtung, ist dagegen der Vorschlag, den Satz als

44
So werden am Beginn der Sagenentwicklung um den Tod Ermanarichs zwei Brüder genannt, doch
schon in der Notiz der Quedlinburger Annalen und in der Entwicklung der Sage im Norden kam ein
dritter Bruder - Erpr - hinzu (vgl. Marold 1996:8f.).



234 Edith Marold

Motto oder Wahlspruch zu betrachten.45 Das stimmt auch überein mit der

zusammenfassenden Bewertung des archäologischen Befundes: „[...] für ihren Besitzer

muß die Schnalle mit ihrer plakativ eingeritzten Inschrift jedenfalls von besonderer

Bedeutung gewesen sein, trug er sie doch trotz ersatzweise angebrachtem Eisendorn

und einer abgebrochenen Befestigungsöse auch weiterhin als Gürtelverschluß" (Ba-
bucke 1999:24). Wer könnte als Wahlspruch eine Szene aus der Heldensage wählen,
in der ein tyrannischer Herrscher in einem Kampf vor einer Halle endgültig besiegt
wurde? Es müßte wohl jemand sein, der sich ebenso von einem als tyrannisch
empfundenen Herrscher unterdrückt fühlt. Hier können natürlich nur Vermutungen angestellt

werden.

Pforzen war eine alemannische Siedlung, die im ausgehenden 5. Jh. angelegt
wurde und gehört „zu den frühen landnahmezeitlichen Gräberfeldern, die den Beginn
der germanischen Besiedlung im westlichen Teil der ehemaligen Provinz Raetia

secunda markieren" (Babucke 1999:15). Aus charakteristischen fränkischen
Trachtbestandteilen, Waffen und Trinkgeschirr insbesondere in einem Frauengrab aus dem

2. Viertel des 6. Jh.s (Grab 59) schließt Babucke (1999:16), daß „mit der Eingliederung

des Voralpenlandes in das fränkische Merowingerreich 536 eine aus dem

Rheinland oder Nordostfrankreich stammende Familie in Pforzen ansässig wurde.

[...] Vermutlich war sie mit administrativen Aufgaben im Rahmen der fränkischen

Herrschaftssicherung betraut." Die Bestattung, aus der die Schnalle stammt, läßt auf

Grund der vollständigen Waffenausrüstung vermuten, daß der Mann zu den wohlhabenden

Persönlichkeiten gehörte, aber es sind keine Aussagen über die Herkunft der

Ausstattungsstücke und damit zur ethnischen Einordnung des Bestatteten, wohl aber

eine Datierung ins letzte Drittel des 6. Jh.s möglich (ebda. S. 20ff.). Die Schnalle

selbst weist durch ihren Typus auf den Donauraum, und zwar wurden insbesondere

solche Rechteckschnallen in gepidischen Gräberfeldern gefunden.
In Zusammenhang mit dieser Perspektive in den Donauraum wird vielleicht eine

längst bekannte Textstelle wieder interessant, die schon mehrmals als Reminiszenz

der Wielandsage aufgefaßt wurde.46 In der Vita Severini des Eugippius (vollendet

511) wird von einer Königin der Rugier berichtet, die Goldschmiede in strenger Haft

(arta custodia für sich arbeiten ließ. Der Sohn der Königin kommt aus kindlicher

Neugier zu ihnen. Sie ergreifen ihn und drohen ihn mit dem Schwert zu töten und

dann sich selbst, wenn sie nicht frei kämen. Durch den Einfluß des Severinus wird
das Kind gerettet.47 Falls diese Geschichte - die natürlich auf eine Missionsgeschichte

hin bearbeitet wurde - ein Nachklang der Wielandgeschichte ist, wäre damit
nicht nur die Egillsage, sondern auch die Wielandsage bei den südlichen Völker-

45
Die Inschrift ist zugleich das erste Beispiel einer alliterierenden Langzeile im siiddt. Raum. Das legt
nahe, sie für ein Zitat zu halten. Für ein erzählendes Gedicht ist sie zu allgemein und zusammenfassend.

Vielleicht stammt sie aus einer Einleitung eines erzählenden Gedichts, sie könnte aber auch

aus einer Art Katalogdichtung stammen wie es z.B. der Widsith war.
46

Schneider (1934:93).
Eugippii Vita Sancti Severini. Monumenta Germaniae Historien. Auct. ant. 1/2, cap. VIII. S. 11.



Die Schnalle von Pforzen und die altnordische Heldensage 235

wanderungsstämmen nachgewiesen. Das Thema - die Auflehnung gegen einen

tyrannischen Herrscher - mag bei dem wechselvollen Schicksal der

Völkerwanderungsstämme, das zwischen eigener Macht, Machtverfall und Unterwerfung unter

einen fremden Herrscher schwankte, aktuell genug gewesen sein.

Der Mann, der diese Schnalle getragen hatte und dem sie mit ins Grab gegeben

wurde, lebte in einer für die Alemannen nicht einfachen Zeit: 496/97 waren die

Alemannen aus den Auseinandersetzungen mit den Franken als die Unterlegenen

hervorgegangen, Chlodwig hatte in einer Schlacht gesiegt, der alemannische König
war gefallen. Ein Teil der Alemannen stellte sich unter den Schutz des Ostgotenkönigs

Theoderich. Koch (1998a: 191ff.) schließt aus dem Abbrechen der Belegung von
Gräberfeldern, daß einflußreiche Familien ihre Wohnsitze verließen. Alemannische

Funde in Italien und bei anderen Völkern wie Thüringer, Böhmen, Langobarden,

Burgunderweisen daraufhin, daß man bei ihnen Schutz suchte (Koch 1998a: 197).

Doch der Schutz der Ostgoten währte nicht lange, 536 trat der Ostgotenkönig

Witigis die Schutzherrschaft über die Alemannen an den Merowingerkönig
Theudebert I. ab. Nun wurde durch die Umsiedlungspolitik eine neue Siedlungsstruktur

herbeigeführt und eine fränkische Oberschicht geschaffen, deren
Gefolgschaften auch Angehörige anderer Stämme wie Thüringer umfaßte, was sich in den

Grabfunden zeigt (Koch 1998b). Auch zur Sicherung der Verkehrswege wurden

fränkische Familien wohl als die neuen Herren eingesetzt, wie gerade das Beispiel
Pforzen zeigt (Theune-Großkopf 1998). Wenn wir uns diese Situation vor Augen
halten, könnte es sein, daß das Thema der Auflehnung gegen die Herrschaft eines

fremden Königs in den Kreisen der zurückgebliebenen alemannischen Oberschicht,
die nicht bereit war, sich anzupassen, durchaus aktuell gewesen sein könnte und daß

jemand, der eine Schnalle trug, die an eine Heldensage über den Sieg über einen

Gewaltherrscher erinnerte, damit deutlich seine Position zu erkennen gab.

Literatur

Babucke, Volker (1994): „Ausgrabungen im frühmittelalterlichen Reihengräberfeld von
Pforzen (Landkreis Ostallgäu Schwaben)". In: Das archäologische Jahr in Bayern
1993, S. 117-120.

Babucke, Volker (1999): „Die Runenschnalle von Pforzen (Allgäu) - Aspekte der
Deutung. 1. Zur Herkunft und Datierung: Archäologischer Befund". In: Bammesberger /
Waxenberger (1999), S. 15-24.

Bammesberger, Alfred, Waxenberger, Gaby (Hg.) (1999): Pforzen und Bergakker. Neue

Untersuchungen zu Runeninschriften. Göttingen.
Bammesberger, Alfred (1991): „Franks Casket: Editor's Notes". In: Bammesberger, Alfred

(Hg.): Old English Runes and their Continental Background. Heidelberg, S. 629-632.
Beck, Heinrich (1999): „Elch. § 2 Sprachliches". In: Beck et. al. (Hg.): Reallexikon der

Germanischen Altertumskunde. Von Joh. Hoops. 2. Aufl. Bd. 7. Berlin, New York
1989, S. 128.



236 Edith Marold

Becker, Alfred (1973): Franks Casket. Zu den Bildern und Inschriften des Runenkästchens

von Auzon, Sprache und Literatur. Regensburger Arbeiten zur Anglistik und
Amerikanistik 5. Regensburg.

Binz, G. (1895): „Zeugnisse zur germ. Sage in England". In: PBB 20, S. 141-223.

Bosworth, J., Toller, T. N. (1921): An Anglosaxon Dictionary. Oxford 1898.

Düwel et. al. (1994): Düwel, Klaus, Volker Babucke, Wolfgang Czysz (1994): „Ausgrabungen

im frühmittelalterlichen Reihengräberfeld von Pforzen". In: Antike Welt. Zs. f.
Archäologie und Kulturgeschichte 25/2, S. 114-118.

Düwel, Klaus (1997): „Zur Runeninschrift auf der silbernen Schnalle von Pforzen". In:
Historische Sprachforschung / Historical Linguistics 110, S. 281-91.

Düwel, Klaus (1999): „Die Runenschnalle von Pforzen (Allgäu) - Aspekte der Deutung:
3. Lesung und Deutung". In: Bammesberger / Waxenberger (1999), S. 36-54.

Eichner, Heiner (1999): „Addendum zu Nedoma". In: Bammesberger / Waxenberger
(1999), S. 110-113.

Förstemann, Ernst (1901): Altdt. Namenbuch. I. Personennamen. (Nachdruck der 2. Aufl.).
Hildesheim 1966.

Gallée, J. H. (1903): Vorstudien zu einem Altniederdeutschen Wörterbuche. Leiden.

Gering, Hugo (1901): „Zum Clermonter Runenkästchen". In: ZfdPh 33, S. 140f.

Gering-Sijmons (1927): Gering, Hugo: Kommentar zu den Liedern der Edda. Nach dem
Tod des Verf. hg. von B. Sijmons. I. Bd. Halle.

Grpnvik, Ottar (2003): „Die Runeninschrift von Pforzen". In: W. Heizmann, Astrid van
Nahl (Hg.): Runica - Germanica - Mediaevalia, ERGA 37. Berlin, New York, S. 174-
185.

Hauck, Karl (1973): „Auzon, das Bilder- und Runenkästchen". In: Reallexikon der
Germanischen Altertumskunde. Von Joh. Hoops. 2. Aufl. Bd. 1. Berlin, New York 1973, S.

514-522.
Heizmann, Wilhelm (1999): „Hirsch. § 3 Philologisches. § 4 Motivkomplexe". In: Beck

et. al. (Hg.): Reallexikon der Germanischen Altertumskunde. Von Joh. Hoops. 2. Aufl.
Bd. 14. Berlin, New York 1999, S. 595-612.

Heusler, Andreas (1911): „Egill, der Meisterschütze". In: Reallexikon der Germanischen
Altertumskunde. Von Joh. Hoops. 1. Aufl. Berlin, S. 498-499.

Heusler, Andreas (1910): „Heldennamen in mehrfacher Lautgestalt". Wiederabdruck in:
ders.: Kleine Schriften, II. Berlin 1969, S. 546-554.

Höfler, Otto (1961): Siegfried, Arminius und die Symbolik. Heidelberg.
Hœnsa-Pôris saga. In: Borgfirdinga sögur. Hg. Siguröur Nordal og Guôni Jönsson, IF 3.

Reykjavik 1938, S. 1-47.

Insley, John (1991): „The Scandinavian Runic Inscriptions of the Older Futhark and Old
English Personal Names". In: Bammesberger, Alfred (Hg.): Old English Runes and
their Continental Background. Heidelberg, S. 309-334.

Kalinke, Marianne (1990): Bridal-Quest Romance in Medieval Iceland. Islandica XLVI.
Ithaca, London.

Kändler, R. (1973): „Aal". In: Beck et. al. (Hg.): Reallexikon der Germanischen Altertumskunde.

Von Joh. Hoops. 2. Aufl. Bd. 1. Berlin, New York, S. 4f.
Kaufmann, Henning (1968): Altdeutsche Personennamen. Ergänzungsband. München.
Koch, Ursula (1998a): „Besiegt, beraubt, vertrieben. Die Folgen der Niederlagen von

496/97 und 506". In: Die Alamannen. Hg. vom Archäologischen Landesmuseum
Baden-Württemberg. 3. Aufl., S. 191-201.

Koch, Ursula (1998b): „Ethnische Vielfalt im Südwesten. Beobachtungen in merowinger-
zeitlichen Gräberfeldern an Neckar und Donau". In: Die Alamannen. Hg. vom
Archäologischen Landesmuseum Baden-Württemberg. 3. Aufl., S. 219-232.



Die Schnalle von Pforzen und die altnordische Heldensage 237

Koegel, Rudolf (1894): Geschichte der deutschen Literatur, 1,1. Straßburg.
Krähe, Hans, Wolfgang Meid (1967): Germanische Sprachwissenschaft, III.

Wortbildungslehre. Berlin.
Krause, Wolfgang (1973): „Auzon. Das Bilder- und Runenkästchen. § 9 Runeninschriften".

In: Beck et. al. (Hg.): Reallexikon der Germanischen Altertumskunde. Von Joh.

Hoops. 2. Aufl. Bd. 1. Berlin, New York, S. 522-523.

Lind, E. H. (1905): Norsk-isländska dopnamn ock fingerade namn fr&n medeltiden. Uppsala,

Leipzig 1905-1915.
MacLeod, Mindy (2002): Bind-Runes. An Investigation of Ligatures in Runic Epigraphy.

Runrön 15. Uppsala.
Marold, Edith (1996): „Egill und Qlrün _ ein vergessenes Paar der Heldendichtung". In:

skandinavistik 26, S. 1-19.

Meineke E. (1985): „Unedierte Glossen zu Bibelkommentaren des Walahfrid Strabo in
Handschriften frz. Bibliotheken". In: R. Schützeichel (ed.): Addenda und Corrigenda
(II) zur ahd. Glossensammlung, Studien zum Ahd. 5. Göttingen, S. 57-64.

Much, Jankuhn (1967): Lange, Wolfgang (Hg.): Much, Rudolf: Die Germania des Tacitus.

3. beträchtlich erw. Aufl. unter Mitarbeit von H. Jankuhn. Heidelberg.
Naumann, Hans-Peter (1975): „Teil und die nordische Überlieferung. Zur Frage nach dem

Archetypus vom Meisterschützen". In: Schweizerisches Archiv für Volkskunde 71,
S. 108-128.

Naumann, Hans-Peter (1996): „Der Meisterschütze Egill, Franks Casket und die Fiöreks
saga". In: Hansische Literaturbeziehungen: Das Beispiet der Piöreks saga und
verwandter Literatur. Hg. Susanne Kramarz-Bein, ERGA 14, S. 74-90.

Nedoma, Robert (1988): Die bildlichen und schriftlichen Denkmäler der Wielandsage,
Göppinger Arbeiten zur Germanistik 490. Göppingen.

Nedoma, Robert (1997): „Neues zu älteren Runeninschriften". In: Die Sprache 37, 1995
[erschienen 1997], S. 105-115.

Nedoma, Robert (1999): „Die Runeninschrift auf der Gürtelschnalle von Pforzen - ein
Zeugnis der germanischen Heldensage". In: Bammesberger / Waxenberger (1999),
S. 98-110.

Noreen, Adolf (1923): Altnordische Grammatik. 4. Aufl. Tübingen.
Pieper, Peter (1999): „Die Runenschnalle von Pforzen (Allgäu) - Aspekte der Deutung: 2.

Technologische Beobachtungen und runographische Überlegungen". In: Bammesberger

/ Waxenberger (1999), S. 25-35.

Schneider, Hermann (1934): Germanische Heldensage. II.2. Berlin.
Schwab, Ute (1999): „Die Runenschnalle von Pforzen (Allgäu) - Aspekte der Deutung:

4. Diskussion". In: Bammesberger / Waxenberger (1999), S. 55-79.
Seebold, Elmar (1999): „Bemerkungen zur Runeninschrift von Pforzen". In: Bammesberger

/ Waxenberger (1999), S. 88-90.
Souers, P. (1935): „The Top of the Franks Casket". Harvard Studies and Notes in Philology

and Literature 17, S. 163-179.

Steinhauser, Walter (1976): „Woher kam der Bogenschütze Egil?" In: Birkhan, H.: Fest¬

gabe fur Otto Höfler zum 75. Geburtstag. Wien, S. 627-644.

Theune-Grosskopf, Barbara (1998): „Die Kontrolle der Verkehrswege. Ein Schlüssel zur
fränkischen Herrschaftssicherung". In: Die Alamannen. Hg. vom Archäologischen
Landesmuseum Baden-Württemberg. 3. Aufl., S. 237-248.

Wadstein, Elis (1900): The Clermont Runic Casket, Skr. utg. af K. Hum. Vetenskaps-Sam-
fundet i Upsala 6/7. Uppsala.

Wagner, Norbert (1995): „Zu den Runeninschriften von Pforzen und Nordendorf'. In:
Historische Sprachforschung / Historical Linguistics 108, S. 104-112.



238 Edith Marold

Wagner, Norbert (1999a): „Zur Runeninschrift von Pforzen. In: Bammesberger / Waxen-

berger (1999), S. 91-97.

Wagner, Norbert (1999b): „Ahd. Eigill(-)". In: Bammesberger / Waxenberger (1999),
S. 114-117.

Wolf, Alois (1969): Franks Casket in literarhistorischer Sicht. In: Frühmittelalterstudien
3, S. 227-243.


	Die Schnalle von Pforzen und die altnordische Heldensage

