
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 32 (2002)

Artikel: "Med en Pen i Graad Poleret" : Weinen, Weiblichkeit, Schrift in der
Dichtung Dorothe Engelbretsdatters

Autor: Seiler, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858249

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858249
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THOMAS SEILER, ZÜRICH

„Med en Pen i Graad Poleret"*
Weinen, Weiblichkeit, Schrift in der Dichtung

Dorothe Engelbretsdatters

Das WEINEN ist demnach MITLEID MIT SICH SELBST, oder das aufseinen Ausgangspunkt

zurückgeworfene Mitleid. Es ist daher durch Fähigkeit zur Liehe und zum Mitleid
und durch Phantasie bedingt: daher weder hartherzige, noch phantasielose Menschen

leicht weinen, und das Weinen sogar immer als Zeichen eines gewissen Grades von Güte
des Charakters angesehen wird und den Zorn entwaffnet, weil man fühlt, daß wer noch

weinen kann, auch nothwendig der Liebe, d.h. des Mitleids gegen Andere fähig seyn muß,
eben weil dieses, aufdie beschriebene Weise, in jene zum Weinen führende Stimmung

eingeht. (Arthur Schopenhauer)'

Vielleicht ist 'Weinen' zu grob; vielleicht dürfen nicht alle Tränen auf immer dieselbe
Bedeutung zurückgeführt werden; vielleicht stecken in ein und demselben Liebenden mehrere

Subjekte, die sich aufverwandte, aber verschiedene Weisen zu 'weinen' anschicken. Wer
ist dieses 'ich', das 'Tränen in den Augen' hat? [...] Die Tränen sind Zeichen, keine

Ausdrucksformen. Mit meinen Tränen erzähle ich eine Geschichte [...]. (Roland Barthesf
Dorothe Engelbretsdatter wurde 1634 in Bergen als Tochter des damaligen Rektors
und späteren Plärrers der Domkirche geboren. 1652 wurde sie mit dem Pfarrer
Ambrosius Hardenbeck verheiratet und bekam neun Kinder. Sieben von ihnen waren

bereits tot, als sie 1678 ihre erste Sammlung geistlicher Lieder, Sicelens Sang-
Offer ('Liedopfer der Seele') herausgab. Das Buch wurde zu Lebzeiten der Dichterin
äußerst populär und erschien in mehreren Auflagen, denen die Dichterin jeweils
neue Lieder hinzufügte. Sehr zu ihrem Bedauern zirkulierten auch Raubdrucke.3

Nach dem Tode ihres Mannes erschien 1685 der große Gedichtzyklus Taare-Offer
('Tränenopfer'). Diese Verse gehen auf Peder Mpllers Taare- og Tr0ste-Kilde, eine

Übersetzung der Thränen- und Trostquelle des Rostocker Theologen Heinrich
Müller aus dem Jahre 1675, zurück. Dorothe Engelbretsdatter ist 1716 gestorben.

* 'Mit einer Feder im Weinen poliert'
1

Arthur Schopenhauer: Die Weh als Wille und Vorstellung. 1. Zürich 1988 (Haffmans-Ausgabe), § 67,
S. 486.

2
Roland Barthes: Fragmente einer Sprache der Liebe. Frankfurt am Main 1988, S. 252-253. [Fragments

d'un discours amoureux, Paris 1977]
3

Vgl. hierzu Hubert Seelows Beitrag im vorliegenden Band.



320 Thomas Seiler

Um ihre Dichtung ist es eigentümlich bestellt: Viel gelesen zu Lebzeiten der

Dichterin, geriet sie nach ihrem Tode in Verruf und die vormals 'größte Poetin des

Nordens' - eine Bezeichnung Ludvig Holbergs - wurde als „täreperse" ('Tränen-
drückerin') abqualifiziert. Ihre Dichtung sei zu persönlich und zu privat und nach

und nach verschwanden ihre Psalmen auch aus den Liederbüchern.4 Erst in neuerer
Zeit wird im Zuge des Interesses an Texten, die von Frauen verfaßt sind, ihrem
Werk wieder vermehrt Beachtung geschenkt, das jetzt als „Feminin Barokk" - so

der Titel des bis anhin einzigen Werks über die Dichterin - angesehen wird.5

Die Tränensymbolik findet kaum mehr Erwähnung. Das Hauptaugenmerk wird
nun vor allem auf die kämpferischen Seiten Engelbretsdatters gelegt, auf die Seiten,

wo sie sich zu ihrem Schreiben und zur Stellung als schreibende Frau äußert.

Kvalbein fühlt sich sogar gedrängt, nachzuweisen, daß die Tränensymbolik nicht so

häufig sei wie traditionellerweise angenommen. Das Ubermäßige Weinen im Taare-

Offer schiebt sie der Vorlage zu wie auch biographischen Umständen der Autorin,
wenn es heißt: „At det flöymer av târer i T.O. far förelegget ta mesteparten av

skulda for, men dessutan var jo og Dorothes eigne kâr i sörgjeäret, dâ ho skreiv
T.O., slik at dei lettare motiverte henne for eit slikt 'târeepos', skrive med ein 'Pen i

graad polered'."6 Zwischen Werk und Leben wird ein direkter Bezug gesehen. Es

erstaunt deshalb kaum, daß ihre Dichtung als „barokk-dikting i ei spesiell feminin

utforming" ('Barockdichtung in einer spezifisch femininen Prägung')7 charakterisiert

wird. Dies zeige sich „i den sterkt innâtvende og sjölvopptekne holdninga og i

det tronge, personlege perspektivet som i grunnen gär gjennom heile diktinga
hennar".8 Wieso diese Haltung spezifisch feminin sein soll, bleibt rätselhaft. Der

sorgende, klagende Ton sowie die Himmelssehnsucht werden als Ausdruck eines

weiblichen Gefühlslebens und einer weiblichen Dichterphantasie interpretiert. Damit

1

Im Norsk Salmebok von 1985 finden sich nurmehr zwei Lieder der Dichterin in zum Teil amputierter
Form. Der berühmte „Äfften Psalme" hat darin noch gerade 11 Strophen gegenüber 20 in der

Valkner-Ausgabe. Überdies wurde die Bildsprache geglättet. Die in unserem Zusammenhang interessante

Strophe „Beed om Naade, og gipr Bood,/ Aabne dine 0yens Flood/ Slip ham icke med dit skrig/
Fpr hand faar Velsignet dig." ('Bete um Gnade und tu Buße, öffne die Ströme deiner Augen, lasse Ihn
nicht los mit deinem Schrei, bevor Er dich nicht gesegnet hat.', I, S. 185) wird in der Neufassung zu:

„S0k med anger nâdens sti,/ vend deg om og rop og si:/ Gud, jeg slipper ikke deg/ f0r du har velsignet
meg." ('Suche mit Reue den Gnadenweg, kehre um und ruf und sag: Gott, Dich lasse ich nicht, bevor
Du mich gesegnet hast.', S. 786)

5 Laila Akslen Kvalbein: Feminin Barokk. Dorothe Engelbretsdotters liv og diktning. Oslo 1970.

Mittlerweile, dieser Aufsatz wurde 1995 fertiggestellt, hat die gleiche Autorin eine ausgezeichnete Studie

zu Dorothe Engelbretsdatter und Petter Dass vorgelegt, vgl. Laila Akslen: Norsk barokk - Dorothe
Engelbretsdatter og Petter Dass i retorisk tradisjon. Oslo 1997.

Kvalbein, Feminin Barokk, 1970, S. 88. 'Daß es Hießt von Tränen im Tränen-Opfer ist der Vorlage
anzulasten. Aber abgesehen davon, so waren ja auch die persönlichen Umstände Dorothes im Sorgenjahr,

als sie das Tränen-Opfer schrieb, dergestalt, daß sie eher zu einem solchen „Tränenepos" motiviert

wurde, geschrieben mit einer „Feder im Weinen poliert".'
7

Kvalbein, Feminin Barokk, 1970, S. 123.
8

Kvalbein, Feminin Barokk, 1970, S. 123. 'in der stark nach innen gekehrten und selbstbezogenen
Haltung sowie in der engen, persönlichen Perspektive, die im Grunde ihre gesamte Dichtung
durchzieht'



Weinen, Weiblichkeit, Schrift 321

sind wir wieder bei der Charakterisierung von Francis Bull aus den 1920er Jahren.

Er bezeichnete Siœlens Sang-Offer als Zeugnis einer „kvindelig f0lsom Jesus-

dyrkelse" ('weiblichen gefühlsvollen Jesusverehrung').9 Auch Elisabeth Aasen

meint, die Tränensymbolik spiele vor allem in dem letztlich nicht originalen Werk

Taare-Offer eine Rolle, weshalb es nicht gerechtfertigt sei, die Dichterin als „täre-
perse" zu verunglimpfen. Im übrigen argumentiert sie ebenfalls biographisch, wenn
sie erklärt: „Med syv barn i graven er det ikke underlig at târen har nedfelt seg i
hennes dikteriske billedbruk."10 Im ersten Band der norwegischen Frauenliteraturgeschichte

wird dann die Tränensymbolik kaum mehr erwähnt, wohl im Bestreben, die

Dichterin von der pejorativen Etikette zu befreien. Dessen ungeachtet sind aber das

Weinen und die Tränensymbolik zentral in ihrer Dichtung, und zwar nicht nur im

Taare-Offer, wie oft gemeint wird, sondern das Motiv spielt schon in Siœlens Sang-

Offer eine große Rolle, findet Erwähnung in fast jedem ihrer geistlichen Lieder. Man
kann es drehen und wenden, wie man will: Wir kommen an dieser Symbolik nicht
vorbei. Sie biographisch deuten zu wollen, führt aber meines Erachtens ins Nichts,
und zwar aus mindestens drei Gründen:

1. Selbst wenn es gelingen sollte, einen biographischen Bezug nachzuweisen, ein

Versuch, der zwangsläufig Spekulation bleiben muß, ist damit noch nichts gesagt
über die Funktion des Motivs in den eigentlichen Texten, d.h. ein Nachweis ist noch

keine Interpretation.

2. Die Widersprüche einer biographischen Annäherung liegen offen zutage. Zum
einen wird unterschlagen, daß Engelbretsdatter auch ganz andere Töne - voller
Humor und Angriffslust - anschlagen konnte. Zum anderen wird für den häufigen
Gebrauch des Tränenmotivs im Taare-Offer die Vorlage verantwortlich gemacht
und gleichzeitig betont, dort komme es noch häufiger vor. Nun ist diese Vorlage von
einem Mann geschrieben worden, und bereits das hätte doch stutzig machen müssen.

Der Rekurs aufs Geschlecht des Verfassers greift offensichtlich nicht.

3. Die jüngere Barockforschung hat den durch und durch rhetorischen Gehalt
barocker Lyrik hervorgestrichen, die als sogenannte Erlebnislyrik gerade nicht zu

begreifen ist und sich schon von daher einem biographischen Zugriff entzieht.

Im folgenden möchte ich deshalb versuchen, der theologischen Tradition und dem

rhetorischen Gehalt der Tränensymbolik nachzuspüren." Ich überlege mir, welches

die Funktion und Bedeutung dieses Motivs sein könnte im Hinblick auf einen

Diskurs, dem es um Durchkreuzung des herrschenden geht. Um darauf eine Antwort
geben zu können, muß man zunächst die Tränen im Rahmen der theologischen Tra-

' Vgl. Norsk biografisk leksikon, 3. Oslo 1926, S. 356.
10 Elisabeth Aasen (red.): Fra garnie dage. Oslo 1983, S. 56. 'Mit sieben Kindern im Grab erstaunt es

nicht, daß die Tränen ihren Niederschlag in der dichterischen Bildsprache gefunden haben.'
11

Eine erste Orientierung gibt der Lexikonartikel „Lärmes" von Pierre Adnès: Dictionnaire de

Spiritualité, 9. Paris 1976, Sp. 287-303, den ich im folgenden zusammenfassend referiere.



322 Thomas Seiler

dition betrachten. Das Motiv spielt in der christlichen Tradition eine große Rolle.
Das mag uns vielleicht erstaunen, haben die Tränen in unserer Gesellschaft doch

kaum mehr Platz, weder im religiösen noch im weltlichen Leben. Das im
18. Jahrhundert einsetzende Geringschätzen Engelbretsdatters hat viel mit der
veränderten Einschätzung von Tränen und Leid zu tun. Wir haben das Weinen
verdrängt, bestenfalls dem weiblichen Geschlecht wird es noch zugestanden. Die

Charakterisierung der Poetin als „täreperse" zeigt, daß wir offenbar nicht mehr bereit
sind, der vielschichtigen Symbolik zu folgen und daß uns ein Verständnis für die

Komplexität des Phänomens abhanden gekommen ist. Statt dessen sehen wir nur
noch das Moment des Wehleidigen, Rührseligen, das mit dem Begriff „täreperse"
dann gleich auch noch negativ konnotiert wird. Damit wird die ursprüngliche Intention

gerade umgekehrt. Denn nicht Engelbretsdatter ist die „täreperse", sondern dies

kann nur Gott sein. Die Dichterin sagt es so: „See denne persed Sitel bleff tryct af
Aandens Kraft:/ Mon icke det var Tjd at spree sin Taare-Safft?" ('Sieh, diese

bedrückte Seele wurde belastet von der Kraft des Geistes: ob es jetzt nicht Zeit war,
seinen Tränen-Saft zu streuen?', S. 321 )12 Abgesehen davon sollten Texte nicht
losgelöst von der Gattung und der damit zusammenhängenden Funktion betrachtet

werden. Es war eine Aufgabe geistlicher Lieder, die biblische Botschaft zu verkünden

und die Andacht zu unterstützen. Und bereits in der Bibel wird häufig geweint.
Ich rufe nur ein paar wenige Stellen in Erinnerung. In den Psalmen lesen wir: „Ich
bin müde geworden von meinem Seufzen; die ganze Nacht tränke ich mein Bette,
feuchte mein Lager mit meinen Tränen" (Ps 6, 7). Jesus selbst hat am Grabe von
Lazarus geweint; er beweint die Stadt Jerusalem (Luk 19, 41). Petrus weinte nach

der Verleugnung Christi bitterlich; Maria Magdalena beweinte die Füße von Jesus.

All diese Motive sind in Engelbretsdatters Dichtung verwoben. Die Tränen in der

Bibel sollen nicht ewig dauern, sondern, wie es in der Bergpredigt heißt: „Selig seid

ihr, die ihr jetzt weint; denn ihr werdet lachen" (Luk 6, 21). Ein Gedanke, der sich

auch in Engelbretsdatters Dichtung findet, wenn es heißt: „At siden kommer
glasdsens Vaar/ Som hver een Suck og Graede-Taar/ Til Himmel-Fryd forandrer."
('Denn nachher kommt das Frühjahr der Freude, das jedes Seufzen und Weinen zur
Himmels-Freude verwandelt', S. 42)

In der theologischen Tradition - bei den Kirchenvätern - spielt das Weinen vor
allem im Zusammenhang mit dem Bußegedanken eine wichtige Rolle. Ich möchte

hier nur auf diejenigen Aspekte hinweisen, die auch bei Engelbretsdatter wichtig
sind. Der Regel des Heiligen Bernhard zufolge sind die Tränen die natürlichen

Begleiter des Gebets. Man muß beten cum lacrimis. Bei Gregor dem Großen finden wir
den Gedanken zweier verschiedener Tränen: zuerst beweint man seine Sünden (Tränen

aus Furcht und aus Schmerz), dann weint man, weil man sich den Himmel mit
brennender Ungeduld wünscht (Liebes- und Freudestränen). Im Mittelalter wurde

12

Alle Zitate Engelbretsdatters entstammen den Samlede skrifter, 1-2. Hg. von Kristen Valkner. Oslo
1955-56; mit einem Nachwort von Laila Akslen und Inger Vederhus 1999 in einem Band wieder
aufgelegt.



Weinen, Weiblichkeit, Schrift 323

unterschieden zwischen Bußtränen (für das vergangene Verhalten) und Wunschtränen

(für die kommende Glückseligkeit). Anhand des Beispieles von Maria Magdalena,

die Engelbretsdatter in ihrem Werk Taare-Offer als Vorlage dient, anhand dieser

Maria, die dreimal geweint hat - nämlich für ihre Sünden, indem sie die Füße

Jesu gewaschen hat, für ihren toten Bruder Lazarus und am leeren Grabe des Herrn

-, soll man Etienne de Tournai zufolge pro teipso (Bußtränen), pro proximo (Tränen
des Mitleids) und pro Domino (Ekeltränen für die diesseitige Welt) weinen. Man
findet auch die Idee der Tränen als neue Taufe. Den Tränen wird eine reinigende

Wirkung zugestanden. Sie sollen die inneren Flecken waschen. Man unterschied

außerdem zwischen Tränen als sichtbares Zeichen der Liebe Gottes, Tränen aus

Inbrunst und Tränen aus Liebe. Der bei Engelbretsdatter vorkommende Gedanke, daß

Tränen selber schon als Gebet aufgefaßt werden können, daß sie gewissermaßen die

Sprache ersetzen können, war dem Mittelalter durchaus vertraut.
Eine andere Auffassung der Tränen beginnt sich gegen Ende des 13. Jahrhunderts

abzuzeichnen. Es sind dies die Tränen des Mitleids für die Passion Christi, ein

bei Engelbretsdatter häufig gestaltetes Motiv. Auch in der Mystik, etwa bei Theresa

von Avila oder Catarina von Siena, spielen die Tränen eine wichtige Rolle. Letztere

hat sogar eine eigentliche Tränenlehre entworfen und spricht von Feuertränen, die in

wahrem, heiligen Verlangen, in Sehnsucht, die sich vor Liebe verzehrt, bestehen.11

Zentral in der christlichen Spiritualität war die sogenannte Tränengabe, worunter
eine Weise gottgeschenkten Trostes bzw. die Tränen eines schon in mystischer
Gottesliebe befindlichen Menschen verstanden werden.14 Die Tränengabe kann
insofern „als Geschenk ganzheitlicher Gottesbeziehung"15 gesehen werden. Ignatius
von Loyola macht in seinem Exerzitienbuch darauf aufmerksam, daß das

Hauptkriterium der geistliche Nutzen sei, den das Individuum aus der Tränengabe
zieht und nicht etwa Selbstgenuß. „Es geht um ein Mehr an Glaube, Hoffnung und
Liebe."16 Ich möchte diese Überlegungen jedoch nicht zu sehr mit christlicher
'Tränenphilosophie' belasten. Für das Thema wichtig ist primär, daß wir uns von der

neuzeitlichen einseitigen Konnotation der Tränen mit Trauer lösen müssen. Wir
sollten wieder eine Vorstellung von der Komplexität der hinter der Tränen liegenden
Gefühlswelt gewinnen, wollen wir Engelbretsdatters Dichtung in ihrem theologischen

Gehalt verstehen. In dieser fehlt jedoch eine eigentliche Tränenlehre. Das ist
bei einer Autorin, die selbst nicht Theologin ist, durchaus begreiflich. Und trotzdem

ist die Vielfalt erstaunlich, mit der das Thema gestaltet wird. Es steht in engem
Zusammenhang mit dem Bußgedanken. „Poenitentze" wird zum zentralen Begriff, der

bereits im ersten Lied auftaucht. Der Mensch soll seine Sünden beweinen und sich

13

Vgl. Louise Gnädinger: Feuertränen. Caterinas v. Siena Tränen-Lehre und Tränen-Erfahrung. Geist
und Leben. Zeitschrift für Aszese und Mystik 54 (1981), S. 85-93.

14

Vgl. R. Schulte: Tränengabe. Lexikon für Theologie und Kirche 10. Freiburg i. Br. 1965, S. 305.
15

Vgl. Paul Imhof: Tränengabe, Wörterbuch der Mystik. Hg. von Peter Dinzelbacher. Stuttgart 1989,
S. 498-499.

16
Paul Imhof, Tränengabe, 1989, S. 498-499.



324 Thomas Seiler

vor dem Herrn niederwerfen, nur dann zeige Gott Mitleid und würde seine Seele

erretten. Es geht um eine Aufweichung des Herzens von Gott. Bereits in der vierten

Strophe taucht das Motiv der die Füße beweinenden Sünderin auf. Eine Zusammenstellung

des Bedeutungsspektrums der Tränen ergäbe etwa folgendes Bild:

Die Tränen sind zunächst Ausdruck des Glaubens („Troens Taarer"): „Men
som jeg ved Troens Taarer haabis at graede mig ind i Himmelen oc see Freiseren

med forklared 0yen [...]" ('Aber wie ich mit den Glaubens-Tränen hoffe,
mich in den Himmel weinen zu können, um dort den Erlöser mit erleuchteten

Augen zu sehen [...]', S. 317)

Die Tränen sind aber auch Ausdruck von Angst („Angst-Taarer"): „Du veedst,

angst-taarer mangen gang/ Fordriver her min Stemme" ('Du weißt, Angst-Tränen

manches Mal vertreiben mir die Stimme', S. 293)

Tränen als Ausdruck von Reue und Buße („Anger-Taare"): „Saa min Bön og
Klage-stemme/ Skal i Anger-Taare svemme." ('Meine Gebet- und
Klagestimme soll in Reue-Tränen schwimmen', S. 52); („Bod-Taarer"): „Bod-Taarer
glaeder dem, de kiender ingen anden" ('Buß-Tränen freuen sie, sie kennen

keine anderen', S. 343)

Tränen als Voraussetzung zukünftiger Glückseligkeit: „Altingist har sin Tjid,
fprst graeden siden lee" ('Alles hat seine Zeit, zuerst das Weinen, dann das

Lachen', S. 340). Oder: „At siden kommer glaedsens Vaar/ Som hver een Suck og
Graede-Taar/ Til Himmel-Fryd forandrer." ('Denn nachher kommt das Frühjahr
der Freude, das jedes Seufzen und Weinen zur Himmels-Freude verwandelt',
S. 42)

Tränen zur Reinigung: „Og fordi hun med Synd besmittet sin Gestalt:/ Forspger
hun igien at rense den ved Taare" ('Und weil sie mit Sünde ihre Gestalt
befleckt hat, versucht sie nun wieder, diese mit Tränen zu reinigen', S. 338)

Tränen als Medizin: „Graad er it Laege-blad det viste denne Qvinde" ('Weinen
ist ein Heilpflanzenblatt, das zeigte diese Frau', S. 320)

Tränen als Sprache: „Hun graed, og i det Sprog bestod all hendis B0n" ('Sie
weinte, und in dieser Sprache bestanden all ihre Gebete', S. 320)

Tränen als Nicht-Sprache: „Graad giorde Tungen lam at tale hvad hun skulde,/
Men Meeningen var god, det tog Gud an for fulde." ('Das Weinen machte die

Zuge lahm, zu sprechen, was sie sollte; aber der Sinn war gut, das wurde vom
Herrn anerkannt', S. 319). Oder: „Og heller graedende beseer hvad hende

piner,/ End f0rer lang Diseurs og gifver spodske Miner." ('Und lieber weinend

ergründen, was sie quält, als lange Diskurse führen und spöttische Mienen
machen', S. 335)



Weinen, Weiblichkeit, Schrift 325

Tränen aus Liebe: „Hun vil ved Elskovs Graad formilde ham igien." ('Sie will
mit Liebes-Tränen ihn wieder milde stimmen', S. 322)

Tränengabe [von Gott]: „De Taare teckis Gud; paa dem hans Naade fenger,/
Fra hannem kommer de, til hannem de sig trenger" ('Die Tränen sind gottgefällig,

an ihnen entzündet sich seine Gnade; von ihm kommen sie, zu ihm drängen

sie hin', S. 322)

Tränen aus Freude: „Lod Naadsens Soel saa rinde op,/ At du äff Fryd maa

graede" ('Laß die Sonne der Gnade aufgehen, daß du vor Freude weinen mußt',
S. 61)

Bluttränen: „Jeg som äff Hierted har nu mood,/ Om muligt var at vilde graede

Blood" ('Ich, die ich nun herzensmutig bin und sogar Blut weinte, wäre dies

möglich', S. 122)

Tränen als Schmuck: „Hun fplte selfver best hvor Skoen hende trycked,/ Derfor
blef Kinderne med Taare-Perler smycked." ('Sie fühlte selbst am besten, wo sie

der Schuh drückte; darum wurden die Wangen mit Tränen-Perlen geschmückt',
S. 330)

Tränen als Voraussetzung, daß etwas wachsen kann: „Det Barn dog ilde slagen

er,/ Som ey der for maa graede.// Jeg er den Ufructbare Green,/ Som baer kun

vilde Druer,/ Og Synden tprrer min Been,/ All Saft og Kraft udsuer."

('Schlimm wird das Kind geschlagen, das dabei nicht einmal weinen darf. Ich
bin der unfruchtbare Zweig, der nur wilde Trauben trägt, und die Sünde trocknet

meine Gebeine aus, saugt Saft und Kraft daraus', S. 48)

Tränen als Samen: „J Haabet, at den Siael her saaer sin Taare-Saed,/ Baer hissed

Fryde-neg. Nu denne Qvinde GR4ED." ('In der Hoffnung, daß die Seele hier
[auf Erden] ihren Tränen-Samen sät, dort [im Himmel] aber Freuden-Garben

trägt. Nun weinte diese Frau', S. 324)

Tränen als 'Überlebensstrategie', um sich der Flamme von Gottes Zorn
überhaupt nähern zu können: „At ofver hendis synd Guds vredis Jld var tendt;/ Da
vil hun den igien med sine Taarer ledske./ Der vofver ingen sig naer Jlden uden

Vedske:/ Og ingen, uden Graad, naer den fortorned Gud,/ Hvis Vrede, som en

Jild, af Munden luer ud." ('Ihre Sünde hat das Feuer des Gotteszornes entfacht;

nun will sie es wieder mit ihren Tränen löschen. Niemand wagt sich zum Feuer

ohne Flüssigkeit, und niemand ohne Weinen wagt sich zum erzürnten Gott,
dessen Zorn, wie ein Feuer, vom Munde herausflammt', S. 326).

Diese unsystematische und unvollständige Aufzählung zeigt, wie weit die Gefühlsbereiche

gefaßt sind, die mit dem Weinen ausgedrückt werden. Im Zentrum der
Gedanken stehen keinesfalls nur Reue und Buße, sondern ebenso sehr Freude und

Hoffnung. Die Reime enthüllen dabei oft einen Zusammenhang, der einem moder-



326 Thomas Seiler

nen Bewußtsein vielleicht nicht mehr ohne weiteres zugänglich ist; so etwa bei den

Reimen „graede/glaede/qvaede" ('weinen/freuen/dichten', S. 383) oder „vaar/taar"
('Frühjahr/Träne', S. 42). Hier wird mittels des Reims Verschiedenes einander

angenähert, was Lotman zufolge die Natur des Reimes ausmacht.17

Da mit dem Auge zuerst gesündigt wird, muß mit dem Auge zuerst Buße getan
werden: „Nu Synder har dit Siun f0rdt dig i Legervald/ Oc giort Begyndelse til
mangt it Synde-fald./ Da fang med 0ynen an at gi0re Plict for synden" ('Nun Sünder

hat Dein Blick Dich in Gefahr/Not geführt und den Anfang zu manch einem

Sündenfall getan. Also beginne mit dem Auge für die Sünde zu büßen', S. 233). Die
Tränen sind Gabe (Geschenk) Gottes wie auch Opfer, das von Engelbretsdatter
bejaht wird. Sie wünscht sich sogar, Bluttränen weinen zu können. Ihre Tränen haben

letztlich nur eine Funktion, nämlich dem Eigentlichen (Gott) näher zu kommen. In
einem Aufsatz schreibt Paul Imhof über diesen Aspekt folgendes:

Näherkommen zu sich selbst, zu sich, so wie man im Grunde von Gott geschaffen und
gewollt ist. Es gilt, sich selbst zu verwirklichen, im positiven Sinne des Wortes. Und bei
diesem Tun passiert es dann, daß man notwendigerweise Verzicht übt, Nein sagt um anderer

willen, Schmerzen ausleidet, opfert. Von solchen positiven Opfern wird in der chassidisch-

judenchristlichen Überlieferung erzählt: Das vielschichtige Wort 'korban' (Weihegabe)
steht nicht nur für 'Opfer', sondern meint zugleich 'Näherkommen'18

im erwähnten Sinne. Es ist unschwer festzustellen, welche Sprengkraft so gesehen

im Taare-Offer verborgen ist. Bei Engelbretsdatter schwingt dieser Gedanke z.B. in
den folgenden Versen mit:

Haff Troens Lampe altid tendt,

Brudgommen du med glaede vendt,

Begyndt da nu at streffve,

Og Kiemp imod dit Ki0d og Blood,
Ryd ud den fuie Synde-Rood,
Som kom dig til at beffve,
Elsk saa din Naistc uden Had,

Og hielp de Arme, gipr dem glad.
Lad paa dit Leffned kiende,
At du har vaeret saadan Giest,
Som til den Evig Jubel Fest,

Sig Fryder uden Ende.1''

17

Vgl. Jurij M. Lotman: Die Struktur literarischer Texte. München, 2. Aufl. 1981, S. 186.
18

Paul Imhof: Vom Sinn der Tränen. Geist und Leben 54 (1981), S. 81-84,hierS. 82-83.
19

'Laß die Lampe des Glaubens immer leuchten, den Bräutigam erwarte mit Freuden, beginn doch jetzt
zu streben und kämpfe gegen dein Fleisch und Blut, reiß aus die Sündenfäule, die dich erzittern läßt,
liebe so deinen Nächsten ohne Haß und hilf den Armen, mach sie fröhlich, laß an Deinem Leben

erkennen, daß du ein solcher Gast gewesen bist, der sich ohne Ende freut auf das ewige Jubelfest',
S. 62.



Weinen, Weiblichkeit, Schrift 327

„Qvindens Taare-fart"20

Nun hat es auf der Einladung zum Symposium, das diesem Band zugrundeliegt,
geheißen, der Schwerpunkt solle eher auf Fragen grundsätzlicher und theoretischer

Art, weniger auf der Diskussion von Detailproblemen liegen. Ich nehme dies zum
Anlaß, um Engelbretsdatters Tränensymbolik theoretisch anzugehen, indem ich mir
überlege, wie man im Lichte feministischer Literaturtheorie argumentieren könnte.

Gibt es einen Zusammenhang zwischen Weinen, Weiblichkeit, Schrift, wie das von
der Dichterin an einigen wenigen Stellen insinuiert wird? Doch fassen wir zunächst

zusammen: Dorothe Engelbretsdatter führte im 17. Jahrhundert wie viele andere

einen Diskurs des Weinens, der im Barock noch nichts Irritierendes an sich hatte.

Die Konnotation von Weinen mit Weiblichkeit ist ein Konstrukt späterer Epochen,
die den Barock als schwülstig empfanden. Wilhelm Friese hat in einem Aufsatz die

Rezeption von Engelbretsdatters Werk nachgezeichnet und damit auch implizit auf
die Verdrängung/Vernichtung der Poetin durch einen männlich dominierten
Literaturbetrieb aufmerksam gemacht.21 Er weist auf Tpger Reenberg hin, der bereits um
1700 das Dichten als Privileg der Männer sehen wollte und mit Blick auf die Dichterin

dichtete: „At skrive Vers, at ride Hest,/ i Krigen modig vaere;/ Det stedse spmmer
Manden best,/ Er Qvinder ingen /Ere."22 Und der Literaturhistoriker Kristian Elster
schreibt 1923:

Blandt alle disse klagende, graatende, [...] sukkende og talentl0se poeter har en enkelt
vundet blivende ry, som den mest taarerike av dem alle - Dorothea Engelbretsdatter [...1
Men hun manglet ganske talent og naadde aldrig ltenger end til en flitig dilettantisme i

tidens tyske smak. Ufattelig for os er denne dames berpmmelse.23

Wir stehen hier vor einem Beispiel für die Art, wie mittels Verunglimpfung der
Autorinnen deren Texte aus dem Kanon gedrängt werden. Engelbretsdatters Texte
werden nicht rezipiert, sondern nur das Geschlecht der Autorin. Was wir dergestalt
erfahren, ist nichts über ihre Kunst, aber sehr viel über die Art und Weise, wie eine

(männlich dominierte) Literaturkritik Weiblichkeit imaginiert und deren Kulturleistungen

ausgrenzt. Wir können nicht erwarten, daß eine Zeit, die Barockdichtung als

31 'Die Tränenfahrt der Frau', S. 335.
21

Wilhelm Friese: Am Ende der Welt". Zur skandinavischen Literatur der frühen Neuzeit. Artes et
Litterae Septentrionales 1. Leverkusen 1989, S. 145-161.

22
Friese, Am Ende der Welt", 1989, S. 147. 'Verse schreiben, ein Pferd reiten, im Krieg mutig sein,
das steht dem Mann am besten, bringt Frauen keine Ehre.'

25 Kristian Elster d.y.: Illustreret norsk litteraturhistorie 1. Kristiania 1923, S. 243. Übersetzung in

Friese, „... Am Ende der Welt", 1989, S. 148.'Von all diesen klagenden, weinenden, seufzenden und
talentlosen Poeten hat einer bleibenden Ruhm als der tränenreichste von allen gewonnen - Dorothea

Engelbretsdatter [...] Aber sie besaß ein sehr dünnes Talent und kam nie über einen fleißigen
Dilettantismus nach dem deutschen Geschmack der Zeit hinaus. Der Ruhm dieser Dame ist für uns

unbegreiflich.'



328 Thomas Seiler

schwülstig empfand, Verständnis aufbringen konnte für Tränen. Daran hat sich bis

heute offensichtlich nicht viel geändert, wird doch im bislang jüngsten Versuch zur

Ehrenrettung Engelbretsdatters die Bedeutung ihres antipatriarchalen Diskurses

hervorgestrichen, die Tränensymbolik findet - wohl aus Angst vor einer Identifizierung
mit dem Weiblichen - kaum Erwähnung.24 Damit aber gibt man einem männlichen

Vorurteil klein bei. Im folgenden versuche ich deshalb, auf dem Tränenmotiv zu

beharren, indem ich mich frage, was sich aus moderner Sicht dazu sagen ließe. Ist es

möglich, die Tränen vom Geruch der Rührseligkeit, der Innerlichkeit zu befreien
und sie als Symbol eines Diskurses zu sehen, der die herrschende patriarchale
Ordnung unterminiert? Um Antwort darauf geben zu können, müssen wir uns zunächst

Gedanken über die Phänomenologie der Tränen machen.

Was sind die Tränen? Ihre besondere Stellung haben sie in der spirituellen Tradition

als Ausdruck sowohl körperlicher als auch seelischer Kräfte. Die Tränen befinden

sich gewissermaßen an der Schnittstelle von Körper und Geist, an beidem
teilhabend. Sie sind das sichtbare Zeichen psychischer Prozesse. Tränen lassen sich

gemäß Roland Barthes interpretieren als Zeichen der 'wahrsten' aller Botschaften,
die des Körpers und nicht diejenige der Sprache.25 Und Julia Kristeva zufolge sind

Tränen Metaphern der 'Nichtsprache', eines 'Semiotischen', das die sprachliche
Kommunikation nicht abdeckt.26 Diese Auffassung findet ihre Bestätigung an mehreren

Stellen bei Engelbretsdatter. So zum Beispiel in den Versen:

Hun var saa Hierte-klemt at Tungen laa i dvale
For 0mme Smerte-suk, hun aarked icke Tale

Og hvor til tiente det at gi0re megen Snak?
Da hendis gandske Verk i Poenitentze stak.

[...]
Graad giorde Tungen lam at tale hvad hun skulde,
Men Meeningen var god, det tog Gud an for fulde.27

Hier hätten wir es mit einem Einbruch des Semiotischen zu tun. Vielleicht ist es

angezeigt, in der gebotenen Kürze das von Kristeva stammende Begriffspaar 'Semioti-

sche/Symbolische-Ordnung' zu erläutern, weil dieses bei meinen Überlegungen

wichtig sein wird. Das Semiotische ist dasjenige Moment des Sinngebungsprozesses,

in dem Erinnerungsspuren aus der präödipalen Phase nachschwingen. In dieser

Phase hat das Kleinkind noch keinen Zugang zur Sprache und lebt in symbiotischer
Beziehung mit der Mutter. Es wird durchflutet von einem Strom zunächst undiffe-

24

Inger Vederhus: Kieck i Pennen, kieck i Bleck. Om Dorothe Engelbretsdatter. Nordisk kvindelittera-
turhistorie. Red. Elisabeth M0ller Jensen et al. 1.1 Guds navn. K0benhavn 1993, S. 163-175.

25

Vgl. Barthes, Fragmente, 1988, S. 253.
26 Julia Kristeva: Geschichten von der Liebe. Frankfurt am Main 1989, S. 241. [Histoires d'amour, Paris

19831
27 'Ihr ward das Herz so eng, daß sie die Zunge nicht mehr bewegen konnte. Sie konnte nicht mehr sprechen

vor süßen Schmerz-Seufzern, und wozu hätte es auch gedient, so viel zu reden? Da ja ihr ganzes
Werk in der Buße lag. [...] Das Weinen machte die Zunge lahm, zu sprechen, was sie sollte; aber der

Sinn war gut, das wurde vom Herrn anerkannt', S. 319.



Weinen, Weiblichkeit, Schrift 329

renzierter Wahrnehmungen. In diesem Stadium gibt es noch keine festen Grenzen

zwischen Körper und Außenwelt. Das Kleinkind erfährt sich noch nicht als

eigenständig, abgespalten von der Mutter beispielsweise. Dies ist erst der Fall beim Übergang

ins Spiegelstadium, wo sich das Kind im Spiegel erkennt und damit ein Gefühl
für die Dichotomie Ich-Außenwelt entwickelt, und dann vollends in der ödipalen
Phase, in der sich das Kind von der Mutter lösen muß und auch die Sprache lernt.
D.h. der heterogene Fluß von Triebströmen wird in feste Begriffe zergliedert. Das

Semiotische wird beim Eintritt in die symbolische Ordnung verdrängt. Die symbolische

Ordnung wiederum läßt sich gleichsetzen mit der herrschenden patriarchalen
Struktur, in der das weibliche Geschlecht sprach- und machtlos ist.

Können die Tränen als die Wiederkehr des Verdrängten, des Semiotischen aufgefaßt

werden, das in seiner fließenden und vielfältigen Art ein Überschreiten der

gesellschaftsüblichen Bedeutungen darstellt, das das Nichtverbale wieder in die
symbolische Ordnung einführt? Vieles steckt im Begriff 'Weinen'. In dem einen Wort
'Träne' läßt sich Trauer und Freude, Reue und Genugtuung subsumieren. Die
Semantik des Wortes ist vieldeutig; der Versuch, es in ein System von binären
Oppositionen, nach Hélène Cixous Musterbeispiel patriarchalen Denkens, zu zwingen,
mißlingt. Der Versuch einer eindeutigen Bedeutungszuordnung scheitert zwangsläufig.

Damit steht die Tränensymbolik im Widerspruch zur Ideologie des eindeutigen

Zeichens, wie sie im Patriarchat vorherrschend ist. 'Träne': das Wort bedeutet
vieles in einem. Schon von daher haftet dem Tränendiskurs etwas Subversives an:

Er durchkreuzt die symbolische Ordnung und die damit verbundene männlich
bestimmte Wertehierarchie. Die Träne bezeichnet den Ort, wo Körper und Geist
verbunden sind. Sie dekonstruiert gewissermaßen auch dieses Oppositionspaar, das von
der patriarchalen Tradition her eher getrennt gedacht wurde.

Man kann sich nun überlegen, wo hier der Platz des weiblichen Schreibens ist?
Es ist ja nach Kristeva so, daß dem Semiotischen nicht einfach das Weibliche
entspricht, weil in der präödipalen Phase das Geschlecht keine Rolle spielt. Es kann

nicht genug daran erinnert werden, daß der barocke Tränendiskurs von beiden
Geschlechtern geführt wurde. Die Gemeinsamkeit des Semiotischen mit der Weiblichkeit

liegt in der Marginalität, der unterdrückten Position beider in bezug auf das

jeweils herrschende System (Sprache bzw. Patriarchat). Und dieser Marginalität war
sich Dorothe Engelbretsdatter sehr bewußt. Nicht nur mußte sie sich wie so viele
andere schreibende Frauen vor und nach ihr des Plagiatvorwurfs erwehren, sondern

sie mußte erklären, warum sie als Frau sich gedrängt fühlte, schriftstellerisch aktiv
zu sein. Engelbretsdatter verweist dabei auf die Schöpfung. In typisch analogischem
Denken führt sie aus: „Hver Fugl med sit Nseb quiddre maa,/ Sin Skabermand at

loffve,/ Hvi skal min Mund da stille staa,/ Og ey det samme voffve?" ('Jeder Vogel
muß mit seinem Schnabel singen, seinen Schöpfer zu loben; warum also soll mein

Mund schweigen und nicht dasselbe versuchen?', S. 23). Ständig verweist sie auf
Gott, der ihr das Dichten eingegeben habe. „Fpr bod jeg Sang-Offer frem, som GUD
skipd mig i Sinde, oc nu ved samme Raad-giver, Taare-Offer; saa ubestandig er



330 Thomas Seiler

Verdens Fryd" ('Früher bot ich das Lied-Opfer dar, das Gott mir eingegeben hatte,

und nun, mit dem gleichen Ratgeber, das Tränen-Opfer, so unbeständig ist die

Freude der Welt', S. 317), schreibt sie etwa. Diese Inspirationspoetik war im
17. Jahrhundert gang und gäbe. Bei Greiffenberg stehen die Verse:

Das/ was man von GOtt soll sagen/ flösset uns derselbig ein.//
Was den Himmel soll erheben/ muß aus seinem Kunst=Schatz seyn.//
Was zu seinen Ehren zielt/ nimmt den Ursprung her von oben.//
Dieses Liecht erleuchten muß/ dessen Klarheit man soll loben.28

Sie dient aber auch zur Legitimation des eigenen Schreibens. Die gleiche Funktion
hat wohl der häufige Verweis auf biblische Frauenfiguren, und die Poetin sieht sich

in Analogie zu ihnen, beispielsweise zu Maria Magdalena.
Interessant scheint mir nun die Frage zu sein, ob sich die Geschlechtszugehörigkeit

auch in ihrer Poetik äußert? Betrachten wir also die Stellen genauer, wo das

Schreiben thematisiert wird. Auf eine möchte ich ganz speziell hinweisen. Am
Anfang des Taare-Offer schreibt sie in ihren Huldigungsversen an die Königin Char-

lotta Amalia: „Med en Pen i Graad Poleret,/ Skreff jeg dette Qvinde-Verck,/ Saa,

som Mesteren dicteret,/ Hand er i de Svage sterck." ('Mit einer Feder im Weinen

poliert schrieb ich dieses Frauen-Werk. So, wie es der Meister diktierte. Er ist in den

Schwachen stark', S. 316). Mit diesen Versen wird auf eine äußerst gedrängte Art
und Weise der Komplex 'Weinen - Weiblichkeit - Schrift' angesprochen. Was aber

könnte damit gemeint sein? Man kann nun - wie das in Norsk kvinnelitteraturhisto-
rie getan wird - die Reime „dicteret/poleret" mit dem Hinweis „at stundom er det

rim og klang som avgjer kva som skal kome til uttrykk"29 abtun. Wir können aber

auch vom hohen Bewußtsein der Dichterin ausgehen oder einfach von der simplen
Tatsache, daß die Reime wie die ganze Formulierung so und nicht anders hierstehen.

Verschiedenes ist bemerkenswert: Zunächst einmal der Vers „Med en Pen i Graad

Poleret". Ich versuche mir das in einem ersten Schritt ganz wörtlich (sensus littera-
lis) vorzustellen und scheitere, weil man in Tränenflüssigkeit schwerlich etwas

reinigen oder gar polieren kann; die Formulierung „i Graad Poleret" ist irgendwie
widerspenstig.30 In einem zweiten Schritt versuche ich, den sensus spiritualis zu fassen

und würde ungefähr so argumentieren: Wie sich der Körper und die Seele mittels
Tränen von der Sünde rein waschen und dergestalt befreien können, so kann ich dies

28 Zitiert nach Irmgard Scheitler: Das Geistliche Lied im deutschen Barock. Schriften zur Literaturwissenschaft

3. Berlin 1982, S. 143.
M

Inger Vederhus: Den fprste „Hun Poet J Arve-Kongens Lande" - Dorothe Engelbretsdatter 1634-

1716). Norsk kvinnelitteraturhistoire. 1. 1600-1900. Oslo 1988, S. 19-26, hier S. 21. 'gelegentlich
sind es der Reim und der Klang, die bestimmen, was ausgedrückt werden soll'

10
In der Vorrede zu den „Thriinen über das Leiden Jesu Christi" von Gryphius steht eine ganz ähnliche

Formulierung. Dort heißt es: „Mehr wäre zu wüntschen, dass alle die Eytelkeit dieses Lebens recht
beobachten und ihre Feder allein in dem Blutt des unbefleckten Lammes netzen möchten." Zitiert
nach Andreas Gryphius: Gesamtausgahe der deutschsprachigen Werke. 2. Oden und Epigramme. Hg.
von Marian Szyrocki. Tübingen 1964, S. 101. Die Formulierung Engelbretsdatters scheint mir kühner

zu sein.



Weinen, Weiblichkeit, Schrift 331

schreibend tun, wenn ich die Feder zuvor in meinen Bußtränen gereinigt, poliert,
habe. Mit dem Resultat, daß dergestalt wahrhaftiger, aufrichtiger, demütiger und

präziser, hellsichtiger geschrieben wird. Doch das Bild bleibt seltsam. Wir tendieren

dazu, es als contradictio in adjecto aufzufassen, weil wir mit Tränenflüssigkeit eher

Trübung konnotieren. Uns ist das Bild von Narziß, der mit seinen Tränen die Quelle
und damit sein Spiegelbild trübt, vertrauter. Demnach redet Engelbretsdatter - ob

bewußt oder unbewußt spielt hier keine Rolle - einer Poetik das Wort, die auf dem

Widerspruch beharrt bzw. die fähig ist, sich ausschließende Momente zusammenzudenken;

einer Poetik, die sich eines 'verrückten' Diskurses bedient und die
herkömmliche Logik ins Wanken bringt. D.h. ihr Schreiben soll nicht ausgrenzen,
sondern sich eben auch das Semiotische einverleiben. Cixous würde das als Eigenheit
eines weiblichen Diskurses betrachten. Eines Diskurses, dem es ums Untergraben
phallozentrischer Ordnung geht, die auf der Logik binärer Oppositionen aufgebaut
ist. Warum aber wird der Akzent so auffällig darauf gelegt, daß es sich hierbei um
ein „Qvinde-Verck" handle? Eine psychoanalytische Betrachtungsweise drängt sich

hier auf. Sandra Gilbert hat die Beziehung zwischen männlicher Sexualität und dem

Werkgedanken von Autoren untersucht.31 Sie behauptet:

In patriarchal Western culture, therefore, the text's author is a father, a progenitor, a

procreator, an aesthetic patriarch whose pen is an instrument of generative power like his
penis. More, his pen's power, like his penis's power, is not just the ability to generate life
but the power to create a posterity to which he lays claim [...J32

Wir können uns überlegen, wie es unter solchen Voraussetzungen der Frau gelingt,
zur Feder zu greifen. Sie wird ihre Metaphern in Opposition zu den bereits
bestehenden phallischen Bildern männlicher Kreativität wählen. Die Verse Engelbrets-
datters ließen sich dergestalt interpretieren als Einbruch des Semiotischen in die

symbolische Ordnung patriarchaler Schöpfermythen, ins Bild gesetzt durch eben die
Verse „Med en Pen i Graad Poleret,/ Skreff jeg dette Qvinde-Verck". Daß es im
nächsten Vers heißt, „Saa, som Mesteren dicteret", empfinde ich nicht als Widerspruch

zum vorhin Gesagten, dient dies doch der Legitimation ihres Dichtens, wenn
sie einem platonischen Gedanken zufolge sich selbst bloß als Medium einer höheren

Instanz betrachtet. Letztlich ist es ja Gott selbst, der durch sie dichtet. Mit raffinierter

Dialektik fördern die Reime das zu Tage, von dem sie selbst nicht sprechen kann

(darf) oder nur verschlüsselt sprechen kann, nämlich die Stärke des Weiblichen, die
Stärke der weiblichen Kunst. Explizit sagt sie im selben Gedicht an Charlotta Ama-
lia ein paar Verse vorher und auch an anderen Stellen: „Qvinde-Magt forslar kun lit"
('Frauenmacht vermag nur wenig'). Implizit decken die Reime „Qvinde-
Verck/sterck" jedoch ein unausgesprochenes Selbstbewußtsein auf. Daß wir es mit

31
Sandra Gilbert: Literary Paternity. Critical Theory Since 1965. Ed. by Hazard Adams and Leroy
Searle. Tallahassee 1986, S. 486-496.

32
Gilbert, Literary Paternity, 1986, S. 488.



332 Thomas Seiler

dem Vers „Med en Pen i Graad Poleret" mit einem Bild fürs Schreiben der Frau zu

tun haben, zeigt auch die Verbindung „Pen" - Tränenflüssigkeit. Wasser oder

Flüssigkeit gilt seit jeher als archetypisches weibliches Symbol. Der männliche Stift muß

also zuerst präpariert werden - ob „poleret" in Engelbretsdatters Zeit schon die

Bedeutung von kultiviert hatte, lasse ich einmal offen -, damit er für weibliche Kreativität

brauchbar wird. Dergestalt wird ein raffiniertes Spiel in Gang gesetzt, in dem

die patriarchate Ordnung an der Oberfläche zwar weitgehend bestätigt, zugleich aber

mittels des Tränenmotivs auch in Frage gestellt wird. Ich sagte „weitgehend bestätigt",

weil Engelbretsdatter mit dem Hinweis auf zahlreiche starke biblische Frauenfiguren

ihre Lieder gegen den Strich patriarchater Exegese schreibt, sich von der

misogynen Tradition absetzend. Dies, obwohl sie die symbolische Ordnung scheinbar

immer wieder bestätigt, indem sie betont, eine Frau vermöge nur wenig. Doch

abgesehen davon, daß dies in erster Linie als Bescheidenheitsformel - als captatio
benevolentiae - zu lesen ist, steht sie mit der Charakterisierung ihres Stils als 'simpel'

im Einklang mit den Forderungen barocker Poetiken. Denn gemäß damaliger
Auffassung hatte ein geistliches Lied einfach zu sein, weil ein poetischer Stil von
der Andacht als dem eigentlichen Ziel geistlicher Dichtung ablenken würde.33 Sie

braucht also - und das ist sehr raffiniert - ihre Unterwürfigkeitsformel dazu, implizit
zu sagen, daß sie die Genreforderungen erfüllen kann! Daß sich Engelbretsdatter
ihres Wertes als Dichterin bewußt war, zeigt ihre Reaktion auf einen Raubdruck,

wenn sie in einem Wort an den Leser schreibt: „At icke derfor saadane Kluder-
fauter skal tilleggis mig et simpel Quinde-kipn, vil jeg haffve den Gud-elskende
Laeser henviist til fprste Edition jeg selff loed trycke [...]."34

Damit komme ich zum letzten Punkt meiner Ausführungen: Engelbretsdatters
Texte sind dem religiösen Diskurs zuzurechnen. Wie bei Greiffenberg so ist auch

bei ihr Jesus primär der 'Seelen-Bräutigam'. Das Textbegehren, das auf ein Verlangen

nach Vereinigung mit Jesus hinzielt und brautmystische Elemente enthält, ist

durchsetzt mit einem für die Barockzeit typischen Blut- und Wundenkult. Den Versen

„Du som i Gethsemane,/ De Blod-sprengte Taare sveder [...]" ('Du, der Du in
Gethsemane die blutgesprenkelten Tränen schwitzt', S. 238) entsprechen auf Seiten

der Sünderin die Verse „Jeg som äff Hierted har nu mood,/ Om muligt var at vilde

graede Blood" ('Ich, die ich nun herzensmutig bin und sogar Blut weinte, wäre dies

möglich', S. 122). Das Blut Jesu, der uns mit seinem Blut von den Sünden befreit

hat, wird von Engelbretsdatter parallel gesetzt zu den Tränen. So wie er sein Blut für
uns gegeben hat, sollen wir ihm unsere Tränen geben. Deshalb auch kann sie an

einer anderen Stelle von den blutenden Augen sprechen, und sie schildert dabei Maria
in deutlicher Analogie zu Christus: „Strax hun befplte sig saa saared i sit Bryst,/ Da

blpdde 0yene, som de var s0nderkryst." ('Sogleich sie so verletzt ihre Brust be-

31

Vgl. zu diesen Fragen Scheitler, Das Geistliche Lied, 1982, S. 127ff.
31 'Auf daß nicht solche Schmierereien voller Fehler mir, einem einfachen Frauenzimmer, zugeschoben

werden, will ich den Gottliebenden Leser auf die erste Edition hinweisen, die ich selbst drucken ließ',
S. 212.



Weinen, Weiblichkeit, Schrift 333

rührte, bluteten die Augen, als ob sie verletzt wären', S. 325) Das deutet wieder auf
die enge Verbindung des Körperlichen mit dem Geistigen hin und damit auf den

Versuch, dem Semiotischen eine Sprache zu geben. Endstation der „Taare-Faart" ist

der Himmel und damit die Vereinigung mit Gott. Im Vorwort zum Taare-Offer an

den Leser heißt es: „Men som jeg ved Troens Taarer haabis at grade mig ind i

Himmelen oc see Freiseren med forklared 0yen, skal det i Jammer-Dalen vtere min

Glasde at holde mig til ham." ('Aber wie ich mit den Glaubens-Tränen hoffe, mich
in den Himmel zu weinen, um den Erlöser mit erleuchteten Augen zu sehen, soll es

im Jammertal meine Freude sein, Ihm zu folgen', S. 317) Die Erfüllung des

Textbegehrens, dem es um hochzeitliche Vereinigung mit Jesus geht, ist natürlich erst

beim eigenen Tod möglich. Psychoanalytisch gesprochen handelt es sich hierbei um
den Todestrieb, der bekanntlich mit dem Eros eng verwandt ist. Das Begehren (nach

Vereinigung) wäre dann der ins Symbolische übersetzte Todestrieb, dessen eigentliches

Ziel, das Verschmelzen mit dem mütterlichen Körper, gleichsam ins Unendliche

verschoben wird. Das Verschmelzen mit dem mütterlichen Körper wäre der

Urzustand, wo die Differenz zwischen der semiotischen und der symbolischen
Ordnung aufgehoben, wo alles Identität wäre. Das Weinen in Engelbretsdatters
Texten hat viel mit dieser Sehnsucht nach der verlorenen Einheit zu tun, so etwa

wenn es heißt: „Her staar det tabte Faar, og grader efter Tr0st,/ Som Barned op i

Graad traar efter Moders brpst." ('Hier steht das verlorene Lamm und weint nach

Trost, wie das Kind im Weinen sich zur Brust der Mutter sehnt', S. 328) Hier wird
das Weinen sogar explizit mit der Situation des weinenden Kindes verglichen, das

sich nach der Brust seiner Mutter sehnt. Der Sehnsucht nach Vereinigung der
semiotischen Ordnung - oder imaginären bei Lacan - mit der symbolischen entspräche

im religiösen Bereich die Sehnsucht nach Vereinigung mit dem 'Seelen-Bräutigam':
ein Wunsch, der auf Erden nicht in Erfüllung gehen kann. Erst im Himmel hätte

alles Weinen ein Ende.

Dorothe Engelbretsdatters Diskurs des Weinens gewinnt eine bis anhin übersehene

Sprengkraft, wenn er als Einbruch des Semiotischen in die symbolische Ordnung
aufgefaßt wird. Es geht dann um ein Überwinden der objektivierenden symbolischen

Sprache, die letztlich die gesellschaftliche Ordnung repräsentiert. Daß dieses

Überwinden sehr viel mit dem Verhältnis Mann/Frau zu tun hat, weiß die Poetin, die sich

ihren Platz im Himmel am liebsten zusammen mit Mitstreiterinnen aus der Bibel

vorstellt. So schreibt sie auf ihren eigenen Tod hin die Verse:



334 Thomas Seiler

En salig D0d var Hende nock,
Her nyned angst og bange,
Hist siunger Hun blant Engle-Flock
Triumph og Jubel-Sange:

Forlyster sig og kiender da

Maria, Judith, Debora,
Elisabeth og Anna.35

15 'Ein seliger Tod war ihr genug; hier [auf Erden] summten Angst und Bedrängnis. Dort [im Himmel]
singt sie unter Engel-Scharen Triumph- und Jubellieder, vergnüget sich und kennet da Maria, Judith,
Debora, Elisabeth und Anna', S. 386.


	"Med en Pen i Graad Poleret" : Weinen, Weiblichkeit, Schrift in der Dichtung Dorothe Engelbretsdatters

