Zeitschrift: Beitrage zur nordischen Philologie
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Skandinavische Studien
Band: 32 (2002)

Artikel: "Med en Pen i Graad Poleret" : Weinen, Weiblichkeit, Schrift in der
Dichtung Dorothe Engelbretsdatters

Autor: Seiler, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858249

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858249
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

THOMAS SEILER, ZURICH

,,Med en Pen i Graad Poleret*‘*
Weinen, Weiblichkeit, Schrift in der Dichtung
Dorothe Engelbretsdatters

Das WEINEN ist demnach MITLEID MIT SICH SELBST, oder das auf seinen Ausgangs-
punkt zuriickgeworfene Mitleid. Es ist daher durch Féhigkeit zur Liebe und zum Mitleid
und durch Phantasie bedingt: daher weder hartherzige, noch phantasielose Menschen
leicht weinen, und das Weinen sogar immer als Zeichen eines gewissen Grades von Giite
des Charakters angesehen wird und den Zorn entwaffnet, weil man fiihlt, daf} wer noch
weinen kann, auch nothwendig der Liebe, d.h. des Mitleids gegen Andere féihig seyn muf3,
eben weil dieses, auf die beschriebene Weise, in jene zum Weinen fiihrende Stimmung
eingeht. (Arthur Schopenhauer)'

Vielleicht ist “Weinen’ zu grob; vielleicht diirfen nicht alle Trinen auf immer dieselbe Be-
deutung zuriickgefiihrt werden; vielleicht stecken in ein und demselben Liebenden mehrere
Subjekte, die sich auf verwandte, aber verschiedene Weisen zu ‘weinen’ anschicken. Wer
ist dieses ‘ich’, das ‘Trinen in den Augen’ hat? [...] Die Trinen sind Zeichen, keine Aus-
drucksformen. Mit meinen Triinen erzdiihle ich eine Geschichte [...]. (Roland Barthes)

Dorothe Engelbretsdatter wurde 1634 in Bergen als Tochter des damaligen Rektors
und spiteren Pfarrers der Domkirche geboren. 1652 wurde sie mit dem Pfarrer
Ambrosius Hardenbeck verheiratet und bekam neun Kinder. Sieben von ihnen wa-
ren bereits tot, als sie 1678 ihre erste Sammlung geistlicher Lieder, Siwlens Sang-
Offer (‘Liedopfer der Seele’) herausgab. Das Buch wurde zu Lebzeiten der Dichterin
duBerst populidr und erschien in mehreren Auflagen, denen die Dichterin jeweils
neue Lieder hinzufiigte. Sehr zu ihrem Bedauern zirkulierten auch Raubdrucke.’
Nach dem Tode ihres Mannes erschien 1685 der grofe Gedichtzyklus Taare-Offer
(‘Tranenopfer’). Diese Verse gehen auf Peder Mgllers Taare- og Trgste-Kilde, eine
Ubersetzung der Thrinen- und Trostquelle des Rostocker Theologen Heinrich
Miiller aus dem Jahre 1675, zuriick. Dorothe Engelbretsdatter ist 1716 gestorben.

*  *Mit einer Feder im Weinen poliert’

' Arthur Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung. 1. Ziirich 1988 (Haffmans-Ausgabe), § 67,
S. 486.

Roland Barthes: Fragmente einer Sprache der Liebe. Frankfurt am Main 1988, S. 252-253. [Frag-
ments d'un discours amoureux, Paris 1977]

Vgl. hierzu Hubert Seelows Beitrag im vorliegenden Band.

(8]



320 THOMAS SEILER

Um ihre Dichtung ist es eigentiimlich bestellt: Viel gelesen zu Lebzeiten der
Dichterin, geriet sie nach ihrem Tode in Verruf und die vormals ‘gréfte Poetin des
Nordens’ — eine Bezeichnung Ludvig Holbergs — wurde als ,.tareperse* (‘Tridnen-
driickerin’) abqualifiziert. Ihre Dichtung sei zu personlich und zu privat und nach
und nach verschwanden ihre Psalmen auch aus den Liederbiichern.* Erst in neuerer
Zeit wird im Zuge des Interesses an Texten, die von Frauen verfal§t sind, ihrem
Werk wieder vermehrt Beachtung geschenkt, das jetzt als ,,Feminin Barokk* — so
der Titel des bis anhin einzigen Werks iiber die Dichterin — angesehen wird.’

Die Trinensymbolik findet kaum mehr Erwihnung. Das Hauptaugenmerk wird
nun vor allem auf die kimpferischen Seiten Engelbretsdatters gelegt, auf die Seiten,
wo sie sich zu ihrem Schreiben und zur Stellung als schreibende Frau dufert.
Kvalbein fiihlt sich sogar gedringt, nachzuweisen, daf} die Trdnensymbolik nicht so
hiufig sei wie traditionellerweise angenommen. Das iiberméfige Weinen im Taare-
Offer schiebt sie der Vorlage zu wie auch biographischen Umstinden der Autorin,
wenn es heiit: ,,At det floymer av tarer i T.O. far forelegget ta mesteparten av
skulda for, men dessutan var jo og Dorothes eigne kir i sorgjedret, da ho skreiv
T.O., slik at dei lettare motiverte henne for eit slikt ‘tareepos’, skrive med ein ‘Pen i
graad polered’.“® Zwischen Werk und Leben wird ein direkter Bezug gesehen. Es
erstaunt deshalb kaum, daf} ihre Dichtung als , barokk-dikting i ei spesiell feminin
utforming® (‘Barockdichtung in einer spezifisch femininen Prigung’)’ charakteri-
siert wird. Dies zeige sich ,,i den sterkt innatvende og sjolvopptekne holdninga og i
det tronge, personlege perspektivet som i grunnen gar gjennom heile diktinga
hennar“.* Wieso diese Haltung spezifisch feminin sein soll, bleibt riitselhaft. Der
sorgende, klagende Ton sowie die Himmelssehnsucht werden als Ausdruck eines
weiblichen Gefiihlslebens und einer weiblichen Dichterphantasie interpretiert. Damit

Im Norsk Salmebok von 1985 finden sich nurmehr zwei Lieder der Dichterin in zum Teil amputierter
Form. Der beriihmte , Afften Psalme* hat darin noch gerade 11 Strophen gegeniiber 20 in der
Valkner-Ausgabe. Uberdies wurde die Bildsprache geglittet. Die in unserem Zusammenhang interes-
sante Strophe ,,Beed om Naade, og gigr Bood,/ Aabne dine @yens Flood/ Slip ham icke med dit skrig/
Fgr hand faar Velsignet dig.” (‘Bete um Gnade und tu Bulle, 6ffne die Strome deiner Augen, lasse Thn
nicht los mit deinem Schrei, bevor Er dich nicht gesegnet hat.’, I, S. 185) wird in der Neufassung zu:
3¢k med anger nadens sti,/ vend deg om og rop og si:/ Gud, jeg slipper ikke deg/ for du har velsignet
meg.* (‘Suche mit Reue den Gnadenweg, kehre um und ruf und sag: Gott, Dich lasse ich nicht, bevor
Du mich gesegnet hast.”, S. 786)

Laila Akslen Kvalbein: Feminin Barokk. Dorothe Engelbretsdotters liv og diktning. Oslo 1970. Mitt-
lerweile, dieser Aufsatz wurde 1995 fertiggestellt, hat die gleiche Autorin eine ausgezeichnete Studie
zu Dorothe Engelbretsdatter und Petter Dass vorgelegt, vgl. Laila Akslen: Norsk barokk — Dorothe
Engelbretsdatter og Petter Dass i retorisk tradisjon. Oslo 1997.

Kvalbein, Feminin Barokk, 1970, S. 88. ‘Dal} es flieBt von Trinen im Tréinen-Opfer ist der Vorlage
anzulasten. Aber abgesehen davon, so waren ja auch die personlichen Umstinde Dorothes im Sorgen-
jahr, als sie das Trdnen-Opfer schrieb, dergestalt, dafl sie eher zu einem solchen ,,Trinenepos® moti-
viert wurde, geschrieben mit einer ,,Feder im Weinen poliert™.

Kvalbein, Feminin Barokk, 1970, S. 123.

Kvalbein, Feminin Barokk, 1970, S. 123. ‘in der stark nach innen gekehrten und selbstbezogenen
Haltung sowie in der engen, personlichen Perspektive, die im Grunde ihre gesamte Dichtung
durchzieht’



Weinen, Weiblichkeit, Schrift 321

sind wir wieder bei der Charakterisierung von Francis Bull aus den 1920er Jahren.
Er bezeichnete Siwlens Sang-Offer als Zeugnis einer ,kvindelig fglsom Jesus-
dyrkelse* (‘weiblichen gefiihlsvollen Jesusverehrung’).” Auch Elisabeth Aasen
meint, die Trinensymbolik spiele vor allem in dem letztlich nicht originalen Werk
Taare-Offer eine Rolle, weshalb es nicht gerechtfertigt sei, die Dichterin als ,,tare-
perse” zu verunglimpfen. Im iibrigen argumentiert sie ebenfalls biographisch, wenn
sie erklirt: ,,Med syv barn i graven er det ikke underlig at tiren har nedfelt seg i
hennes dikteriske billedbruk.“'” Im ersten Band der norwegischen Frauenliteraturge-
schichte wird dann die Trinensymbolik kaum mehr erwéhnt, wohl im Bestreben, die
Dichterin von der pejorativen Etikette zu befreien. Dessen ungeachtet sind aber das
Weinen und die Trdnensymbolik zentral in ihrer Dichtung, und zwar nicht nur im
Taare-Offer, wie oft gemeint wird, sondern das Motiv spielt schon in Sielens Sang-
Offer eine groBle Rolle, findet Erwihnung in fast jedem ihrer geistlichen Lieder. Man
kann es drehen und wenden, wie man will: Wir kommen an dieser Symbolik nicht
vorbei. Sie biographisch deuten zu wollen, fiihrt aber meines Erachtens ins Nichts,
und zwar aus mindestens drei Griinden:

1. Selbst wenn es gelingen sollte, einen biographischen Bezug nachzuweisen, ein
Versuch, der zwangsldufig Spekulation bleiben muB, ist damit noch nichts gesagt
tiber die Funktion des Motivs in den eigentlichen Texten, d.h. ein Nachweis ist noch
keine Interpretation.

2. Die Widerspriiche einer biographischen Anniherung liegen offen zutage. Zum
einen wird unterschlagen, da3 Engelbretsdatter auch ganz andere Tone — voller
Humor und Angriffslust — anschlagen konnte. Zum anderen wird fiir den hiufigen
Gebrauch des Trianenmotivs im Taare-Offer die Vorlage verantwortlich gemacht
und gleichzeitig betont, dort komme es noch hiufiger vor. Nun ist diese Vorlage von
einem Mann geschrieben worden, und bereits das hiitte doch stutzig machen miissen.
Der Rekurs aufs Geschlecht des Verfassers greift offensichtlich nicht.

3. Die jiingere Barockforschung hat den durch und durch rhetorischen Gehalt ba-
rocker Lyrik hervorgestrichen, die als sogenannte Erlebnislyrik gerade nicht zu be-
greifen ist und sich schon von daher einem biographischen Zugriff entzieht.

Im folgenden mochte ich deshalb versuchen, der theologischen Tradition und dem
rhetorischen Gehalt der Trinensymbolik nachzuspiiren.'' Ich iiberlege mir, welches
die Funktion und Bedeutung dieses Motivs sein konnte im Hinblick auf einen Dis-
kurs, dem es um Durchkreuzung des herrschenden geht. Um darauf eine Antwort
geben zu kdnnen, mufl man zunichst die Trinen im Rahmen der theologischen Tra-

* Vgl. Norsk biografisk leksikon, 3. Oslo 1926, S. 356.

" Elisabeth Aasen (red.): Fra gamle dage. Oslo 1983, S. 56. ‘Mit sieben Kindern im Grab erstaunt es
nicht, daf die Trinen ihren Niederschlag in der dichterischen Bildsprache gefunden haben.’

Eine erste Orientierung gibt der Lexikonartikel ,Larmes™ von Pierre Adnés: Dictionnaire de
Spiritualité, 9. Paris 1976, Sp. 287-303, den ich im folgenden zusammenfassend referiere.



322 THOMAS SEILER

dition betrachten. Das Motiv spielt in der christlichen Tradition eine groBe Rolle.
Das mag uns vielleicht erstaunen, haben die Trinen in unserer Gesellschaft doch
kaum mehr Platz, weder im religiosen noch im weltlichen Leben. Das im
18. Jahrhundert einsetzende Geringschitzen Engelbretsdatters hat viel mit der ver-
dnderten Einschidtzung von Trinen und Leid zu tun. Wir haben das Weinen ver-
driingt, bestenfalls dem weiblichen Geschlecht wird es noch zugestanden. Die Cha-
rakterisierung der Poetin als ,tdreperse* zeigt, da} wir offenbar nicht mehr bereit
sind, der vielschichtigen Symbolik zu folgen und daff uns ein Verstindnis fiir die
Komplexitit des Phinomens abhanden gekommen ist. Statt dessen sehen wir nur
noch das Moment des Wehleidigen, Riihrseligen, das mit dem Begriff ,tareperse*
dann gleich auch noch negativ konnotiert wird. Damit wird die urspriingliche Inten-
tion gerade umgekehrt. Denn nicht Engelbretsdatter ist die ,,tdreperse®, sondern dies
kann nur Gott sein. Die Dichterin sagt es so: ,,See denne persed Sil bleff tryct af
Aandens Kraft:/ Mon icke det var Tjd at spree sin Taare-Safft? (‘Sieh, diese be-
driickte Seele wurde belastet von der Kraft des Geistes: ob es jetzt nicht Zeit war,
seinen Trinen-Saft zu streuen?’, S. 321)'> Abgesehen davon sollten Texte nicht
losgeldst von der Gattung und der damit zusammenhingenden Funktion betrachtet
werden. Es war eine Aufgabe geistlicher Lieder, die biblische Botschaft zu verkiin-
den und die Andacht zu unterstiitzen. Und bereits in der Bibel wird hédufig geweint.
Ich rufe nur ein paar wenige Stellen in Erinnerung. In den Psalmen lesen wir: ,,Ich
bin miide geworden von meinem Seufzen; die ganze Nacht trinke ich mein Bette,
feuchte mein Lager mit meinen Trdanen® (Ps 6, 7). Jesus selbst hat am Grabe von
Lazarus geweint; er beweint die Stadt Jerusalem (Luk 19, 41). Petrus weinte nach
der Verleugnung Christi bitterlich; Maria Magdalena beweinte die Fiie von Jesus.
All diese Motive sind in Engelbretsdatters Dichtung verwoben. Die Trinen in der
Bibel sollen nicht ewig dauern, sondern, wie es in der Bergpredigt heifit: ,,Selig seid
ihr, die ihr jetzt weint; denn ihr werdet lachen® (Luk 6, 21). Ein Gedanke, der sich
auch in Engelbretsdatters Dichtung findet, wenn es heiBit: ,,At siden kommer
gledsens Vaar/ Som hver een Suck og Grade-Taar/ Til Himmel-Fryd forandrer.*
(‘Denn nachher kommt das Friihjahr der Freude, das jedes Seufzen und Weinen zur
Himmels-Freude verwandelt’, S. 42)

In der theologischen Tradition — bei den Kirchenvitern — spielt das Weinen vor
allem im Zusammenhang mit dem BuBegedanken eine wichtige Rolle. Ich mdchte
hier nur auf diejenigen Aspekte hinweisen, die auch bei Engelbretsdatter wichtig
sind. Der Regel des Heiligen Bernhard zufolge sind die Trinen die natiirlichen Be-
gleiter des Gebets. Man muB} beten cum lacrimis. Bei Gregor dem GroBen finden wir
den Gedanken zweier verschiedener Tridnen: zuerst beweint man seine Siinden (Tréa-
nen aus Furcht und aus Schmerz), dann weint man, weil man sich den Himmel mit
brennender Ungeduld wiinscht (Liebes- und Freudestridnen). Im Mittelalter wurde

% Alle Zitate Engelbretsdatters entstammen den Samlede skrifter; 1-2. Hg. von Kristen Valkner. Oslo

1955-56; mit einem Nachwort von Laila Akslen und Inger Vederhus 1999 in einem Band wieder auf-
gelegt.



Weinen, Weiblichkeit, Schrift 323

unterschieden zwischen Bufltrinen (fiir das vergangene Verhalten) und Wunschtri-
nen (fiir die kommende Gliickseligkeit). Anhand des Beispieles von Maria Magda-
lena, die Engelbretsdatter in ihrem Werk Taare-Offer als Vorlage dient, anhand die-
ser Maria, die dreimal geweint hat — namlich fiir ihre Siinden, indem sie die Fiile
Jesu gewaschen hat, fiir ihren toten Bruder Lazarus und am leeren Grabe des Herrn
—, soll man Etienne de Tournai zufolge pro teipso (BuBtranen), pro proximo (Trdnen
des Mitleids) und pro Domino (Ekeltrinen fiir die diesseitige Welt) weinen. Man
findet auch die Idee der Trinen als neue Taufe. Den Trénen wird eine reinigende
Wirkung zugestanden. Sie sollen die inneren Flecken waschen. Man unterschied
auBerdem zwischen Trinen als sichtbares Zeichen der Liebe Gottes, Trianen aus In-
brunst und Trinen aus Liebe. Der bei Engelbretsdatter vorkommende Gedanke, daf3
Trinen selber schon als Gebet aufgefa3t werden konnen, da} sie gewissermafen die
Sprache ersetzen kdnnen, war dem Mittelalter durchaus vertraut.

Eine andere Auffassung der Trinen beginnt sich gegen Ende des 13. Jahrhun-
derts abzuzeichnen. Es sind dies die Tridnen des Mitleids fiir die Passion Christi, ein
bei Engelbretsdatter hiufig gestaltetes Motiv. Auch in der Mystik, etwa bei Theresa
von Avila oder Catarina von Siena, spielen die Trinen eine wichtige Rolle. Letztere
hat sogar eine eigentliche Trinenlehre entworfen und spricht von Feuertrinen, die in
wahrem, heiligen Verlangen, in Sehnsucht, die sich vor Liebe verzehrt, bestehen."
Zentral in der christlichen Spiritualitdt war die sogenannte Trdnengabe, worunter
eine Weise gottgeschenkten Trostes bzw. die Trénen eines schon in mystischer
Gottesliebe befindlichen Menschen verstanden werden.'* Die Trinengabe kann
insofern ,,als Geschenk ganzheitlicher Gottesbeziehung*'> gesehen werden. Ignatius
von Loyola macht in seinem Exerzitienbuch darauf aufmerksam, dafl das
Hauptkriterium der geistliche Nutzen sei, den das Individuum aus der Trdnengabe
zieht und nicht etwa SelbstgenuB3. ,,Es geht um ein Mehr an Glaube, Hoffnung und
Liebe.“'® Ich mochte diese Uberlegungen jedoch nicht zu sehr mit christlicher “Tri-
nenphilosophie’ belasten. Fiir das Thema wichtig ist primér, dal wir uns von der
neuzeitlichen einseitigen Konnotation der Trinen mit Trauer 16sen miissen. Wir
sollten wieder eine Vorstellung von der Komplexitit der hinter der Trédnen liegenden
Gefiihlswelt gewinnen, wollen wir Engelbretsdatters Dichtung in ihrem theologi-
schen Gehalt verstehen. In dieser fehlt jedoch eine eigentliche Tridnenlehre. Das ist
bei einer Autorin, die selbst nicht Theologin ist, durchaus begreiflich. Und trotzdem
ist die Vielfalt erstaunlich, mit der das Thema gestaltet wird. Es steht in engem Zu-
sammenhang mit dem BufBigedanken. ,,Poenitentze wird zum zentralen Begriff, der
bereits im ersten Lied auftaucht. Der Mensch soll seine Siinden beweinen und sich

Vgl. Louise Gnidinger: Feuertrinen. Caterinas v. Siena Trinen-Lehre und Trinen-Erfahrung. Geist
und Leben. Zeitschrift fiir Aszese und Mystik 54 (1981), S. 85-93.

* vgl. R. Schulte: Trinengabe. Lexikon fiir Theologie und Kirche 10. Freiburg i. Br. 1965, S. 305.

Vgl. Paul Imhof: Trinengabe. Worterbuch der Mystik. Hg. von Peter Dinzelbacher. Stuttgart 1989,
S. 498-499.

" Paul Imhof, Trinengabe, 1989, S. 498-499.



324 THOMAS SEILER

vor dem Herrn niederwerfen, nur dann zeige Gott Mitleid und wiirde seine Seele
erretten. Es geht um eine Aufweichung des Herzens von Gott. Bereits in der vierten
Strophe taucht das Motiv der die Fiiie beweinenden Siinderin auf. Eine Zusammen-
stellung des Bedeutungsspektrums der Trinen ergibe etwa folgendes Bild:

—  Die Trinen sind zunidchst Ausdruck des Glaubens (,,Troens Taarer®): ,,Men
som jeg ved Troens Taarer haabis at greede mig ind i Himmelen oc see Frelse-
ren med forklared @Pyen [...] (‘Aber wie ich mit den Glaubens-Trinen hoffe,

mich in den Himmel weinen zu konnen, um dort den Erléser mit erleuchteten
Augen zu sehen [...]", S. 317)

—  Die Trénen sind aber auch Ausdruck von Angst (,,Angst-Taarer”): ,,Du veedst,
angst-taarer mangen gang/ Fordriver her min Stemme* (‘Du weiBt, Angst-Tri-
nen manches Mal vertreiben mir die Stimme’, S. 293)

—  Trénen als Ausdruck von Reue und BuBe (,,Anger-Taare*): ,,Saa min Bgn og
Klage-stemme/ Skal i Anger-Taare svemme.”“ (‘Meine Gebet- und Klage-
stimme soll in Reue-Tranen schwimmen’, S. 52); (,,Bod-Taarer*): ,,Bod-Taarer
gleder dem, de kiender ingen anden* (‘BufB-Trdnen freuen sie, sie kennen
keine anderen’, S. 343)

—  Tréanen als Voraussetzung zukiinftiger Gliickseligkeit: ,,Altingist har sin Tjid,
forst graeden siden lee” (‘Alles hat seine Zeit, zuerst das Weinen, dann das La-
chen’, S. 340). Oder: ,,At siden kommer gledsens Vaar/ Som hver een Suck og
Grade-Taar/ Til Himmel-Fryd forandrer.“ (‘Denn nachher kommt das Friihjahr
der Freude, das jedes Seufzen und Weinen zur Himmels-Freude verwandelt’,
S. 42)

- Trinen zur Reinigung: ,,Og fordi hun med Synd besmittet sin Gestalt:/ Forsgger
hun igien at rense den ved Taare* (‘Und weil sie mit Siinde ihre Gestalt be-
fleckt hat, versucht sie nun wieder, diese mit Tridnen zu reinigen’, S. 338)

—  Trénen als Medizin: ,,Graad er it Laege-blad det viste denne Qvinde* (“Weinen
ist ein Heilpflanzenblatt, das zeigte diese Frau’, S. 320)

—  Trénen als Sprache: ,,Hun grad, og i det Sprog bestod all hendis Bgn* (‘Sie
weinte, und in dieser Sprache bestanden all ihre Gebete’, S. 320)

—  Trénen als Nicht-Sprache: ,,Graad giorde Tungen lam at tale hvad hun skulde,/
Men Meeningen var god, det tog Gud an for fulde.” (‘Das Weinen machte die
Zuge lahm, zu sprechen, was sie sollte; aber der Sinn war gut, das wurde vom
Herrn anerkannt’, S. 319). Oder: ,,Og heller gredende beseer hvad hende
piner,/ End fgrer lang Discursog gifver spodske Miner.” (‘Und lieber weinend
ergriinden, was sie quilt, als lange Diskurse fiihren und spottische Mienen ma-
chen’, S. 335)



Weinen, Weiblichkeit, Schrift 325

- Trénen aus Liebe: ,,Hun vil ved Elskovs Graad formilde ham igien.* (‘Sie will
mit Liebes-Trinen ihn wieder milde stimmen’, S. 322)

—  Trinengabe [von Gott]: ,,.De Taare teckis Gud; paa dem hans Naade fenger,/
Fra hannem kommer de, til hannem de sig trenger” (‘Die Trinen sind gottge-
fillig, an ihnen entziindet sich seine Gnade; von ihm kommen sie, zu ihm drin-
gen sie hin’, S. 322)

—  Trédnen aus Freude: ,,Lod Naadsens Soel saa rinde op,/ At du aff Fryd maa
grede* (‘LaB die Sonne der Gnade aufgehen, daB du vor Freude weinen muf3t’,
S. 61)

—  Bluttrinen: ,Jeg som aff Hierted har nu mood,/ Om muligt var at vilde grede
Blood* (‘Ich, die ich nun herzensmutig bin und sogar Blut weinte, wire dies
moglich’, S. 122)

—  Tréanen als Schmuck: ,,Hun fglte selfver best hvor Skoen hende trycked,/ Derfor
blef Kinderne med Taare-Perler smycked.* (‘Sie fiihlte selbst am besten, wo sie
der Schuh driickte; darum wurden die Wangen mit Trinen-Perlen geschmiickt’,
S. 330)

- Trénen als Voraussetzung, daB etwas wachsen kann: ,,Det Barn dog ilde slagen
er,/ Som ey der for maa grede.// Jeg er den Ufructbare Green,/ Som bazr kun
vilde Druer,/ Og Synden tgrrer min Been,/ All Saft og Kraft udsuer.”
(‘Schlimm wird das Kind geschlagen, das dabei nicht einmal weinen darf. Ich
bin der unfruchtbare Zweig, der nur wilde Trauben trigt, und die Siinde trock-
net meine Gebeine aus, saugt Saft und Kraft daraus’, S. 48)

—  Trédnen als Samen: ,,J Haabet, at den Sizl her saaer sin Taare-Sa@d,/ B&r hissed
Fryde-neg. Nu denne Qvinde GRZAED.* (‘In der Hoffnung, daB die Seele hier
[auf Erden] ihren Trinen-Samen sét, dort [im Himmel] aber Freuden-Garben
trigt. Nun weinte diese Frau’, S. 324)

- Trinen als ‘Uberlebensstrategie’, um sich der Flamme von Gottes Zorn iiber-
haupt ndhern zu konnen: ,,At ofver hendis synd Guds vredis J1d var tendt;/ Da
vil hun den igien med sine Taarer ledske./ Der vofver ingen sig nar Jlden uden
Vedske:/ Og ingen, uden Graad, nzr den fortgrned Gud,/ Hvis Vrede, som en
Jild, af Munden luer ud.*“ (‘Ihre Siinde hat das Feuer des Gotteszornes entfacht;
nun will sie es wieder mit ihren Tréinen 16schen. Niemand wagt sich zum Feuer
ohne Fliissigkeit, und niemand ohne Weinen wagt sich zum erziirnten Gott,
dessen Zorn, wie ein Feuer, vom Munde herausflammt’, S. 326).

Diese unsystematische und unvollstindige Aufzihlung zeigt, wie weit die Gefiihls-
bereiche gefafit sind, die mit dem Weinen ausgedriickt werden. Im Zentrum der Ge-
danken stehen keinesfalls nur Reue und BuBle, sondern ebenso sehr Freude und
Hoffnung. Die Reime enthiillen dabei oft einen Zusammenhang, der einem moder-



326 THOMAS SEILER

nen BewuBtsein vielleicht nicht mehr ohne weiteres zugénglich ist; so etwa bei den
Reimen ,,grede/glede/qvede” (‘weinen/freuen/dichten’, S. 383) oder ,,vaar/taar*
(‘Frithjahr/Tréane’, S. 42). Hier wird mittels des Reims Verschiedenes einander
angeniihert, was Lotman zufolge die Natur des Reimes ausmacht."’

Da mit dem Auge zuerst gesiindigt wird, mufl mit dem Auge zuerst Bufle getan
werden: ,,Nu Synder har dit Siun fgrdt dig i Legervald/ Oc giort Begyndelse til
mangt it Synde-fald./ Da fang med @ynen an at gigre Plict for synden* (‘Nun Siin-
der hat Dein Blick Dich in Gefahr/Not gefiihrt und den Anfang zu manch einem
Stindenfall getan. Also beginne mit dem Auge fiir die Siinde zu biifien’, S. 233). Die
Trinen sind Gabe (Geschenk) Gottes wie auch Opfer, das von Engelbretsdatter be-
jaht wird. Sie wiinscht sich sogar, Bluttrinen weinen zu konnen. Thre Trinen haben
letztlich nur eine Funktion, ndmlich dem Eigentlichen (Gott) nidher zu kommen. In
einem Aufsatz schreibt Paul Imhof iiber diesen Aspekt folgendes:

Niherkommen zu sich selbst, zu sich, so wie man im Grunde von Gott geschaffen und ge-
wollt ist. Es gilt, sich selbst zu verwirklichen, im positiven Sinne des Wortes. Und bei die-
sem Tun passiert es dann, da3 man notwendigerweise Verzicht iibt, Nein sagt um anderer
willen, Schmerzen ausleidet, opfert. Von solchen positiven Opfern wird in der chassidisch-
judenchristlichen Uberlieferung erzihlt: Das vielschichtige Wort ‘korban’ (Weihegabe)
steht nicht nur fiir ‘Opfer’, sondern meint zugleich ‘Ndherkommen’"

im erwéhnten Sinne. Es ist unschwer festzustellen, welche Sprengkraft so gesehen
im Taare-Offer verborgen ist. Bei Engelbretsdatter schwingt dieser Gedanke z.B. in
den folgenden Versen mit:

Haff Troens Lampe altid tendt,
Brudgommen du med glede vendt,
Begyndt da nu at streffve,

Og Kiemp imod dit Kigd og Blood,
Ryd ud den fule Synde-Rood,

Som kom dig til at beffve,

Elsk saa din Naste uden Had,

Og hielp de Arme, gigr dem glad,
Lad paa dit Leffned kiende,

At du har varet saadan Giest,

Som til den Evig Jubel Fest,

Sig Fryder uden Ende.”

Vgl. Jurij M. Lotman: Die Struktur literarischer Texte. Miinchen, 2. Aufl. 1981, S. 186.
Paul Imhof: Vom Sinn der Trinen. Geist und Leben 54 (1981), S. 81-84, hier S. 82-83.
‘Laf} die Lampe des Glaubens immer leuchten, den Briutigam erwarte mit Freuden, beginn doch jetzt
zu streben und kidmpfe gegen dein Fleisch und Blut, reif} aus die Siindenfdule, die dich erzittern 1aft,
liebe so deinen Nichsten ohne HaB und hilf den Armen, mach sie frohlich, 1a8 an Deinem Leben

erkennen, daB du ein solcher Gast gewesen bist, der sich ohne Ende freut auf das ewige Jubelfest’,
S. 62.



Weinen, Weiblichkeit, Schrift 327

,,Qvindens Taare-fart**°

Nun hat es auf der Einladung zum Symposium, das diesem Band zugrundeliegt, ge-
heilen, der Schwerpunkt solle eher auf Fragen grundsitzlicher und theoretischer
Art, weniger auf der Diskussion von Detailproblemen liegen. Ich nehme dies zum
AnlaB3, um Engelbretsdatters Trinensymbolik theoretisch anzugehen, indem ich mir
iberlege, wie man im Lichte feministischer Literaturtheorie argumentieren kdnnte.
Gibt es einen Zusammenhang zwischen Weinen, Weiblichkeit, Schrift, wie das von
der Dichterin an einigen wenigen Stellen insinuiert wird? Doch fassen wir zunichst
zusammen: Dorothe Engelbretsdatter fiihrte im 17. Jahrhundert wie viele andere
einen Diskurs des Weinens, der im Barock noch nichts Irritierendes an sich hatte.
Die Konnotation von Weinen mit Weiblichkeit ist ein Konstrukt spiterer Epochen,
die den Barock als schwiilstig empfanden. Wilhelm Friese hat in einem Aufsatz die
Rezeption von Engelbretsdatters Werk nachgezeichnet und damit auch implizit auf
die Verdringung/Vernichtung der Poetin durch einen minnlich dominierten Lite-
raturbetrieb aufmerksam gemacht.”' Er weist auf Tgger Reenberg hin, der bereits um
1700 das Dichten als Privileg der Ménner sehen wollte und mit Blick auf die Dichte-
rin dichtete: ,,At skrive Vers, at ride Hest,/ 1 Krigen modig vare;/ Det stedse sgmmer
Manden best,/ Er Qvinder ingen &re.“?* Und der Literaturhistoriker Kristian Elster
schreibt 1923:

Blandt alle disse klagende, graatende, [...] sukkende og talentlgse poeter har en enkelt
vundet blivende ry, som den mest taarerike av dem alle — Dorothea Engelbretsdatter [...]
Men hun manglet ganske talent og naadde aldrig lenger end til en flitig dilettantisme i
tidens tyske smak. Ufattelig for os er denne dames bergmmelse.”

Wir stehen hier vor einem Beispiel fiir die Art, wie mittels Verunglimpfung der
Autorinnen deren Texte aus dem Kanon gedriingt werden. Engelbretsdatters Texte
werden nicht rezipiert, sondern nur das Geschlecht der Autorin. Was wir dergestalt
erfahren, ist nichts iiber ihre Kunst, aber sehr viel iiber die Art und Weise, wie eine
(ménnlich dominierte) Literaturkritik Weiblichkeit imaginiert und deren Kulturleist-
ungen ausgrenzt. Wir konnen nicht erwarten, da} eine Zeit, die Barockdichtung als

* “Die Trinenfahrt der Frau’, S. 335.

* Wilhelm Friese: ,.... Am Ende der Welt*. Zur skandinavischen Literatur der friihen Neuzeit. Artes et
Litterae Septentrionales 1. Leverkusen 1989, S. 145-161.

Friese, ,,... Am Ende der Welt“, 1989, S. 147. ‘Verse schreiben, ein Pferd reiten, im Krieg mutig sein,

das steht dem Mann am besten, bringt Frauen keine Ehre.’

Kristian Elster d.y.: Hlustreret norsk litteraturhistorie 1. Kristiania 1923, S. 243. Ubersetzung in

Friese, ,,... Am Ende der Welt*“, 1989, S. 148.Von all diesen klagenden, weinenden, seufzenden und

talentlosen Poeten hat einer bleibenden Ruhm als der trinenreichste von allen gewonnen — Dorothea

Engelbretsdatter [...] Aber sie besall ein sehr diinnes Talent und kam nie iiber einen fleiBigen

Dilettantismus nach dem deutschen Geschmack der Zeit hinaus. Der Ruhm dieser Dame ist fiir uns

unbegreiflich.’

13



328 THOMAS SEILER

schwiilstig empfand, Verstindnis aufbringen konnte fiir Trinen. Daran hat sich bis
heute offensichtlich nicht viel geéndert, wird doch im bislang jiingsten Versuch zur
Ehrenrettung Engelbretsdatters die Bedeutung ihres antipatriarchalen Diskurses her-
vorgestrichen, die Trinensymbolik findet — wohl aus Angst vor einer Identifizierung
mit dem Weiblichen — kaum Erwiihnung** Damit aber gibt man einem ménnlichen
Vorurteil klein bei. Im folgenden versuche ich deshalb, auf dem Tridnenmotiv zu
beharren, indem ich mich frage, was sich aus moderner Sicht dazu sagen liefe. Ist es
moglich, die Trinen vom Geruch der Riihrseligkeit, der Innerlichkeit zu befreien
und sie als Symbol eines Diskurses zu sehen, der die herrschende patriarchale Ord-
nung unterminiert? Um Antwort darauf geben zu konnen, miissen wir uns zunéchst
Gedanken iiber die Phinomenologie der Trinen machen.

Was sind die Trinen? Ihre besondere Stellung haben sie in der spirituellen Tradi-
tion als Ausdruck sowohl korperlicher als auch seelischer Krifte. Die Trinen befin-
den sich gewissermaf3en an der Schnittstelle von Koérper und Geist, an beidem teil-
habend. Sie sind das sichtbare Zeichen psychischer Prozesse. Trinen lassen sich
gemilB Roland Barthes interpretieren als Zeichen der ‘wahrsten’ aller Botschaften,
die des Korpers und nicht diejenige der Sprache.” Und Julia Kristeva zufolge sind
Trinen Metaphern der ‘Nichtsprache’, eines ‘Semiotischen’, das die sprachliche
Kommunikation nicht abdeckt.?® Diese Auffassung findet ihre Bestitigung an meh-
reren Stellen bei Engelbretsdatter. So zum Beispiel in den Versen:

Hun var saa Hierte-klemt at Tungen laa i dvale
For gmme Smerte-suk, hun aarked icke Tale
Og hvor til tiente det at gigre megen Snak?

Da hendis gandske Verk i Poenitentze stak.

[l
Graad giorde Tungen lam at tale hvad hun skulde,
Men Meeningen var god, det tog Gud an for fulde.”

Hier hitten wir es mit einem Einbruch des Semiotischen zu tun. Vielleicht ist es an-
gezeigt, in der gebotenen Kiirze das von Kristeva stammende Begriffspaar ‘Semioti-
sche/Symbolische-Ordnung’ zu erliutern, weil dieses bei meinen Uberlegungen
wichtig sein wird. Das Semiotische ist dasjenige Moment des Sinngebungsprozes-
ses, in dem Erinnerungsspuren aus der priodipalen Phase nachschwingen. In dieser
Phase hat das Kleinkind noch keinen Zugang zur Sprache und lebt in symbiotischer
Beziehung mit der Mutter. Es wird durchflutet von einem Strom zunichst undiffe-

Inger Vederhus: Kieck i Pennen, kieck i Bleck. Om Dorothe Engelbretsdatter. Nordisk kvindelittera-
turhistorie. Red. Elisabeth Mgller Jensen et al. 1. I Guds navn. Kgbenhavn 1993, S. 163-175.

s Vegl. Barthes, Fragmente, 1988, S. 253.

Julia Kristeva: Geschichten von der Liebe. Frankfurt am Main 1989, S. 241. [Histoires d’amour, Paris
1983]

‘Ihr ward das Herz so eng, daf sie die Zunge nicht mehr bewegen konnte. Sie konnte nicht mehr spre-
chen vor siiBen Schmerz-Seufzern, und wozu hitte es auch gedient, so viel zu reden? Da ja ihr ganzes
Werk in der Bube lag. [...] Das Weinen machte die Zunge lahm, zu sprechen, was sie sollte; aber der
Sinn war gut, das wurde vom Herrn anerkannt’, S. 319.



Weinen, Weiblichkeit, Schrift 329

renzierter Wahrnehmungen. In diesem Stadium gibt es noch keine festen Grenzen
zwischen Korper und AuBlenwelt. Das Kleinkind erfdhrt sich noch nicht als eigen-
stiindig, abgespalten von der Mutter beispielsweise. Dies ist erst der Fall beim Uber-
gang ins Spiegelstadium, wo sich das Kind im Spiegel erkennt und damit ein Gefiihl
fiir die Dichotomie Ich-AuBenwelt entwickelt, und dann vollends in der ddipalen
Phase, in der sich das Kind von der Mutter 16sen mufl und auch die Sprache lernt.
D.h. der heterogene Flul von Triebstromen wird in feste Begriffe zergliedert. Das
Semiotische wird beim Eintritt in die symbolische Ordnung verdringt. Die symboli-
sche Ordnung wiederum 4Bt sich gleichsetzen mit der herrschenden patriarchalen
Struktur, in der das weibliche Geschlecht sprach- und machtlos ist.

Konnen die Trinen als die Wiederkehr des Verdriangten, des Semiotischen aufge-
faBt werden, das in seiner flieBenden und vielfiltigen Art ein Uberschreiten der ge-
sellschaftsiiblichen Bedeutungen darstellt, das das Nichtverbale wieder in die sym-
bolische Ordnung einfiihrt? Vieles steckt im Begriff “Weinen’. In dem einen Wort
“Trine’ 1dBt sich Trauer und Freude, Reue und Genugtuung subsumieren. Die Se-
mantik des Wortes ist vieldeutig; der Versuch, es in ein System von binidren Oppo-
sitionen, nach Hélene Cixous Musterbeispiel patriarchalen Denkens, zu zwingen,
miBlingt. Der Versuch einer eindeutigen Bedeutungszuordnung scheitert zwangs-
ldufig. Damit steht die Trinensymbolik im Widerspruch zur Ideologie des eindeuti-
gen Zeichens, wie sie im Patriarchat vorherrschend ist. “Tréne’: das Wort bedeutet
vieles in einem. Schon von daher haftet dem Tridnendiskurs etwas Subversives an:
Er durchkreuzt die symbolische Ordnung und die damit verbundene miénnlich be-
stimmte Wertehierarchie. Die Tridne bezeichnet den Ort, wo Korper und Geist ver-
bunden sind. Sie dekonstruiert gewissermalien auch dieses Oppositionspaar, das von
der patriarchalen Tradition her eher getrennt gedacht wurde.

Man kann sich nun iiberlegen, wo hier der Platz des weiblichen Schreibens ist?
Es ist ja nach Kristeva so, dal dem Semiotischen nicht einfach das Weibliche ent-
spricht, weil in der priddipalen Phase das Geschlecht keine Rolle spielt. Es kann
nicht genug daran erinnert werden, dall der barocke Trianendiskurs von beiden Ge-
schlechtern gefiihrt wurde. Die Gemeinsamkeit des Semiotischen mit der Weiblich-
keit liegt in der Marginalitit, der unterdriickten Position beider in bezug auf das je-
weils herrschende System (Sprache bzw. Patriarchat). Und dieser Marginalitidt war
sich Dorothe Engelbretsdatter sehr bewuf3t. Nicht nur mufite sie sich wie so viele
andere schreibende Frauen vor und nach ihr des Plagiatvorwurfs erwehren, sondern
sie muBite erkldren, warum sie als Frau sich gedringt fiihlte, schriftstellerisch aktiv
zu sein. Engelbretsdatter verweist dabei auf die Schopfung. In typisch analogischem
Denken fiihrt sie aus: ,,Hver Fugl med sit Na&b quiddre maa,/ Sin Skabermand at
loffve,/ Hvi skal min Mund da stille staa,/ Og ey det samme voffve?* (‘Jeder Vogel
muf} mit seinem Schnabel singen, seinen Schopfer zu loben; warum also soll mein
Mund schweigen und nicht dasselbe versuchen?’, S. 23). Stindig verweist sie auf
Gott, der ihr das Dichten eingegeben habe. ,,Fgr bad jeg Sang-Offer frem, som GUD
skigd mig i Sinde, oc nu ved samme Raad-giver, Taare-Offer; saa ubestandig er



330 THOMAS SEILER

Verdens Fryd* (‘Friiher bot ich das Lied-Opfer dar, das Gott mir eingegeben hatte,
und nun, mit dem gleichen Ratgeber, das Trdinen-Opfer; so unbestindig ist die
Freude der Welt’, S. 317), schreibt sie etwa. Diese Inspirationspoetik war im
17. Jahrhundert gang und gébe. Bei Greiffenberg stehen die Verse:

Das/ was man von GOtt soll sagen/ flosset uns derselbig ein.//

Was den Himmel soll erheben/ mul3 aus seinem Kunst=Schatz seyn.//
Was zu seinen Ehren zielt/ nimmt den Ursprung her von oben.//
Dieses Liecht erleuchten muf/ dessen Klarheit man soll loben.™

Sie dient aber auch zur Legitimation des eigenen Schreibens. Die gleiche Funktion
hat wohl der hiufige Verweis auf biblische Frauenfiguren, und die Poetin sieht sich
in Analogie zu ihnen, beispielsweise zu Maria Magdalena.

Interessant scheint mir nun die Frage zu sein, ob sich die Geschlechtszugehorig-
keit auch in ihrer Poetik duBert? Betrachten wir also die Stellen genauer, wo das
Schreiben thematisiert wird. Auf eine mochte ich ganz speziell hinweisen. Am An-
fang des Taare-Offer schreibt sie in ihren Huldigungsversen an die Konigin Char-
lotta Amalia: ,,Med en Pen i Graad Poleret,/ Skreff jeg dette Qvinde-Verck,/ Saa,
som Mesteren dicteret,/ Hand er 1 de Svage sterck.” (‘Mit einer Feder im Weinen
poliert schrieb ich dieses Frauen-Werk. So, wie es der Meister diktierte. Er ist in den
Schwachen stark’, S. 316). Mit diesen Versen wird auf eine duferst gedringte Art
und Weise der Komplex ‘Weinen — Weiblichkeit — Schrift’ angesprochen. Was aber
konnte damit gemeint sein? Man kann nun — wie das in Norsk kvinnelitteraturhisto-
rie getan wird — die Reime ,,dicteret/poleret™ mit dem Hinweis ,,at stundom er det
rim og klang som avgjer kva som skal kome til uttrykk*** abtun. Wir kénnen aber
auch vom hohen Bewuftsein der Dichterin ausgehen oder einfach von der simplen
Tatsache, dafl die Reime wie die ganze Formulierung so und nicht anders hierstehen.
Verschiedenes ist bemerkenswert: Zunichst einmal der Vers ,,Med en Pen i Graad
Poleret. Ich versuche mir das in einem ersten Schritt ganz wortlich (sensus littera-
lis) vorzustellen und scheitere, weil man in Trénenfliissigkeit schwerlich etwas rei-
nigen oder gar polieren kann; die Formulierung ,,i Graad Poleret” ist irgendwie wi-
derspenstig.” In einem zweiten Schritt versuche ich, den sensus spiritualis zu fassen
und wiirde ungefihr so argumentieren: Wie sich der Korper und die Seele mittels
Trinen von der Siinde rein waschen und dergestalt befreien kdnnen, so kann ich dies

#  Zitiert nach Irmgard Scheitler: Das Geistliche Lied im deutschen Barock. Schriften zur Literaturwis-

senschaft 3. Berlin 1982, S. 143,

Inger Vederhus: Den fgrste ,,Hun Poet J Arve-Kongens Lande” — Dorothe Engelbretsdatter (1634-
1716). Norsk kvinnelitteraturhistoire. 1. 1600-1900. Oslo 1988, S. 19-26, hier S. 21. ‘gelegentlich
sind es der Reim und der Klang, die bestimmen, was ausgedriickt werden soll’

In der Vorrede zu den ,,Thrinen iiber das Leiden Jesu Christi* von Gryphius steht eine ganz dhnliche
Formulierung. Dort heifit es: ,,Mehr wiire zu wiintschen, dass alle die Eytelkeit dieses Lebens recht
beobachten und ihre Feder allein in dem Blutt des unbefleckten Lammes netzen mochten.* Zitiert
nach Andreas Gryphius: Gesamtausgabe der deutschsprachigen Werke. 2. Oden und Epigramme. Hg.
von Marian Szyrocki. Tiibingen 1964, S. 101. Die Formulierung Engelbretsdatters scheint mir kiithner
zu sein.

X



Weinen, Weiblichkeit, Schrift 331

schreibend tun, wenn ich die Feder zuvor in meinen BuBtrinen gereinigt, poliert,
habe. Mit dem Resultat, daf} dergestalt wahrhaftiger, aufrichtiger, demiitiger und
préziser, hellsichtiger geschrieben wird. Doch das Bild bleibt seltsam. Wir tendieren
dazu, es als contradictio in adjecto aufzufassen, weil wir mit Trinenfliissigkeit eher
Triibung konnotieren. Uns ist das Bild von Narzif3, der mit seinen Tridnen die Quelle
und damit sein Spiegelbild triibt, vertrauter. Demnach redet Engelbretsdatter — ob
bewuflt oder unbewuBt spielt hier keine Rolle — einer Poetik das Wort, die auf dem
Widerspruch beharrt bzw. die fihig ist, sich ausschlieBende Momente zusammenzu-
denken; einer Poetik, die sich eines ‘verriickten’ Diskurses bedient und die her-
kommliche Logik ins Wanken bringt. D.h. ihr Schreiben soll nicht ausgrenzen, son-
dern sich eben auch das Semiotische einverleiben. Cixous wiirde das als Eigenheit
eines weiblichen Diskurses betrachten. Eines Diskurses, dem es ums Untergraben
phallozentrischer Ordnung geht, die auf der Logik bindrer Oppositionen aufgebaut
ist. Warum aber wird der Akzent so auffillig darauf gelegt, daB es sich hierbei um
ein ,,Qvinde-Verck® handle? Eine psychoanalytische Betrachtungsweise dringt sich
hier auf. Sandra Gilbert hat die Beziehung zwischen minnlicher Sexualitit und dem
Werkgedanken von Autoren untersucht.’' Sie behauptet:

In patriarchal Western culture, therefore, the text’s author is a father, a progenitor, a
procreator, an aesthetic patriarch whose pen is an instrument of generative power like his
penis. More, his pen’s power, like his penis’s power, is not just the ability to generate life
but the power to create a posterity to which he lays claim [.. J°

Wir kénnen uns iiberlegen, wie es unter solchen Voraussetzungen der Frau gelingt,
zur Feder zu greifen. Sie wird ihre Metaphern in Opposition zu den bereits beste-
henden phallischen Bildern ménnlicher Kreativitit wihlen. Die Verse Engelbrets-
datters lieBen sich dergestalt interpretieren als Einbruch des Semiotischen in die
symbolische Ordnung patriarchaler Schopfermythen, ins Bild gesetzt durch eben die
Verse ,,Med en Pen i Graad Poleret,/ Skreff jeg dette Qvinde-Verck®. Dal es im
nichsten Vers heiBt, ,,.Saa, som Mesteren dicteret”, empfinde ich nicht als Wider-
spruch zum vorhin Gesagten, dient dies doch der Legitimation ihres Dichtens, wenn
sie einem platonischen Gedanken zufolge sich selbst bloB als Medium einer héheren
Instanz betrachtet. Letztlich ist es ja Gott selbst, der durch sie dichtet. Mit raffinier-
ter Dialektik fordern die Reime das zu Tage, von dem sie selbst nicht sprechen kann
(darf) oder nur verschliisselt sprechen kann, nimlich die Stérke des Weiblichen, die
Stirke der weiblichen Kunst. Explizit sagt sie im selben Gedicht an Charlotta Ama-
lia ein paar Verse vorher und auch an anderen Stellen: ,,Qvinde-Magt forslar kun lit*
(‘Frauenmacht vermag nur wenig’). Implizit decken die Reime ,,Qvinde-
Verck/sterck® jedoch ein unausgesprochenes SelbstbewufBtsein auf. Dafl wir es mit

Sandra Gilbert: Literary Paternity. Critical Theory Since 1965. Ed. by Hazard Adams and Leroy
Searle. Tallahassee 1986, S. 486-496.
* Gilbert, Literary Paternity, 1986, S. 488.



332 THOMAS SEILER

dem Vers ,,Med en Pen i Graad Poleret* mit einem Bild fiirs Schreiben der Frau zu
tun haben, zeigt auch die Verbindung ,,Pen* — Tréinenfliissigkeit. Wasser oder Fliis-
sigkeit gilt seit jeher als archetypisches weibliches Symbol. Der ménnliche Stift muf3
also zuerst prépariert werden — ob ,,poleret” in Engelbretsdatters Zeit schon die Be-
deutung von kultiviert hatte, lasse ich einmal offen —, damit er fiir weibliche Kreati-
vitidt brauchbar wird. Dergestalt wird ein raffiniertes Spiel in Gang gesetzt, in dem
die patriarchale Ordnung an der Oberfliche zwar weitgehend bestitigt, zugleich aber
mittels des Tridnenmotivs auch in Frage gestellt wird. Ich sagte ,,weitgehend besti-
tigt”, weil Engelbretsdatter mit dem Hinweis auf zahlreiche starke biblische Frauen-
figuren ihre Lieder gegen den Strich patriarchaler Exegese schreibt, sich von der
misogynen Tradition absetzend. Dies, obwohl sie die symbolische Ordnung schein-
bar immer wieder bestitigt, indem sie betont, eine Frau vermoge nur wenig. Doch
abgesehen davon, daf} dies in erster Linie als Bescheidenheitsformel — als capratio
benevolentiae — zu lesen ist, steht sie mit der Charakterisierung ihres Stils als ‘sim-
pel” im Einklang mit den Forderungen barocker Poetiken. Denn gemifl damaliger
Auffassung hatte ein geistliches Lied einfach zu sein, weil ein poetischer Stil von
der Andacht als dem eigentlichen Ziel geistlicher Dichtung ablenken wiirde.” Sie
braucht also — und das ist sehr raffiniert — ihre Unterwiirfigkeitsformel dazu, implizit
zu sagen, daB sie die Genreforderungen erfiillen kann! Daf sich Engelbretsdatter
ihres Wertes als Dichterin bewullt war, zeigt ihre Reaktion auf einen Raubdruck,
wenn sie in einem Wort an den Leser schreibt: ,,At icke derfor saadane Kluder-
fauter skal tilleggis mig et simpel Quinde-kign, vil jeg haffve den Gud-elskende
Laser henviist til fgrste Edition jeg selff loed trycke [...].“**

Damit komme ich zum letzten Punkt meiner Ausfiihrungen: Engelbretsdatters
Texte sind dem religiosen Diskurs zuzurechnen. Wie bei Greiffenberg so ist auch
bei ihr Jesus primir der ‘Seelen-Briutigam’. Das Textbegehren, das auf ein Verlan-
gen nach Vereinigung mit Jesus hinzielt und brautmystische Elemente enthilt, ist
durchsetzt mit einem fiir die Barockzeit typischen Blut- und Wundenkult. Den Ver-
sen ,,Du som i Gethsemane,/ De Blod-sprengte Taare sveder [...]* (‘Du, der Du in
Gethsemane die blutgesprenkelten Trinen schwitzt’, S. 238) entsprechen auf seiten
der Siinderin die Verse ,,Jeg som aff Hierted har nu mood,/ Om muligt var at vilde
grede Blood* (‘Ich, die ich nun herzensmutig bin und sogar Blut weinte, wiire dies
moglich’, S. 122). Das Blut Jesu, der uns mit seinem Blut von den Siinden befreit
hat, wird von Engelbretsdatter parallel gesetzt zu den Trinen. So wie er sein Blut fiir
uns gegeben hat, sollen wir ihm unsere Trinen geben. Deshalb auch kann sie an ei-
ner anderen Stelle von den blutenden Augen sprechen, und sie schildert dabei Maria
in deutlicher Analogie zu Christus: ,,Strax hun befglte sig saa saared i sit Bryst,/ Da
blpdde @yene, som de var sgnderkryst.” (‘Sogleich sie so verletzt ihre Brust be-

* Vgl. zu diesen Fragen Scheitler, Das Geistliche Lied, 1982, S. 127ff.

* Auf daB nicht solche Schmierereien voller Fehler mir, einem einfachen Frauenzimmer, zugeschoben
werden, will ich den Gottliebenden Leser auf die erste Edition hinweisen, die ich selbst drucken lief3’,
S. 212.



Weinen, Weiblichkeit, Schrift 333

rithrte, bluteten die Augen, als ob sie verletzt wiren’, S. 325) Das deutet wieder auf
die enge Verbindung des Korperlichen mit dem Geistigen hin und damit auf den
Versuch, dem Semiotischen eine Sprache zu geben. Endstation der ,,Taare-Faart* ist
der Himmel und damit die Vereinigung mit Gott. Im Vorwort zum Taare-Offer an
den Leser heifit es: ,,Men som jeg ved Troens Taarer haabis at greede mig ind i
Himmelen oc see Frelseren med forklared @yen, skal det i Jammer-Dalen vare min
Glaede at holde mig til ham.” (‘Aber wie ich mit den Glaubens-Trinen hoffe, mich
in den Himmel zu weinen, um den Erléser mit erleuchteten Augen zu sehen, soll es
im Jammertal meine Freude sein, Thm zu folgen’, S. 317) Die Erfiillung des Text-
begehrens, dem es um hochzeitliche Vereinigung mit Jesus geht, ist natiirlich erst
beim eigenen Tod moglich. Psychoanalytisch gesprochen handelt es sich hierbei um
den Todestrieb, der bekanntlich mit dem Eros eng verwandt ist. Das Begehren (nach
Vereinigung) wire dann der ins Symbolische iibersetzte Todestrieb, dessen eigentli-
ches Ziel, das Verschmelzen mit dem miitterlichen Korper, gleichsam ins Unendli-
che verschoben wird. Das Verschmelzen mit dem miitterlichen Korper wiire der Ur-
zustand, wo die Differenz zwischen der semiotischen und der symbolischen
Ordnung aufgehoben, wo alles Identitidt wire. Das Weinen in Engelbretsdatters
Texten hat viel mit dieser Sehnsucht nach der verlorenen Einheit zu tun, so etwa
wenn es heiBt: ,,Her staar det tabte Faar, og graeder efter Trgst,/ Som Barned op i
Graad traar efter Moders brgst.” (‘Hier steht das verlorene Lamm und weint nach
Trost, wie das Kind im Weinen sich zur Brust der Mutter sehnt’, S. 328) Hier wird
das Weinen sogar explizit mit der Situation des weinenden Kindes verglichen, das
sich nach der Brust seiner Mutter sehnt. Der Sehnsucht nach Vereinigung der semi-
otischen Ordnung — oder imaginiren bei Lacan — mit der symbolischen entspriche
im religiosen Bereich die Sehnsucht nach Vereinigung mit dem ‘Seelen-Briutigam’:
ein Wunsch, der auf Erden nicht in Erfiillung gehen kann. Erst im Himmel hiitte al-
les Weinen ein Ende.

Dorothe Engelbretsdatters Diskurs des Weinens gewinnt eine bis anhin iibersehene
Sprengkraft, wenn er als Einbruch des Semiotischen in die symbolische Ordnung
aufgefaBt wird. Es geht dann um ein Uberwinden der objektivierenden symbolischen
Sprache, die letztlich die gesellschaftliche Ordnung repriisentiert. Daf} dieses Uber-
winden sehr viel mit dem Verhiltnis Mann/Frau zu tun hat, weif3 die Poetin, die sich
ihren Platz im Himmel am liebsten zusammen mit Mitstreiterinnen aus der Bibel
vorstellt. So schreibt sie auf ihren eigenen Tod hin die Verse:



334 THOMAS SEILER

En salig Dgd var Hende nock,

Her nyned angst og bange,

Hist siunger Hun blant Engle-Flock
Triumph og Jubel-Sange:

Forlyster sig og kiender da

Maria, Judith, Debora,

Elisabeth og Anna.”

® ‘Ein seliger Tod war ihr genug; hier [auf Erden] summten Angst und Bedringnis. Dort [im Himmel]

singt sie unter Engel-Scharen Triumph- und Jubellieder, vergniiget sich und kennet da Maria, Judith,
Debora, Elisabeth und Anna’, S. 386.



	"Med en Pen i Graad Poleret" : Weinen, Weiblichkeit, Schrift in der Dichtung Dorothe Engelbretsdatters

