
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 32 (2002)

Artikel: Gelegenheitsdichtung - Gelegenheitssexualität

Autor: Hougaard, Jens

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858245

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858245
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JENS HOUGAARD, AARHUS

Gelegenheitsdichtung - Gelegenheitssexualität

Der romantische Dichter Oehlenschläger verliebte sich, als er Anfang Vierzig war,
in die jüngste Tochter des Geheimrates Pidyen, die sechzehn Jahre alte Jacobine. Er
schrieb Gedichte für sie, die unter ihren Freundinnen die Runde machten und einen

Skandal verursachten, der jedoch schnell vertuscht wurde. Beispielsweise schenkte

er ihr dieses Gedicht im schönsten romantischen Stil:

Tag disse smaa
Halv blegnede, forglemte blaa,
F0r ganske de i Nattekulden isne.

Und dem den Lyst,
Du Engel! paa dit Uskyldsbryst
At krumme deres Blad og visne.1

Dies ist ein hübsches Stück über Liebe und Resignation des Alters. Doch gab er ihr
auch härtere Sachen, man vergleiche etwa untenstehendes Gedicht. In „gab ihr",
nicht „schrieb für sie", liegt eine Pointe, auf die ich mich später noch beziehen
werde. Das Gedicht, um das es im folgenden gehen soll, ist meines Wissens erstmals

einem breiteren Publikum zugänglich gemacht worden, als es am 4. Mai 1970 in

Ekstrabladet veröffentlicht und an gleicher Stelle am 18. Mai 1970 ein weiteres Mal
gedruckt wurde. Es ist die Ausgabe aus Ekstrabladet, die ich nachstehend zitiere.
Ekstrabladet ist diejenige dänische Zeitung, die der deutschen Bild Zeitung wohl am
nächsten kommt. Das Gedicht wurde modernisiert, bevor es in die sexuellen

Kampagnen des Blattes einging; dabei hat sich ein Fehler eingeschlichen.
Povl Ingerslev-Jensen gab eine verkürzte, doch nicht modernisierte Fassung

heraus.2 In der Zwischenzeit ist das Gedicht unzählige Male bei Literaten und anderen

guten Leuten herumgegangen. Es ist mir nicht gelungen, einen vollständigen und

unkorrumpierten Text zu beschaffen. Torben Nielsen, der letzte Vorsitzende der
inzwischen aufgelösten Oehlenschläger-Gesellschaft und Oberbibliothekar der

Königlichen Bibliothek, glaubt sich daran erinnern zu können, daß Ekstrabladet 1970

der Oehlenschläger-Gesellschaft das Gedicht zur Echtheitsbestimmung vorlegte. Es

wurde einem Experten vorgelegt, an dessen Namen er sich jedoch nicht erinnert, und

'Nimm diese kleinen, halb verblichenen, vergessenen Blauen, bevor sie ganz in der Nachtkälte erstarren.

Gönne ihnen die Lust, Du Engel! an Deiner Unschuldsbrust ihre Blätter zu krümmen und zu

welken.'
2

Povl Ingerslev-Jensen: Den unge Oehlenschläger. Kpbenhavn 1972, S. 121-122.



256 Jens Hougaard

als Gedicht von Oehlenschläger akzeptiert. Torben Nielsen hat mir versprochen, das

in den Besitz der Königlichen Bibliothek übergegangene Archiv der Gesellschaft
sowie Oehlenschlägers Papiere im Hinblick auf eine Lokalisierung des Gedichtes

durchzugehen. Er glaubt jedoch, daß es sich bereits 1970 als unmöglich erwiesen

hatte, ein Manuskript zu finden, und daß die Verse demnach lediglich in Abschriften

vorliegen. Wir können annehmen, daß es eben dieses Gedicht war, von dem Vilhelm
Andersen in seiner großen Oehlenschläger-Biographie von 1899 spricht; sicher ist
dies freilich nicht.

Wie aus dieser kurzen Rezeptionsgeschichte hervorgeht, hat das Gedicht ein
Schicksal erfahren, das an jenes vieler Barockgedichte erinnert. Es zirkulierte in

Kopien, ohne in einem offiziellen poetischen Kanon Aufnahme zu finden, und

wurde über weite Strecken des großen Dichters für unwürdig erachtet.

Oh du, som med din lilievänd
er nyligt lagt i rosenbänd

hvis torne ikkun stâ i brud

gid de mâ aldrig springe ud

Dig vil jeg give en idé
hvorledes manden bpr sig té

nâr qvinden bliver 0m og varm
at sukke hsever hendes barm

Laeg hende i en seng sâ lun
hver pude fyldt med edderdun
Stik under hendes bag i smug
en pude gjort til sarame brug
Haver hun en fyldig bag
Ja, da er det en anden sag
Skpnt er naturens npgne vterk

og derfor bort med hendes sasrk

Derpâ du fra hinanden slâr
de tvende marmorhvide lär

Tryk dig mod hendes barm sä rund

Sug vellyst af den r0de mund

Og blusser heftigt hendes kind
stik fingeren en smule ind

Nu er der dem, der pâstâr glat
at man for alvor b0r ta fat
Sligt mâ du ikke agte pâ
lad fuskerne kun gpre sä

Nej kys og kael og prik og stik
til du ser grâd i hendes blik
Indtil du ser hun svasver i
vellystens s0de raseri



Gelegenheitsdichtung - Gelegenheitssexualität 257

til hver en muskel er i strid

og hun dig giver sagte bid
indtil du lig en tedeisten

omsluttes fast af hendes ben

Selv nâr hun med et kaerligt smil
slâr hânden om din elskovspil
at den mâ svulme rund og trind

og dybt i hjertet trtenge ind

G0r ej for kort den s0de strid

men st0d kun langsomt og giv tid

og g0r for ej at mangle krudt
en hovedpause hvert minut
Nâr sä en kildren i dit spasr

forkynder 0jeblikket naer

stpd septret ind sä langt det nâr
lad hâret trykke sig mod hâr

og sprpjt sä styrkesaften sund

dybt ind i grottens dunkle bund

Nâr du gär frem ad denne vej
da siger hun dig aldrig nej

men er pâ fprste vink til stede

at âbne grottens bund med glœde

('Oh Du, der Du mit deiner Liliengerte erst jüngst ins Rosenband gewunden worden bist,
an dem die Dornen noch nicht hervorgebrochen sind - ach, möchten sie doch niemals
hervorkommen

Dir möchte ich eine Vorstellung davon geben, wie der Mann sich betragen soll, wenn die
Frau so weich und warm wird, daß Seufzer ihren Busen heben

Leg sie in ein wohliges Bett, jedes Kissen mit Eiderdaunen gefüllt; schieb unter ihr Hinterteil

verstohlen ein Kissen, zu ebenjenem Gebrauch bestimmt - hat sie jedoch einen fülligen

Hintern, ja, da ist es eine andere Sache. - Schön sind die bloßen Werke der Natur, und
deshalb fort mit ihrem Hemd

Darauf schlägst Du die beiden marmorweißen Schenkel auseinander; drücke Dich gegen
ihren runden Busen, sauge Wohllust aus dem roten Mund, und glüht ihre Wange dann heftig,

so stecke den Finger ein wenig hinein

Nun gibt es jene, die schlichtweg behaupten, daß man ernsthaft zupacken solle: auf solches
darfst Du nicht achten, laß es die Pfuscher nur so machen

Nein, küsse und kose und stoße und stich, bis Du Tränen in ihrem Blick siehst; bis Du
siehst, daß sie in der süßen Raserei der Wohllust schwebt; bis jeder Muskel im Streit liegt
und sie Dir sachte Bisse gibt; bis Du, wie ein Edelstein, fest von ihren Beinen umschlossen
wirst



258 Jens Hougaard

Selbst wenn sie mit lieblichem Lächeln die Hand um Deinen Liebespfeil legt, so daß er
rund und stramm schwillt und tief ins Herz eindringt

So mach doch nicht den süßen Kampf zu kurz, sondern stoß nur langsam und laß Zeit, und

mache, um nicht des Pulvers zu mangeln, eine gute Pause jede Minute
Verkündet dann ein Kitzeln in Deinem Speer, daß der Augenblick nah ist, so stoß das

Szepter hinein, so weit es reicht, laß Haar auf Haar sich drücken, und spritze dann den
gesunden Stärkesaft tief in den dunklen Grund der Höhle

Wenn Du auf diesem Wege fortschreitest, dann wird sie Dir niemals Nein sagen, sondern
beim ersten Wink zur Stelle sein und den Grund der Höhle mit Freuden öffnen')

Man kann dieses Gedicht als Grabungsfeld betrachten, in dem Schichten von historischen

Denkweisen und Schreibmodi abgelagert sind; mancher mag es sogar
'Kökkenmödding' nennen. Ich möchte im folgenden kurz auf Kennzeichen dreier
literarischer Perioden in den vorliegenden Strophen hinweisen - Romantik,
Klassizismus und Barock - wobei ich mich, wie die Archäologen, hinab und rückwärts
durch die Zeit bewegen werde.

Die Metaphern im Gedicht sind im wesentlichen romantisch: Liliengerte, Rosenband,

Dornen, die bloßen Werke der Natur, marmorweiß, Liebespfeil, süßer Streit,
dunkler Grund der Höhle, die Höhle öffnen usw.; diese wurden alle einem zentralen

Bereich des romantisch-poetischen Wortschatzes entlehnt. Vereinzelt bilden die

Metaphern auch Symbole im eigentlichen Sinne, doch die meisten erfüllen eine
andere Aufgabe. In der ersten Strophe des Gedichtes begegnen wir etwa dem Ansatz

zu einer Symbolbildung:

Oh du, som med din lilievând
er nyligt lagt i rosenbänd

hvis torne ikkun stä i brud

gid de mâ aldrig springe ud

Blumensymbolik rankt sich um den Bereich Ehe und eheliche Probleme, wie auch

um das Verhältnis von Jungfräulichkeit und ehelicher Sinnlichkeit. Die Metaphern
zeigen jedoch bei näherer Betrachtung meist eine Tendenz zum Allegorischen oder

zur emblematischen Umschreibung: Liliengerte Jungfrau, Rosenband Ehestand,
Dornen eheliche Schwierigkeiten, die bloßen Werke der Natur weiblicher Körper,

Liebespfeil männliches Glied, süßer Kampf Beischlaf, Höhle weibliches
Geschlecht. Diese Bilder gehören nicht zur gewöhnlichen Art romantischer
Symbolisierung, sondern setzen sich im Text als Umschreibungen ab. Hierin kommen
jedoch eher Verlegenheit oder Scham als romantische Symbolproduktion zum
Vorschein, insofern deutet die Metaphernfunktion zurück auf allegorische und
emblematische Ausdrucksformen der unmittelbar vorausgehenden Jahrhunderte, die

wiederum im Gegensatz zu Oehlenschlägers eigener Symbolauffassung stehen. In
einer „Indledningstale til Forelassninger over Poesien" ('Einleitungsrede zu

Vorlesungen über Poesie') 1828-29 gibt Oehlenschläger einen enzyklopädischen



Gelegenheitsdichtung - Gelegenheitssexualität 259

Überblick über sein Thema.3 Zuerst und vor allem anderen bietet die Religion,
gleich danach jedoch die Dichtung einen Ersatz für Sorgen, zerbrochene Hoffnungen,

enttäuschte Liebe, Kränkungen, für Verkennung, Unglück und ein Greisenalter

im einsamen Winkel - kurz gesagt, für die Unvollkommenheiten des Lebens. Während

die heilige Erhebung der Religion von Mißmut, Melancholie, Resignation und

Verharren im Lebensverdruß befreit und Lohn für die irdische Mühsal bedeutet, so

sendet die Poesie dem zuerst durch die Religion für Schönheit und Kraft geöffneten
Herzen alle Herrlichkeiten der Erde entgegen. Die kostbaren Augenblicke und
Bruchstücke des Höheren, das wir erleben, werden in der Poesie mit ihrer ganzen
Kraft, voll ausgeformt in der Phantasie des Dichters, wiedergegeben. Nur dem

Dichter ist dies möglich, denn das dichterische Genie lebt unmittelbar mit der höheren

Idealität zusammen.

Ethvert Kunstvaerk maa altsaa gaae ud fra den virkelige Natur; men det maa ogsaa vtere
idealsk, det vil sige: en forski0nnet, fuldstaendiggiort Fremstilling af det Naturlige. Hertil
udfordres altsaa f0rst en grundig Indsigt i Naturen selv og Kundskab til det, som man vil
fremstille. Thi et Ideal bestaaer ikke i et af Lüften hentet, vilkaarligt Hiernespind [...], men
i en foradlet, betydningsfuldere, ski0nnere Opfatning af det Virkelige. Her forslaae altsaa

ikke Fornuft og Forstand [...] Kunstnerens Siasl maa saettes i en skerkere Begeistring end
de fleste Andres [...].4

Nur durch die Phantasie, die 'Die Seele der Weltseele' ist, kann man der 'mageren
Wirklichkeit' abhelfen. Aus diesem Blickwinkel, daß Poesie nämlich Flucht,
Abhilfe oder Wiedererleben ist, sieht Oehlenschläger auch die Liebesdichtung. Hierzu

fügt er schließlich noch eine interessante Betrachtung. Er verbindet die sublime
Liebestradition vom Ende des 18. Jahrhunderts und ihre Voraussetzungen bei Piaton
und in der Platon-Deutung der Renaissance durch Einbeziehung des Aspektes
jugendlicher Liebesempfänglichkeit mit einer bestimmten sozio-biologischen Phase

im Leben von Mann und Frau. Oehlenschlägers Schüler Carsten Hauch drückt dies

noch deutlicher aus:

Menneskets Sjael kan betragtes som et musikalsk Instrument, hvis Strange sasttes i

Svingninger naesten ved enhver Berpring, og om ogsaa Klangbunden i dette Instrument er
ulige bygget hos de forskjellige Individer, saaledes at den hurtigere kan komme i Bevae-

gelse hos den Ene end den Anden, saa er den dog aldrig ganske ligegyldig for Indtryk.5

Adam Oehlenschläger: Digtervœrker og Prosaiske Skrifter. Kpbenhavn 1854, 25, S. 183-194.
4

Oehlenschläger, Digtervœrker og Prosaiske Skrifter, 1854, 25, S. 185. 'Jedes Kunstwerk muß also

von der wirklichen Natur ausgehen; aber es muß ebenso ideal sein, das meint; eine verschönerte,
vervollständigte Abbildung des Natürlichen. Dazu wird also zuerst eine gründliche Einsicht in die Natur
selbst und die Kenntnis dessen, was man vorstellen will, benötigt. Denn ein Ideal besteht nicht in
einem aus der Luft gegriffenen, willkürlichen Hirngespinst [...], sondern in einer veredelten,
bedeutungsvolleren, schöneren Auffassung des Wirklichen. Hier reichen also nicht Vernunft und Verstand

aus [...], die Seele des Künstlers muß in stärkere Begeisterung versetzt werden als die anderer [...].'
5

Carsten Hauch; /Esthetiske Afhandlinger og Recensioner. Kpbenhavn 1861, S. 30-31. 'Die Seele des

Menschen kann als Musikinstrument betrachtet werden, dessen Saiten bei fast jeder Berührung in



260 Jens Hougaard

In gleicher Weise sehen Oehlenschläger und Hauch ihre eigene Produktion. Doch
das Gedicht, über das ich hier spreche, sieht die Liebe von keiner höheren Ebene

aus. Vielmehr betrachtet es, wenn auch scherzhaft und ironisch, die Liebe aus der

Perspektive des Aufklärungsgedankens - es ist teilweise Parodie auf das klassizistische

Lehrgedicht - und aus dem Blickwinkel einer ganz anderen Sexualitätsauffassung,

auf die ich in Kürze zurückkommen werde. Wir haben es hier mit einem
ironischen Lehrgedicht zu tun. In der ersten Strophe heißt es weiter:

Dig vil jeg give en idé
hvorledes manden bpr sig té

nâr kvinden bliver 0m og varm
at sukke haever hendes barm

Das Gedicht wendet sich, formal betrachtet, an frischverheiratete Männer - tatsächlich

jedoch ist es an eine größere Öffentlichkeit gerichtet. Es behauptet, junge
Ehemänner darüber aufklären zu wollen, wie sie ihre Gattin bei bestimmten Gelegenheiten

zu behandeln haben, aber widmet sich doch wohl besonders der Lust, die die
Diskussion erotischer Themen weckt. Das Gedicht ordnet sich in die Aufklärungstradition

ein, wenngleich in humoristischer Form.
Stellen wir die Anfangs- und Schlußstrophen bei Oehlenschläger entsprechenden

Abschnitten in Christian Falsters Gedicht „Det daarlige Gifter-Maal" ('Die schlechte

Hochzeit') von 1722 gegenüber:

At giftes vel og gifte sig
Er tvende som u-lige;
Det fprste kand man lykkelig,
Om hvem det treffer, sige;

Det andet tit u-lige skeer

Og Frieren bedrages,
Heldst naar hand sig ey forre-seer,
Men som i blinde tager.6

Oehlenschlägers Gedicht kann in der letzten Strophe eine konkrete 'Lehre' formulieren:

Nâr du gär frem ad denne vej
da siger hun dig aldrig nej

men er pâ fprste vink til stede

at äbne grottens bund med glaede

Schwingung versetzt werden, und wenn auch der Resonanzboden in diesem Instrument bei den
unterschiedlichen Individuen ungleich beschaffen ist, so daß er etwa beim einen schneller in Bewegung gerät

als beim anderen, so bleibt er dem Eindruck gegenüber doch nie ganz gleichgültig.'
6 'Sich gut zu vermählen und Hochzeit zu machen sind zwei ganz ungleiche Sachen; beim ersten kann

man den glücklich nennen, den es trifft; - Das zweite trägt sich oft ganz unterschiedlich zu, und der
Freier wird betrogen - am ehesten, wenn er sich nicht vorsieht und blindlings zugreift."



Gelegenheitsdichtung - Gelegenheitssexualität 261

Am Ende von Falsters Gedicht findet sich, mutatis mutandis, die gleiche Wendung,
wenn es heißt:

Er hun end ey saa Stierne-Glat,
Da har du dog med JEre

Dend, som skal Omhue Dag og Nat
For dig og dine baere7

Oehlenschlägers Gedicht ist nicht nur ein Lehr-, sondern auch ein Gelegenheitsgedicht.

Dies betrifft nicht im Goetheschen Verstand einen persönlichen Anlaß,
sondern nach barocker Auffassung die Dichtung angelegentlich der Feier eines rituellen
Überganges von der einen Lebensphase zur anderen. Es dreht sich hier um ein

Hochzeitsgedicht, und damit ist auch das Thema vorgegeben: es handelt von Sexualität,

indem es sich an Männer wendet, die vor jenen sexuellen Ritualen des Individuums

stehen, die wir 'Hochzeit' nennen. Der scherzhafte Ton des Gedichtes
entsteht teilweise aus dem Zusammentreffen von Elementen der romantischen

Metaphorik, des klassizistischen Lehrgedichtes und des barocken Gelegenheitsgedichtes.

Vom Standpunkt der barocken erotischen Dichtung aus betrachtet ist
Oehlenschlägers Gedicht weder besonders kühn noch besonders überraschend.

Bording, Jacob Knudsen, Schandrup, Jernskaeg und natürlich Hans Nordrup haben

Oehlenschläger an Derbheit weit übertroffen.

In Hans Nordrups „Den flyvende Merkurius, eller Bryllupsvers til Hr. Justitsraad

Just Justesen" ('Der fliegende Merkurius, oder Hochzeitsgedicht an Herrn Justizrat
Just Justesen') kann man Formulierungen finden, die den von Oehlenschläger
gebrauchten recht nahe kommen. Die vorgestellte Situation ist die, daß Just der im

Schlaf gestörten Braut erklären muß, welcher Unhold sie da wohl geweckt hat:

Dum var han, derhos stum, blindfpd, endskjpnt Eenpyet,
stod stiv foruden been, var npgen, dog skindtrpjet8

Und wie bei Oehlenschläger wird auch bei Nordrup mit Stößen und Stichen
fortgefahren. Jernskaegs „Et Par linier om de Tvende Tall 1 og 0.1 dag frem lagt for Brud-

gammen, dend Haederlig og Vellaerde Mand Hr Henning Actonius, Sogne Prasst"

('Ein paar Zeilen über die beiden Zahlen 1 und 0. Heute dem Bräutigam vorgelegt,
dem ehrenhaften und wohlgelehrten Manne Herrn Henning Actonius, Gemeindepfarrer')

usw. ist ein langatmiger Scherz, der mit der gleichen Moral wie
Oehlenschlägers Hochzeitsgedicht schließt:

For ingen deel da lad det runde 0 ei lide
For megen Vanrpgt i den Mprcke Midnatz tide
Saa kand da 1 faa roess og overflpdig tere

7 'Ist sie auch nicht ganz ebenmäßig, so hast Du doch mit Ehre die, die Tag und Nacht Sorge für Dich
und die Deinen tragen soll'

8

'Dumm war er, dazu stumm, blindgeboren, wenn auch einäugig, stand steif ohne Beine, war nackt,
doch bedeckt mit Haut'



262 Jens Hougaard

Og kaldis af det 0, en s0d og yndig herre

Gif der for dette 0 tit circa brachium meum
Saa Synger 0 med fryd det Te Laudamus Deum.9

In einer großen Anzahl Gedichte wird das Bild von Liebe als Krieg aus Ovids
Amores, I, 9, genommen, „Militât omnis amans et habet sua castra Cupido". In
Schandrups „Den daanende og igien respirerende Brudgom" ('Der in Ohnmacht
sinkende und wieder auferstehende Bräutigam') heißt es:

Han leved i sin D0d, og padste paa sin Skantsse,
Hvor hand med /Ere br0d sin Ridder-Spter og Lantsse.10

In Bordings Hochzeitsgedicht an den Dichter Vitus Bering und in Berings Antwort
wird die Kriegsmetapher recht lange ausgesponnen; Trojas Belagerung und der
Raub der Sabinerinnen werden für adäquate Beschreibungen der Hochzeitsnacht

gehalten. Bei Oehlenschläger ist die Kriegsmetaphorik ebenfalls zur Stelle, wenn
auch nur in einer einzelnen Passage:

G0r ej for kort den s0de strid
men st0d kun langsomt og giv tid

og g0r for ej at mangle krudt
en hovedpause hvert minut

Es gibt ohne Zweifel einen auffallenden Unterschied zwischen der Sexualitäts- und

Erotikauffassung bei barocken und romantischen Autoren. Durch welchen Filter
sehen wir selbst die Sexualität des Barock? Aus welcher Tradition wurde die
barocke Sexualitätsauffassungin der Gelegenheitsdichtung genommen? Dies ist das

Thema der folgenden kreisenden Betrachtungen.

Aus historischer Sicht gibt es nichts Neues in Oehlenschlägers Gedicht. Überraschend

ist, daß die hier auftretenden sexuellen Beschreibungen von einem Romantiker

stammen. Die Rezeptionsgeschichte dieser Verse unterstreicht, daß das Erotische

zum Entstehungszeitpunkt bereits mit einer neuen Form von Scham und

Tabuisierung verbunden war. Das Gedicht hat Oehlenschläger augenscheinlich zum
Gegenstand eines Skandals gemacht, und auch in der Folgezeit schien die Vorstellung

bestanden zu haben, daß erotische Dichtung von der Direktheit, wie wir sie hier

vorliegen haben, die Erinnerung an den großen Dichter beflecken könnte. Worin
besteht die Scham? Wenn diese Frage beantwortet ist, sollten gewisse Züge an den

Obszönitäten der Barockdichtung klarer werden.

9 'In keinem Falle aber laß die runde 0 zuviel Verwahrlosung in der dunklen Stunde der Mitternacht
leiden: dann kann die 1 Ruhm und Ehre im Überfluß erlangen und von der 0 ein süßer und lieblicher
Herr genannt werden. Gib deshalb der 0 oft „Circa Brachium Meum", dann singt die 0 mit Freude das

„Te Laudamus Deum".'
10 'Er lebte in seinem Tod und bewachte seine Schanze, wo er mit Ehre brach sich Ritterspeer und

Lanze.'



Gelegenheitsdichtung - Gelegenheitssexualität 263

Der französische Historiker Jean-Louis Flandrin stellt fest, daß die Antike vor
den Leidenschaften gewarnt hat, da diese zur menschlichen Paarung mit wem, wo
und wann auch immer führen könnten. Schon damals hat man solch wilde und

unvorsichtige Passion verurteilt: von gewissen Festivitäten abgesehen, wurde die
Sexualität streng reguliert und unterdrückt. Es ist diesbezüglich, so Flandrin, kein
wesentlicher Bruch zwischen Antike und christlicher Zeit festzustellen, und er fügt
hinzu: „Je dirais même qu'il s'agit en quelque sort d'un trait de morale universelle,

puisque toutes les sociétés - l'exeption peut-être de notre société post-romantique -
ont peu ou prou ressenti le danger de la passion amoureuse.""

Die Regeln betreffend den Austausch von Frauen werden zumeist in den Regeln
für das Eingehen der Ehe ausgedrückt, und die Ehe ist hierbei Ausdruck für die

Einschränkung der Entfaltungsmöglichkeiten sexueller Lust. Es hat dies eine soziale,
nicht sexuelle Absicht. Die sexuellen Verhältnisse werden einer Reihe rechtlich und

religiös begründeter Regeln zum Verhältnis der beiden Geschlechter unterworfen.
Es stellt jedoch eine Ausnahme dar, wenn die Ehe sexuelle Exklusivität bedeutet.

Bei den Römern hatte sie wohl vor allem praktische Bedeutung, die keine
Ausschließlichkeit der sexuellen Bindung verlangte. Denis de Rougemont nennt
beispielsweise die römische Gesetzgebung hinsichtlich Gebrauch und Mißbrauch von
Sklaven zu sexuellen Zwecken.12 Im Christentum, wo die Ehe früher eher Organisationsform

mit überwiegend rechtlicher und sozialer Funktion gewesen ist, wird sie

zur zentralen Institution für die sexuelle Aktivität. Spätestens seit Augustinus wird
der Ehestand niedriger als die Jungfräulichkeit oder die Enthaltsamkeit gewertet.
Die Ehe wird als Schutz gegen die Unzucht aufgefaßt, dies meist mit dem

Ausgangspunkt in Paulus' /. Briefan die Korinther, 7, 1-5:

Wovon ihr aber mir geschrieben habt, darauf antworte ich: Es ist dem Menschen gut, daß

er kein Weib berühre. Aber um der Hurerei willen habe ein jeglicher sein eigen Weib, und
eine jegliche habe ihren eigenen Mann. Der Mann leiste dem Weibe die schuldige Freundschaft,

desgleichen das Weib dem Manne. Das Weib ist ihres Leibes nicht mächtig,
sondern der Mann. Desgleichen der Mann ist seines Leibes nicht mächtig, sondern das Weib.
Entziehe sich nicht eins dem anderen, es sei denn aus beider Bewilligung eine Zeitlang,
daß ihr zum Fasten und Beten Muße habt; und kommt wiederum zusammen, auf daß euch
der Satan nicht versuche um eurer Unkeuschheit willen.11

Die Heiligkeit der Ehe fand Beleg im Vergleich mit der Verbindung zwischen
Christus und der Gemeinde in Paulus' Brief an die Epheser 5, 22-33, wo der Mann
in die Rolle Christi und die Frau in die der Kirche gesetzt wird:

" Jean-Louis Flandrin: Un temps pour embrasser. Aux origines de la morale sexuelle occidentale (VIe-
XI" siècle). Paris 1983, S. 117.

12
„Persona est sui iuris; servus non est persona", Denis de Rougemont: L'amour et l'occident. Paris

1972, S. 75.
13

Die Bibel oder die ganze Heilige Schrift des Alten und Neuen Testaments nach der deutschen

Übersetzung Martin Luthers. Stuttgart 1961, S. 195-196.



264 Jens Hougaard

Aber wie nun die Gemeinde ist Christo Untertan, also auch die Weiber ihren Männern in
allen Dingen. Ihr Männer, liebet eure Weiber, gleichwie Christus auch geliebt hat die
Gemeinde und hat sich selbst für sie gegeben (5, 24-25)14

Wie hieraus hervorgeht, besteht eine offensichtliche Opposition zwischen den beiden

Einstellungen zur Ehe. Der Katholizismus entwickelt seinen Standpunkt durch

die Auffassung, daß diese Vereinigung ein Teil der Schöpfung Gottes ist und durch

Begehren und Liederlichkeit entweiht wird.
Auch die Inkarnationslehre trägt zur Unsicherheit innerhalb des Christentums

darüber bei, wie die Sexualität zu plazieren ist. Diese Widersprüchlichkeit ist noch

voll wirksam, als die lutherische Reformation beginnt. Gerade jene Opposition und

die daraus entstehende Unsicherheit bezüglich der Einordnung von Sexualität ist
eines der ernstzunehmendsten Probleme der westlichen Kulturen. Als die katholische

Kirche im Mittelalter beginnt, Zölibat und Enthaltsamkeit wohlgefälliger als

die Ehe anzusehen, steht die Sexualität als etwas da, das auf bestimmte Lebensabschnitte

beschränkt und von der Eheinstitution eingedämmt werden muß. Damit
wird die Verbindung von Gefühl und Ehe durchtrennt, und die Ansätze, die es seit

der Renaissance zu einem Gefühlskult in Verbindung mit dem Sexuellen gibt (wie
etwa bei Troubadouren und im platonischen Liebesideal der Renaissance), müssen

außerhalb der Ehe verbleiben. Gefühl und Empfindsamkeit lassen sich nicht mit der

kirchlichen Auslegung der Eheinstitution in Einklang bringen. Noch markanter ist
dieses Verhältnis bei Luther und im Lutherismus. Hier findet es sich roh und brutal
nachrationalisiert.15 Luther nimmt - wie die katholische Kirche im Mittelalter - als

Ausgangspunkt zwei biologische Voraussetzungen für die Ehe als gegeben;
zunächst die Fortpflanzung, dann die Unbezwingbarkeit des Begehrens. Daß Mann
und Frau einander begehren, gilt nicht als freier Wille. Leugnen sie das Begehren, so

findet dieses andere und schlimmere Wege als in der Ehe: durch die Ehe wird also

die Hurerei bekämpft. Luther bricht unter anderem mit Enthaltsamkeitstendenzen im
Klosterwesen, eben deshalb, weil die Begierde unbezwingbar ist. Der alte Widerspruch

lebt bei Luther als Auffassung des Geschlechtstriebes als unterscheidbar in

einen wohlgefälligen Fortpflanzungstrieb (,instinctus procreandi) und in ein Begehren

(libido) weiter.

Die Ehe wird als Institution gesehen und kann insofern als Ort aufgefaßt werden,

wo man seine Begierde leben kann, ohne Gott zu kränken. Die Einrichtung Ehe wird

von Luther als „Spital der Siechen" bezeichnet; er spricht von ihr als „Arznei gegen
die Hurerei", worin erkennbar ist, daß Gott nachsichtig ist, was den Trieb innerhalb
der Ehe betrifft, und daß sie größere Sünden verhindern kann, wodurch sie ein Gott

wohlgefälliger Stand wird. Die Sexualität steht zurück, ohne einen Platz in den

Idealvorstellungen der christlichen Kultur zugewiesen bekommen zu haben.

14
Die Bibel oder die ganze Heilige Schrift, 1961, S. 226.

15 Knud E. L0gstrup: Die Religion in Geschichte und Gegenwart. 22.-23. Aufl., 2, 1958, Spalte 325ff.



Gelegenheitsdichtung - Gelegenheitssexualität 265

An so unterschiedlichen Stellen wie in Aristoteles Politik, bei den Kirchenvätern
und in Luthers Vom ehelichen Leben finden sich theoretische Gründe für die
Herrschaft des Patriarchen über Frau, Kinder und Dienstvolk. Bei der Heirat hat die Frau

das väterliche Haus verlassen, wo sie unmündig war, und ist gleichermaßen unmündig

in den Hausstand ihres Mannes eingetreten. Rechtlich gesehen war der Mann der

Mündige, und sowohl im verheirateten als auch unverheirateten Status war die Frau

nicht zur Verfügung über ihr Vermögen berechtigt, da der Mann verwaltete, was sie

in die Ehe mitgebracht hatte. Die Sippe der Frau konnte jedoch die eigenen Interessen

geltend machen. Erst das Danske Lov Christians V. nimmt die Frau von der

körperlichen Zucht im Haus aus. Innerhalb der häuslichen Hierarchie kann die Hausfrau

eine Vermittlerrolle einnehmen, da sie für gewöhnlich die Hauszucht nicht ausübt,
während hingegen die Stellung des Hausherren eine gefühlsmäßige Ambivalenz in
die Familie bringt. Der Vater übt Zucht und Fürsorge zugleich, weshalb er sowohl
Furcht als auch Liebe auf sich konzentriert, welch letztere sich im Falle des idealen

Patriarchen als Ehrerbietung äußert. Die patriarchalische Familie wird als
mikrokosmische Ausgabe des Makrokosmos verstanden: Vater, Landesvater und Gottvater

müssen in gleicher Weise gefürchtet und geliebt werden. Doch auch in der Familie

beruht das Verhältnis zwischen den Eheleuten auf sozialer Hierarchie, die das

sexuelle Element der kulturellen Einwirkung ausliefert.

Vom 18. bis zum 19. Jahrhundert, mit dem Wendepunkt in den 1780er Jahren,
ändern sich die Bedingungen für das Eingehen der Ehe allmählich von einem

Zustand, in dem die Kinder Einspruchsrecht gegen die Gattenwahl durch die Eltern
haben, zu einer Situation, in der die Eltern Veto gegen die Gattenwahl der Kinder
einlegen können. Im ausgehenden 18. Jahrhundert wärmt sich das familiäre
Verhältnis nicht nur zwischen Ehemann und Ehefrau, sondern auch zwischen Eltern und

Kindern auf. Die Abrechnung mit Zwangs-, Vertrags- und Vernunftsehe wird bereits

in den 1780er Jahren vollzogen - auch wenn die Wirklichkeit noch über Jahrzehnte

hinweg dieselbe bleibt. Aus dem Blickpunkt der bürgerlichen Befreiung des

18. Jahrhunderts stellt sich die Liebe als den sozialen Zwecken übergeordnet dar.

Die Liebenden erheben sich über die soziale Ordnung und nähern sich dem Göttlichen

durch ihre Liebe an; dabei wird eine entscheidende Änderung der jahrhundertealten

kulturellen Prioritätensetzung vorgenommen. Die christliche Übergewich-

tung der sozialen und himmlischen Ordnung auf Kosten der Liebe wird nun einer

Auffassung gegenübergestellt, die den Liebesverbund über die soziale Ordnung
stellt, und die bereit ist, alle chaotischen Konsequenzen zu akzeptieren.

Eine noch wichtigere Änderung in der Romantik ist, daß die Sexualität mit der

Persönlichkeit verbunden wird. Die prinzipiell freie Wahl des Partners stellt die
Liebe (damit auch implizit die Sexualität) in das Zentrum der Persönlichkeit, und
der Vorstellung von Persönlichkeit wird ein Entwicklungsgedanke zugrunde gelegt.
Für den romantischen Dichter ist die Ehe der Ort, von dem allein aus die
Persönlichkeitsbildung erst verstanden werden kann. Die Ehe beruht auf Liebe. Sie wird als

soziale Institution verstanden, doch ihre raison d'être ist das Liebesgefühl und nicht



266 Jens Houcaard

ihre soziale Komponente. Die Institution wird durch ihr Wesen begründet, aus dem

der idealistische Charakter des Eheverständnisses klar hervorgeht. Die Liebeswahl,
die beiderseits getroffen wird, liegt vor der Hochzeit; darin besteht der Wert der

Ehe. Daß die Liebeswahl nur dem Prinzip nach eine freie Wahl ist, versteht sich von
selbst. Historisch betrachtet wurden der Ehe aus Neigung eine ganze Reihe Begrenzungen

beigegeben; etwa mußten zahlreiche soziale Voraussetzungen erfüllt werden.

Diese sozialen Ansprüche drücken sich am häufigsten implizit als Verlangen
nach Bildung aus, einem neuen Begriff für die Individualentwicklung, der in sich

verschiedene soziale Bedingungen trägt. Die Forderung an den Mann, für den

Lebensunterhalt seiner Zukünftigen aufkommen zu müssen, bleibt in vollem Umfang

bestehen; ebenso wird es deshalb auch nicht gerne gesehen, wenn die Frau sich

niedriger verheiratet, während dies dem Mann, wie in fast allen Kulturen, in größerem

Maße zugestanden wird. Dennoch wird die Ehe unbestreitbar als Apotheose
aufgefaßt. Von ihrer Gründung an arbeiten beide Partner an der Entwicklung dieser

Gemeinschaft in Übereinstimmung mit ihrer eigenen Persönlichkeitsentwicklung.
Die Hoffnung auf die 'große Liebe' entwickelt eine Unschuld, die geschichtlich neu

ist, insofern sie Idealität und nicht das Eigentumsrecht des Mannes auf die Frau oder

seinen Wunsch, eine Jungfrau zu besitzen, ausdrückt. Sowohl Mann als auch Frau

wird das Gebot anfänglicher Unschuld auferlegt: dem Mann die Enthaltsamkeit, der

Frau die Jungfräulichkeit.
Vor der Romantik wird das Sexuelle nicht in einem zusammenhängenden

ideologischen Muster organisiert, das die Persönlichkeit eingeschlossen hätte. Die
Geschlechtsteile und die sexuellen Aktivitäten werden wie alle anderen Objekte direkt
und unverbrämt benannt. Sexualität gilt als Partialtrieb, vergleichbar Durst oder

Hunger. Wie Hunger und Durst ist auch das sexuelle Begehren etwas, das man zu

gewissen Gelegenheiten hat, und das man bei selbigen Gelegenheiten befriedigt. In
der erotischen und in der Gelegenheitsdichtung ist Sexualität Gelegenheitssexualität.

In unserem Jahrhundert hat die Bildung um sich gegriffen. Mehr und mehr

Aspekte wurden einem Bildungsprozeß einverleibt, der sich schließlich auch die letzten

Gelegenheitsbedürfnisse zu eigen gemacht hat. Wenn die Devise der Herrenmode

lautet, 'Kleider machen Leute', so ist dies wohl eine alte Weisheit, doch will es als

recht neuer Gesichtspunkt vorkommen, daß 'man ist, was man ißt'.

Was die Mitwelt gegen Oehlenschlägers Gedicht hatte, war wohl die Tatsache, daß

die barocke Sexualität seine Persönlichkeit in eine niedrigere Sphäre zog. Dies weist
ihn wiederum als nicht bis ins Letzte fertiggestellte Persönlichkeit aus, vielmehr als

Person, deren Sexualität nicht in die Persönlichkeit integriert ist. Dies ist insofern
besonders katastrophal für diesen romantischen Dichter, als Liebe die treibende

Kraft seiner persönlichen Entwicklung ist und zugleich die künstlerische Idealwelt
heraufbeschwört: die Erotik ist das Wahrnehmungsorgan des romantischen
Künstlers. In doppeltem Verstand wird er von der Bekanntmachung des Gedichtes
getroffen. Deshalb auch ist solche Dichtung lediglich zum Vergnügen gedacht und



Gelegenheitsdichtung - Gelegenheitssexualität 267

sollte im Kreis treuer Freunde zirkulieren - sie einem jungen Mädchen zu zeigen ist
eine Gedankenlosigkeit, die mit Skandalisierung bestraft wird.

Weshalb hat er ihr das Gedicht dann gegeben? Nun - es mag zwei Probleme für
ihn gelöst haben. Indem er es übergab, hat er ein recht junges Mädchen - wer auch

immer es war - zu der Vertraulichkeit genötigt, ihn in einer stark erotischen Situation

zu beobachten, und dies wäre ihr wohl kaum als erstes eingefallen, hätte sie ihn

erblickt - er war immerhin bereits ein Mann Mitte Vierzig. Gleichzeitig lösen diese

Strophen noch ein weiteres Problem. Durch die Widmung eines Gedichtes mit
barocker Sexualitätsaufassung befreit er sich selbst von seinen bildungsmäßigen
Verpflichtungen gegenüber seiner Frau Christiane, es ist also tatsächlich Gebrauchsdichtung.

Vilhelm Andersen nimmt an, "'daß das Gedicht schon im Frühjahr 1809 für eine

achtzehnjährige Norwegerin, Benedicte Knudtzon, geschrieben wurde, die

Oehlenschläger bei einem Aufenthalt in Paris kennengelernt hatte, und daß es folglich

nicht einer Schwärmerei für Anna Wexschall oder Jacobine Plpyen entsprungen
ist. Oehlenschläger hat das Gedicht vielleicht mehrmals gebraucht - und war also

offensichtlich nicht auf allen Gebieten naiv.

Übersetzung: Barbara Säbel

16 Vilhelm Andersen: Adam Oehlenschläger. 1-3. K0benhavn 1899-1900, hier 2. S. 182.




	Gelegenheitsdichtung - Gelegenheitssexualität

