
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 32 (2002)

Artikel: Die Wahrheit des Romans oder "er her nogen forborgen Trolderie under
al denne Forvirring" : Geschlecht und Gattung im ersten nordischen
Roman

Autor: Lombnæs, Andreas G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858244

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858244
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ANDREAS G. LOMBNAS, KRISTIANSAND

Die Wahrheit des Romans oder „er her nogen forborgen
Trolderie under al denne Forvirring"*

Geschlecht und Gattung im ersten nordischen Roman

Der Roman ist eine junge Gattung. Er wurde nie ein Teil des klassischen Gattungssystems

und erreichte nie einen wirklich hohen Status. Dennoch genossen Ritterund

Schäferromane während der Renaissance eine bedeutende Verbreitung, und im
Jahrhundert Ludwigs XIV. wurde ein so gigantischer Roman wie Honoré d'Urfés
L'Astrée ein überwältigender Publikumserfolg, ohne daß er deswegen bei tonangebenden

Kritikern vom Typ Boileaus Gnade gefunden hätte. Der Widerwillen gegen
den Roman kann damit zusammenhängen, daß er als Gattung einen genuinen
Ausdruck der Neuzeit darstellte. Der Klassizismus war eine Reaktion auf jene Tendenzen

im Renaissancestil, die gerne mit Schimpfwörtern wie Manierismus oder Barock
charakterisiert wurden. Ästhetisch war der triumphierende französische Klassizismus

reaktionär; nichtsdestoweniger besaß er ein an seinen Rationalismus
gebundenes, progressives Potential. Beim Barock verhielt sich dies nicht ganz so

einfach, unter anderem deswegen, weil seine Geschichte (wie dies immer der Fall
ist) von den Siegern geschrieben wurde.

Als ein entlassener dänischer Zollbeamter, Spren Terkelsen, 1645 seine finanzielle

Situation aufzubessern suchte, indem er mit einer dänischen Übersetzung an
den Erfolg von L'Astrée anknüpfte, hatte er sich verrechnet. Das dänische Publikum

war für Romane noch nicht reif; es sollte fast ein Jahrhundert dauern, bis der erste

originale dänische Roman vorlag: Den Fordum 1 Rönne Bogstavs Kaabe Nu I
Danske Tunge-Maals Klœde I f0rte Liden Roman Kaldet Den Beklœdte Sandhed/

Fremviist Alle Liebhabere til Forn0yelse/ Af En Det Danske Sprogs inderlige
Elskerinde Aminda.' Zu diesem Zeitpunkt war es bereits zu spät. Der Schäferroman

hatte seine Anziehungskraft verloren.

'Ist hier irgendeine versteckte Zauberei unter all dieser Verwirrung'
1

'Der zuvor in den Umhang von Runenbuchstaben, jetzt in das Gewand dänischer Sprache gekleidete,
kleine Roman, genannt „Die Bekleidete Wahrheit", allen Liebhabern zum Vergnügen vorgelegt von
einer innigen Liebhaberin der dänischen Sprache, Aminda.'



236 Andreas G. Lombn.es

Abb. 1: Anna Margrete Lasson, Den Beklœdte Sandhed. Titelkupfer und Titelseite
der Ausgabe von 1723. Foto: Det kongelige Bibliotek, Kopenhagen.



Die Wahrheit des Romans 237

Dieser erste originale Prosaroman in einer nordischen Sprache wurde 1723 gedruckt

- gleichzeitig wie der erste Band von Hans Mickeisens, also Ludvig Holbergs,
Comoedier. Dem handgeschriebenen Werk „De feminis doctis" von Otto Sperling
zufolge lag er in Manuskriptform bereits 1715 vor und kann einige Jahre vorher

geschrieben worden sein.

Der erste Originalroman ist nicht besonders original, und als das letzte Exemplar
der hochbarocken Gattung 'Heroisch-galanter Roman', einer Mischung von Ritterund

Schäferroman, ist er auch nicht der erste in bezug auf Nachfolger. Bemerkenswert

an diesem Roman ist das einzige und fortdauernde Fiasko, das er in der Rezeption

erfuhr, wobei diese Rezeption auch deshalb interessant ist, weil sie etwas über

die Erwartungen an einen Roman aussagt, mit anderen Worten, weil sie Licht auf
die Geschichte der Gattung wirft. Die Formalisten haben klar gemacht, daß man, um
die Funktion der interessantesten und innovativsten literarischen Werke verstehen zu

können, das Normensystem rekonstruieren muß, welches diese parodieren oder
aufbrechen. Wenn unserem Verständnis entsprechend der Roman 1605 mit Cervantes

Don Quijote seinen Anfang nimmt, so hat dieser bekanntlich seine Voraussetzungen
in den Ritterromanen der vorangegangenen Jahrhunderte.

Den Beklœdte Sandhed erschien in einem Interregnum, nach dem Tode des

Barockromans, aber bevor der moderne, d.h. der bürgerliche Roman, seine Form
gefunden hatte. Im Lauf der Zeit wurde er, sofern er überhaupt bemerkt wurde, nach

ständig neuen Gattungskriterien bewertet - und verworfen! Auch deshalb erlebte der

erste Roman niemals eine Neuauflage. Im folgenden soll mit Ausgangspunkt in
einer skizzierten Rekonstruktion (oder Konstruktion) der eigenen Normen (oder
Konventionen) des Barockromans eine Interpretation des Textes vorgenommen werden.

Auf dieser Grundlage sollte es anschließend möglich sein, nach der Einsicht oder
zumindest der vision du monde zu fragen, die sich in der Gattung und speziell in
Den Beklœdte Sandhed niederschlägt. Um es auf den Punkt zu bringen: Auf welche

Art von Wahrheit nimmt der Titel Bezug?

Es dauerte erstaunlich lange, ehe die Forschung zu der Person hinter dem Pseudonym

Aminda vordrang, Jungfer Margrete oder Anna Margrete Lasson. Noch länger
dauerte es, bis man ein Minimum über ihre Vita herausfand: Geboren 1659 in
Kopenhagen, gestorben 1738 in Odense. Ein Ehrengedicht aus ihrer Feder auf die her-

ausragendste Dichterin dänischer Sprache der Zeit, Dorothe Engelbretsdatter, ist
vorne in Engelbretsdatters versifiziertem Andachtsbuch Taare-Offer ('Tränen-
Opfer'), das im Juli 1684 fertig vorlag, abgedruckt.2 Außerdem gibt es ein „Tire-
Minde" ('Erinnerungsgedicht') in der 1696 gedruckten Ligprœdiken over OlufBorck
('Leichenpredigt für O.B.', gest. 1690).1 Die Jungfer Lasson wird ebenfalls als

treibende Kraft hinter einer Sammlung von Psalmen nach deutschem Original genannt.4

2 Dorothe Engelbretsdatter: Samlede skrifter. 1-2. Hg. von Kristen Valkner. Oslo 1955-1956.
3

J. A. Bornemann: Ligprœdiken over Oluf Borch, 1696.
4 Christian Scriver: Gyldene Bpn-Clenodie. Hg. von Hieronymus Christian Paulli. Kdbenhavn 1718.



238 Andreas G. Lombn/rs

Der Roman läßt sich schwer zusammenfassen. Leonqve, Erbprinz des Königreichs

Asien, zieht nach Rom, um an einem großen Turnier teilzunehmen. In einem

Traum sieht er eine Frau und verliebt sich buchstäblich 'wahnsinnig' in sie. In Rom

hilft er dem Ritter Volsis (der sich Eicselius nennt), die Prinzessin Diana zu entführen,

die zur Heirat mit dem zukünftigen Kaiser gezwungen werden soll. Von diesem

Plan nichts wissend, flüchtet Diana (dieselbe, die Leonqve im Traum gesehen hat)

zusammen mit der Schwester des Heiratslustigen, Cordelisa, die heimlich den Prinzen

Isidon alias Fulio liebt, mit dem sich Leonqve während der Reise angefreundet
hat. Die Frauen verkleiden sich als Schäferinnen. Nach vielen Beschwerlichkeiten
trifft Leonqve zufällig auf Mandora, wie Diana sich jetzt nennt, und ist so fasziniert,
daß er sich entschließt, für eine Zeit das Schäferleben auszuprobieren. Bald taucht
auch Prinz Isidon auf. Die Mißverständnisse klären sich jedoch erst auf, als der
verlassene Bräutigam erscheint und Leonqve in einem Kampf auf Leben und Tod
erschlägt. Diese an und für sich dramatischen Handlungen sind schematisch dargestellt.

Sie erschöpfen sich im großen und ganzen in Verbalhandlung, in Gesprächen,
in denen die Personen der Reihe nach ihre Geschichte erzählen, wobei besonderes

Gewicht auf die Gefühle und ihre Verstrickung gelegt wird. Man kann hier in hohem

Grad von telling anstatt showing sprechen, denn es geht weniger darum, Gefühle neu

zu schaffen als vielmehr darum, den Leser zu überreden, an ihre Stärke und
Komplexität zu glauben, damit diese anschließend für eine Analyse ausgebreitet werden
können.

Die Figuren sprechen ihre geheimen Gedanken laut aus, was in diesem
Romanuniversum unvorsichtig ist, wo hinter jedem Busch und jeder Wand ein Zuhörer lauert,

oft zufälligerweise genau der- oder diejenige, über die gesprochen wird. Und die

Helden fallen ausgerechnet dann im Affekt in Ohnmacht, wenn es am nötigsten
wäre, das Schwert zu schwingen. Trotzdem fehlt den Gefühlen eine Vertiefung im
Sinne von Individualisierung. Alles beschränkt sich auf das Typische oder eher

Essentielle des Gefühls. Die Figuren gleichen sich alle, sogar die Schurken sind so

edel, daß man sie kaum von den Helden unterscheiden kann. Sie leben ein materiell

gesehen völlig unbekümmertes Leben, und trotzdem sind sie die ganze Zeit nahe

daran, vor Unglück zu sterben. Sie leben in Illusionen und Übertreibungen.

Den Beklcedte Sandhed läßt Zeit- und Lokalkolorit vollständig vermissen. Der
Roman ist offen und schamlos anachronistisch und könnte überall geschrieben worden

sein. Das einzig Neue liegt darin, daß er in dänischer Sprache verfaßt wurde.
Dies ist ein typischer Ausdruck der Intention des Barock, die einheimischen Sitten

zu verfeinern, indem man letztlich antike Gattungen in die Muttersprache transponiert.

Es ist ganz allgemein schwierig, Aspekte zu finden, die nicht auf Vorbilder
und Konventionen zurückgeführt werden können. Die wahren Leidenschaften
erhalten den Charakter eines Spiels ohne tieferes Engagement, von erotischer Spielerei
und - vor allem - von Konversationskunst. Das Ganze war dazu verurteilt, zusammen

mit der Hofkultur, die die Voraussetzung dieses Kokettierens darstellte, zu
verschwinden.



Die Wahrheit des Romans 239

„Hvad den aesthetiske Vaerd angaar af Margareta Lassons Roman, da er den

œqval Nul. Ingen Moders Sjael er istand til at holde dens Faesning ud til Enden." So

lautete 1828 die Beurteilung des ersten dänischen Literaturhistorikers Rasmus

Nyerup,5 und der Politiker und Schriftsteller Fredrik Bajer stimmte dem eine Generation

später zu.6 „Det er et tarveligt og nu ganske ulaeseligt Arbejde", schreibt
Julius Paludan um die Jahrhundertwende,7 während sich Johannes Steenstrup in Den
danske Kvindes Historie fra Holbergs Tid til vor über Margrete Lasson folgendermaßen

(in Petit) äußert: „Her skal naevnes en Forfatterinde, som ikke er laerd, og

som vi omtale, ikke fordi hun er Omtale vaerd, men for ikke at blive dadlet for, at

hun er unaevnt."8

Einer der besten Kenner des dänischen Romans im 18. Jahrhundert, Hakon

Stangerup, sieht die ganze Gattung als „kunstnerisk meget lavtstâende" ('künstlerisch

sehr tiefstehend') und meint, Lassons Roman „hprer afgjort til blandt dens

sletteste produkter. Dens handlingsgang er forvirret indtil det forvrpvlede, den

springer i tid og sted og taber bade personer og disses egenskaber. Den er den forste

danske roman, men sikkert den ringeste med hensyn til kunstnerisk kvalitet. [...] Et

kuriost navn pâ en kurios bog som udelukkende har kurios intéressé."9 So heißt es

noch in der neuesten Ausgabe von Dansk Biografisk Leksikon, welche ungefähr
neunzig Jahre nach der ersten erschienen ist. Im Vergleich hierzu war die Kritik des

18. Jahrhunderts überschwenglich, wenn auch nicht besonders ausführlich oder

argumentierend. In einer kleinen Schrift von 1732 über dänische Schriftstellerinnen
findet Albert Thura in Den Beklœdte Sandhed „artificiosa simul & ingenicsa" ('Proben

von Kunstfertigkeit und Witz'),10 während Christian Frederik Wadskiaer 1741

von „den smukke Roman"11 und Friderich Christian Schönau im Jahr 1753 von
„denne lserde Forfattere af dette smukke Skrift" sprechen.12 Das allgemeine Inter-

5
Rasmus Nyerup: Tritogenia. 1. Kpbenhavn 1828, S. 181. 'Was den ästhetischen Wert von Margareta
Lassons Roman betrifft, so ist er gleich Null. Keine Menschenseele ist in der Lage, die Lektüre bis

zum Ende durchzuhalten.'
6 Frederik Bajer: Danske Samlinger. 2. R„ 5. Kpbenhavn 1876, S. 362.
7 Julius Paludan: Dansk Biografisk Lexikon. Hg. von C. F. Bricka. 10. Kpbenhavn 1887-1905, S. 104.

'Es ist eine kümmerliche und heute ganz unlesbare Arbeit.'
Johannes Steenstrup: Den danske Kvindes Historie fra Holbergs Tid til vor. 1. Kobenhavn 1917,
S. 53. 'Hier soll eine Autorin genannt werden, die nicht gelehrt ist, und die wir erwähnen, nicht weil
sie der Erwähnung wert wäre, sondern um nicht dafür getadelt zu werden, daß sie ungenannt bleibt.'

9 Hakon Stangerup, Sven H. Rossel: Dansk Biografisk Leksikon. Red. Sv. Cedergreen Bech. 3. Udg., 8.

Kpbenhavn 1981, S. 614. 'gehört mit Sicherheit zu den schlechtesten Produkten der Gattung. Sein

Handlungsgang ist bis zur Unkenntlichkeit verwirrt, er springt in Zeit und Raum und verliert sowohl
Personen wie auch deren Eigenschaften. Es ist der erste dänische Roman, aber sicherlich der schlechteste

in bezug auf künstlerische Qualität. [...] Ein kurioser Name eines kuriosen Buches, das

ausschließlich ein kurioses Interesse beanspruchen kann.'
10 Albert Thura: Gynœceum Daniœ litteratum. Altona 1732, S. 85.
11

Christian Frederik Wadskiajr: Poetisk Skue-Plads. Kpbenhavn, 1741, S. 68. 'dem hübschen Roman'
12 Friderich Christian Schönau: Sämling af Danske Lande Fruentimer, Som ved deres Leerdom. og

Udgivne eller efterladte Skrifter have giort deres Navne i den lœrde Verden bekiendte, med adskillige
niest Historiske Anmerkninger for0get og udgivet. 2, Kipbenhavn 1753, S. 942. 'diese gelehrte
Verfasserin dieser hübschen Schrift'



240 Andreas G. Lombn^s

esse für weibliche Schriftsteller hat in jüngster Zeit auch zu einer Aufwertung dieses

Romans geführt; so findet Anne-Marie Mai Den Beklcedte Sandlied durchaus
lesenswert.13

Selbstverständlich sind die Handlung und Figuren unwahrscheinlich und lächerlich,
selbstverständlich ist die Sprache gestelzt, wenn wir den Roman mit Texten vergleichen,

die zur Herausbildung unserer ästhetischen Ideale beigetragen haben. Natürlich

klingt sie deutsch; dennoch war der Wille vorhanden, die Muttersprache zu

gebrauchen, weshalb das Resultat wohl auch ein für jene Zeit ungewöhnlich reines

Dänisch war. Ebenso selbstverständlich war es nie Lassons Intention gewesen, einen

historischen, realistischen oder psychologischen Roman in unserem Verständnis zu
schreiben. Ihr Werk mit Hinweis auf die Normen solcher Romantypen zu verurteilen

wäre so, als würde man ein Barockmöbel nach denselben Kriterien wie einen
Furniertisch aus Preßspan bewerten. Außerdem ist es falsch, wenn Stangerup und nach

ihm Mai14 betonen, daß der Handlungsverlauf des Romans wirr sei und sich in ihm
die Figuren und ihre Eigenschaften verlören. Die Erzählsituation ist nämlich deutlich

markiert. Zwei Ritter und alte Bekannte treffen sich in der Grenzstadt Snesa, wo
sie sich aufhalten müssen, bis sich eine Möglichkeit zur Weiterreise ergibt.
Leonqves Knappe Drogan ist auf dem Heimweg von Rom; bei sich hat er Prinzessin

Cordelisa (Leonqves geliebte Diana hat unwiderruflich den Schleier genommen).
Auf Aufforderung erzählt er seinem Freund, dem dänischen Ritter Hunidormo, von
der unglücklichen Reise, während ein Landsmann des letzteren zuhört. Dieser Zuhörer

muß derjenige Erzähler sein, der - wortwörtlich, in Runenschrift - die Erzählung
Drogans inklusive der Erzählungen der verschiedenen Figuren niederschreibt. Die

Erzählungen sind konsequent und logisch in den Rahmen oder vielmehr die
verschiedenen Rahmen wie auch ineinander gefügt. Eine genauere Betrachtung
ermöglicht es, zwischen nicht weniger als neun unterschiedlichen Erzählniveaus zu
unterscheiden:

1. Anna Margrete Lasson an die wirklichen Leser.

2. Nossal Etergram (Anagramm!) an die höfische Öffentlichkeit, da das Manuskript

von 1715 Frederik IV. gewidmet war.

3. Aminda als Übersetzerin und Herausgeberin des gefundenen Pergaments (vgl.
ihre Absicht „at opskrive en Historie/ Jeg af en andens Fortœkling har hprt" ['eine
Geschichte aufzuschreiben, die ich durch Erzählung eines anderen gehört habe',

Tilskrift, unpag.]) für:

13

Anne-Marie Mai: Det danske sprogs inderlige elskerinde. Om Anna Margrethe Lasson. Nordisk
kvindelitteraturhistorie. Red. Elisabeth M0ller Jensen et al. 1. K0benhavn 1993, S. 347.

14

Vgl. Mai, Det danske sprogs inderlige elskerinde, 1993, S. 346.



Die Wahrheit des Romans 241

a) „Alle Liebhabere", d.h. das zeitgenössische romanlesende Publikum

b) sich selbst („til min egen Tiids Fordriv" ['zu meinem eigenen Zeitvertreib'])

c) die zukünftigen Leser (vgl. „Tilskrift. For dennem/ som udi Tiden/ maa

skee lenge efter min Tiid/ forekommer dette. Gunst-Bevaagene Laeser"

['Zuschrift. Für die, denen in der Zeit, vielleicht lange nach meiner Zeit, dies

vorliegt. Hoch-Geneigter Leser']).

4. Anonymer dänischer Ritter, der auf Aufforderung des Ritters Hunidormo zum
Andenken an „den lyckelige m0de" ['das glückliche Treffen'] des hochgeborenen

Herrn, „den H0ybaarne Sigefridschreibt und zur Ermahnung an Hunidormo, den

Schreibenden in des hohen Herrns „bestandige Naade og Beskiermelse" ('beständiger

Gnade und Schutz', S. 235) zu halten. ,,[V]ed den Forsikring/ Hunidormo om
min Tavsthed giorde [...] blef mig tilladt at h0re dette/ jeg her efter skal opskrive/
dem til Forlystning/ som ere Elskere af de Ting/ som har Sandhed til foraere".15

5. Der „nalensiske" Ritter Drogan erzählt, aufgefordert vom dänischen Ritter
Hunidormo, die Geschichte seines Herrn sowie seine eigene als Erklärung für den

Verlust seiner einstigen Fröhlichkeit - mit Hunidormos anonymem Landsmann als

außenstehendem Dritten, dem ein Schweigegelübde auferlegt worden ist! Die
Erzählsituation ist in einem Rahmen (S. 2-4, S. 231-234) innerhalb des Schreiberrahmens

(S. 1-2, S. 117-118, S. 234-235) beschrieben, unterbricht aber häufig den

Erzählverlauf (S. 35 sogar mit einem Anflug von 'Allwissenheit').

6. Die Sprechhandlungen der einzelnen Akteure (Leonqve, Fulio, Brut[us], Eicse-

lius, Sidomiris/Mandora) variieren zwischen kurzen Repliken und selbständigen
Geschichten (wie diejenige Celidons [S. 89-155] und Cordelisas mit kleineren

Unterbrechungen [S. 172-215]), die an Drogan gerichtet sind oder von ihm mitgehört

werden. Da Drogan in kleinerem Ausmaß selbst zusammenfaßt, kommentiert
und erzählt, macht dies den größten Teil des Buches aus.

7. Repliken, Geschichten und Texte einzelner Akteure - in erster Linie Dianas

Geschichte (S. 118-137), Volsis Geschichte (S. 137-154), Sidomiris' Geschichte

(S. 176-186), aber auch (S. 114-118, S. 154) der Beitrag von Drogan selbst -
mitgehört und zitiert von anderen Akteuren, die wiederum von Drogan zusammengefaßt

werden. Die Erzählung eines Pilgers, die von Cordelisa berichtet wird (S. 158-

160), fungiert als eine Art mis-en-abîme.

8. Repliken (z.B. S. 129, S. 145, und Briefe S. 111), die wortwörtlich von einem

Akteur (Antenor) einem anderen Akteur (Drogan) wiedererzählt werden, mitgehört
von Celidon, der es Drogan weitererzählt.

15

Den Beklœdte Sandhed, S. 4. 'Durch die Versicherung, die Hunidormo über mein Schweigen abgab,

[...] wurde mir erlaubt, dieses zu hören, was ich hiernach aufschreiben werde, denen zum Vergnügen,
die Liebhaber der Dinge sind, die Wahrheit schenken.'



242 Andreas G. Lombn/es

In Cordelisas Geschichte (S. 212-213) tritt eine weitere Pilgererzählung auf, dieses

Mal von Diana vermittelt.

9. Dianas Monolog (S. 151), der von Javano mitgehört wird, der dies Volsis

klagt, der dies an Antenor vermittelt, der es wiederum Drogan erzählt, belauscht von

Celidon, der es abermals Drogan weitererzählt!

Weit davon entfernt, verwirrt zu sein, ist Den Beklœdte Sandhed mit großer Raffinesse

„stiilet og sammenskrevet" ('geschrieben und komponiert', Tilskrift, unpag.).
Weitere Beweise dafür sind die vielen Parallelen, Symmetrien und Kontraste
zwischen den einzelnen Geschichten und zwischen dem Anfang und Ende des Buches.

Beispiele hierfür wären die Parallelen zwischen der Vernunfts-Hybris von Leonqve
(S. 15) und Diana (S. 135, S. 196) oder der Kontrast zwischen Leonqves Traum

(S. 22) und jenem von Sidomiris (S. 182). Wir können von Stangerups Forderung
nach Einheit von Zeit und Ort ohne weiteres absehen, denn als ästhetisches Kriterium

gehört sie zur pedantischsten klassizistischen Poetik. Damit ist aber auch

keineswegs sicher, daß Den Beklœdte Sandhed so eindeutig, wie immer behauptet wird,
zu den schlechtesten Vertretern des Barockromans gehört.

Das Ziel des Barockromans ist es nicht, wie im rationalistischen Tendenzroman,
ein Raisonnement oder einen Sachverhalt zu verdeutlichen, sondern er will im

Gegenteil eine Ahnung des Außergewöhnlichen geben, eine Daseinsform oder ein
Gefühl in seiner metaphysischen Essenz gestalten. Ein hyperbolisch-rhetorischer Stil

(S. 46, S. 53, S. 164, S. 134) ist in diesem Fall zweckmäßig, während eine

deskriptive Darstellung den gegensätzlichen Effekt hätte. Kein Stilmittel ist in Den
Beklœdte Sandhed auffälliger als die Aporie, die Verlegenheit um Worte: „Med
hvad Ord skal jeg künde forteile Eder hans Tilstand/ i den Tid/ da dog Cicero med

aid sin Veltalenhed efter mine Tanker aldrig formaar at udfpre den [...]".16
Ohne Zweifel kommen wir den Intentionen der Gattung und auch denen Lassons

nahe, wenn wir den Roman als Vermittler einer platonischen Liebesbetrachtung
(S. 157, S. 191) und eines (wenn auch dem bürgerlichen Tugendbegriff angepaßten)

feudalistischen Ehr- und Treueideals sehen. Das aus unserem Blickwinkel
konventionell Unselbständige ist ein Ausdruck der Anlehnung an eine universelle
Kultur mit ehrwürdigen Wurzeln (Theokrit, Vergil, Montemayor, d'Urfé, La

Calprenède, Madeleine de Scudéry). Den beruhigenden Effekt eines Diskurses, der

nach festgelegten Spielregeln verläuft, kennen wir heutzutage z.B. aus Kriminalromanen;

und es ist die ausdrückliche Absicht Lassons/Amindas (dem Titel und der

„Tilskrift" zufolge), Drogans (S. 3-4) sowie des anonymen Erzählers (S. 235) zu

gefallen. Was nachgeahmt wird, sind jedoch nicht Natur oder historische Verhältnisse,

sondern literarische Vorbilder. Lasson ist das Ideal einer natürlichen Sprech-

16

Den Beklœdte Sandhed, S. 52. 'Mit welchen Worten könnte ich Euch seinen Zustand schildern, wenn
doch selbst Cicero mit all seiner Beredsamkeit meiner Ansicht nach niemals vermöchte, ihn aus-
zuführen.'



Die Wahrheit des Romans 243

weise fremd, dagegen ist sie bestrebt, Vorbilder für eine elegante Konversation zu

geben (S. 48, S. 163, S. 233). Wenn man die damaligen Sprachverhältnisse in

Dänemark berücksichtigt, ist es nicht verwunderlich, daß wir bei Lasson verkrampfte
und überspannte Konstruktionen finden (z.B. S. 187-188). Überraschender ist
jedoch, daß es ihr mitunter wirklich gelingt, komplizierten und abstrakten Verhältnissen

einen eleganten Ausdruck zu verleihen. Andere konventionelle, in Den Beklœdte

Sandhed repräsentierte Barockthemen haben hier möglicherweise eine eigenartige
Ausprägung. Dies gilt etwa für den 'schönen Ort', den locus amoenus der Pastorale,

der bei Lasson den Charakter einer potentiell kritischen, erotischen, geschlechterpolitischen

und sogar politischen Utopie erhält (S. 205, S. 93). Ein anderes Thema

mit Anknüpfungen an die Gattung ist die Melancholie in Verbindung mit
Ambivalenz und fehlender Synchronie der Liebe.

Diese Themen ordnen sich dem Metapoetischen unter. In Den Beklœdte Sandhed

wird das Begehren des Helden durch einen Traum, jenes der Heldin durch ein Bild
geweckt, das von außen präsentiert wird. Das Begehren ist vermittelt, übernommen

- was sich entweder mit René Girard als 'mimetisches Begehren' oder mit Jacques

Lacan als das 'Begehren des Anderen' auslegen läßt. Diana lernt von Sidomiris zu

lieben, indem sie ein Bild von deren Geliebtem kopiert. Auf diese Weise müssen wir
uns vorstellen, daß die adligen Fräulein und Frauen ihr Gefühlsleben und ihre Sprache

nach den Vorbildern der galanten Romane gestalteten. Während Diana das Bild
liebt, hält sie das Original spontan auf Abstand: ,,[H]vi saa foranderlig i min Paasyn/

og naadig i min fravaerelse?" klagt Leonqve ('Warum so veränderlich in meiner

Gegenwart, und gnädig in meiner Abwesenheit?', S. 166). Die Erklärung dieses

Sachverhaltes hat mit „den anden Dig" ('dem zweiten Du', S. 75) zu tun und damit,
daß die Prinzessin Diana aus dem Blickwinkel der Göttin Diana „en anden mig"
('ein zweites Ich') ist. In dem Augenblick, in dem Leonqve ein wirkliche Frau

begehrt, wühlt er das klare Wasser im Bad der Göttin auf (S. 75) und zerstört das Bild
des eigentlich Geliebten, des Unzugänglichen und Keuschen: den Tod selbst.

Zugleich hat er den ersten Schritt auf jenem Weg genommen, der unweigerlich zur
Göttin führt.

Das Tragische in diesem Roman liegt nicht darin, daß der Held stirbt, sondern

darin, daß (wahre) Liebe sich prinzipiell nicht realisieren läßt. (Und für Helden taugt
nichts weniger als wahre Liebe.) Als Leonqve zuerst von der Liebe getroffen wird,
bricht er aus: „Ach nej! Drogan, denne Syge er mig af Spfnen paalagt! Meener du

da vel/ at noget kand borttage den igien/ uden dend/ som er stterkere end hand/

nemlig hans Broder/ Dpden."17 Auch Schlaf und Liebe sind Geschwister („Dpden/

tager i blinde/ hvem hand Raser paa/ [...] Kiasrlighed/ giver i blinde hvem hand

lyster/ sine Yndigheder at nyde/ eller Plager at baere og finde").18 Im Schlaf wird der

17

Den Beklœdte Sandhed, S. 27. 'Ach nein, Drogan, diese Krankheit ist mir vom Schlaf auferlegt!
Meinst du wohl, daß etwas sie wieder wegnehmen kann, außer dem, der stärker ist als er, nämlich sein

Bruder, der Tod.'
18

Den Beklœdte Sandhed, S. 190. 'Der Tod nimmt blindlings, wen er bestürmt [...], die Liebe gibt



244 Andreas G. Lombn/es

Liebestraum als unausweichlicher Weg zum Tod geweckt, in dem er erst eigentlich
vollendet werden kann. Es ist daher nicht überraschend, daß Prinz Volsis Dianas

Interesse auf sich zieht, indem er sich selbst als Tod präsentiert, oder daß ihre

Liebe zu Leonqve geweckt wird, als sie sich mit der abgewiesenen Sidomiris
(S. 185) und damit letztlich dem Verlust identifiziert. Ihre Grabinschrift denkt sie

sich wie folgt: „Diana dpde/ og hadede Kierlighed" ('Diana starb und haßte die

Liebe', S. 164). Genausowenig erstaunt es, daß Leonqve wie Racines Hippolyte
versucht hat, sich an der Liebe zu rächen. Auf Drogans Warnung, sich nicht gegen
die Götter zu empören und zu versündigen, gibt er zur Antwort: „Du Giek, [...]
meener du jeg icke nok erlanger den Begiering af Guderne/ at beholde min For-
nuft?" ('Du Narr, glaubst Du nicht, ich könne jenes Zugeständnis von den Göttern

erlangen, meinen Verstand zu behalten?', S. 15) Sein Fall wird umso härter. Als er
einen Beweis dafür erhält, daß die im Traum erblickte Diana wirklich existiert, wird
er „saa forglemmelig/ at han icke künde erindre/ hvor han var" ('so vergeßlich, daß

er sich nicht erinnern konnte, wo er sich befand', S. 38):

[Da] denne Glaede spgte Rum i hans Hierte/ hvilket Sorg gandske havde indtaget/ for-
maatte det icke formedelst den langvarige Marter/ det tilforn gandske var udmattet af/
lengere at künde imodstaae disse tvende maegtige Fiender/ mens af deris staerke Bevegelser
i en dpdelig Besvimelse til Jorden nedsank/ icke med liden Tumult/ eftersom han det

gandske Bord/ hvor ved han stod/ tillige med sig omdrog.'9

Eine unglückselige Ohnmacht, da er sich zufälligerweise im Schlafgemach der

kaiserlichen Prinzessin befindet, um die Auserwählte des Kronprinzen zu entführen.

Der heroischen Liebesauffassung steht die alltägliche Drogans gegenüber, die den

Unterschied zwischen Schlaf und Tod, Schlaf und Wachen hervorhebt, und die ein

Sowohl-als-auch, einen Wechsel zwischen Leidenschaft ('Raserei') und Vernunft

akzeptiert:

(L]igesom Naturen har beskicked det forderste af voris Hoved til voris Forstands Boelig/
har den oc bereed Phantasien Stred bag i Hovedets Afdeelning; det eene npdvendigt til
voris Dags-Forretning/ oc det andet til en Undersked imellem Spfnen oc voris Dpd.2"

blindlings, wem ihr gefällt, ihre Süße zu genießen oder ihre Qualen zu tragen und zu finden.'
19

Den Beklœdte Sandhed, S. 38-39. '[Als] diese Freude in seinem Herz Platz begehrte, das von der

Sorge ganz in Besitz genommen war, vermochte es wegen der langwierigen Marter, durch die es

zuvor ganz ermattet worden war, nicht, diesen beiden mächtigen Feinden länger entgegenzustehen und

sank durch deren starke Bewegung in tödlicher Ohnmacht zu Boden, mit nicht geringem Tumult, da

er den ganzen Tisch, an dem er stand, mit sich niederriß.'
21

Den Beklœdte Sandhed, S. 25-26. 'So wie die Natur unserem Verstand den vorderen Teil unseres

Kopfes zur Wohnung gegeben hat, hat sie auch der Phantasie einen Platz im hinteren Teil des Kopfes
bereitet; das eine notwendig für unser tägliches Geschäft, das andere für den Unterschied zwischen
dem Schlaf und unserem Tod.'



Die Wahrheit des Romans 245

Das folgende Schema über die Figurenkonstellation des Romanes deutet an, wie ein-
und dieselbe Liebes- bzw. Rivalitätsbeziehung sich in unterschiedlichen Varianten
auf drei (mitunter vier) klar voneinander getrennten Ebenen abspielt, wobei der

Hirtenstand - die Verkleidung, die Fiktion - zwischen heroischer und praktischer
Einstellung vermittelt:

Götterniveau Göttin Diana/Vesta

Heldenniveau

Sidomiris,

Gräfin von

Rohams

Prinz Isidon alias

Fulcopio]

Prinz Leonqve

von Nalis

Caesars Tochter

Cordelisa

Diana, Erbprinzessin

von Persien

1. Ritter Brut[us]

2. Erbprinz v. Rom

Javano

3. Prinz Volsis v. Epiro

alias Ritter Eicselius

Hirtenniveau

Anonyme

Hirtin

Telanor (Leonqve)

Sylvander

Dimantes (Drogan)

Mandora (Diana)

Celie

Atanis (Cordelisa)

Celidon

Alltagsniveau Drogan Ludsinda

Ein Aspekt des Liebesdilemmas besteht darin, daß die Helden und Heldinnen immer
wieder in tiefste Verzweiflung versinken, weil sie zufällig Liebeserklärungen des

Geliebten mithören - von denen sie selbstverständlich annehmen, daß sie an einen

anderen gerichtet sind (S. 36). Das Muster wiederholt sich auf verschiedenen Ebenen.

Wie Liebe ist auch Wissen (Anagnorisis) im Universum des Romans gleichbedeutend

mit Unglück. „O! I milde Guder", ruft Leonqves Onkel aus,

hvor u-formodendis tilfpr I mig denne Gltede/ at see min kiere Spster-Spn: Men ach! hvi
har jeg saa straebet at vide dette/ efterdi jeg tillige med den Forn0jelse maa vaere deelagtig i
denne Hierte-Sorg/ at see ham i samme 0jeblik forgaae! Ach! ach!21

In der Haupthandlung des Romans werfen Vorzeichen und dunkle Ahnungen ihre
Schatten auf die Vereinigung der beiden liebenden Paare. Verliebtheit ist in Den
Beklœdte Sandhed (wie generell im Schäferroman) gleichbedeutend mit Melancholie.

So sagt Leonqve:

21

Den Beklœdte Sandhed, S. 57. 'Oh Ihr milden Götter! Wie unverhofft fügt Ihr mir diese Freude zu,
meinen lieben Neffen zu sehen; aber ach! warum habe ich danach gestrebt, dies zu erfahren, da ich

gleichzeitig mit dem Vergnügen an diesem Herzensleid teilhaben muß, ihn im gleichen Moment
vergehen zu sehen! Ach! ach!'



246 Andreas G. Lombn/es

de gode Tanker I baer til min Oprigtighed/ gipr mig Eder saa angenem oc kier/ at jeg heller
undte eder Dpden (den jeg af inderste Siael tilpnsker mig) / end vide Eder saa lig [mig] i U-
lyksalighed/ som Sind oc Houmeur. Jeg maa n0jes med at sucke/ fordi der ere icke Ord
nok i Verden/ hvor med jeg kand udsige mine Lidelser/ som ere de stprste/ Firmamentets
klare 0je nogen Tid har seet.22

Als Leonqve und Eicselius ihr Unglück vergleichen, wird ersterem „det Nafn af den

Meest-lidende" ('der Name des Meistleidenden', S. 32) zuerkannt. Leonqve:

Jeg [...] som aldrig kiendte den Begyndelse/ eller har nogen Fortrpstning til at see det/
hvor udi min Lyksalighed skal begynde/ men alt oplefvet Enden af min Fordervelse! I har
besiddet et Haab/ oc beklager eder/ for det er mist; oc jeg har aldrig t0rt haabe/ men med

B0n bortjaget det. I kand nefne det I elsker; oc jeg! Ach forlader mig/ at jeg icke kand sige

mere; Hvor ved et dybt Suk saa borttog harn sin Aand/ at mand en lang Tid icke vidste/ om
han havde mere af Lifvet/ end to vit opslagen 0jne/ som dog stod gandske stille/ oc u-vist/
til at slutte noget Lifs-Tegn af.B

Diese Reaktion entspricht der Identifikation mit dem verlorenen Liebesobjekt qua
Verlust - für die bulgarisch-französische Linguistin und Psychoanalytikerin Julia
Kristeva ein Charakteristikum des Melancholikers.

Während die Liebe Trauer verursacht, erzeugt die Darstellung dieser Trauer Lust.
Das Verhältnis ist charakteristisch für die Schäferdichtung, von der eine Reihe
Literaturhistoriker und -theoretiker (am nachdrücklichsten Wolfgang Iser4) meinen, sie

gestalte das Literarische in seiner reinsten Form. Beispielsweise wird Mandoras
Lied - „Saa elskis ofte/ den en anden haver kier// Ach! at dog Kierlighed saa fuld af

Plager er" ('So liebt man oft denjenigen, den ein anderer lieb hat,/ Ach! daß doch

die Liebe so voller Plagen ist') - „saa lyflig/ at mand med Forundring maatte hpre
der paa" ('so lieblich, daß man es mit Verwunderung hören mußte', S. 76)
vorgetragen.

Die ästhetische Wirkung von Den Beklœdte Sandhed beruht nicht auf einem

originalen oder dramatischen Stoff, sondern auf dem Gespür für das Mysterium und

22
Den Beklœdte Sandhed, S. 30. 'Die guten Gedanken, die Ihr meiner Aufrichtigkeit entgegenbringt,
machen mir Euch so angenehm und lieb, daß ich Euch lieber den Tod gönnte (den ich aus tiefster
Seele für mich wünsche), als Euch mir so gleich an Unglück wie an Sinn und Houmeur zu wissen. Ich
muß mich damit begnügen zu seufzen, weil es auf der Welt nicht genug Worte gibt, mit denen ich
meine Leiden aussprechen kann, welche die größten sind, die das klare Auge des Firmaments jemals
gesehen hat.'

23
Den Beklœdte Sandhed, S. 31. 'Ich, der ich nie den Anfang kannte oder irgendeinen Trost besitze, das

zu sehen, wo mein Glück beginnen wird, aber schon das Ende meines Verderbens erlebt habe! Ihr
habt eine Hoffnung besessen und beklagt Euch, weil sie verloren ist; und ich habe nie zu hoffen
gewagt, sondern [die Hoffnung] mit Gebet verjagt. Ihr könnt das benennen, was Ihr liebt; und ich! Ach
vergebt mir, daß ich nicht mehr sagen kann; Worauf ein tiefer Seufzer ihm den Lebensgeist nahm, so
daß man eine lange Zeit nicht wußte, ob er mehr vom Leben hatte als zwei weitgeöffnete Augen, die
doch ganz still standen, und von denen nur unsicher ein Lebenszeichen abzulesen war.'

24
Wolfgang Iser: Das Fiktive und das Imaginäre. Perspektiven literarischer Anthropologie. Frankfurt
am Main 1991.



Die Wahrheit des Romans 247

merveilleux. Dieser Effekt wird dadurch erreicht, daß Teile der Geschichte kunstvoll
im dunkeln belassen werden - durch die Manipulation vermittels unterschiedlicher
Erzähler und durch die Brüche zwischen verschiedenen Zeitperspektiven und

Blickwinkeln, die durch das intrikate Flechtwerk der Erzählstränge ermöglicht werden.

Die Geschichten ergeben jeweils für sich genommen nur eine - meist
mißverständliche und entstellte - Seite eines Ganzen, das in dem Grad banal wird, wie
es überblickt und durchschaut werden kann. Dieser erzähltechnische Griff ist ein

Aspekt der - curiously inwrought - Umschreibung, die den Barockstil kennzeichnet

(vgl. auch die Verkleidungsmetaphorik des Titels: „Kaabe", „Klaede", „Beklœdte"

['Mantel/Umhang', 'Kleid/Gewand', 'bekleidet/verhüllt']). Auf die gleiche Weise

wie die 'buchstäbliche' Bedeutung von Umschreibungen und Bildern verhüllt ist, ist
die Handlung so komplex, daß niemand die volle Übersicht hat; dies gelingt erst

Drogan, doch da ist die Tragödie bereits eine Tatsache. Im Bereich zwischen dem

komplizierten Ausdruck und dem wiedererkannten, gewohnten Inhalt wird ein

ideologischer Raum von unbeschreiblicher Tiefe oder eher unaussprechlicher Höhe

aufgebaut. Das Gefühl für das Übernatürliche oder wenigstens für die
außergewöhnlichen menschlichen Dimensionen wird durch Auslassungen suggeriert.

Es lassen sich gewisse Indikatoren finden, daß die dargestellten Konflikte
geographisch doch wesentlich näher als im antiken Persien oder Rom lokalisiert sind.

Werden einzelne Ortsnamen rückwärts gelesen, gelangen wir direkt in die Heimat
der Schriftstellerin: Sjaelland, Fyn, Odense, Dalum Kloster! So bezeichnen denn

auch Stangerup und Rossel in einer gattungsspezifischen Lesart Margrete Lassons

Roman als „en svaert gennemskuelig fortolkning af samtidigt skandalestof".25 Dagegen

ist Vilhelm Andersens Charakterisierung, „'Den beklœdte Sandhed' er et

jomfrueligt Hjertes tilslprede Skriftemaal",26 Ausdruck der biographischen Fixierung

des frühen 20. Jahrhunderts. Eine aktuelle und praktikable Interpretation sieht

Den Beklœdte Sandhed als verhüllte Kritik zeitgenössischer Verhältnisse.

Die Zeremonie im Tempel der Diana mag bizarr wirken. Geschmückt mit Rosmarin-

und Rosenkränzen, gerüstet mit Pfeilköchern, Bogen und Jasmin, gehen junge
Mädchen in paarweiser Prozession zum Altar, auf dem sie ihre Blumen niederlegen.
Zwei weiße Tauben werden von zwei Priestern

med en der til helliget Knif spnderskaris/ at deris Blod künde overstenge det gandske
Altere oc de Blomster som der paa vare nedlagde. [...] Dernest blef et Baal af alleslags
vel-lugtende Trae ved to andre Praester paa Alteret giort/ hvor hen Par oc Par igien
tiltraaede/ oc med deris Hoved-Krandser bedeckede det for-benefnte Baal.27

25
Rossel, Stangerup: Dansk Biografisk Leksikon, 8, 1981, S. 614. 'eine schwer durchschaubare Deutung

zeitgenössischen Skandalstoffes'
26 Vilhelm Andersen: lllustreret dansk Litteraturhistorie. 2. Kpbenhavn 1934, S. 250. 'Den Beklœdte

Sandhed ist die verhüllte Beichte eines jungfräulichen Herzens.'
27

Den Beklœdte Sandhed, S. 60, 'mit einem dafür geweihten Messer durchgeschnitten, so daß ihr Blut
den ganzen Altar und die darauf niedergelegten Blumen besprengen konnte'; 'Daraufhin wurde von
zwei anderen Priestern ein Scheiterhaufen aus den verschiedensten wohlriechenden Hölzern auf dem



248 Andreas G. Lombn/es

Der oberste Priester entzündet den Holzstoß, dieser brennt, während die Jungfrauen

„en sagte s0rgende Music, der udi bade de Gudinder (sie.) om et naadigt Svar" ('eine
sachte, klagende Musik, in der sie die Göttinnen um eine gnädige Antwort ersuchten',

S. 60) anstimmen. Aus Feuerbuchstaben in der Asche kann das Schicksal des

Helden gelesen werden: „Hans kyske Kierlighed skal af en anden mig// Erkiendis/
f0r han d0er" ('Seine keusche Liebe wird von einem zweiten Ich erkannt werden,
bevor er stirbt', S. 61). Als Allegorie über die Ehe gelesen, vermag das Ritual
verschiedene Einblicke in die Psychologie der Liebe zu gewähren.

Mai weist in ihrem Essay über die Verfasserin ganz richtig darauf hin: „Lasson
använder skildringen av [hyrdelandskapet] Nyf för att skapa en överensstämmelse

mellan det inre i själslandskapet och en yttre natur. Naturscenerierna med sina

källor, ljuvliga skogar, täta snär, doftande blommor och djupa hâlor speglar vad som

fysiskt och psykiskt utspelar sig mellan de älskande".28 In ihrem Eifer, Lasson zu

einer Pionierin zu machen, sieht Mai darin einen vorromantischen Zug, was nur
insofern stimmt, als verschiedene Merkmale früherer - nicht zuletzt mittelalterlicher -
Literatur im grundlegend anderen Literaturklima der Romantik wiederverwandt
werden. Wenn Lasson, wie Mai aufzeigt, die Liebe als „en rad pâfrestande

känsloupplevelser och tillständ" ('eine Reihe zermürbender Gefühlserlebnisse und

Zustände') beschreibt und es gleichzeitig diese Liebe ist, die „ger romanfigurerna
själsliv och självmedvetande" ('den Romanfiguren Seelenleben und Selbstbewußtsein

gibt'),29 dann geschieht dies auf der Grundlage eines zu Lassons Zeit schon

längst trivialisierten petrarkistischen Schemas. Auch Mais Interpretation der zahlreichen

Verkleidungs- und Verwechslungsszenen als „en symbol för de älskandes be-

mödanden att skydda och dölja sina känslor inför en kall och cynisk omvärld"30 verrät

eine romantisierende Leseweise. Obwohl Mai mit ihrer erhellenden Arbeit zu
Lassons Buch in der Forschung isoliert dasteht, bricht sie doch nicht mit der Tradition,

die den Roman aus der Perspektive anderer als seiner eigenen Genrekonventionen

zu lesen pflegt, in Mais Fall aus der Sicht einer Norm, die von Jane Austen und

Camilla Collett geprägt wird. Nichtsdestoweniger hat Mai in ihren wichtigsten
Argumentationspunkten recht.

Die Heldinnen werden zu Schäferinnen, wenn sie Rücksicht auf ihre Gefühle
nehmen (die Männer verkleiden sich, tragen aber weiterhin ein Schwert unter ihren

Umhängen). Der Hauptgegensatz liegt zwischen dem Liebenden, der - indirekt - ihr

Altar errichtet, an den Paar um Paar wieder herantrat und mit ihren Kränzen den vorgenannten
Scheiterhaufen bedeckte.'

28
Mai, Det danske sprogs inderlige elskerinde, 1993, S. 347. 'Lasson verwendet die Schilderung der

[Schäferlandschaft] Nyf, um eine Übereinstimmung zwischen innerer Seelenlandschaft und äußerer

Natur zu erzielen. Die Naturszenarien mit ihren Quellen, lieblichen Wäldern, dichtem Astwerk,
duftenden Blumen und tiefen Senken spiegeln wider, was sich physisch und psychisch zwischen den beiden

Liebenden abspielt.'
29

Mai, Det danske sprogs inderlige elskerinde, 1993, S. 346.
30

Mai, Det danske sprogs inderlige elskerinde, 1993, S. 346-347. 'ein Symbol für das Bemühen der

Liebenden, ihre Gefühle vor einer kalten und zynischen Umwelt zu schützen und zu verbergen'



Die Wahrheit des Romans 249

Begehren weckt, indem er an die Phantasie appelliert, und demjenigen, der dies kraft
seiner Macht und Position fordert. Über Javano, der sie zur Ehe zwingen will, sagt
Diana

kan hand tilstœde/ at mand npder mig til at /Egte sig/ har hand aldeelis ingen Kiaerlighed
meere/ om hand end tilforne havde haft den/ saa som Kierlighed slet ingen tvang lider/ og
den/ jeg icke elsker/ skiptter jeg lidet om mand gipr noget Ondt/ men hvis mand Sorg og
Fortracd mod den pver/ jeg under vel/ tager jeg mig saa naer/ som det mig selv vederfaris/
slutter der af/ hierte Spster/ hvor ubehageligt dette /Egteskab vil blive; Naar jeg skal give
mit Hierte bort/ som jeg icke selv eyer/ til den der har behag udi at vide mig plaget.11

Eventuell läßt sich auch eine allgemeinere Kritik der autoritären Verhältnisse in
Dänemark herauslesen. Idula - Idylle! - ist (wie Nyf-Fyn) eine 'verkehrte Welt'
(S. 63). Die freien, ungezwungenen Zustände zeigen vielleicht spiegelverkehrt die

Gesellschaft, in der Anna Margrete Lasson lebte. „Hyrde-Stieder", sagt Celidon,

lider [ey] nogen stor Herris Nervaerelse/ hvorfor mand daglig skal leve i Frygt/ med en

ringe Forseelse at fortprne/ mens ved lige Stands-Personer/ som mand ey er mere Frygt
eller Undseelse skyldig/ end en anden /Ere-elskende Hyrde-Svend/ beholder vi en fuld-
kommen Frihed blant os; oc icke det aliéné/ mens endog der ved forplantis den Roes-

vterdige Begierlighed hos Unge oc Garnie/ med Skikkelighed oc Dyd at naae den

Berpmmelse oc /Ere/ mangen stor Herre icke blef given/ hvis Frygt for hans Unaade oc

Magt ey af Tvang dennem det der retsindig saetter hpjere Priis paa Dyd end Byrd.12

Eine der Stellen, in denen die Eleganz des Stils der subtilen Gefühlsanalyse
entspricht, ist jene, in der Diana und Leonqve zum ersten Mal miteinander sprechen

(die Schäferinnen haben sich hervorgewagt, weil Leonqve sich in einem Monolog so

überzeugend über seine unglückliche Liebe ausgesprochen hat):

Min dristige Hyrde/ fait hun hannem i Talen/jeg maa bekiende/ eders Undskyldning
udsletter aldelis intet af eders Forseelser; thi den Tilbydelse I gipr at elske oc ihukomme en

anden ved mig/ den JEre tacker jeg ey Eder for/ mens Guderne/ der har givet mig/ maa

31
Den Beklœdte Sandhed, S. 205-206. 'kann er zugestehen, daß man mich zwingt, ihn zu heiraten, hat

er überhaupt keine Liebe mehr, wenn er denn je welche hatte, so wie die Liebe überhaupt keinen

Zwang duldet; und es kümmert mich wenig, wenn man dem Böses tut, den ich nicht liebe, aber wenn
man demjenigen Trauer und Unheil zufügt, den ich leiden mag, geht es mir so nahe, als ob es mir
selbst widerfahren würde, schließe daraus, liebste Schwester, wie unangenehm diese Ehe werden
würde; wenn ich mein Herz, das ich nicht selbst besitze, demjenigen weggeben muß, der Gefallen
darin findet, mich geplagt zu wissen.'

32
Den Beklœdte Sandhed, S. 93-94. 'Schäferorte ertragen nicht die Nähe eines großen Herrn, vor dem

man in täglicher Furcht leben muß, ihn wegen eines kleinen Vergehens zu erzürnen, sondern bei
Personen von gleichem Stand, denen man nicht mehr Furcht oder Scham schuldig ist als einem anderen

ehrliebenden Schäfersgesellen,behalten wir unter uns eine vollkommene Freiheit; und nicht nur dieses,

vielmehr wird dadurch die lobenswerte Begierde bei Jung und Alt fortgepflanzt, durch Schicklichkeit

und Tugend jene Berühmtheit und Ehre zu erlangen, die manchem großen Herren nicht
vergönnt wäre, wenn nicht die Furcht vor seiner Ungnade und Macht dem zum Zwang wäre, der rechten
Sinnes höheren Preis auf Tugend als auf Geburt setzt.'



250 Andreas G. Lombn.es

skee/ en liden Lignelse af saa fuldkommen en Hyrdinde/ som den I formener at have

elsket; oc som Ligheden imellem Eders Hyrdinde oc mig foraarsager Eder denne hastige
Forandring/ maa I vide/ at eders Ansigt/ der iligemaader ligner en Mands-Person/ hvilken
jeg ey er meget gunstig/ n0der mig til at flye eders Nervterelse oc videre Omgiengelse.
Lader derfor Eders Tanker afbilde Eder den Hyrdinde I elsker/ uden at s0ge hendis Minde
ved min Beskuelse; thi jeg kand icke igien see Eder/ uden at tractere Eder/ ey som eders

egen Person/ mens som den 1 forrestiller.33

Die Antwort des Schäfers steht dem in nichts nach. Wir haben hier einen thematischen

und stilistischen Höhepunkt des Romans:

Ach! jeg u-lyksalige/ sagde Telanor, skal jeg lüde Straffen/ en uski0nsom har forskylt/ oc
efterdi han af en u-naturlig Blindhed ey kand viide at saette Priis paa sin u-fortiente Lycke/
forbydis mig at see hende/som er min Glaedis Spil.

Hvi hader du da dend dig haver kier!
Ach! at dog Kierlighed saa fuld af Plager er!

Over disse Ord rpdnede Mandora, oc med sin dejlige Farve beskiemmede de nys udbrptte
Roser/ hvor med hendis Hoved var beprydet/ hvilket icke lidet forpgede den Tilbpjelighed/
som min Herre fant hos sig til at ynde denne Hyrdinde for sin Princesses skyld.33

Indem Telanor-Leonqve ihre eigenen Worte, daß sie denjenigen hasse, der sie liebt,
wie eine Anklage gegen sie wendet, wirft Mandora-Diana „et Floor over sit Ansigt"
('einen Schleier über ihr Gesicht'), um die Röte zu verbergen, die das Begehren verrät,

das in diesem Falle die Wahrheit ist. Wenn die Wahrheit das Gefühl ist, kommen

wir einer Epiphanie nirgends näher als in dieser Szene (die gleichzeitig am
stärksten mit la bienséance bricht), in der „den forlatte/ den hpjt bedrpvede/ den

0mkvterdige Sidomiris" ('die verlassene, die zutiefst betrübte, die bemitleidenswerte

Sidomiris') den Geliebten, der sie nicht mag, tot glaubt: „Dette giorde hende uden

Forstand/ ja gandske rasende: Hun afref alle de kostelige Juveler/ som hende ziirede/

oc i deris Sted bedeckede sig med Flor." ('Dies machte, daß sie den Verstand verlor,
ja völlig rasend wurde: sie riß sich all die kostbaren Juwelen ab, die sie zierten, und

33
Den Beklœdte Sandhed, S. 84-85. 'Mein kühner Hirte, unterbrach sie ihn, ich muß bekennen, Eure

Entschuldigung tilgt keineswegs eines Eurer Vergehen; denn das Angebot, das Ihr macht, in mir eine

andere zu lieben und sich ihrer zu erinnern, für diese Ehre danke ich nicht Euch, sondern den Göttern,
die mir vielleicht eine kleine Ähnlichkeit mit einer so vollkommenen Schäferin gegeben haben wie
derjenigen, die ihr glaubt, geliebt zu haben; und wie die Ähnlichkeit zwischen Eurer Schäferin und
mir Euch diese schnelle Wandlung verursacht, müßt Ihr wissen, daß Euer Angesicht, das ebenso

einem Manne gleicht, dem ich nicht sehr wohlgesonnen bin, mich dazu zwingt, Eure Anwesenheit und

weiteren Umgang zu fliehen. Laßt deshalb Eure Gedanken die Schäferin abbilden, die Ihr liebt, ohne
die Erinnerung an sie in meiner Betrachtung zu suchen; denn ich kann Euch nicht wiedersehen, ohne
Euch zu behandeln, nicht als Eure eigene Person, sondern als den, den Ihr darstellt.'

34 Den Beklœdte Sandhed, S. 85-86. 'Ach! ich Unglücklicher, sagte Telanor, soll ich die Strafe erleiden,
die ein Unbedachter verschuldet hat, und weil er aus einer unnatürlichen Blindheit heraus sein
unverdientes Glück nicht zu schätzen weiß, wird mir verboten, die zu sehen, die das Spiel meiner Freude
ist. Warum haßt Du dann den, der Dich liebt! Ach! daß doch die Liebe so voller Plagen ist! Über
diese Worte errötete Mandora und beschämte mit ihrer herrlichen Farbe die gerade entsprungenen
Rosen, mit denen ihr Kopf geschmückt war, was die Neigung nicht wenig verstärkte, die mein Herr in
sich fand, diese Schäferin um seiner Prinzessin Willen zu lieben.'



Die Wahrheit des Romans 251

bedeckte sich stattdessen mit Schleiern', S. 45). In diesem 'Trauer-Gewand' läuft
sie zum Kaiser und überschüttet ihn mit Schimpfworten und Drohungen. Und eben

diese leidenschaftliche madwoman, die es wagt, ihre Liebe und ihren Haß zu zeigen
und die alles verliert, ist möglicherweise vor dem Hintergrund der Ruinen, die eine

Allegorie ihres Lebens darstellen, auf dem Kupferstich des Titelblattes zu sehen.

Vielleicht kann man auch hier - wie in den Klagen über das Ausgeliefertsein der
Frau - einen persönlichen Ton erahnen:

Det er vel spotteligt for et Fruentimmer selv at bekiende sin Skrpbelighed [...] den af eder

foragtede Sidamiris [sie] [sagt Diana zu Leonqve] har nok med hendis Exempel Isert/ og
viist mig/ hvad smerte det er at have frembudet sin Kiaerlighed en Mands Person/ som icke

igien finder mindste bevaegelighed hos sig/ i det ringeste at beklage dennem/ eller med

godhed at dplge deris forseelse; Ney en haanlig Latter er deris belpnning/ og aldrig fprtis
nogen overvunden Konge af de Romere med stprreTriumph igiennem Rom/ som dette af
en uskipnsom Elskere udbredis/ hvad gunst hand hos et Fruentimmer nyder.35

Aber auch Sidomiris' 'Nacktheit' wird ausdrücklich als Trauer-Gewand bezeichnet.
Es gehört zum Wesen der Wahrheit, daß sie immer verkleidet und verhüllt auftreten
muß. Die Wahrheit über die Wahrheit ist, daß sie die Lüge voraussetzt und damit
untrennbar mit ihr verbunden ist. Die Verkleidung ist die Wahrheit! Der Schlüssel

zu dieser Interpretation liegt insofern im Titel, als die bekleidete Wahrheit, nachdem

sie in den 'Umhang von Runenbuchstaben' gehüllt war, im 'Gewand' der dänischen

Sprache erscheint (vgl. Titelkupfer). Ebenso hätte sie französisch oder deutsch

'gekleidet', eventuell in einer Oper oder auf einem Gemälde dargestellt sein können,
aber niemals als die nackte Wahrheit außerhalb jeglichen konventionellen Zeichensystems.

Und Anna Margrete Lasson ist die 'Liebhaberin der Sprache'. Von Interesse

sind hier die unzähligen Arten, mit der Wahrheit umzugehen, sie - oder die

Verstellung - zu verbergen.
Da Wahrheit und Verhüllung so eng zusammengehören, ist die Wahrheit eine

Funktion der Maske, wie diese die Wahrheit als Gesicht voraussetzt. Linguistisch
gesehen entspricht dies dem Verhältnis zwischen eigentlicher und übertragener
Bedeutung in natürlichen Sprachen. Die Sprache setzt die Vorstellung einer eigentlichen

Bedeutung voraus, die der Konstruktion einer 'Normalsprache' in der Stilistik
oder der Alltagssprache im Formalismus entspricht. Eine übertragene Bedeutung ist
eine transformierte, eigentliche Bedeutung. Aber die Vorstellung einer eigentlichen
Bedeutung, mit der noch ein Gelehrter wie der von Margrete Lasson betrauerte Oluf
Borch rechnete, läßt sich nicht aufrechterhalten. Die eigentliche Bedeutung (die

15
Den Beklcedte Sandhed, S. 170-171. 'Wohl ist es der Spott eines Frauenzimmers, selbst seine Schwäche

[d.h.: Liebe] zu bekennen'; 'Die von Euch verachtete Sidamiris hat mich doch mit ihrem Beispiel
gelehrt und mir gezeigt, welcher Schmerz es ist, seine Liebe einem Mann entgegenzubringen, der
nicht die geringste Gewogenheit bei sich findet, sie wenigstens zu beklagen oder mit Güte ihr Versehen

zu verbergen; nein, höhnisches Lachen ist ihre Belohnung, und niemals wurde von den Römern
ein besiegter König mit größerem Triumph durch Rom geführt als von einem gefühllosen Liebhaber
verbreitet wird, welche Gunst er bei einem Frauenzimmer genießt.'



252 Andreas G. Lombn/es

Wahrheit) ist ebenso wenig wie die übertragene (die Verkleidung) das Primäre in

der Sprache. Das 'Primäre' ist die gegenseitige Abhängigkeit - oder die Differenz.
Im Schäferroman sind die Begebenheiten (Diskurse), an denen man teil hat,

gleich konventionell wie die Signifikanten der natürlichen Sprache. Die Bedeutung,
die das sprachliche Gewand überdeckt, ist ungreifbar; die Vereinigung der Liebenden,

„de faae Dages fornoyelse" ('das Glück weniger Tage'), das ihnen vergönnt ist,
kann Drogan nicht hervorbringen (S. 218). Aber eben dieser Abstand, der Mangel
an Übereinstimmung zwischen der 'äußeren', 'faktischen' Geschichte (über die

Trennung der Hauptfiguren) und der 'inneren' (über ihre gegenseitige Liebe) ist der

Lebensraum des Romans - ganz wie in der Psychologie.
Auf der Handlungsebene zeigt sich dieses Dilemma in dem 'Haß' und der

Verfluchung, welche die bereits in der Tradition zweideutige Göttin Diana gegen den

Helden richtet, wie in seinen Schwierigkeiten, die Göttin Diana, das himmlische

Urbild, von ihrer Namensschwester mit denselben Eigenschaften, der sterblichen
Frau Diana zu trennen (S. 61, S. 75-76, S. 113, S. 219, S. 231). Wohl ist die

Liebe zwischen den Liebenden gegenseitig und vollkommen - das wird jedenfalls
behauptet, aber die Mißverständnisse unter ihnen sind äußerst schwer auszuräumen.

Und wenn sie endlich überwunden scheinen, ist das Paar immer noch dem Fluch der

Göttin unterworfen, der sie zur Keuschheit verpflichtet, d.h. sich nicht mit der physischen

Wirklichkeit auseinanderzusetzen, ein Fluch, der einen anderen Aspekt des

Todes darstellt, der wörtlich genommen dem männlichen Teil vorbehalten bleibt.
Nur als Inkarnation und dementsprechend ganz anders als ein reines Ideal und nur
für kurze Zeit und in einer Umgebung und unter Umständen, die außerhalb der
Literatur kaum vorstellbar sind, begegnet der Repräsentant des Wirklichen, der Mann,
der Liebe einer Frau, die als ein Schatten der wirklichen Diana dargestellt wird.

Im Gegensatz zum natürlichen Leben, von dem man glauben könnte, daß es die

Hirten am ehesten verkörperten, ist jene Oase der Freiheit und Schönheit, die die

Pastorale repräsentiert, untrennbar mit Schmerz und Tod verbunden. Mit Ausnahme
der Übereinstimmung, die nicht erzählt wird - die also den Charakter einer Ellipse
annimmt -, leben die Schäfer-Helden mit einer fast untragbaren Sehnsucht, in
stetem Zweifel, ob es den Geliebten überhaupt gibt, in dem Glauben, daß er oder sie tot
sei (S. 218), mit dem ständigen Gedanken an den Freitod, einen Tod, der sich in
eine drohende äußere Realität verwandelt, wenn eine Vereinigung in Reichweite
erscheint. Das ist der Preis der Sprache an sich, der Schatten, den die Differenz
selbst über den Tagtraum wirft, den ein Roman darstellt. Daß die physische und

psychische Vereinigung der Liebenden nur in der Natur stattfindet, verschoben in
die Kulissen der Handlung, ist aus dieser Sichtweise eine Notwendigkeit, die mehr

aus der Funktionsweise der Sprache heraus entsteht als aus der zufälligen Prüderie
eines fernen Jahrhunderts. Körperliche Vereinigung kann direkt dargestellt werden,
seelische Vereinigung nicht. Wobei selbst die sprachlich wiedergegebene Sexualität
vermittels ihrer Sprachlichkeit die reale Sexualität ausschließen (oder zumindest

unterbrechen) wird.



Die Wahrheit des Romans 253

In einem lieblichen Wald findet Lassons Held „neden under et Bierg en over-
maade smuk klar Mbendis Kilde [...]: Traeerne/ som stod paa Bierget/ omskyggede
den gandske/ at ingen künde see der udi med mindre det skeede ved den Sted Ind-

gangen var/ oc Kilden udflpd".36 Sein Knappe sagt: „Det havde icke bleven mig
mueligt at holde min Prinds fra/ han jo udi denne Kilde vilde bade/ om endskipnt
han ey dette Vands Virkning til Gavn eller Skade vidste oc kiendte; thi det der ofte

har best Anseende/ er icke altid det beste.'07 Auch wenn Leonqves Traum für
moderne Leser auf das weibliche Geschlecht zu verweisen scheint, wäre es falsch,
ihn auf ein Symptom zu reduzieren. Eine unkomplizierte Sexualität würde
selbstverständlich dem Helden und uns anderen zahlreiche Frustrationen ersparen, uns

jedoch gleichzeitig auch Literatur und Bewußtseinsentwicklung vorenthalten. Nur
durch den Mangel kann das Leben einen Sinn über die bloße materielle Existenz
hinaus erlangen, wobei die gesamte Existenzberechtigung der Helden darauf beruht,
sich über diesen zu erheben. Ziel des Barockromans ist das Unsagbare, da dieses der

Garant des Sinnes ist. Das ästhetische Spiel ohne den Versuch, Realismus, Mimesis,
Wahrscheinlichkeit oder Referentialität anzustreben, ist im Barockroman in reinster

Form vorhanden. Der Barockroman ist in dem Moment, als er in Dänemark

erscheint, eigentlich bereits veraltet, obwohl er mangels Alternativen bis in die 1740er

Jahre vorherrscht. Gemäß Stangerup38 besteht das Spezifische der wenigen
übersetzten oder 'originalen' Romane, die eine gewisse Verbreitung erlangen (und unter
diesen finden wir Den Beklœdte Sandhed nicht), darin, daß sie sich für etwas anderes

ausgeben können, als sie sind: als wahre, lehrreiche, erbauliche, nützliche
Geschichten. In der heranwachsenden bürgerlichen Gesellschaft werden Authentizität,
Wirklichkeit und Nutzen gefordert.

Ist Lassons Roman also sowohl der erste als auch der letzte dänische Roman seiner

Gattung und kann man ihm weder Originalität noch Wirkungsgeschichte
zuschreiben, so hebt er dennoch die Wesenszüge des Romans als Gattung hervor.

16
Den Beklœdte Sandhed, S. 22. 'am Fuße eines Berges eine über die Maßen schöne, klar laufende

Quelle: Die Bäume, die auf dem Berg standen, umschatteten sie ganz, so daß niemand hineinsehen
konnte, es sei denn an der Steile, wo der Eingang war und die Quelle hervorfloß.'

37
Den Beklœdte Sandhed, S. 22-23. 'Es war mir nicht möglich, meinen Prinzen davon abzuhalten, er
wollte nun einmal in dieser Quelle baden, obwohl er die nützliche oder schädliche Wirkung des Wassers

nicht wußte und kannte; denn oft sieht das am besten aus, das nicht immer das Beste ist.'
38 Die an und für sich äußerst bescheidene Rezeption des Barockromans in Dänemark begrenzt sich nach

Hakon Stangerup: Romanen i Danmark i det attende Aarhundrede. Kpbenhavn 1936, S. 36-37, auf
jene, „der bestrasber sig saa meget som muligt at skjule Karakteren af Roman og fremhreve Praeget,

dels af noget 'virkeligt' - den senbarokke Roman -, dels af noget belaerende - Statsromanen" ('die
soweit wie möglich versuchen, die Charakteristika des Romanhaften zu verbergen und stattdessen den

Charakter teils von etwas 'Wirklichem' - im Falle des spätbarocken Romans -, teils von etwas
Belehrendem - im Falle des Staatsromans - hervorzuheben').

Ebenfalls verwendete Literatur: Julius Paludan: Fremmed lndflydelse paa den danske National-
litteratur i det 17. og 18. Aarhundrede. Kpbenhavn 1887-1913; ders.: Danmarks Litteratur i
Holbergtiden. Kpbenhavn 1913; Gustav Ludvig Wad (Hg.); Fra Fyens Fortid. Samlinger og studier.
4. Köbenhavn 1924.



254 Andreas G. Lombn/es

Einerseits baut er seine ästhetische Wirkung vor allem auf der Manipulation mittels

Erzählerstimmen auf, andererseits ist er fundamental metapoetisch. Diese Verhältnisse

werden in gleichem Maß verschleiert, wie die referentielle Seite der Sprache

wichtig wird. Wenn sich der Roman im Lauf des Modernisierungsprozesses von den

lächerlichen Schäfern und ihren flüchtigen Liebesverwirrungen distanziert, vergißt
er seinen Charakter als Sprache und Konvention - seinen Status als Kunst - und

glaubt, direkt mit authentischen Gefühlen und stofflichen Realitäten kommunizieren

zu können. Das platte Nützlichkeitsprinzip, das die Rationalisten geltend machen,

reduziert gleichermaßen wie die Orthodoxie den Roman auf Aufklärung, Propaganda

und Kommunikation. Und dies ist keinesfalls ein Fortschritt, was das

Verständnis der Gattung Roman betrifft. Wenn Den Beklcedte Sandhed das Verhältnis
zwischen Illusion und Rhetorik, die Grundbedingungen, die der Roman später

weitgehend vernachlässigt, thematisiert, dann stellt sich die Frage, welcher Roman

primitiver ist, der barocke oder der bürgerliche.

Übersetzung: Benedicte Christen


	Die Wahrheit des Romans oder "er her nogen forborgen Trolderie under al denne Forvirring" : Geschlecht und Gattung im ersten nordischen Roman

