
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 32 (2002)

Artikel: Lucidors geistliche Dichtung : kritische Betrachtung zur
Wirkungsgeschichte eines Barockdichters

Autor: Beyerhaus, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858243

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858243
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CHRISTOPH BEYERHAUS, TÜBINGEN

Lucidors geistliche Dichtung
Kritische Betrachtung zur Wirkungsgeschichte eines

Barockdichters

Kein anderer dürfte sich wohl so intensiv mit Lucidors1 Gesamtwerk beschäftigt
haben wie Fredrik Sandwall, der von 1914-1930 in mühevoller Kleinarbeit damit
befaßt war, den Kommentar zu seiner kritischen Ausgabe von Lucidors Schriften zu

erstellen. Auf annähernd 450 kleingedruckten Seiten hat Sandwall dem Leser eine

Fülle sprachlicher, literaturgeschichtlicher und historischer Informationen erarbeitet.

Trotz der zweifelsohne großen Verdienste, die sich Sandwall durch diese Arbeit
erworben hat, ist nicht zu übersehen, daß er der älteren Forschungstradition angehört,

welche von der deutlichen Wandlung in der Beurteilung der Barockliteratur,
die sich - zumindest in Deutschland - seit dem Ersten Weltkrieg vollzog, noch nicht
berührt ist.

In Sandwalls Darstellung finden sich Wert- und Vorurteile wieder, die der
Literatur des Barock insbesondere im 19. Jahrhundert generell entgegengebracht worden

waren. So schreibt er über „den stilförskämning, som i Europas olika kulturlän-
der avlöste renässansens ursprungliga omedelbarhet och friskhet".2 Die Literatur des

Barock - Sandwall selbst gebraucht diese Bezeichnung nicht - als Verfallsperiode
der Renaissance zu verstehen, ist ein übliches Phänomen in älteren Darstellungen.3

Sandwall ist ein Repräsentant dieser inzwischen veralteten Auffassung, die sich

durch mangelndes Verständnis für den rhetorischen Charakter dieser Dichtung
auszeichnet: „Man hade mistat förmägan att skapa nytt idéinnehâll, men man sökte

skyla den inre tomheten genom att däröver breda marinismens yppiga flora av

nästan parodiskt svulstiga ord, förkonstlade bilder, pikanta och oväntade form-
effekter."4 Auch Lucidor habe, insbesondere in seiner Gelegenheitsdichtung, den

Lucidor ist der in der schwedischen Literaturforschung gebräuchliche Dichtername für Lars Johansson

(1638-1674).
2

Fredrik Sandwall: Kommentar tili Samlade dikter av Lucidor. Svenska författare utg. av Svenska

Vitterhetssamfundet 4. Stockholm 1930, S. 88. 'die Stilverderbnis, die in den verschiedenen
Kulturländern Europas die ursprüngliche Unmittelbarkeit und Frische der Renaissance ablöste'

3

Zur Wirkungs- und Forschungsgeschichte der Barocklyrik im 19. Jahrhundert vgl. Volker Meid:

Barocklyrik. Sammlung Metzler 227. Stuttgart 1986, S. 139-141.
4

Sandwall, Kommentar, 1930, S. 89. 'Das Vermögen, neue Gedankeninhalte zu kreieren, war verloren

gegangen, aber man versuchte die innere Leere zu verbergen, indem man die üppige Flora des

Marinismus - bestehend aus nahezu parodisch schwulstigen Wörtern, verkünstelten Bildern, pikanten und



222 Christoph Beyerhaus

Schwulst und die Verkünstelung als Ersatz für die Inspiration zu Hilfe gerufen,
meint Sandwall.5 Lucidor wird nur deswegen aus der insgesamt negativen
Gesamteinschätzung der Barockliteratur herausgehoben, weil der Herausgeber in Lucidors

Lyrik - im Gegensatz zum Großteil der übrigen Dichtung jener Zeit - individuelle,
persönliche, gefühlsechte Züge zu entdecken meint. Sandwall ist sich durchaus

bewußt, daß es verfehlt ist, eine Chronologie der Dichtung anhand einer biographischen

Deutung der Lieder zu ermitteln, weil die in den Liedern dargestellten Motive
und Situationen zu den gemeinsamen Charakteristika der europäischen Literatur
jener Zeit gehören und daher kaum als Ausdruck persönlicher Erlebnisse zu deuten
sind.6 Dennoch ist es auffällig, daß die Chronologie, die Sandwall von Lucidors

Dichtung aufstellt, exakt mit derjenigen übereinstimmt, welche der Romantiker
Atterbom anhand einer biographischen Interpretation gewonnen hatte. Atterbom
hatte in Lucidors Gesellschaftsliedern, die Liebe und Lreien, Wein und Rausch,
erotische Spielerei, epikureische Lebenskunst, stoische Gelassenheit oder gar Lrohsinn

ungeachtet aller Widrigkeiten des Lebens thematisieren, einen erklärungsbedürftigen
Kontrast zum Inhalt der geistlichen Lieder gesehen. Diesen Kontrast erklärte Atterbom

mit einer Persönlichkeitsentwicklung, die der Dichter durchlaufen habe:

Han var ej alltid sâdan, som han blef. Det ser ut, som hade han mer af förtviflan, än af

ursprunglig böjelse, kastats in i sitt stormiga rucklare-lif; och massan af hans verser, sä

chaotisk den är, lâter dock bestämdt urskönja tvâ - om icke tre - genomgângna förvand-
lingar.7

Es ist durchaus verständlich, wenn Atterbom die Gesamtheit der Verse Lucidors
ihrem Inhalt nach als 'chaotisch' empfindet, weil er in seiner romantischen

Lyrikauffassung davon ausgeht, daß im Gedicht Gefühl und Erlebnis des Einzelnen zur

Aussprache kommen. Der Romantiker glaubt also, durch eine entsprechende

chronologische Ordnung der Lieder eine Persönlichkeitsentwicklung des Dichters
herauslesen zu können. Die chronologische Ordnung, die Atterbom dabei aufstellt,
sieht so aus, daß am Anfang eine Phase eher heiterer Liebeslieder steht, die aus einer

glücklichen Liebesbeziehung Lucidors resultiert. Dieser ersten glücklichen Phase

schließt sich demnach eine zweite mit Liedern an, die zum Ausdruck bringen, daß

die Liebesbeziehung in eine Krise geraten ist, und ein Abschiedslied zeigt schließlich

das Ende und die Trennung an. Die petrarkistischen Einschläge dieser Liebeslyrik

deutet Atterbom als reale Erfahrungen des Dichters mit der Untreue und Ge¬

unerwarteten Formeffekten - darüber breitete.'
5

Sandwall, Kommentar, 1930, S. 89.
6

Sandwall, Kommentar, 1930, S. 9.
7

Per Daniel Amadeus Atterbom: Svenska siare och skalder eller Grunddragen af svenska vitterhetens

häfder. Intill och med Gustaf Hl:s Tidehvarf. Samlade Skrifter i obunden Stil 3, 2. Örebro, 2. Aufl.
1862, S. 156. 'Er war nicht immer so gewesen, wie er später wurde. Es sieht so aus, als wäre er mehr

aus Verzweiflung als aus ursprünglicher Neigung in sein stürmisches Wüstlings-Leben hineingeworfen

worden. Und die Gesamtheit seiner Verse, so chaotisch sie auch ist, läßt doch sicher zwei - wenn
nicht drei - durchlaufene Verwandlungen erkennen.'



Lucidors geistliche Dichtung 223

fühlskälte seiner Geliebten. Auf diese Weise desillusioniert, sei Lucidor moralisch

herabgekommen und dem Alkohol verfallen. Diese Phase sieht Atterbom durch
Lucidors Trinklieder dokumentiert. Die geistlichen Lieder bilden nach dieser Sichtweise

schließlich den Abschluß der Persönlichkeitsentwicklung. Kurz vor seinem

Tod sieht der Dichter voll Reue auf sein verfehltes Leben zurück. Atterbom schuf
sich gewissermaßen eine Bestätigung dieser Interpretation, indem er fälschlicherweise

die Urheberschaft des Titels Lucida intervalla auf Lucidor selbst zurückführte.

Der Druck Lucida intervalla enthält drei geistliche Lieder Lucidors, erschien

aber erst elf Jahre nach dem Tod des Dichters. Der Herausgeber dieses Druckes ist
nicht bekannt. Atterbom schreibt jedoch: „Man Säger, att den Olycklige utgaf sielf
nâgra qväden under titeln lucida intervallaDa es in diesem vielsagenden Titel
heißt, Lucidor habe sie zur Warnung anderer hinterlassen, deutete man die drei
Bußlieder als ein Eingeständnis eines lasterhaften Lebenswandels.

Man muß Atterbom zugute halten, daß er seine Interpretation dieser hochdramatischen

Entwicklung des Dichters durch biographische Fakten gestützt glauben durfte.
Man glaubte damals zu wissen, Lucidor habe tatsächlich mit einem adligen Fräulein
eine unglückliche Liebesaffäre gehabt, die in einem gerichtlichen Nachspiel geendet
sei. Man wußte außerdem von der Haftstrafe, die Lucidor zu verbüßen gehabt hatte,
und schließlich, daß er sich bei einer Auseinandersetzung im Wirtshaus eine tödliche

Verwundung zugezogen hatte. Es ist sehr verständlich, daß ein solches
Dichterschicksal zu Atterboms Zeit eine so große Faszination ausübte, daß man sowohl
einen ausführlichen Roman als auch ein Drama über Lucidor schrieb.9

Knapp drei Jahrzehnte später wurde jedoch der Interpretation Atterboms die
wesentliche Grundlage entzogen. Man entdeckte, daß Lucidor nicht mit demjenigen
Lars Johansson identisch war, der in eine Liebesaffäre mit jenem adligen Mädchen
verwickelt gewesen war. Außerdem wurde durch den Fund der kompletten Akten
der gerichtlichen Untersuchung zu Lucidors Tod die alte Legende entkräftet,
Lucidor habe Bußlieder auf dem Todeslager geschrieben. Aus den Gerichtsprotokollen

geht nämlich eindeutig hervor, daß die Verwundung unmittelbar zum Tod

geführt hatte. Diese neugewonnenen Erkenntnisse forderten eine Neuinterpretation
von Lucidors Leben und Werk geradezu heraus. Im Jahre 1876 machte sich Josef
Linck in Uppsala an diese Forschungsaufgabe. Im Gegensatz zu Atterbom, der von
einem 'romantischen Interesse' geleitet worden sei, habe er ein rein 'psychologisches',

bemerkt Linck."' Von der Interpretation einer Persönlichkeitsentwicklung
des Dichters, wie sie Atterbom aus den Schriften herausgelesen haben wollte, nimmt
Linck Abstand:

8
Atterbom, Svenska siare och skalder, 1862, S. 170. 'Man sagt, daß der Unglückliche selbst [gemeint
ist Lucidor] einige Lieder unter dem Titel Lucida intervalla herausgegeben habe.'

9 Wilhelmina Stâlberg: Lasse Lucidor den olycklige. Historisk roman. Stockholm 1850 (356 Seiten);
Otto Wijkander: Lucidor. Historiskt skàdespel i fyra akter. Stockholm 1854 (Erstaufführung: 27.

März 1854, Kongl. Theatern).
10

Josef Linck: Om Lars Johansson (Lucidor den olycklige). Litteraturhistoriskt utkast. (Diss. Uppsala)
Stockholm 1876, S. 33.



224 Christoph Beyerhaus

Vi bekänna, att vi, efter hvad skaldens flyktiga karakter gifver vid handen, ej kunna tro pâ

nägon som heist brytning i hans lif. Orsaken tili hans följande lefnadsbana hade redan

börjat yppa sig sâ smâningom, och längt ifrän att taga sin tillflykt tili nâgot visst tids-
moment, tro vi att man ur inre och djupare, ur heia arten af hans verldsâskâdning fram-
gâende grunder bör söka nyckeln tili hans tragiska öde. "

Diese Sätze zeigen, daß Linck seine Interpretation auf feste Annahmen bezüglich
Lucidors Charakter und Weltanschauung gründet. Man kann sich fragen, woher
Linck dieses Wissen nimmt. Lucidors Lieder geben darüber recht wenig Aufschluß,
spricht doch etwa aus seinen Trinkliedern eine völlig andere Weltanschauung als

etwa aus seinen geistlichen Liedern. Bei seiner Interpretation verfährt Linck auf
ähnliche Weise wie Atterbom. Auch er neigt dazu, Lucidors Dichtung als unmittelbare

persönliche Gefühlsaussprache zu deuten. Völlig selbstverständlich ist es für
Linck, daß sich aus den Liedern ganz direkt persönliche Erlebnisse des Dichters
ablesen lassen. Er glaubt daher auch Aussagen über die Geliebten des Dichters machen

zu können. Aus einem Liebesgedicht, das Lucidor sowohl auf deutsch als auch auf
schwedisch verfaßt hat,12 schließt Linck auf eine deutsche Frau, die in Schweden

wohnhaft gewesen sei.13

In bezug auf die geistlichen Lieder gerät Linck allerdings in Zweifel, ob sich das

Deutungsmuster der Dichtung als unmittelbarem Gefühlsausdruck beibehalten läßt.

Er stellt die Frage, ob Lucidor seine geistlichen Lieder aus einem wirklich religiösen
Interesse geschrieben habe, oder ob es nicht bloß ein poetisches Interesse des Dichters

gewesen sei. Mit Blick auf das Bußlied „HErre Gud för tig iag klagar"14 wird
der Kritiker jedoch wieder unsicher. Dürfe man es buchstäblich deuten, schreibt

Linck, „sä har han sielf i sin innersta varelse erfarit sin tids anfäktelser".15 Anders
als die großen Kirchenlieddichter Arrhenius und Spegel, die ständig Umgang mit
Gott gehabt hätten, habe Lucidor mit Verzweiflung im Herzen Gott den Rücken

zugewandt. Nichts als schwarze, schwere Nacht („idel natt och en tung natt") sieht

Linck über Lucidors geistlichen Liedern."'

" Linck, Om Lars Johansson, 1876, S. 31. 'Wir bekennen, daß wir, von dem her, was uns der sprunghafte

Charakter des Dichters nahelegt, an keinerlei Bruch in seinem Leben glauben können. Die Ursache

für seine folgende Lebensbahn hatte sich bereits nach und nach offenbart und nahm ihren Einfluß
nicht zu einem bestimmten Augenblick; wir glauben, daß man den Schlüssel zu seinem tragischen
Schicksal aus inneren und tieferen, aus der ganzen Art seiner Weltanschauung hervorgehenden Gründen

suchen muß.'
12

Samlade dikter av Lucidor. Utg. av Fredrik Sandwall. 1. Svenska författare utg. av Svenska
Vitterhetssamfundet 4. Stockholm 1930, S. 12-14. In der Folge zitiere ich diese Ausgabe unter der

Verwendung des Kürzels SFSV (mit Seitenangabe).
13

Linck, Om [mis Johansson, 1876, S. 16.
14

SFSV, S. 61 -67. 'Herr Gott vor Dir klage ich'
15

Linck, Om Lars Johansson, 1876, S. 38. 'so hat er selbst in seinem Innersten die Anfechtungen seiner
Zeit erfahren'

16

Linck, Om Lars Johansson, 1876, S. 139.



Lucidors geistliche Dichtung 225

Die schwedische Literatur in der Nachfolgezeit Stiernhielms erfährt auch bei

Linck insgesamt ein vernichtendes Urteil. Sie ist für ihn gekennzeichnet durch

„spräkets barbariska tillständ" sowie „det karolinska tidehvarfets smaklöshet i

poesin" oder gar „den fullkomligaste brist pâ sann smak".17 Lucidor wird aus dieser

Kritik nicht ausgenommen, und man darf festhalten, daß die Kritik, die Lucidor
trifft, im Kern dieselbe ist, der sich die Barockliteratur im 19. Jahrhundert allgemein

ausgesetzt sah. Gelehrsamkeit, reicher Gebrauch antiker Namen, Wortspiele,
Wiederholungen, Häufungen, Lautmalerei, kunstvolle Wortbildungen, Enjambements
und andere Charakteristika der Barockliteratur zählt Linck zu den Geschmacklosigkeiten,

derer sich Lucidor schuldig gemacht habe.18 Dennoch bemerkt Linck nur
sehr am Rande, daß Lucidors Dichtung in hohem Maße Ausdruck eines bestimmten

Zeitgeistes ist und einen Epochenstil repräsentiert. Er ist viel eher geneigt, die
charakteristischen Züge dieser Epoche in Lucidors Dichtung als persönliche Spezifika
des Dichters zu deuten: „Ingen har varit sä förtrogen som han med förgängligheten
och undergängen af allt jordiskt."19 Dieser Satz könnte sich auch in einer Darstellung

über Andreas Gryphius oder manch anderen Barockautor finden. Wiederholt
betont Linck auch das besondere Pathos, das Lucidor eigen sei. Linck bemüht sich,
dieses Pathos psychologisch zu erklären. Lucidors Bruch mit der Gesellschaft habe

zu einer inneren Selbstzerstörung geführt, woraus Linck weiter folgert: „Den till-
tagande tomheten och disharmonien i hans själ behöfde en ständig stigande häftighet
för att kunna nägot sä när förgätas."20 Eine derart spekulative Deutung ist heute

überholt, da die Barockforschung immer wieder Leidenschaftlichkeit, Streben nach

Effekt und Steigerung als zentrale Merkmale des Epochenstils erkannt hat. Wenn

Linck von Lucidors „af motsatser kombinerade själ" spricht,21 handelt es sich dabei

in ähnlicher Weise um eine sehr simple Ausdeutung des antithetischen Charakters
dieser Dichtung.

Auch Erik Axel Karlfeldt schrieb in seiner Lucidor-Monographie, die er 1909 im

Auftrag der Schwedischen Akademie verfaßte, Lucidors Sprache mit ihren zahlreichen

Antithesen sei Ausdruck für die Gegensätze in seiner Natur, „hans andes im-
patientia".22 Im Zuge einer empiristischen Strömung, die zu Beginn unseres
Jahrhunderts in die schwedische Literaturforschung einzog, kam es teilweise zu einer

Entromantisierung des bestehenden Lucidorbildes. Die 1907 erschienene Arbeit

17

Linck, Om Lars Johansson, 1876, S. 77, S. 90, S. 84. 'den barbarischen Zustand der Sprache'; 'der
karolinischen Zeit Geschmacklosigkeit in der Poesie' ; 'den äußersten Mangel an wahrem Geschmack'

18

Linck, Om Lars Johansson, 1876, S. 83ff.
19

Linck, Om Lars Johansson, 1876, S. 61. 'Keiner ist so mit der Vergänglichkeit und dem Untergang
alles Irdischen vertraut gewesen wie er.'

20
Linck, Om Lars Johansson, 1876, S. 59. 'Um die zunehmende Leere und Disharmonie in seiner Seele

einigermaßen vergessen zu können, war eine immer stärkere Reizflut erforderlich.'
21

Linck, Om Lars Johansson, 1876, S. 49. 'aus Gegensätzen zusammengesetzten Seele'
22 Erik Axel Karlfeldt: Skalden Lucidor. Minne af Lars Johansson (Lucidor) för Svenska Akademiens

handlingar är 1909. Stockholm 1914, S. 130.



226 Christoph Beyerhaus

Stormaktstidens diktning23 von Gunnar Castrén ist ein Versuch, allgemeine Züge der

Epoche - hinsichtlich Stil- und Motivwahl - auch aus komparativer Sicht zu
behandeln. Castrén bemerkt, daß die vorhergehende Forschung die internationale

Betrachtungsweise vernachlässigt habe. Er schreibt: „Otvifvelaktigt är att en stor

mängd dikter, som nu gälla för original, i själva värket äro öfversättningar eller
imitationer, hvilkas förebilder tillsvidare förblifvit ouppmärksammade."24 Castrén

stellt die besondere Bedeutung deutscher Vorlagen für die schwedische Dichtung
heraus. Auf Lucidor habe insbesondere Paul Fleming großen Einfluß gehabt.25 Eine

zweifellos richtige Erkenntnis, die später durch Sandwall und in neuerer Zeit durch
Jan Drees bestätigt werden konnte.26 Castrén diskutiert auch die Abhängigkeit
Lucidors vom Holländer Jacob Cats, auf welchen Lucidors Dialog „Om een möös

plikt" ('Über die Pflichten einer Jungfrau') zurückgeht. Schwieriger nachweisbar
seien Einflüsse aus der romanischen Dichtung, obgleich einige französische und

italienische Buchtitel aus Lucidors Nachlaßregister auf eine derartige Verbindung
hindeuten könnten.27 Castréns Untersuchungen hatten einen direkten Einfluß auf das

bestehende romantische Lucidorbild. Denn die Flut an Entlehnungen aus fremder

Dichtung macht ihren Wert als psychologische Dokumente zweifelhaft. 'Wahre
Gefühle' drücke die Liebesdichtung jener Zeit nicht aus und den Begriff 'Psychologie'
möchte der Verfasser vermeiden, „därför att detta för mycket tyder pä nâgot värkligt
lefvande".28 Dies gilt allerding in erster Linie für die Liebeslyrik, die geistliche
Dichtung ist davon weniger betroffen.

Als Castrén zwölf Jahre später den Beitrag „Stormaktstidens litteratur" für
Svenska litteraturens historia schrieb, äußerte er dort eine bemerkenswerte Vermutung

in bezug auf die Datierung der Lieder. Zunächst gibt er die herkömmliche
Auffassung weiter, daß die geistlichen Lieder Lucidors der letzten Zeit des Dichters
zuzuordnen seien, während die weltlichen in eine frühere Periode fallen. Seit Atterbom
diese Chronologie aufgestellt hatte, war sie nicht hinterfragt worden. Castrén sieht

nun jedoch auch eine andere Möglichkeit: „Möjligt är dock även att den världsliga
och religiösa diktningen gâr nâgorlunda parallellt.'09 Diese neue und sehr vorsichtig

23 Gunnar Castrén: Stormaktstidens diktning. Studier. Helsingfors 1907.
24

Castrén, Stormaktstidens diktning, 1907, S. 8. 'Zweifellos sind viele Gedichte, die derzeit als original
gelten, in Wirklichkeit Übersetzungen oder Imitationen, deren Vorbilder bislang unbemerkt geblieben
sind.'

25
Castrén, Stormaktstidens diktning, 1907, S. 10.

26 Über das Namensregister im Kommentarband von Sandwalls Lucidorausgabe lassen sich eine ganze
Reihe entsprechender Stellen unter dem Stichwort 'Fleming' rasch ermitteln. Vgl. auch Jan Drees:

Die soziale Funktion der Gelegenheitsdichtung. Studien zur deutschsprachigen Gelegenheitsdichtung
in Stockholm zwischen 1613 und 1719. (Diss.) Stockholm 1986, S. 463-464.

21 Lucidors Nachlaßregister wurde von Ellen Wester 1898 entdeckt und veröffentlicht: Ellen Wester:

Bidrag tili Lars Johansson Lucidors biografi. Samlaren 1898, S. 44-53; unter den Buchtiteln finden
sich u.a. Guarinis II Pastorfido sowie Werke von Opitz und Rist.

28
Castrén, Stormaktstidens diktning, 1907, S. 27-28. 'deshalb, weil dies allzusehr auf etwas wirklich
Lebendiges hindeuten würde'

29 Gunnar Castrén: Stormaktstidens litteratur. Svenska litteraturens historia. Utg. av Otto Sylwan et al.
1. Stockholm 1919, S. 197-322; hier S. 249-250. 'Möglich ist jedoch auch, daß die weltliche und die



Lucidors geistliche Dichtung 227

formulierte Hypothese Castréns fand zunächst keine Resonanz in der Forschung.
Erst später, als die Rezeption der internationalen Barockforschung in Schweden

Bedeutung gewann, wurde dieser Gesichtspunkt erneut aufgegriffen. Sandwall stellt
sich, wie ich zu Beginn bemerkt habe, auf den alten Standpunkt, die weltlichen Lieder

gehörten in eine verhältnismäßig frühe Periode innerhalb Lucidors Dichtung.
Sandwall betont zwar, daß man eigentlich keine Anhaltspunkte für eine Bestimmung
der Chronologie habe, fügt dann aber hinzu:

Pä mycket goda grunder kan man emellertid förlägga hans världsliga visor tili en jämförel-
sevis tidig period i hans diktning. [...] Hans visor, âtminstone flertalet av de erotiska, till-
höra en soligare tid i hans liv. Stilen i dem är jämnare och mera sansad. De synas i stört
sett représentera ett tidigare Stadium i 1600-talslitteraturens utveckling än hans tillfällig-
hetsdikter, som stilistiskt och annars visa mera tydlig pâverkan av den andra schlesiska
skolans marinism [...].30

Sandwall begründet die traditionelle Chronologie also anhand stilistischer Merkmale.

Seine Argumentation ist in diesem Punkt jedoch alles andere als überzeugend.
Erstens sind Lucidors weltliche Lieder in stilistischer Hinsicht keineswegs einheitlich.

Sandwall bemerkt selbst,31 daß Lucidors weltliches Lied Nr. IV („Sä är ditt
hierta frân mig wandt", 'So ist Dein Herz von mir gewendet') inhaltlich und stilistisch

stark an ein Gedicht Hoffmannswaldaus erinnert, der ja gerade als ein Begründer

des Marinismus in Deutschland gilt. Zweitens läßt sich anhand dieses Stilkriteriums

nicht begründen, weshalb die geistliche Dichtung Lucidors in eine spätere
Schaffensperiode fallen sollte, denn auch in der geistlichen Dichtung Lucidors ist

vom Marinismus der Zweiten Schlesischen Schule wenig zu entdecken. Drittens
lassen sich die zweifellos vorhandenen Stilvariationen ebenso plausibel als gattungs-
bzw. genrebedingte Unterschiede erklären. Nach den poetischen Konventionen der

Barockzeit wurde für die Gelegenheitsdichtung - selbstverständlich in Abhängigkeit
vom sozialen Status des Adressaten - oftmals eine höhere Stilebene gewählt, während

sangbare Gedichte, wie Gesell schaftslied und Kirchenlied, in der Regel im
mittleren Stil verfaßt wurden.32 Aus Sicht der neueren Barockforschung muß Sandwalls

Standpunkt daher hinterfragt werden.

Wie Bernt Olsson in seinem Aufsatz „Schwedische Barockdichtung und ihre

Rezeption" dargelegt hat,33 setzte in Schweden eine intensive Barockforschung, die zu

religiöse Dichtung einigermaßen parallel verlaufen.'
30

Sandwall, Kommentar, 1930, S. 7-8. 'Aus sehr guten Gründen kann man indes seine weltlichen Lieder

in eine vergleichsweise frühe Periode seiner Dichtung verlegen. [...] Seine Lieder, zumindest die
Mehrzahl der erotischen, gehören in eine sonnigere Zeit seines Lebens. Ihr Stil ist ebener und
gemäßigter. Sie scheinen im großen und ganzen gesehen ein früheres Stadium in der Entwicklung der
Literatur im 17. Jahrhundert zu repräsentieren als seine Gelegenheitsdichtung, die stilistisch und auch auf
andere Weise einen stärkeren Einfluß des Marinismus der Zweiten Schlesischen Schule aufweist.'

31

Sandwall, Kommentar, 1930, S. 17-18.
32

Vgl. dazu Marian Szyrocki: Die deutsche Literatur des Barock. Eine Einführung. Reinbek 1968,
S. 44.

33 Bemt Olsson: Schwedische Barockdichtung und ihre Rezeption. Europäische Barock-Rezeption. Hg.



228 Christoph Beyerhaus

einer Umwertung des Barock führte, erst nach dem Zweiten Weltkrieg ein. Zu den

Pionieren zählte der Literaturhistoriker Carl Fehrman, der, wie er selbst schrieb,
darum bemüht war, „die Epoche und ihre Dichter aus der Sicht der modernen
deutschen, englischen und französischen Barockforschung darzustellen".34 Der neue
Ansatz bei Fehrman wirkt sich konkret auf die Interpretation der Dichtung Lucidors

aus. So erkennt Fehrman, sicherlich zu Recht, in Lucidors geistlicher Dichtung das

Umsetzen von Gemütsbewegungen in körperliche Ausdrucksformen, ergänzt durch

expressive Imperativsätze, als suggestive Verfahrensweise des Dichters. Wie Fehrman

bemerkt, handelt es sich dabei um eine Kunst, in der zuvor Gryphius Meister
war.35 Fehrman demonstriert das 'religiöse Register' Lucidors durch das Zitieren
folgender zwei Strophen aus demselben geistlichen Lied:36

Rys, hijsna, skiälfw, bäfw', darren Kropp och Leder,
mitt Hââr rees opp, i Tankar stijgen neder

til Afgrunds Putt, og seen hwad Kwahl dar är,

som fräter alt, men ingen ting förtär.17

Und zum Kontrast dazu die darauffolgende Strophe:

Gläd dig mijn Siäl, mitt Hiärta, Hug og Sinne,

mijn Tunga siung, sâ snart du fââr i Minne
hwad Lust hoos Gud, hwad Frögd hans Helgon fâ,
rinn Glädie-Thär när iag dar tänker pâ!38

Während noch Linck in Lucidors geistlicher Dichtung 'ausschließlich Nacht' („idel
natt") erblickt hatte, sieht der Barockforscher die Gegenüberstellung solcher Gegensätze

begründet durch die Zielsetzung affektiver Beeinflussung. Fehrman stellt fest,
daß Lucidor über eine bedeutende dramatische und rhetorische Begabung verfügte.
Der Tod im Lied „It Samtaal emellan Döden och en säker Menniskia" ('Ein
Gespräch zwischen dem Tod und einem sicheren Menschen', SFSV, S. 56-60) ist für
ihn der überlegene Dialektiker.39 Eine derartige Sichtweise ist gegenüber vorhergehenden

Deutungen ein großer Fortschritt, weil sie auch die Wirkungsabsicht der

Dichtung registriert und sie nicht ausschließlich als unmittelbare, persönliche
Gefühlsaussprache auffaßt.

von Klaus Garber in Verbindung mit Ferdinand van Ingen et al„ 2. Wolfenbütteler Arbeiten zur
Barockforschung 20. Wiesbaden 1991, S. 1101-1107, hier S. 1105.

34
Carl Fehrman: Hundert Jahre schwedische Literaturgeschichtsschreibung. Die nordischen Literaturen
als Gegenstand der Literaturgeschichtsschreibung. Hg. von Horst Bien. Rostock 1982, S. 79.

35
Carl Fehrman: Karolinsk barock och klassicism. Ny illustrerad litteraturhistoria. Utg. av E. N.

Tigerstedt. 2. Stockholm 1956, S. 3-84, hier S. 31.
36

Fehrman, Karolinsk barock, 1956, S. 32.
37 Zitiert nach Fehrman, Karolinsk barock, 1956, S. 32. 'Schaudert, schwindelt, zittert, bebt, schlottert

Körper und Glieder, mein Haar steh' zu Berge, ihr Gedanken steigt hernieder zur Flamme des

Abgrunds und seht, welch große Qual dort ist, die alles frißt, doch nichts verzehrt.' Vgl. SFSV, S. 54.
38 Zitiert nach Fehrman, Karolinsk barock, 1956, S. 32. 'Freue Dich meine Seele, mein Herz, Mut und

Sinn, meine Zunge sing', sobald Du in Dir wachrufst, welch Lust bei Gott, welch Freude seine Heiligen

empfangen, rinn' Freuden-Träne, wenn ich daran denke!' Vgl. SFSV, S. 54.
39

Fehrman, Karolinsk barock, 1956, S. 32.



Lucidors geistliche Dichtung 229

In bezug auf die Frage der Datierung der Lieder Lucidors schließt sich Fehrman

jedoch dem traditionellen Standpunkt an, der von der Vermutung ausgeht, daß die
weltlichen Lieder aus einem relativ frühen Stadium stammen. Der Forscher begründet

seine Auffassung auch mit dem Argument, einige weltliche Lieder seien auf
deutsch geschrieben: „inget hindrar att dessa skrevs under hans tyska tid."40 Auch
dieses Argument ist aber äußerst schwach. Die Tatsache, daß einige weltliche Lieder
auf deutsch verfaßt sind, besagt nichts über die Datierung, weil auch aus Lucidors

späterer Stockholmer Zeit Gelegenheitsschriften in deutscher Sprache - und dies

sogar an schwedische Adressaten41 - vorliegen und außerdem ja auch zwei geistliche

Lieder in deutscher Sprache zu finden sind.

Nach Carl Fehrman und Magnus von Platen waren es insbesondere Bernt Olsson,
Kurt Johannesson und Stina Flansson, die als Kenner der europäischen Barockforschung

die Studien zur schwedischen Literatur des 17. Jahrhunderts fortsetzten.

Kurt Johannesson berücksichtigte in seinen Studien des schwedischen Barock in
verstärktem Maße den rhetorischen Charakter der Dichtung. In dem Abschnitt, den

er Lucidor widmet, zeigt er, wie die Darbietung der eigenen Dichterrolle bei Lucidor
eine bewußte Technik ist, sich des Publikums zu bemächtigen.42 Bernt Olsson, der
die Genreabhängigkeit der Dichtung im 17. Jahrhundert hervorgehoben hat,
bemerkte mit Blick auf Lucidor: „Avstandet är stört mellan den Lucidor, som skrev O

Ewigheet! din längd mig fastförskräcker och den som skrev Skulle Jag sörja, [...].
Var finns den personliga övertygelsen?" fragt Olsson mit gutem Grund.41 Olsson

formuliert mit großer Eindeutigkeit die Einsicht, daß die persönlichen Ideen und
Gefühle des Dichters hinter die Wahl des Genres zurücktreten, da diese jeweils
bestimmte Anforderungen der literarischen Konvention mit sich führt. Ebenso wie die

Erkenntnis des rhetorischen Charakters gehört die Einsicht der Genreabhängigkeit
der Dichtung zu den wichtigen Ergebnissen der Barockforschung.

Stina Hansson widmete sich in ihrer Dissertation44 Uber Lucidors Gelegenheitsdichtung

der Frage nach dem Verhältnis von poetischer Konvention - wie sie sich in

den einschlägigen Handbüchern und Poetiken der Zeit ausdrückt - und poetischer
Praxis in Lucidors Gelegenheitsschriften. Als ein Nebenresultat ihrer stilistischen

Untersuchungen äußert die Verfasserin eine interessante Vermutung zur Datierung
der Lieder. Sie stellt sich skeptisch gegenüber der herkömmlichen Auffassung, nach

4,1

Fehrman, Karolinsk barock, 1956, S. 29. 'nichts spricht dagegen, daß diese während seiner Zeil in

Deutschland geschrieben wurden.'
41

Vgl. etwa die Grabschrift Nr. LXI, SFSV, S. 378-383.
42

Kurt Johannesson: / polstjärnans tecken. Studier i svensk barock. Lychnos-bibliotek 24. (Diss.) Uppsala

1968, S. 80-83.
43

Bernt Olsson: Bröllops beswärs Ihugkommelse. 2. Lund 1970, S. 172. 'Der Abstand ist groß zwischen
dem Lucidor, der „O Ewigheet! din längd mig fast förskräcker" ('0 Ewigkeit! Fast schreckt mich
deine Länge') und dem, der „Skulle Jag sörja" ('Würde ich trauern') schrieb [...]. Wo findet sich die

persönliche Überzeugung?'
44 Stina Hansson: „Bröllopslägrets skald och bärens." En Studie i Lucidors tillfällesdiktning. (Diss.)

Göteborg 1975.



230 Christoph Beyerhaus

welcher Lucidors Lieddichtung einer früheren Schaffensperiode des Dichters
zuzuordnen ist als die Gelegenheitsdichtung. Denn Hansson erkennt solche stilistischen

Unterschiede, wie sie zwischen Liedern und Gelegenheitsdichtung bestehen, auch

innerhalb der Gelegenheitsdichtung zwischen kürzeren strophischen und längeren
alexandrinischen Versen. Peter Hallberg hat darauf hingewiesen, daß Hanssons

Verfahrensweise der quantitativen Auswertung rhetorischer Stilmittel nicht ganz
unproblematisch ist.45 Dennoch bin ich der Überzeugung, daß man sich der Meinung
der Verfasserin anschließen kann, es sei plausibel, „att heia Lucidors litterära
Produktion härrör frân ungefär samma period av hans liv".46 Die wesentliche Begründung

für diese Vermutung liegt jedoch m.E. in der Erkenntnis, daß das Stilkriterium
in der Barockdichtung niemals losgelöst vom jeweiligen Genre beurteilt werden
kann. Dies bedeutet, daß es beim Vergleich von Dichtungen aus verschiedenen Genres

unzulässig ist, verschiedene Stilebenen als Kriterien zur Datierung der Dichtung
heranzuziehen. Genau diese Vorgehensweise wurde jedoch bei Mutmaßungen über

die Datierung der Lieder Lucidors angewandt.
Was bedeutet nun aber Genreabhängigkeit in bezug auf die geistliche Dichtung?

Esbjörn Beifrage und Carl-Alfred Zell weisen in ihren Dissertationen über die geistliche

Lyrik des 17. Jahrhunderts daraufhin, daß das geistliche Lied zunächst in
einer ganz anderen Tradition steht als das weltliche Kunstlied.47 Von Zeiten der Ur-
kirche an durch die Jahrhunderte hindurch wiederholen sich - insbesondere in den

Vorreden zu geistlicher Dichtung - Bemerkungen, die den Verzicht auf rhetorische

Kunst zum Ausdruck bringen und eine einfache Sprache fordern, die möglichst für
alle Menschen verständlich sein soll. Luther stellt diese Forderung,48 und auch bei

Opitz ist die geistliche Dichtung im Stil von der weltlichen weit getrennt. Die geistliche

Lyrik wurde zunächst nicht dem neuen Kunststreben unterworfen und daher

auch nicht in den Rahmen der Poetik aufgenommen. Opitz schreibt in einem

Widmungsgedicht, das einer Sammlung geistlicher Gedichte vorangestellt ist:

[... 1 Der Worte Zierlichkeit/
Der Zungen schöner Klang gehört zu anderm Wesen/
Das schnöd' vnd jrrdisch ist. Allhier wird nichts gelesen/
Als vnsers Heyles Lieb'/ [...]49

Aus der Differenz zwischen weltlicher und geistlicher Dichtung wird verständlich,
daß die geistliche Lyrik in älteren Darstellungen oftmals als das einzig Wertvolle in

45
Peter Hallberg: Recension av Hansson (1975). Samlaren 1975, S. 251-257, hier S. 256.

* Hansson, Bröllopslägrets skald, 1975, S. 124. 'daß die gesamte literarische Produktion Lucidors
ungefähr aus derselben Periode seines Lebens herrührt'

47
Esbjörn Beifrage: 1600-talspsalm. Litteraturhistoriska studier. (Diss.) Lund 1968, S. 72ff.; Carl-
Alfred Zell: Untersuchungen zum Problem der geistlichen Barocklyrik mit besonderer Berücksichtigung

der Dichtung Johann Heermanns (1585-1647). Probleme der Dichtung 12. (Diss.) Heidelberg
1971, S. 27-35.

48
Vgl. dazu Beifrage, 1600-talspsalm, 1968, S. 76-77.

49 Zitiert nach Martin Opitz: Geistliche Poemata 1638. Hg. von Erich Trunz. Deutsche Neudrucke.
Reihe Barock 1. Tübingen 1966, S. 122.



Lucidors geistliche Dichtung 231

einer Zeit des Niedergangs empfunden wurde. In diesem Sinne ist Sandwalls

Bemerkung zu Lucidors geistlicher Dichtung zu verstehen:

Till slut mâ här i allmänhet framhâllas, att L. i sin andliga diktning i stört sett synes stâ

mera självständig gent emot förebilder än i de världsliga visorna. Han har ock här ofta över
sin dikt en utomordentlig glöd och personlig ton och färg, uttryck för en inre rikedom och

en känslostyrka, som pâ oss verkar som en eruption ur djupet av en ensam, kämpande
människosjäl.50

Der Unterschied, den Sandwall zwischen weltlicher und geistlicher Dichtung
wahrnimmt, beruht sicherlich auch auf der Andersartigkeit der poetischen Konventionen,
die mit dem geistlichen Lied als Genre verbunden sind und nicht so sehr auf der

größeren Selbständigkeit der geistlichen Dichtung Lucidors gegenüber ihren Vorbildern.

Tatsächlich ist aber natürlich das Verhältnis von geistlicher und weltlicher Dichtung

im Barock komplizierter als oben grob angedeutet. Im Laufe des Jahrhunderts

übernahmen einzelne Autoren in unterschiedlichem Ausmaß Elemente der neuen

Kunstdichtung auch in die geistliche Lyrik. Gryphius, der sich ursprünglich selbst an

die Trennung gehalten hatte, erkannte später für sein eigenes Dichten keine
Unterschiede mehr zwischen geistlicher und weltlicher Dichtung an.51 Johann Rist, dessen

Lied „O Ewigkeit du Donner-Wort" Lucidor nachgedichtet hat, nimmt in dieser
Hinsicht eine Zwischenstellung ein. Rist macht zwar eine klare Unterscheidung
zwischen weltlicher und geistlicher Dichtung, möchte aber in der geistlichen Dichtung
nicht grundsätzlich auf Schmuck verzichten, sondern fordert auch für diese „fügli-
che// und wolzustimmende//" Epitheta.52 Unter Rists geistlicher Dichtung finden
sich Lieder, die - nach Ausprägung ihres Sprachstils - mehr oder weniger deutlich
dem Barock zuzuordnen sind.53 Auch in Lucidors geistlicher Dichtung ist eine

derartige Doppelstellung zu erkennen. Betrachtet man das Lied „It Samtaal emellan
Döden och en säker Menniskia", so wird man dort kaum von einem ausgeprägten
Barockstil sprechen können. Das Lied ist weitgehend frei von Manierismen. Dies

gilt jedoch weniger für die übrigen geistlichen Lieder Lucidors. Das erste geistliche
Lied in Sandwalls Ausgabe ist auf deutsch geschrieben und beginnt mit der Strophe:

50
Sandwall, Kommentar, 1930, S. 58. 'Abschließend soll hier ganz allgemein hervorgehoben werden,
daß Lucidor in seiner geistlichen Dichtung im großen und ganzen gesehen selbständiger gegenüber
Vorbildern steht als in den weltlichen Liedern. Über seiner Dichtung liegt hier auch häufig eine
ausserordentliche Inbrunst, persönlicher Ton und Farbe, Ausdruck für einen inneren Reichtum und eine

Gefühlsstärke, die auf uns wie eine Eruption aus der Tiefe einer einsamen, kämpfenden Menschenseele

wirkt.'
51

Siehe dazu Zell, Untersuchungen zum Problem der geistlichen Barocklyrik, 1971, S. 81.
52

Johann Rist: Neuer Himlischer Lieder Sonderbahres Buch [...]. Außgefertiget und hervorgegeben von
Johann Rist. Lüneburg/ Bei Johann und Heinrich/ die Sterne. Anno M.DC.LI., (Vorbericht, Bl. Aijv).
Zitiert nach Zell, Untersuchungen zum Problem der geistlichen Barocklyrik, 1971, S. 86-87.

53
Vgl. dazu Beifrage, 1600-talspsalm, 1968, S. 98.



232 Christoph Beyerhaus

O! selig der das Zelt
Der überschnöden Welt
Verläst/ und ihr Getümmel/
Der krigt vor Unruh Ruh/
Was Ewig vor dies Nu/
Und vor die Erd den Himmel.54

In dieser kurzen Strophe finden sich eine ganze Reihe rhetorischer Stilmittel. Die
erste Zeile beginnt mit einer exclamatio und endet mit einer Metapher. Die zweite
Zeile enthält die kunstvolle Wortbildung des Epithetons 'überschnödeWelt'. Die
dritte Zeile wird durch ein Enjambement eingeleitet und die drei übrigen Zeilen
werden bestimmt durch die Antithesen 'Unruh-Ruh', 'Ewig-Nu', 'Erd-Himmel'.

Auch Lucidors Paraphrase der Klagelieder Jeremias zeigt das Formstreben des

Barock. Lucidor hält sich inhaltlich sehr eng an die Vorlage des Luthertextes. Die
Autorität der Heiligen Schrift verlangt eine derartige Texttreue, wie sie auch in der

Version von Opitz zu beobachten ist.55 Lucidor wählt ebenso wie Opitz den

Alexandriner und erweitert den Luthertext nach dem Prinzip der amplificatio. Der Satzbau

ist bei Lucidor etwas unebener als bei Opitz. Es finden sich bei Lucidor mehr

Unterordnungen und Einschübe. Gleich in der ersten Strophe finden sich mit „änkie-

lijk" ('witwen-gleich') und „träldoms-oke" ('Knechtschafts-Joch', SFSV, S. 46)
charakteristische Wortbildungen. Lucidor macht in größerem Maß als Opitz
Gebrauch von lautmalerischen Effekten: In Strophe 4: „ödt och dödt" ('öde und

tot'), „Prästren Pust" ('[man hört der] Priester Klagen', SFSV, S. 47); Strophe 5:

„som the wela/ wäl" ('wie sie wollen/ wohl'); Strophe 6: „makt och prakt" ('Macht
und Pracht'), „Sorg och Suck" ('Trauer und Seufzen'). Auch in Lucidors übriger
geistlicher Dichtung findet sich der 'Barockstil' in unterschiedlicher Ausprägung.
Der Stil allein zur Kennzeichnung und Charakterisierung dieser Dichtung als Ganzem

scheint also unzureichend zu sein. Es wurde in der Barockforschung darauf

hingewiesen, daß das Stilkriterium zur Bestimmung des Barock als Epoche ergänzt
werden muß durch andere - auch inhaltliche - Kriterien.56 Man hat darauf verwiesen,

daß die Einheit der Epoche gerade auch auf ihren Gegensätzen beruht, daß

Jenseitssehnsucht neben Weltfreude, Lebensgier neben Todesbangen, Repräsentationssucht

neben Betonung der Vergänglichkeit steht, daß heidnisch-antike Formen und

christliche Inhalte konkurrieren, und daß diese innere Spannung ihren Ausdruck in
einem stark antithetischen Charakter der Dichtung findet. Ist man bereit, diesen

weiten Bogen zur Bestimmung der Epoche zu akzeptieren, dann darf man auch

Lucidors Lied „It Samtaal emellan Döden och en säker Menniskia" als ein typisches
Barocklied bezeichnen.

54
SFSV, S. 44.

55 Martin Opitz: Geistliche Poemata 1638. Hg. von Erich Trunz. 2. Überarb. Aufl. Tübingen 1975, S. 41

(„Die Klag-Lieder Jeremia; poetisch gesetzt durch M. Opitz").
56

Vgl. dazu Wilhelm Friese: Nordische Barockdichtung. Eine Darstellung und Deutung skandinavischer

Dichtung zwischen Reformation und Aufklärung. München 1968, S. 18.



Lucidors geistliche Dichtung 233

Wie ebenfalls von der Barockforschung festgehalten worden ist, ist die geistliche

Lyrik des Barock in sich „meist nach einer Ordnung aufgebaut, die von der Sache

herkommt".57 Ob sich eine solche innere Ordnung in Lucidors geistlicher Dichtung
mit Eindeutigkeit nachweisen läßt, mag zweifelhaft sein, aber es ist doch auffällig,
daß alle Lieder ohne Ausnahme die Schuld und Sündhaftigkeit des Menschen zum
zentralen Gegenstand haben. In den geistlichen Liedern Lucidors, die uns vollständig

erhalten sind, wird außerdem der christliche Heilsweg als Ausweg aus diesem

menschlichen Grunddilemma aufgezeigt. Es ist, wie ich meine, völlig verfehlt, diese

Tatsache so zu deuten, wie dies ein Interpret noch in unserer Zeit getan hat:

För att kunna förstä, vad som ligger bakom hans psalmer [...] samt hans andliga diktning i

övrigt, mäste man ta del av hans levnad frân vaggan tili hans för tidiga död. L...J Heia hans

andliga diktning är frukten av hans tillbakablick pâ förspillda âr.58

Es gibt kaum einen Anlaß für solch eine moralisierende Deutung. Lucidor schrieb in
der Zeit lutherischer Orthodoxie. Er gestaltet in seiner geistlichen Dichtung eine -
wenn nicht die - Grunderfahrung Luthers. Die erste Schrift, die Luther in deutscher

Sprache in den Druck gab, war seine Übersetzung der Sieben Bußpsalmen samt
Kommentar.59 Im Barock waren diese Psalmen wiederholt Stoff der Dichtung. Gry-
phius übersetzte Richard Bakers Betrachtungen der sieben Bußpsalmen aus dem

Englischen.60 Lucidor wählte also ein durchaus konventionelles Thema, das er auf
verschiedene Weise in seinen geistlichen Liedern variierte.

Diese Deutung schließt jedoch nicht aus, daß sich hinter dieser Dichtung auch

konkrete menschliche Erfahrungen verbergen können,61 und sie schließt auch nicht

aus, daß diese Dichtung sich auch an andere Menschen und ihre Erfahrung adressiert.

Eine der bedeutenden Personen der nordischen Literatur ist offensichtlich in
hohem Maße von Lucidors geistlicher Dichtung angesprochen worden. In August
Strindbergs „psalmbok" gehörte diejenige Seite, auf der sich Lucidors Lied „Herre
Gud för tig iag klagar" findet, zu den am stärksten abgegriffenen.62 Auf Strindbergs

Beerdigung wurde daher die folgende Strophe aus diesem Lied Lucidors verlesen,
mit der ich meine Ausführungen beenden möchte:

57 Erich Trunz: Weltbild und Dichtung im deutschen Barock. Sechs Studien. München 1992, S. 22.
58 Lars Olin: Om Lars Johansson Lucidor, hans levnad och andliga diktning. Trelleborg 1974, S. 9-10.

'Um den Hintergrund seiner geistlichen Lieder [...] sowie seiner geistlichen Dichtung im übrigen
verstehen zu können, ist es notwendig, sich in sein Leben von der Wiege bis zu seinem vorzeitigen Tod
hineinzuversetzen. [...] Seine gesamte geistliche Dichtung ist die Frucht seines Rückblicks auf
vergeudete Jahre.'

59 Martin Luther: Werke. Weimarer Ausgabe (WA), Kritische Gesamtausgabe, 1. 1883, S. 154-220.

Andreas Gryphius: Die Übersetzungen der Erbauungsschriften Sir Richard Bakers. Hg. von Hugh
Powell, 2. Gesamtausgabe der deutschsprachigen Werke, Ergänzungsband 3/2. Neudrucke Deutscher
Literaturwerke. Neue Folge 32. Tübingen 1983. S. 267-491.

61

Vgl. dazu Friese, Nordische Barockdichtung, 1968, S. 152.
62

Vgl. dazu Nathan Söderblom: Svenskars fromhet. Uppsala 1933, S. 305.



234 Christoph Beyerhaus

Döden gor mig intet häpen
Ändok han är faselig/
Ty han är av Christo dräpen
Och kan intet skada mig;
Domen fruchtar iag wäl stört
Efter iag haer illa giort/
Men then Trösten iag ej glömer/
At min Broder JEsus dömer.®

63
'Der Tod schreckt mich nicht, obgleich er schrecklich ist, denn er ist von Christus bezwungen und

kann mir nicht schaden; das Gericht fürchte ich sehr, denn ich habe übel getan, doch den Trost
vergesse ich nicht, daß mein Bruder Jesus richtet.'


	Lucidors geistliche Dichtung : kritische Betrachtung zur Wirkungsgeschichte eines Barockdichters

