
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 32 (2002)

Artikel: Theatrum maris : das Meer als Schauplatz in der nordischen
Barockliteratur

Autor: Grage, Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858242

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858242
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JOACHIM GRAGE, GÖTTINGEN

Theatrum maris
Das Meer als Schauplatz in der nordischen Barockliteratur

I.

In seinem Lehrgedicht über Ursprung und Auswirkungen der Seefahrt (1760)
charakterisiert Christian Braunmann Tullin den Raum, den sich die Menschheit durch

die Erfindung des Schiffes erschlossen hat, folgendermaßen:

Det er det Sted, hvor Lyst med Gysen sig forener:
O hvilken Skueplads! hvor dyb, hvor bred, hvor viid!
Hvor tit forandres den til nye rare Scener,
Nu Bjerg, nu Dal, nu Slet, nu gr0n, nu blaa, nu hvid!1

Das Meer wird hier als ein Ort der Unbeständigkeit dargestellt, der einen sich stets

wandelnden Anblick bietet und bei dessen Betrachtung sich zwei grundsätzlich
verschiedene emotionale Reaktionen vereinigen: Lust und Schauder. Hier manifestiert
sich ein gemischtes Gefühl mit epochalem Charakter, das um die Wende zum 18.

Jahrhundert zunächst in England formuliert wurde: Als „delightful Horrour" und

„terrible Joy" (John Dennis, 1688), als „terror and delight" und „agreeable kind of
horror" (Joseph Addison, 1701/1705)2 wurde dort umschrieben, was wenig später
als 'Gefühl des Erhabenen'3 in die Ästhetik einging. Es waren vor allem die wilden
und unkultivierbaren Naturräume, deren Betrachtung diese Empfindung hervorrief.

Tullins Verse zeigen deutlich, daß sich vom 17. zum 18. Jahrhundert ein Wandel

in der Wahrnehmung des Meeres vollzogen hat. Die „Lyst", von der hier die Rede

ist, war einem barocken Betrachter fremd - bei ihm dominierte „Gysen". Soweit es

der Mentalitätsgeschichte gelungen ist, die emotionalen und affektiven Einstellun-

Christian Braunmann Tullin: Priisskriftet om Spefartens Oprindelse og Virkninger. Samtlige skrifter.
Ny utgave med innledning og merknader av Harald Noreng. Bd. 1. Oslo 1972, S. 146, V. 5-8. 'Dies
ist die Stätte, wo sich Lust mit dem Schauder vereinigt: o welch ein Schauplatz! wie tief, wie breit,
wie weit! Wie oft verändert er sich zu neuen hübschen Szenen, nun Berg, nun Tal, nun Ebene, nun
grün, nun blau, nun weiß!'

2

Vgl. dazu Carsten Zelle: Angenehmes Grauen. Literaturhistorische Beiträge zur Ästhetik des Schrecklichen

im 18. Jahrhundert. Studien zum 18. Jahrhundert 10. Hamburg 1987, S. 80-114, Zitate S. 87

u. 104-105.
3

So Kant im Titel seines 1764 erschienenen Essays Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und
Erhabenen.



202 Joachim Grage

gen zum Meer vor der Aufklärung zu rekonstruieren, scheint dieses Verhältnis vor
allem von Angst und ästhetischer Abneigung geprägt gewesen zu sein.4 Ebenso wie

alpine Räume und ausgedehnte Wald- oder Sumpfgebiete wurde die See als chaotischer

Naturbereich angesehen, der die Menschen und deren Lebensraum bedrohte

und auf den diese primär mit Furcht und Grauen reagierten. Der französische Historiker

Jean Delumeau bezeichnet das Meer als „Ort der Angst par excellence", als

„einen Raum, an dem der Historiker gewiß ist, der Angst unverhüllt zu begegnen".5

Sofern man ästhetische Kategorien auf das äußere Erscheinungsbild von See und

Küste anwandte, fiel das Urteil zumeist negativ aus. Dafür gab es vor allem zwei
Gründe: Zum einen ist der Raum des Meeres so groß, daß der Blick an keine Grenze

stößt und die Sinne überwältigt werden - die grenzenlose Weite, die in Tullins Text
bestaunt wird, scheint ein barocker Betrachter als ästhetischen Mangel empfunden

zu haben; zum anderen zeigt die Küstenlinie keinerlei Maß und Ordnung, sondern

scheint einen geradezu chaotischen Verlauf zu nehmen. In der gelehrten Welt wurde

Ende des 17. Jahrhunderts denn auch ernsthaft diskutiert, ob das Meer in seiner

derzeitigen Ausdehnung und mit dem unregelmäßigen Küstenverlauf überhaupt als

Schöpfung Gottes betrachtet werden kann, wo dieser doch alles nach Maß, Zahl und

Gewicht geordnet habe - dies waren ja zugleich die wichtigsten Kriterien für den

barocken Schönheitsbegriff. Viele betrachteten den maritimen Status quo als Folge
der Sintflut und somit als Ausdruck für die Sündhaftigkeit des

Menschengeschlechts.6

Tullin findet für das Objekt seiner literarischen Betrachtung eine Metapher, die

zurückzuverfolgen sich lohnt: Er spricht vom „Skueplads" und verwendet damit
scheinbar eine auch heute noch alltägliche Redewendung.7 Der Schauplatz ist der

„platz, auf dem eine handlung, ein geschehnis vor sich geht", oder der „boden für
jemandes handeln".8 Bereits dies ist eine metaphorische Verwendung des Wortes,
dessen initiale Bedeutung im Bereich des Theaters liegt. Ebenso wie die
entsprechenden Wörter in den neueren nordischen Sprachen (dän. „skueplads", norw.
„skueplass", schwed. „skädeplats" und isl. „sjönarsviö") bezeichnete „Schauplatz"
ursprünglich den Ort, an dem Schauspiele aufgeführt wurden, etwa dafür vorgesehene

öffentliche Plätze im Mittelalter oder auch die antiken Theater und Amphitheater.9

So übersetzt Luther beispielsweise das griech. fJeaxpou in der Apostelge-

4
Vgl. Alain Corbin: Meereslust. Das Abendland und die Entdeckung der Küste 1750-1840. Übers, von
Grete Osterwald. Berlin 1990.

5
Jean Delumeau: Angst im Abendland Die Geschichte kollektiver Ängste im Europa des 14. bis 18.

Jahrhunderts. Übers, von Monika Hübner, Gabriele Konder und Martina Roters-Burck. Reinbek
1989, S. 49.

6
Vgl. dazu Corbin, Meereslust, S. 13-23.

7
Vgl. etwa den Titel des von Walter Baumgartner veranstalteten wissenschaftlichen Kolloquiums
„Greifswald, Vorpommern und die Ostsee als Schauplatz der Barockliteratur" (Greifswald, im Mai
2000), an dem der hier in umgearbeiteter Version vorliegende Vortrag erstmals vorgestellt wurde.

* Jacob und Wilhelm Grimm: Deutsches Wörterbuch. Bd. 8. Leipzig 1893, Sp. 2373.
9

Vgl. auch den Eintrag „Skueplads" in: Ordbog over det danske sprog. Udg. af Det danske Sprog- og
Litteraturselskab. Bd. 19. Kpbenhavn 1940, Sp. 1092-1093.



Theatrum maris 203

schichte mit „Schawplatz" (Apg 19,29). Wenn Tullin von den stets „neuen,
hübschen Szenen" spricht, die das Meer darbietet, so wird deutlich, daß „Skueplads"
hier tatsächlich in diesem ursprünglichen theatralen Sinne gemeint ist: Das Meer ist

eine Bühne mit ständigem Kulissenwechsel. Die Übertragung des Begriffs vom
Bereich des Theaters auf die Natur impliziert nicht nur eine bestimmte
Wahrnehmungsweise, die sich als distanziertes Betrachten charakterisieren läßt, sondern auch

die Vorstellung, daß das Meer für die Sinne des Betrachters in Szene gesetzt wird.
Das Meer ist ein Platz zum Schauen.

Es stellt sich die Frage, wie das Meer vor dem Wandel in der Wahrnehmung dieses

wilden, unbezwingbaren Naturbereichs, der sich in Tullins Text manifestiert, als

'Schauplatz' literarisiert wurde.10 Denn auch wenn es sich hier meines Wissens um
den ersten Beleg für die metaphorische Verwendung des Wortes in Hinblick auf das

Meer in den skandinavischen Literaturen handelt, so gab es den Schauplatz des

Meeres bereits im Barock, und zwar sowohl in seiner initialen Bedeutung als

inszeniertem Bühnenraum als auch im allgemeineren, übertragenen Sinne als durch den

Text konstruiertem Raum, der sich als 'geschauter', d.h. durch sinnliche Wahrnehmung

erschlossener Raum zu erkennen gibt. Zunächst sollen daher dramatische

Texte untersucht werden, in denen das Meer Bühnenschauplatz ist, und anschließend

epische Gedichte, in denen das Meer zum Objekt sinnlicher Betrachtung wird.

II.

Wenn man der Frage nachgeht, ob und wie das Meer in barocken Bühnenwerken als

Ort des Geschehens fungierte, steht man vor dem Problem, daß man nicht allzuviel
Material zur Verfügung hat, da das Drama nicht zu den bevorzugten Gattungen der

nordischen Barockliteratur zählt." Wilhelm Friese meint zu Recht, daß die wenigen
überlieferten Stücke, zumeist Operntexte, weniger von literarischem als von „so-
ziologisch-theaterwissenschaftlichefm]" Interesse seien.12 Zwar dominiert gerade
die theaterhistorische Perspektive, wenn man danach fragt, was das Publikum zu
sehen bekam, doch läßt sich dies nicht ohne weiteres rekonstruieren, da viele der
überlieferten Texte kaum Szenenanweisungen enthalten, welche Aufschlüsse über

10

Zur Geschichte der literarischen Ästhetik des Meeres im Norden vgl. Joachim Grage: Chaotischer

Abgrund und erhabene Weite. Das Meer in der skandinavischen Dichtung des 17. und 18. Jahrhunderts.

Palaestra 311. Göttingen 2000. Zu Tullins Lehrgedicht vgl. dort auch S. 274-289. Mit
Ausnahme von Ewalds Fiskerne behandelt der vorliegende Aufsatz ausschließlich Texte, die in dieser
Studie nicht berücksichtigt werden konnten.

" Wilhelm Friese kann in seiner Monographie über die skandinavische Barockliteratur kurz und bündig
feststellen, daß man im Norden Europas „keine Form des geistlichen Dramas" gekannt und daß das

weltliche Theater ausschließlich in Verbindung mit dem Hof existiert habe; Wilhelm Friese: Nordische

Barockdichtung. Eine Darstellung und Deutung skandinavischer Dichtung zwischen Reformation

und Aufklärung. München 1968, S. 142.
12

Friese, Nordische Barockdichtung, S. 143.



204 Joachim Grage

die intendierte Aufführungspraxis oder über das erforderliche Bühnenbild geben.
Aus dem Sprechtext wiederum läßt sich die Umgebung häufig auch nicht
rekonstruieren, weil die handelnden Figuren nicht das in Worte zu fassen brauchen, was
der Zuschauer ohnehin vor Augen hat.

Daß der jeweilige Schauplatz des Geschehens in den ohnehin nicht zahlreichen
Stücken nur selten genauer beschrieben wird, darf nicht zu der Schlußfolgerung
Anlaß geben, daß die Bühnenausstattung im Zeitalter des Barock keine große Rolle

spielt - denn das Gegenteil ist der Fall: Gerade im 17. Jahrhundert feiert die
illusionistische Darstellung von Räumen und Gegenständen auf der Bühne ihren Flöhepunkt

in der europäischen Theatergeschichte.13 Anfang des Jahrhunderts werden in

Italien die ersten Kulissenbühnen gebaut, die die vollkommene Illusion von Räumen

anstreben und außerdem den schnellen Wechsel des Bühnenschauplatzes ermöglichen.

Die Erfindung setzt sich rasch in Europa durch, und zwar besonders im
Bereich der Oper, die zu dieser Zeit ja auch in Skandinavien gepflegt wird.

In der barocken Verwendung von Kulissen, welche Räume vortäuschen und den

Zuschauern die Illusion einer sinnlich wahrnehmbaren Welt vermitteln, sieht Erika
Fischer-Lichte zwei wesentliche Grundideen der Epoche wirksam werden: Zum
einen führt der rasche und häufige Wechsel der Szenerie die Vergänglichkeit alles

Seienden vor Augen, zum anderen zeigt die theatrale Repräsentation einer realen

Welt, daß auch diese ein bloßer Schein, eine von den Sinnen vorgegaukelte Illusion
ist. In Anlehnung an Richard Alewyn deutet sie das barocke Theater als Ausdruck
der für dieses Zeitalter charakteristischen Auffassung vom theatrum mundi: „die
Welt und das menschliche Leben sind genau wie das Theater als ein Zusammenhang

von Zeichen zu begreifen [...], die auf die göttliche Weltordnung verweisen".14

Wie aber ließ sich das Meer als Repräsentation der sinnlich wahrnehmbaren Welt
überhaupt auf der Bühne in Szene setzen und welche Bedeutung hat es als

Handlungsraum? Dies soll hier untersucht werden anhand jeweils zweier Dramen aus

dem 17. und dem 18. Jahrhundert, bei denen sich aus Szenenanweisungen oder
Sekundärtexten Rückschlüsse auf die Aufführungspraxis ziehen lassen.

Recht gut dokumentiert ist das erste Beispiel eines inszenierten Meeresraumes,
das zugleich zum Anfang und zum Höhepunkt des höfischen Theaters in Dänemark
führt. Anläßlich der Hochzeit von Kronprinz Christian mit Magdalena Sibylla von
Sachsen im Oktober 1634 wurde in Kopenhagen ein großes, mehrtägiges Fest gefeiert.

König Christian IV. hatte trotz leerer Staatskassen keine Kosten gescheut, um
der Familie der Braut und den ausländischen Gästen zu zeigen, daß man auch im

Königreich Dänemark die Kunst des höfischen Repräsentierens beherrschte.15 Aus

13

Vgl. Edmund Stadler: Bühne und Abstraktion von der Urzeit bis heute. Bühnenformen - Bühnenräume

- Bühnendekorationen.Beiträge zur Entwicklung des Spielorts. Herbert A. Frenzel zum 65.

Geburtstag. Hg. von Rolf Badenhausen und Harald Zielske. Berlin 1974, S. 199-212, hier S. 202.
14

Erika Fischer-Lichte: Semiotik des Theaters. Bd. 2: Vom „künstlichen" zum ,,natürlichen" Zeichen.
Theater des Barock und der Aufklärung. Tübingen 1983, S. 90.

15 Zu diesem Fest vgl. Torben Krogh: Hofballetten under Christian IV og Frederik III. En theaterhisto-
risk Studie. Studier fra Sprog- og Oldtidsforskning 48.180. Kpbenhavn 1939, S. 14-47; P. Hansen:



Theatrum maris 205

Anlaß dieses „Großen Beilagers" wurden unter anderem zwei deutschsprachige
Komödien aus der Feder Johann Laurembergs aufgeführt, eines von der Universität
Rostock an die Akademie Sor0 berufenen Professors für Mathematik.16 Als Theater

diente der große Rittersaal von Christiansborg, der sog. „Dansesal". Es gilt als

sicher, daß zumindest eines der beiden Stücke auf einer perspektivischen Bühne - der

ersten ihrer Art in Dänemark - aufgeführt wurde, welche Kulissenwechsel ermöglichte.

Das große Hofballett dagegen, das man ebenfalls anläßlich dieser Hochzeit

veranstaltete, wurde auf dem Saalboden aufgeführt, vor einem oder mehreren

Vorhängen, hinter denen die Tänzer sowie plastische, bewegliche Kulissen (wie etwa
ein fahrbarer Berg) hervorkommen konnten.

Vergegenwärtigt man sich die technischen Schwierigkeiten, welche die Inszenierung

des Meeres im Theater bereitet, so wird deutlich, daß die perspektivische
Kulissenbühne dem offenen, ebenen und von mehreren Seiten einsehbaren Schauplatz
deutlich überlegen ist, wenn eine illusionistische Darstellung beabsichtigt ist. Die
Bühnenbildner sind bei der Gestaltung des Meeres auf die Vorspiegelung eines

Naturbereiches angewiesen, der sich einerseits wegen seiner horizontalen Ausrichtung,
andererseits aufgrund seiner Materialität nur schwer auf die Bühne holen läßt. Während

man Innenräume, Gebäude und Pflanzen in natura zeigen konnte, war man für
die Darstellung des Meeres auf eine Form von Abbildung oder imitierender
Nachbildung angewiesen, wenn man einen optischen Eindruck von diesem Naturbereich

schaffen wollte, denn echtes Wasser stand lediglich bei Freilichtveranstaltungen als

Schauplatz zur Verfügung. Hier konnte man entweder auf Teiche, große Brunnen
oder auch Flüsse und Seen zurückgreifen, die in die Architektur der Hofgärten
einbezogen waren. So sind in der Wiener Favorita seit der Mitte des 17. Jahrhunderts

Wassertheatervorführungen bezeugt, und im Schloßpark von Versailles wurden auf
Teichen Spektakel mit Seeungeheuern inszeniert. Beliebt war auch der Wasserkorso

bei höfischen Festen. „Fehlte das große Wasser, so wurde auch ein Platz unter Wasser

gesetzt, damit die Gondeln ihren zierlichen Reigen fahren konnten."17

Den danske Skueplads. illustreret Theaterhistorie. 1. Del. Kj0benhavn o.J., S. 58-62; Th. Overskou:
Den danske Skueplads, i dens Historie fra de fprste Spor af danske Skuespil indtil vor Tid. 1. Del.

Kj0benhavn 1854, S. 83-101; Mara R. Wade: Triumphus Nuptialis Danicus. German Court Culture
and Denmark. The „Great Wedding" of 1634. Wolfenbütteler Arbeiten zur Barockforschung 27.

Wiesbaden 1996. - Es liegen außerdem zeitgenössische Festbeschreibungen vor: Jörgen J0rgensen
Holst: Triumphus nuptialis. Kj0benhavn 1635, auf dänisch unter dem Titel: Regice nuptice. Kj0ben-
havn 1637; eine Prachtausgabe der ursprünglichen deutschen Fassung mit Kupferstichillustrationen
erschien ebd. 1648. Der Franzose Charles Ogier schildert die Hochzeitsfeierlichkeiten in der

Reisebeschreibung Ephemerides sive iter danicum svecicum polonicum. Paris 1656.
16 Zu Lauremberg vgl. Ludvig Daae: Om Humanisten og Satirikeren Johan Lauremberg. Christiania

1884. Die beiden Stücke wurden im Jahr nach der Aufführung publiziert: Johann Lauremberg: Zwo

Comoedien, darinnen fürgestellet 1 Wie Aquilo, der Regent mitternächtiger Länder die edle Princes-
sin Orithyjam heimführet. 2) Wie die Harpyjen von zweien septentrionalischen Helden verjaget, und

König Phineus entlediget wird. Copenhagen 1635. Diese Ausgabe stand mir für diesen Aufsatz leider
nicht zur Verfügung, so daß ich die zweite Komödie nach Krogh, Hofballetten, zitieren muß.

17

Margarete Baur-Heinhold: Theater des Barock. Festliches Bühnenspiel im 17. und 18. Jahrhundert.

Kulturgeschichte in Einzeldarstellungen. München 1966, S. 14. Zur Wiener Favorita vgl. S. 9 und



206 Joachim Grace

Ohne natürliches Wasser ließ sich das Meer außerhalb der illusionistischen
Kulissenbühne lediglich andeuten: Bei dem großen Festumzug, der ebenfalls beim königlichen

Kopenhagener Hochzeitsfest 1634 veranstaltet wurde, stellte einer der

Festwagen ein Schiff dar. Die Räder wurden mit einer Plane verhängt, auf welche
Wellen aufgemalt waren. Gezogen wurde der Wagen von drei Pferden, die vollständig

unter einer Stoffhülle verschwanden, welche sie als schuppige Meeresfabelwesen

erscheinen ließ. Wo ihre Beine waren, sahen die Zuschauer ebenfalls mit
Meereswellen bemalten Stoff.18

Auf der perspektivischen Bühne, welche eigens für Laurembergs Komödie Wie

die Harpyjce von zweyen Septentrionalischen Helden verjaget, und König Phineus

entlediget wird im „Dansesal" aufgebaut worden war, wurde das Meer ebenfalls

mittels der Malerei in Szene gesetzt. Aus einem Rechnungsbuch wissen wir, daß

nach den Anweisungen Laurembergs „en Landtafle, hvorpaa er malet Croneborg og
Heisingoer"19 angefertigt worden war, die vermutlich als Bühnenhintergrund diente.

Man darf vermuten, daß auch die Wellen des Öresunds darauf abgebildet waren,
stellten sie doch den Schauplatz des Bühnengeschehens dar.

Die Kunst der Bühnenbildner erschöpfte sich bei dieser Aufführung jedoch
keineswegs im Hintergrundsprospekt. Vielmehr war man hinsichtlich der illusionistischen

Darstellung des Meeres auf der Höhe der Zeit, indem man die neueste
Theatertechnik einsetzte: Im Nebentext heißt es einmal: „Neptunus kömmt mit seinem

Trident hinter den Wellen herfür",20 an anderer Stelle: „Sirenes gehen hinter den

gemachten Wellen mit dem Untertheil des Leibes gleichsam im Wasser und singen
dem Neptuno zu Ehren". Nach diesem Gesang dann: „Hier stehen die Wellen stille,
und die Vöglein fangen an mit in die Music zu singen."21 Diese Szenenanweisungen

zeigen, daß der Schauplatz des Meeres mittels 'gemachter', d.h. wohl auf bewegliche

Kulissen oder Walzen gemalter Wellen dargestellt wurde, hinter denen die

Spieler 'auftauchen' konnten. Es ist anzunehmen, daß die Bühne an den Seiten

geschlossen war, da sonst die Wellen nicht zu bewegen gewesen wären. Durch die

Anordnung von Wellen im Bühnenvordergrund, den darin oder dahinter agierenden

Schauspielern auf der Bühne und der gemalten Küstenlandschaft im Hintergrund
enstand ein räumlicher Eindruck des Meeres. Wenige Jahre später beschreibt Nicola
Sabbattini in seinem einflußreichen Lehrbuch Pratica di fabricar scene e machine

ne'teatri (Ravenna 1638) verschiedene Arten, das Meer auf der Bühne mittels
beweglicher Dekorationen in Szene zu setzen, wie es die Aufführung von Laurembergs
Komödie erfordert.22

130, zu Versailles Tafel II. Im Park Lazienski in Warschau gab es eine feste Freilichtbühne am Ufer
des Sees, eine Insel fungierte als Bühne.

18

Vgl. die Abbildung (Fig. 7) im Anhang von Krogh, Hofballetten.
19 Zit. nach Krogh, Hofballetten, 'eine Landtafel, auf die Kronborg und Helsingdr gemalt sind'
20 Zit. nach Krogh. Hofballetten, S. 37.
21 Zit. nach Krogh, Hofballetten, S. 24.
22

Vgl. Nicola Sabbattini: Anleitung. Dekorationen und Theatermaschinen herzustellen. Übersetzt und

mitsamt dem Urtext hg. von Willi Flemming. Weimar 1926, S. 107-124 (ital. mit Abb.) u. 241-250



Theatrum maris 207

Eine ähnliche, jedoch weitaus aufwendigere Szenerie wie in dieser Komödie findet

sich in dem schwedischen Stück Lykkoprijs, das 1689 am Geburtstag Karls XI.
aufgeführt worden ist. In diesem Festspiel wird im ersten Aufzug, der von Isaac

Börk stammt, ein Sonnenaufgang am Meer inmitten eines bukolischen Settings the-

atralisiert. Ausführliche Bühnenanweisungen helfen uns zu rekonstruieren, wie dieses

„Naturschauspiel" dem barocken Publikum dargeboten wurde. Folgendermaßen
soll die Bühne für den ersten Aufzug ausgesehen haben:

Theairen nâgot mörck föreställer een hafstrand, wijd hwilcken twenne, Herdar och twenne
Wall-Nympher sittia i en särdeles Gudlighet begrepne öfwer dän lycka och wälgäng som
dän klara Solen mäd sin ingäng pâ dänna dagen har dem för 33. âr sedan tillbringat;
utbbrista omsijder rätt i gryningen mäd sädane ord.11

Der Bühnenraum ist deutlich in zwei Teile geteilt: Im Vordergrund, vielleicht auch

nur auf einer Seite, das Festland mit den Hirten und Nymphen, weiter hinten das

Meer, das ebenfalls bespielt werden wird. Daß das Meer im Hintergrund liegt, geht

aus dem nächsten Nebentext hervor. Nach dem Eingangsgesang der Hirten und

Nymphen weicht die Dämmerung von der Bühne, da nun Aurora erscheint. Auf
ihren Sprechtext in der Form eines Sonetts folgt die Erläuterung, wie der Auftritt
inszeniert sein soll:

För än Aurora begynt dänna Sonetten kommer hon sachta skrydandes up ur hafwet, drar

sig och med talet als mer och mer uppâth till däss hoon wijd slutes aldeles af lufften
förtages.24

Die personifizierte Morgenröte taucht also aus dem Meer auf, kann aber,
wahrscheinlich mittels eines Flugapparates, in noch höhere Sphären gehoben werden.

Kaum ist sie den Wellen entstiegen, ertönt sanfte Musik, und die Bühne wird von
den Wasserbewohnern bevölkert:

Rätt wijd Solen sticker sig up ur hafwet anställes en musique aîfleuter, dâ Triton blaser till
sammans sina hiordar. Sirenerna straxt kasta sig upp ur Böllian begynnandes siunga och

spela att Echo dar wijd instämmer. Neptunus med Salacia pâ sin Snäckewagn lemnar sin

Gaffel och undrar här uppä och Salacia aldeles fângen af deras sota sang, somnar
Neptunus i famnen.

(dt->-

Lykkoprijs. In: Lejonkulans dramer. Efter Löberödshandskriften utgivna av Evald Ljunggren, Camille
Polack och Erik Noreen. Skrifter utgivna af Svenska Litteratursällskapet 21. Uppsala 1908-1941,
S. 1-53, hier S. 3. 'Das etwas dunkle Theater stellt ein Meeresufer dar, an dem zwei Hirten und zwei
Gras-Nymphen sitzen, die von besonderer Gottseligkeit über das Glück und die Wohlfahrt ergriffen
sind, die ihnen die klare Sonne mit ihrem Aufgang an diesem Tage bereits im dreiunddreißigsten Jahr

dargebracht hat; sie brechen schließlich gerade im Morgengrauen mit solchen Worten aus.'
24

Lykkoprijs, S. 5. 'Bevor Aurora dieses Sonett begonnen hat, kommt sie langsam aus dem Meer
geschritten, bewegt sich während ihrer Rede mehr und mehr empor, bis sie am Ende ganz und gar in der

Luft verschwindet.'



208 Joachim Grace

Ner de sungit ut berömmer dem Neptunus för sin wyrdna emot dänna solen. / Medan

fleuterna spela kommer Triton med sitt horn och effter honom alla Siödiuren.25

Diese Szene macht deutlich, daß Börks Geburtstagsspiel vor allem als Fest für die

Sinne konzipiert ist. Hier wird mit Lichteffekten (Dämmerung, Tagesanbruch),
Bühnenmaschinerie (Wellenkulissen, Flugmaschine, beweglicher Schneckenwagen),

Musik, Tanz (Sirenen) und Gesang gearbeitet. An mythischen Meereswesen wird
nicht gespart: Neben dem obligatorischen Meeresgott und den sinnlich-erotischen

Sirenen, die ja auch in Laurembergs Komödie auftreten, kommen hier noch der
malerische Triton mit seinem Muschelhorn, Neptuns Gemahlin Salacia sowie Tritons
Herden, bestehend aus nicht näher bezeichneten „Seetieren", hinzu. Echo wiederum

sorgt im Gesang für gefällige Lauteffekte.
Die schlafende Salacia verbildlicht die Meeresstille, da sie als die Göttin gilt, die

das Meer bewegt,26 Neptuns abgestellter Dreizack verdeutlicht, daß der Meereskönig

keinen Sturm entfachen kann. Das Meer ruht zu Ehren desjenigen, dessen

Geburtstag textintern und textextern in und mit diesem Stück gefeiert wird. Nun, da

'die Wasserwogen, die an des Nordens Strände schlagen'27 geglättet sind, kann erst

das mythologische Meeresvolk die aufgehende Sonne und Schwedens König preisen.

Das bunte Treiben in den Wellen hat bereits auf der Bühne seine Betrachter.

Am Meeresstrand nämlich sitzen noch immer die Hirten:

Dässe som nu imedlertijd ha hört och skâdat dänna liufligheet, begynna nu äfwen att

äfftertänkia pâ hwad sätt de bäst kunna sin Skyldighet tili himlens behag aflägga, stijga up
af marken och tala först äffterfölliande wärserf]28

Der Aufzug der Meereswesen dient einem repräsentativen Zweck, seine Funktion
besteht in erster Linie darin, Objekt der Betrachtung zu sein und die Zuschauer

durch prunkvolles Auftreten zu beeindrucken. Die Sirenen und die Wassertiere preisen

das Licht und den Tag, an dem Karl Geburtstag hat, und die einzige Aufforderung,

die diesem Hymnus zu entnehmen ist, besteht darin, sich ihm anzuschließen.

Ergriffen von dem Gesang und dem Spiel der Meereswesen, stimmen die Betrachter

auf der Bühne in die Huldigungen ein. Verfolgt man diese Achse über den Rand der

25

Lykkoprijs, S. 5. 'Gerade als die Sonne dem Meer entsteigt, setzt eine Musik von Flöten ein, während
Triton mit seinem Horn seine Herden zusammenbläst. Die Sirenen werfen sich sofort aus den Wellen

empor und beginnen zu singen und spielen, so daß Echo mit einstimmt. Neptun mit Salacia auf
seinem Muschelwagen stellt seine Gabel beiseite und wundert sich und Salacia, bereits gefangen von
ihrem süßen Gesang, schläft an Neptuns Brust ein. Als sie zu Ende gesungen haben, rühmt Neptunus sie

für ihre Würden gegenüber dieser Sonne. / Während die Flöten spielen, kommt Triton mit seinem

Horn und nach ihm alle Meerestiere.'
26

Vgl. Benjamin Hederich: Gründliches mythologisches Lexikon. Reprograph. Nachdruck der Ausgabe

Leipzig, Gleditsch, 1770. Darmstadt 1986, Sp. 2152.
27

„watnetz wâgor som tili nordens strander slär". Lykkoprijs. S. 7. V. 13.
2

Lykkopriis, S. 7-8. 'Diese, die nun in der Zwischenzeit dieses lebhafte Treiben gesehen und gehört
haben, beginnen nun ebenfalls darüber nachzudenken, auf welche Weise sie am besten ihre Schuldigkeit

zum Gefallen des Himmels ablegen könnten, erheben sich aus dem Feld und sprechen zuerst

nachfolgende Verse.'



Theatrum maris 209

Bühne hinaus, so ist auch der Zuschauer im Publikum aufgefordert, den König zu

preisen. Nur indem der Betrachter beeindruckt ist von dem, was seinen Sinnen
geboten wird, erfüllt sich der Zweck der Inszenierung.

Sowohl in Lykkoprijs als auch in Laurembergs Komödie ist das mit antiken Göttern

und Gestalten bevölkerte Meer im Norden lokalisiert. Da über das tatsächliche

Bühnenbild der Festaufführung zu Ehren Karls XI. nichts bekannt ist, läßt sich nicht

sagen, ob auch in dem schwedischen Stück eine eindeutig heimische Landschaft

dargestellt wurde. Die Verbindung von zitiertem Mythos und historischer Gegenwart

zeigt, daß die illusionistische Darstellung nicht die Wirklichkeit imitieren will,
sondern eine Bühnenwirklichkeit erschafft, in der das Meer nun nicht bloß durch
Kulissen und Dekorationen repräsentiert wird, sondern auch durch das auftretende

mythisch-phantastische Personal, das als Allegorie auf die maritime Natur zu
verstehen ist. Der inszenierte Naturraum ist die Gesamtheit von Bühnenbild und mythischen

Figuren. Erst durch die Belebung mit Personal und durch die Versprachli-
chung dessen, was gleichzeitig spielerisch dargestellt wird, wird das Meer als Objekt
der Betrachtung darstellbar gemacht.

Die Ausstattung mit mythologischen Gestalten macht deutlich, daß der Naturraum

gemäß den Gattungskonventionen dramatisiert und in einen künstlerischen

„kulturellen Code" eingebunden werden muß, um als Gegenstand der Betrachtung
auf die Bühne zu gelangen. Zugleich wird das Meer durch diese Belebung über den

Status eines räumlichen Rahmens für eine Handlung hinausgehoben. Es wird zum
Schauplatz im doppelten Sinne, als szenischer Hintergrund sowie als Gegenstand
ästhetischer Betrachtung. Hans Tintelnot hat im Zusammenhang mit den Hoffesten
des 17. Jahrhunderts von einer „unersättlichen barocken Schaulust", von einem

„neuen Schauwillen"29 gesprochen; diese „Schaulust" wird im Falle von Lykkoprijs
im Stück selbst thematisiert, indem die zuschauenden Hirten Teil des Bühnenge-
schens sind. Der Theaterzuschauer sieht auf dem Schauplatz auch den Akt des

Schauens.

Es ist interessant, daß sich der Darstellungsmodus des auf der Bühne betrachteten

Meeres auch in zwei skandinavischen Dramen des 18. Jahrhunderts findet, wo die

See nicht mehr als Tummelplatz für pittoreske Götter und Fabelwesen erscheint.

Vielmehr wird in diesen beiden Stücken ein Meeressturm auf die Bühne gebracht,
wofür ich in der skandinavischen Dramatik des Barock kein Beispiel habe finden
können. Gerade der erste Text scheint mir aber durchaus mit dem vergleichbar zu

sein, was im europäischen Ausland zum szenischen Inventar von barocken Opern
und Tragödien gehörte.

Carl Michael Bellmans kleine Opéra comique Det lyckliga skeppsbrottet
(1766),30 die wahrscheinlich für eine Aufführung im privaten Rahmen gedacht war.

29 Hans Tintelnot: Barocktheater und barocke Kunst. Die Entwicklungsgeschichte der Fest- und
Theater-Dekoration in ihrem Verhältnis zur barocken Kunst. Berlin 1939, S. 54.

30 Trotz des gleichen Titels hat dieses Stück nichts mit Ludvig Holbergs Komödie Det lykkelige
Skibbrud (1731) zu tun, in welcher weder ein Schiffbruch noch das Meer auf der Bühne gezeigt wer-



210 Joachim Grage

spielt in einem ähnlichen Bühnenraum wie Lyckoprijs: Auch hier ist im Vordergrund

eine Landschaft mit Hirten vorgesehen, während im Hintergrund der Blick auf
das Meer freigegeben wird, das jedoch nicht mit mythologischen Wesen, sondern

mit hohen Wellen und Schiffen in Seenot ausstaffiert ist. Bellmans Hirtenstück

beginnt mit folgendem Bild:

Skog med ängar och äkerfält: mellan mörka moin och skyar uppsväller ett brusande haf.

Dar synas skepp med afbrutna master och rifna segel. / CAMILLA sitter vid hafs-stranden,

spelar sin luta och sjunger."

Da das Stück nicht für eine gut ausgestattete Theaterbühne geschrieben wurde, ist zu

vermuten, daß das Bühnenbild lediglich als gemalter Hintergrund umgesetzt werden

sollte und auf eine aufwendige Bühnenmaschinerie verzichten konnte. Ohnehin
scheint der Sturm auf der Bühne eine rein optische Angelegenheit zu sein - besonders

laut darf er jedenfalls nicht toben, da die Hirtin Camilla sofort eine Arie singt:

Du flyktiga Lycka, jag vägar
At sjunga om dig med förakt:

Du liknar den böljan, som tâgar
Mot skeppet at krossa dess prakt. :ll:

Som skeppet i vagen sig sänker

Och stolt sig upplyfter igen,
Bland blixtande skyar uppblänker,

Sä gör ock en Menniskjovän. :ll: [...]32

Die Szene zitiert ein ungeheuer wirkungsmächtiges Motiv der europäischen
Literaturgeschichte, deren metaphorischer Bedeutungsvielfalt Hans Blumenberg in einer

Studie nachgegangen ist: den „Schiffbruch mit Zuschauer". Eingeführt wurde die

Konstellation von Lukrez, der in seinem Lehrgedicht De rerum natura den Anblick
eines Schiffes in schwerer See als 'wonnevoll' ('suave') preist, „Nicht als ob es uns

freute, wenn jemand Leiden erduldet, / Sondern aus Wonnegefühl, daß man selber

vom Leiden befreit ist."33 Während Lukrez hiermit eine erkenntnistheoretische
Position umschreibt, interpretiert Camilla, eine seiner vielen Nachfolgerinnen, das, was

sie sieht, bildhaft existentialistisch. Zwar bleibt auch sie merkwürdig ungerührt an-

den, da die titelgebende Havarie bloß eine Fiktion innerhalb einer komischen erotischen Intrige ist.
31

Carl Michael Bellman: Del lyckliga skeppsbrottet. Opéra comique i fyra acter. In: Skrifter. Standard-

upplaga. Bd. 6. Stockholm 1936, S. 1-33, hier S. 3. 'Wald mit Wiesen und Äckern: zwischen dunklem

Gewölk schwillt ein brausendes Meer an. Dort sieht man Schiffe mit gebrochenen Masten und

zerrissenen Segeln. / Camilla sitzt am Meeresstrand, spielt ihre Laute und singt.'
32

Bellman, Det lyckliga skeppsbrottet, S. 3. 'Du flüchtiges Glück, ich wage es, von dir mit Verachtung
zu singen, du gleichst der Welle, die gegen das Schiff zieht, um dessen Pracht zu zerstören. Wie sich

das Schiff in die Woge senkt und sich stolz wieder erhebt, zwischen blitzenden Wolken aufleuchtet,
so ergeht es auch einem Menschenfreund.'

33 Lat.: „Suave mari magno turbantibus aequora ventis / e terra magnum alterius spectare laborem, / non

quia vexari quemquamst iucunda voluptas, / sed quibus ipse malis careas quia cernere suave est;"
Lukrez: Von der Natur. Lateinisch - deutsch. Hg. und übers, von Hermann Diels. Sammlung Tuscu-
lum. München 1993, S. 94-95. (II, 1-4).



Theatrum maris 211

gesichts des Schicksals derjenigen, deren Seenot sie als Augenzeugin beiwohnt, und

auch ihre Gedanken kreisen um ihre eigene Situation, doch deutet sie die Situation
der Schiffe auf hoher See allegorisch auf das Auf und Ab des Lebens, als Verbildlichung

der Vanitas und des Wankelmuts der Fortuna. Der Seesturm im Hintergrund
hat in dieser Szene keinerlei dramaturgische Funktion, und es wird nicht anders als

metaphorisch auf ihn Bezug genommen. Die Bühne visualisiert lediglich den

Bildbereich, mittels dessen die unglückliche Hirtin ihre Betrachtungen über die conditio
humana formuliert. Der Text der Hirtin steht zum sichtbaren Geschehen im Hintergrund

in einem ähnlichen Verhältnis wie die Subscriptio zur Pictura in einem

Emblem. Das Gefüge von Bühnenbild und Sprechtext entspricht dem emblemati-
schen Medienwechsel von Bild und Schrift, der Abfolge von sinnlicher Anschauung
und Reflexion.34 Auch hier fungiert das Meer also in erster Linie als Objekt der

Betrachtung, wenn auch in anderem Sinne als in den beiden barocken Dramen: Nicht
an die „Schaulust" des Publikums wird hier appelliert, sondern an dessen Kompetenz,

das mit den Sinnen Wahrgenommene metaphorisch zu deuten.

Dagegen ist die See in Johannes Ewalds Singspiel Fiskerne, das 1780 in einer

Festvorstellung anläßlich des Geburtstags von Christian VII. uraufgeführt wurde,
das handlungsbestimmende Element. Der erste Aufzug spielt noch in einer Fischerhütte,

doch das tobende Meer ist bereits hier gegenwärtig, denn erstens wird von
ihm in der Figurenrede berichtet und zweitens soll man nach dem Wunsch des

Verfassers während des gesamten Aufzuges ab und zu den Sturm auch hören können.35

Im zweiten Aufzug dann bot sich den Zuschauern folgender Schauplatz dar:

Skuepladsen forestiller i denne Handling Strandbredden. Ved den venstre Side sees Hyt-
terne af Leiet; ved den hpire nogle Traeer, og bag ved dem et hpit Nass, hvorpaa i denne

hele Handling Mennesker l0be af og til. Paa Skuepladsen ligger en kantret Baad med sit
Redskab. Himmelen er i denne Handling klar; men Stormen vedvarer, og Havet er meget
oprprt.36

34
Erst im Gesamtzusammenhang der bukolischen Oper erhält das Meer auch eine dramaturgische Funktion.

Denn in dem Sturm, der Camilla zu Betrachtungen Uber ihr Leben inspiriert, erleidet ihr Geliebter,

der seit einiger Zeit verschollene Actaeon, den Schiffbruch, welcher dem Stück seinen Titel gibt.
Glücklich ist die Havarie, weil Actaeon ausgerechnet an das ehemals heimische Ufer gespült wird, so

daß ihn die Protagonistin am Ende in die Arme schließen kann und die zahlreichen Hirten, die inzwischen

um sie geworben haben, das Nachsehen haben. Zu sehen bekommt der Zuschauer diesen

Schiffbruch jedoch nicht. Er findet statt zwischen dem zweiten und dem dritten Akt.
35

„Skuepladsen er i denne Handling en Fiskerhytte. Saa lsenge den varer, hpres Stormen af og til, og
Sludet mprkner Dagen." ('Der Schauplatz ist in diesem Aufzug eine Fischerhütte. Während des

gesamten Aufzugs hört man ab und zu den Sturm, und der Regen verdunkelt den Tag.'). Johannes

Ewald: Fiskerne. Et Syngespil i tre Handlinger. En Priisdigt. In: Samlede Skrifter. Udg. af Det danske

Sprog-og Litteraturselskab. Kpbenhavn, 2. opl. 1969, S. 146-220, hier S. 148.
36

Ewald, Fiskerne, S. 175. 'Der Schauplatz stellt in diesem Aufzug das Meeresufer dar. Auf der linken
Seite sieht man die Hütten des Fischerdorfes; auf der rechten einige Bäume und hinter diesen einen

hohen Vorsprung, auf den in diesem gesamten Aufzug hin und wieder Menschen laufen. Auf dem

Schauplatz liegt ein umgedrehtes Boot mit seinen Gerätschaften. Der Himmel ist in diesem Aufzug
klar, doch der Sturm hält an, und das Meer ist sehr aufgewühlt.'



212 Joachim Grage

Im Verlauf des Aktes wird langsam ein Wrack auf die Bühne treiben, bis es „midt
for Skuepladsen'07 liegt. Das Boot, das zunächst noch auf dem Strand liegt, wird
dann zu Wasser gelassen und fährt aus, um einen letzten Überlebenden von diesem

Wrack zu retten. Das Publikum wird Zeuge dieser dramatischen Rettungsaktion:

Baaden, som for Modvindens og Bplgernes skyld, har maattet slaae et Slag, txt forbi det

omtalte Naes, tabes nogen Tid af Sigte, og Folkenes Raab kan ikke hpres mere, fprend de

paa Hiemveien igien har naaet den samme Pynt.38

Der Theatermaler Peter Cramer und der Maschinenmeister Christopher Nielsen hatten

dafür gesorgt, daß die Aufführung zu einem Triumph der Bühnentechnik geriet.
Eine als See bemalte Walze, welche die gesamte Bühnenbreite einnahm, sowie acht

kleinere Walzen, die zum Bühnenhintergrund hin gestaffelt plaziert waren, wurden
während der Aufführung pausenlos von Bühnenarbeitern nach einem von Nielsen
berechneten Plan bewegt, damit das Publikum einen lebendigen Eindruck vom
tobenden Meer erhielt. Die aufwendige Dekoration imponierte den Zuschauern so

sehr, daß der König den Bühnenmeister mit einer goldenen Medaille belohnte.39

Auch hier wird das Motiv des Schiffbruchs mit Zuschauer aufgegriffen, doch die

Zeugen der Havarie dürfen nun nicht mehr in philosophisch betrachtender Distanz
verharren und ihren eigenen, sicheren Standort genießen, sondern sie müssen ihre

praktischen Tugenden unter Beweis stellen. Der distanzierte Zuschauer, der aus

sicherer Entfernung den erhabenen Anblick des Meeres genießt und die heroischen

Taten der einfachen Leute beobachtet, sitzt nunmehr ausschließlich im Publikum
und applaudiert.

Es liegt die Vermutung nahe, daß gerade die künstlerische Bewältigung und

Domestizierung der wilden Natur dem barocken Zuschauer Vergnügen bereitet, da er
sie in der Wirklichkeit flieht. Der Reiz der Inszenierung besteht im Spektakulären, in
der illusionistischen Nachahmung einer Natur, die den Zuschauer in natura gar nicht
interessiert. Die Bühnentechnik, die für die Darstellung solcher künstlicher Welten
im Barock entwickelt wurde, fand auch dann noch ihre Anwendung, als das Theater

nicht mehr die Scheinhaftigkeit und Vergänglichkeit vor Augen führen wollte. In
Ewalds Singspiel wird vorgeführt, wie sich der Mensch kraft seiner Vernunft und

geleitet von moralischen Prinzipien der Natur widersetzt und sie letztlich bezwingt,
doch die Maschinerie, mit der diese widrige Natur inszeniert wurde, hat bereits
Sabbattini in seinem knapp anderthalb Jahrhunderte zuvor erschienenen Lehrbuch

37

Ewald, Fiskerne, S. 191.
38

Ewald, Fiskerne, S. 195. 'Das Boot, das wegen des Gegenwindes und der Wellen einen Schlag
machen [d.h. kreuzen] mußte, nahe an dem erwähnten Vorsprung vorbei, verliert man für einige Zeit aus
dem Blick, und die Rufe der Besatzung sind nicht mehr zu hören, bis sie auf dem Rückweg wieder die

gleiche Landspitze erreicht hat.'
s Vgl. Bjprn Rasmussen: Adskilligt om Johannes Ewalds Theater. Orbis Litterarum 5 (1947), S. 95-

179, bes. S. 166-177.



Theatrum maris 213

der Bühnentechnik beschrieben.40 Bei allen bedeutsamen Unterschieden in der

Gestaltung der Bühne und in der Funktionalisierung des Meeres als Handlungsraum
haben die vier Stücke eines gemeinsam: Der Schauplatz des Meeres (im Sinne

Ewalds verstanden als der sichtbare Bühnenraum) wird in allen Fällen als Platz zum
Schauen in Szene gesetzt, als Objekt für die Sinne der Zuschauer. Im Medium des

Theaters werden alle Register der nichtsprachlichen Zeichen gezogen, um den Augen

der Betrachter etwas zu bieten. Wie aber wird in der nicht-dramatischen Literatur

des Barock das Meer als Schauplatz konstruiert, wenn es nicht als Platz zum
Schauen vor Augen geführt werden kann?

III.

Schauplatz im Sinne von Handlungsraum ist das Meer immer dann, wenn eine

Seefahrt Gegenstand des Textes ist. Damit muß es aber nicht zugleich auch als Schauplatz

im Sinne von Raum für sinnliche Wahrnehmung literarisiert sein. Henrik
Hildén kommt in seiner materialreichen Abhandlung über Naturmotive in der

schwedischen Literatur der Großmachtszeit zu dem Ergebnis, daß die barocken

Dichter offenbar kein Gespür für die sinnlichen Reize des Meeres gehabt hätten.

Nach Sichtung von Per Hanseliis umfangreicher Anthologie Samlade Vitterhetsar-
beten af svenska författare. Frän Stjernhjelm tili Dalin (1856-78) stellt er fest, daß

von der ruhigen See in der schwedischen Barockliteratur so gut wie nie die Rede sei;

vielmehr seien Meeresbeschreibungen zumeist stereotype Sturmschilderungen.41

Auch im 18. Jahrhundert habe sich daran nicht viel geändert, denn „Uppfattningen
av havet, havsbilden i diktningen är säkerligen en av de svârast förstenade schabloner

som stormaktstiden lämnar efter sig".42 Was Hildén besonders vermißt, ist die

durch eigene Erfahrung vermittelte anschauliche Darstellung des Meeres.43

Hildéns Befund ist einerseits richtig, andererseits problematisch: In der Tat zeigt
die von ihm untersuchte Literatur, daß die Darstellung des Meeres in hohem Aus-

40
Sabbattini, Anleitung, S. 110-111 (ital. mit Abb.) u. 243-244.

41
Henrik Hildén: Studier af naturen i stormaktstidens verklighet och dikt. Helsingfors 1920, S. 124:

„Hafskildringen blir [...] mestadels en stormskildring". 'Aus der Schilderung des Meeres wird [...]
zumeist eine Sturmschilderung.'

42 Henrik Hildén: Studier av naturen i Linnéseklets svenska diktning. Stockholm 1925, S. 365. 'Die
Auffassung des Meeres, das Bild des Meeres in der Dichtung ist sicherlich eine der am stärksten
versteinerten Schablonen, welche die Großmachtszeit zurückläßt'

43
„Iögonenfallande är, att diktarne sparsamt gifva sina skepp nâgot verkligt vatten at segla pâ, nâgonting
af vindsuset i riggarnas spänstiga smäckerhet. Oftan saknar man naturbilden som bakgrund, som

miljö: den skymt af hafvet, utan hvilken allt detta seglande blir knappast annat än träkig andrahands-

vers." ('Es ist auffällig, daß die Dichter ihren Schiffen nur sparsam wirkliches Wasser zum Segeln

geben, etwas von einer Windbö in der federnden Zierlichkeit der Riggs. Oft vermißt man das Naturbild

als Hintergrund, als Milieu: den Schimmer des Meeres, ohne den all diese Segeltouren kaum

etwas anderes als langweilige Verse aus zweiter Hand sind.') Hildén, Stormaktstidens verklighet,
S. 131.



214 Joachim Grage

maß von zum Teil bereits aus der Antike tradierten Topoi geprägt ist. Der Maßstab,

den er an die barocken Texte anlegt, ist jedoch geprägt von der romantischen

Erlebnislyrik; so verkennt Hildén im Grunde die Intentionalität der Texte, denen es gar
nicht um die Formulierung persönlicher Erfahrungen und subjektiver Empfindungen
geht. Wenn ich im folgenden zwei Texte untersuche, die Hildéns Befund, ausgeweitet

auf die gesamte skandinavische Barockliteratur, teilweise modifizieren, werde

ich diese nicht auf Wahrhaftigkeit oder Realismus in der Darstellung des Meeres

abklopfen. Vielmehr geht es wiederum um das Schauen, um eine dem Text
eingeschriebene Wahrnehmung des Meeres, die sich durch die Darstellung desselben

erschließen läßt. Beide Gedichte wurden von Hildén nicht berücksichtigt, weil sie

nicht in Hanseliis Anthologie enthalten sind, wobei das erste Beispiel obendrein aus

der dänischen Literatur stammt.
In Thomas Kingos Gedicht auf die Seeschlacht in der Bucht von Kpge am 1. Juni

1676, in der die Dänen einen Sieg über die schwedische Flotte erringen konnten,
wird dem Leser gleich zu Beginn auf eine zutiefst suggestive Weise der

Kriegsschauplatz als Ort der sinnlichen Wahrnehmung vorgeführt. Der Sprecher des Textes

schildert eine Szene auf dem Meer aus der Perspektive eines Betrachters, der in
der beschriebenen Situation gegenwärtig ist:

Hids Seylet op igien, Jeg hprer Vinden suser

Og over Bplgerne med milde Hvidsel ruser,
Dend deylig Sommer-nat saa dage-blanded er
At vi rast magsom nu igiennem Bplgen skiaer.

Dend Blomster-Fyrste Maj saa kaald i Seylet henger,
Og intet Takkel dog med Striid og Storm udsprenger,

[...]
Ved Aaren lpftes op dend Ilde-draabed Bplge,
En deylig Dag der skal (vil Gud) i morgen fplge,

Dend splf-graa Dage-skaer jeg nu i Osten seer
Som giennem Nordens Guld med deylig 0ye leer.

De lyse Stierner nu mod Solens Opgang blegne,
De kulde-stive Tow begynder smukt at vegne

Hist piper Soolen frem, giv, Gud, en lyksom Dag,

Ledsage Du mit Skib, befodre Du min Sag.44

Anders als im Theater wird dem Rezipienten des Textes dieser Schauplatz allein
durch die Sprache vermittelt, aus dem Munde einer Sprecherinstanz, die zugleich die

44 Thomas Kingo: Sfte-Slaget den I. Junii ANNO 1676. In: Samlede Skrifter. Udg. af Hans Brix, Paul

Diderichsen, F. J. Billeskov Jansen. Bd. 2. Kpbenhavn 1975 [Reprint], S. 81-91, hier S. 83, V. 1-6

u. 13-20. 'Hisse wieder die Segel, ich höre den Wind säuseln und mit sanftem Pfeifen über die Wellen
rauschen, die schöne Sommernacht ist so tag-vermischt. daß wir recht gemächlich durch die Wellen
schneiden. Der Blumen-Fürst Mai hängt so kalt im Segel und zerrißt kein Tau mit Streit und Sturm

[...]. Am Ruder spritzt die feuer-getropfte Welle, so Gott will, wird morgen ein schöner Tag folgen,
den silbergrauen Tagesschimmer sehe ich jetzt im Osten, er lächelt durch das Gold des Nordens
hindurch mit schönem Auge. Die hellen Sterne erbleichen nun beim Aufgang der Sonne, die von der

Kälte steifen Taue beginnen rasch zu erschlaffen. Dort guckt die Sonne hervor, gib, Gott, einen glücklichen

Tag, mögest Du mein Schiff begleiten, mein Vorhaben befördern.'



Theatrum maris 215

Wahrnehmungsinstanz ist. Das Ich des Textes teilt seine Sinneseindrücke („Jeg
h0rer", „jeg [...] seer") dem Leser mit, der im ersten Vers direkt angesprochen wird
und mit dem Sprecher in dem Boot zu sitzen scheint, das hier in See sticht. Diese

perspektivische Darstellung ist Voraussetzung dafür, daß das Meer als sinnlicher

Erfahrungsraum konstruiert werden kann. Der Raum konstituiert sich dadurch, daß

akustische, optische und thermoperzeptive Empfindungen („saa kaald", „kulde-
stive") zur Sprache gebracht werden. Die Situation ist zeitlich genau bestimmt: es

handelt sich um eine 'Sommernacht', die im Norden eben immer 'tag-vermischt' ist.

Der Beschreibung ist zudem ein zeitlicher Verlauf eingeschrieben. Während der

Sprecher die Situation im fiktionalen Präsens beschreibt, geht die Nacht langsam in
den Tag über. So wird die Fiktion einer authentischen Wahrnehmung aufgebaut und

durch die Abfolge einzelner Sinneseindrücke ein Gesamtbild vermittelt, welches

genau das bietet, was Hildén in der schwedischen Lyrik des Barock vermißt:

Stimmung.

In Povl Schmidts Anthologie von Gedichten Kingos mit dem Untertitel „Lyrisk
Barok" tragen diese Verse den Titel „Morgen paa Havet" und stehen unter der Rubrik

„Natur-Digte".45 In der Tat ist diese Passage lyrisch im romantischen Sinne, nur
ist sie eben Teil eines größeren Textes, auf den diese Bezeichnung nicht mehr
zutrifft. Bereits einen Vers später läßt sich der Sprecher sein Fernglas reichen („Hid
min glaßpyed Kikker!") und erblickt darin die Masten von Kriegsschiffen am Horizont.

Was als friedliches Naturgedicht eingeleitet wird, endet als drastische

Schlachtbeschreibung. Später wird sich die Ostsee nicht vom Schimmer der Abendsonne,

sondern vom Blut der getöteten Soldaten rot färben,46 und der Sprecher wird
seinen Text umwidmen: Aus einer „Hav-Skrifft" ('Meeres-Schrift') wird eine

„Grav-Skrifft" ('Grab-Schrift') zum Gedenken an die Toten.47

Die perspektivisch gestaltete Einleitung erfüllt auch eine rhetorische Funktion,
denn es handelt sich hier um eine poetologische Allegorie. Der Prozeß des Dichtens
wird gern und oft in nautischen Termini umschrieben. Dichten heißt die Segel
setzen, und wenn in einem Gedicht bereits im ersten Vers die Segel gesetzt werden, so

schwingt die metapoetische Bedeutung dieser Seefahrt unweigerlich mit.48 Kingo
hat diesen Topos auch in seinen topographischen Gedichten häufig verwendet.49

Gerade am Anfang des Textes, im Prooemium, haben Bemerkungen über das eigene
Vorhaben ihren angestammten Platz. So läßt sich denn auch der letzte zitierte Vers

zugleich als Bitte des textinternen Sprechers um eine glückliche Fahrt und als Bitte

45
Thomas Kingo: Digte. Lyrisk Barok. Udvalg ved Povl Schmidt. K0benhavn 1961, S. 25.

46
„Og Havsens Fiske toes i bloode-blanded Vand." Kingo, Spe-Slaget, S. 89, V. 20.

47
Kingo, Spe-Slagel, S. 88, V. 27.

48
Vgl. Rudolf Drux: Des Dichters Schiffahrt. Struktur und Pragmatik einer poetologischen Allegorie.
Formen und Funktionen der Allegorie. Symposion Wolfenbüttel 1978. Hg. von Walter Haug.
Germanistische Symposien. Berichtsbände 3. Stuttgart 1979, S. 38-51.

49
Vgl. etwa Dend viit-berpmte Danmarckis Hovet-Fcestnings / Kroneborgs Körte Beskrifvelse oder
Samspes Körte Beskrivelse. In: Kingo, Samlede Skrifter, Bd. 2, S. 15-26 u. 199-213. Dazu Grage,
Chaotischer Abgrund, S. 147-153.



216 Joachim Grage

des impliziten Autors um metaphysischen Beistand beim Dichten interpretieren.
Liest man diese Passage also nur als stimmungsvolle Erlebnislyrik, so überliest man
ihren autopoetischen Subtext.

Der Text, der hier abschließend behandelt werden soll, vereinigt zahlreiche

Wahrnehmungs- und Darstellungsmuster, von denen bereits gesprochen wurde: er
bietet Meeresstille, Seesturm und Meeresgötter und konstruiert einen Raum der

Wahrnehmung - unter anderem mittels einer Sinnesempfindung, von der noch nicht
die Rede war. Es handelt sich um den literarischen Ertrag von Urban Hiärnes
Seereise nach Riga, auf der das Schiff in einen Sturm geriet. Diesen Sturm vor der Insel
Ösel am 5. August 1666, über den Hiärne ein zu Lebzeiten unveröffentlichtes
Gedicht in Alexandrinern verfaßt hat, hätten der junge Mediziner und mit ihm die übrigen

Passagiere und die Besatzung des Schiffes fast nicht überlebt - ein außerordentliches

Ereignis, das eine literarische Darstellung rechtfertigt.
Der Text wirkt für ein barockes Alexandrinergedicht recht unprätentiös, vor allem

fehlt der rhetorisch ausgeschmückte Rahmen. Das Gedicht beginnt dort, wo die

Reise beginnt, und es endet ohne eine Wendung ins Allgemeine oder eine abschließende,

rückblickende Betrachtung mit der glücklichen Ankunft am Ziel. Die
Darstellung des Geschehens folgt der Chronolgie der Ereignisse. Hier wird ohne viele
Schnörkel erzählt. Barocke Rhetorik wird lediglich auf stilistischer Ebene, nicht aber

im Aufbau des Textes entfaltet. Artifiziell ist die kommunikative Situation: Immanenter

Adressat des Gedichtes ist „Myrtillo", ein Freund des Sprechers. „Myrtillo"
war der Hirtenname des Samuel Columbus, und die literarische Mitteilung ist damit
Bestandteil eines Spiels, in welchem sich eine kleine Gruppe „Intellektueller" in
eine durch Literatur und Malerei konstituierte Kunstwelt hineinversetzte.

Zunächst verläuft die Reise ruhig. Vom Mälarsee aus geht es hinaus auf „den
widt begripna östersiön". Die ersten beiden Tage zeigt sich die Ostsee von ihrer

angenehmen Seite:

Twâ gânger Phoebus ner ät Westerhafwet wände
frân öster âter upp och högst i himmlen rände

att Aiol willig war och wackert farten drog
som fryntlig smickrade, som wänligt ät oß log,

Och somnar äntlig in. Oß böriar täcklig strâla
den skiära Titans skien och runt omkring sig mâla

med sin förgylta glantz: Det himmelsblancka haf
wart still och rördes eij, hwart annäth eller af.

Men stod sä iämn och klar som Silfwer smält i degel,
Ja, knapt war nâgon lufft som rörde mer wâr segeil.]50

50 Urban Hiärne: Om stormen under Ösel d. 5. Augusti A:o 1666. In: Samlade dikter. Utg. av Bernt
Olsson och Barbro Nilsson. Svenska författare. Ny serie. Stockholm 1995, S. 67-72, hier S. 68,

V. 21-30. 'Zweimal wandte sich Phöbus hinab zum westlichen Meer, lief von Osten her wieder hinauf

und ganz hoch an den Himmel, daß Äolus willig war und hübsch Fahrt brachte, er, der fröhlich
schmeichelte, der uns freundlich zulächelte und schließlich einschlief. Gefällig begann uns der Schein
des hellroten Titan zu strahlen und rundherum mit seinem vergoldeten Glanz zu malen. Das himmelsblanke

Meer wurde still und rührte sich nicht, weder auf noch ab, sondern es lag so eben und klar wie



Theatrum maris 217

Der Betrachter dieser Szene ist von guten Göttern umgeben. Auch hier ist das Meer,
literarischen Konventionen folgend, von mythologischen Figuren bevölkert, die zum
einen Umschreibungen für die Naturbereiche sind, die sie repräsentieren, zum anderen

auch ein bestimmtes Verhältnis des Sprechers zur ihn umgebenden Natur
signalisieren. Das Ich steht im Zentrum der Bewegungen und der Natureffekte, die es

darstellt. Es ist Mittelpunkt des Kreises, den die Sonne durchläuft; rund herum um
den Betrachter spiegelt sich das Sonnenlicht auf der glatten Meeresoberfläche. Das

Meer ist lediglich als Spiegelfläche sichtbar, es tarnt sich sozusagen, indem es den

Himmel reflektiert. Auch dies ist ein konventionelles, geradezu topisches
Darstellungsmuster für das Meer, der vorletzte zitierte Vers ist beispielsweise nahezu wörtlich

aus Stiernhelms Ballett Parnassus Triumphans übernommen.51 Die Ruhe der

Szene, auf die explizit hingewiesen wird, ist zugleich ein Ruhepunkt in der Bewegung,

die der Text beschreibt.

Wie in Tullins Seefahrtsgedicht ist auch hier das Meer ein Ort der Unbeständigkeit,

denn der plötzliche Wetterumschwung läßt nicht lange auf sich warten. Er
kommt in Form einer großen dunklen Wolke, „Som rechte högst âth skyn och
nederst uth âth qwafwet" ('die hoch bis in den Himmel und tief hinab bis in den

Abgrund reichte'). Indem mit dem Wort „qwafwet"52 hier zum ersten Male die bedrohliche

Wassertiefe erwähnt wird, nimmt der Text seine Wende, und das Meer
offenbart seinen Charakter als Chaoselement, das in der Genesis mit dem Abgrund,
mit dem rohen Urzustand vor Gottes Schöpfungswerk, in Verbindung gebracht wird.
Zum chaotischen Abgrund gehört das Dunkel, das über das Schiff heranzieht. Die
Passagiere reagieren mit heftiger Furcht und Schrecken auf die Bedrohung, ohne daß

sie dies, wie in Tullins eingangs zitierten Versen, zugleich als lustvoll erleben können.

Hier vereinen sich Lust und Schauder nicht, sondern sind jeweils unvermischte

Gefühle, die das Meer je nach Wetterlage hervorruft.
Indem der Wind auffrischt, beginnt sich die eben noch glatte Meeresoberfläche

mit Wellen zu bedecken. Die Geräusche, die der Sturm verursacht, werden lautmalerisch

wiedergegeben: „Med häftig hurr och surr det hwen och pep i mästen"53.

Plötzlich neigt sich das Schiff zur Seite. Es wird immer weiter an die Küste von
Kurland getrieben und droht zu stranden. Schließlich gelingt es mit vereinten Kräften,

das Segel einzuholen und den Anker zu werfen. Doch der eigentliche Sturm
steht erst noch bevor. Nun wird das Deck mehrfach von hohen Wellen überspült,
durch die Kanonenluken dringt Wasser ein, das Schiff knirscht und knarrt unter den

Silber, geschmolzen im Tiegel, ja, kaum bewegte mehr ein Lufthauch unser Segel.'
51

„sij hafwet huru stilla / Thet ligger, som en glittran Spegel, / Sä blankt som Silfwer smält i degel"
('sieh das Meer, wie still es liegt, wie ein glitzernder Spiegel, so blank wie Silber im Tiegel gegossen'),

Georg Stiernhelm, Parnassus Triumphans. In. Samlade Skrifter. Bd. 1.1. Utg. av Johan
Nordström och Bernt Olsson. Svenska författare VIII. 1.1. Lund 1973, S. 101-120, hier S. 106,

V. 73-75.
52 Hiärne: Om stormen under Ösel, S. 69, V. 54.
53

Hjärne, Om Stormen under Ösel, S. 69, V. 77. 'Mit heftigem Hurr und Surr pfiff und quietschte es im
Mast'



218 Joachim Grage

heftigen Böen (auch dies lautmalerisch ausgedrückt: „knirck och knarck"54), so daß

man befürchtet, die Planken würden zerdrückt werden und man müsse 'Thetis' kalten

Mund küssen',55 sprich: ertrinken. Das allerschlimmste aber ist die Tatsache, daß

das Schiff unablässig schwankt:

Hafzwâgens stora skwalp gaf oss förtretlig möda

som intet künde stâ wij mäste oss städz stöda

som druckna bonder gâ, wij raglad af och ann
för yrsel och wämjelse wâr matlust hei förswanj.]56

Während bisher von kollektiven Erfahrungen berichtet wurde und der Sprecher sich

nur in der ersten Person Plural über die Erlebnisse im Sturm äußerte, betont er nun,
daß er vom Übel der Seekrankheit verschont geblieben sei, abgesehen von der eben

erwähnten Appetitlosigkeit, die auch ihn befallen hat. Die übrige Reisegesellschaft
dagegen habe krank darniedergelegen und sich übergeben:

[... ] o hwad ohygglig syn
här tarfdes icke dâ hwijt prustrot uti wijn

Att ränsa magen ren, som äljest plega bruka
förfarne Läkare; Ty dessa wäre siuka

Dhe ränsades nog förr e hwad beswärlig ting
när lunga lefr och all inälfwor gâ omkring,

När synen swartnar bort och underläppen bäfwer
När som iag wet eij hwad i magan rör och gräfwer

Att gomen, swalj'n hals'n och strupan rysa wedf.]57

Schöner lassen sich die Symptome der Seekrankheit nicht analysieren und formulieren.

Der kranke Körper bildet die Climax in der Darstellung der Schrecken, die das

stürmische Meer verursacht. Drei Tage und fünf Verse später sind das Unwetter und

die Krankheit überstanden, nach weiteren acht Versen ist das Gedicht zu Ende.

Nachdem der Text in einer Art Erlebnisbericht zunächst die optischen und akustischen

Eindrücke, die Wahrnehmung der Umgebung schildert, geht es am Höhepunkt
um die kinästhetischen Empfindungen, die Erfahrung des eigenen Körpers, dessen

einzelne Teile nicht mehr ihre Funktion erfüllen und außer Kontrolle geraten. Die

größte Bedrohung, die vom Meer ausgeht, ist das Außerkraftsetzen des Gleichge-

54
Hjärne, Om Stürmen under Ösel S. 72, V. 151.

55

„Wij hade samptelig kyst Thetis kalla mund". Hjärne, Om Stormen under Ösel S. 72, V. 156.
56

Hjärne, Om Stormen under Ösel, S. 72, V. 157-160. 'Das große Schwanken der Meereswellen berei¬

tete uns verdrießliche Mühsal, wir, die nicht stehen konnten, mußten uns stets stützen, so wie betrunkene

Bauern gehen, wir taumelten auf und ab, vor Schwindel und Übelkeit verschwand unsere Eßlust

völlig.'
57

Hjärne, Om Stormen under Ösel, S. 72, V. 163-171. 'o welch ein schauderhafter Anblick, hier
bedurfte es keines weißen Nieswurzes in Wein, wie ihn sonst erfahrene Ärzte anzuwenden pflegen, um
den Magen ganz zu reinigen; denn diese unsere Kranken, die wurden wohl von jedwedem beschwerlichen

Ding gereinigt, wenn Lunge, Leber und alle Eingeweide umherwandern, wenn einem schwarz

vor Augen wird und die Unterlippe bebt, wenn ich weiß nicht was im Magen rührt und wühlt, daß der
Gaumen, der Rachen, der Hals und die Kehle dabei erschauern'. Kommentar der Herausgeber zu

„prustrot": „kräkningsframkallande växt (Helleborus)".



Theatrum maris 219

wichtssinnes, durch den das wahrnehmende Subjekt buchstäblich seinen Standpunkt
in der Welt verliert und nicht mehr Herr seines Körpers und seiner Sinne ist. Das

Meer ist hier mehr als bloßer „Schau"-Platz, es ist der Raum, der alle Sinne herausfordert

und beansprucht. Doch ist der Sprecher zugleich ein distanzierter Zuschauer,
der die körperliche Erschütterung nicht am eigenen Leibe spürt, sondern bei seinen

Mitmenschen beobachtet. Für den medizinisch geschulten und interessierten
Betrachter wird selbst der Mensch auf dem Meer zum Schauplatz.




	Theatrum maris : das Meer als Schauplatz in der nordischen Barockliteratur

