
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 32 (2002)

Artikel: Meinungsfreiheit in Dänemark-Norwegen im 17. Jahrhundert : ein
Überblick

Autor: Haslund, Fredrik Juel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858238

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858238
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FREDRIK JUEL HASLUND, OSLO

Meinungsfreiheit in Dänemark-Norwegen
im 17. Jahrhundert. Ein Überblick

l.

Der folgende Überblick über die Meinungsfreiheit in Dänemark-Norwegen
im 17. Jahrhundert ist die Zusammenfassung einer ausführlicheren, in Arbeit
befindlichen Darstellung über die Bedingungen der Meinungsfreiheit in diesen beiden

Ländern vom 16. Jahrhundert bis heute. Meine Darstellung des Jahrhunderts, das im
folgenden betrachtet wird, stützt sich vorläufig zur Hauptsache auf gedrucktes Material,

also Gerichtsreferate und -protokolle, Gesetzestexte usw., sowie auf die Arbeiten

jüngerer und älterer Forscher. Eine eigene Beschreibung der Meinungsfreiheit
und der Zensur in Dänemark-Norwegen existiert für diesen Zeitraum nicht.1

Einleitend sollen einige generelle Züge betrachtet werden, ehe ich eine Auswahl
konkreter Fälle und Situationen bespreche, die Grenzen und Probleme der

Meinungsfreiheit in verschiedenen Zusammenhängen aufzeigen. Zuerst soll jedoch eine

Definition des Begriffs versucht werden. In der skandinavischen Terminologie
trennt man zwischen Meinungs- und Glaubensfreiheit (die auch das Recht auf eine

persönliche Auffassung, die man für sich selber behält, beinhaltet) einerseits und

Äußerungs- und Redefreiheit (die sich auf Aussagen oder Haltungen, die sich an

andere richten, beschränkt) andererseits. Im folgenden werde ich mich vor allem mit
dem zweiten Aspekt befassen, obwohl scharfe Grenzziehungen nicht möglich sind.

Die Meinungsfreiheit als solche ist ein akzeptiertes Prinzip, das die Toleranz gegenüber

Äußerungen oder friedlichen Haltungen, die kontrovers und gegenüber
herrschenden Werten und Systemen provokativ sein können, umfaßt.

Daß dies stets ein Problemfeld gewesen ist, hängt damit zusammen, daß das Wort
immer auch einen Machtfaktor darstellt. Dabei denke ich an das gut formulierte

Allgemeine Darstellungen der Geschichte der Meinungsfreiheit im Dänemark-Norwegen des

17. Jahrhunderts finden sich in Chr. Kirchhoff-Larsen: Den danske Presses Historie, 1. 1634-1749.

K0benhavn 1942; Dansk litteraturhistorie, 2-3. K0benhavn 1983-84; Fredrik Juel Haslund:

Ytringsfriheten i Danmark-Norge 1500-1814. En oversikt. Literature as Resistance and
Counter-Culture. Papers of the 19th Study Conference of the International Association for Scandinavian

Studies. Ed. Andrâs Masât. Budapest 1993, S. 11-26.



144 Fredrik Juel FIaslund

Wort oder das Wort, das dem Mund des Furchtlosen in einer schwierigen Situation

entspringt. Das richtige Wort kann befreiend wirken und zu Taten aufrufen oder zur

Standhaftigkeit im Unglück, zu Kritik, Trauer oder Freude stimulieren. Im Mund
oder aus der Hand des Satirikers kann es eine gefährliche Waffe gegen Feinde oder

Meinungsgegner sein. Die Macht des richtigen Wortes liegt also darin, daß es zu

einer öffentlichen Meinung führen, diese steuern kann. Es kann von guten oder

schlechten Werten, von Lüge oder Wahrheit bestimmt sein, aber es ist in jedem Fall
ein Machtfaktor, der sich in einem Kraftfeld mit anderen Faktoren physischer,
administrativer, wirtschaftlicher Macht usw. vereinigt. Personen oder Institutionen, die
sich im Besitz von Macht befinden oder sie anstreben, werden deshalb oft Unterstützung

in der Macht des Wortes suchen. Und viele Wortkünstler, Menschen, die das

Wort in ihrer Macht haben, haben sich im Lauf der Zeit den Machthaber!! zur
Verfügung gestellt. Während die einen den Wunsch hegten, ihre eigenen Wege zu
gehen, traten andere in den Dienst einer unterdrückten Gruppe oder einer nicht akzeptierten

Haltung.
Die Erfahrung hat gezeigt, daß eine Gesellschaft mit einer Gewaltenteilung eine

gewisse Garantie für Meinungsfreiheit bietet. Dennoch muß auch in einer Gesellschaft

mit fest verankerten demokratischen Traditionen diese Freiheit ständig aufs

Neue erkämpft und verteidigt werden. Und sie wird nicht nur von jenen, die nach

Macht streben, bedroht. Das Problem begegnet uns auch im Verhältnis zwischen
dem Abweichler und dem Kollektiv, der Person mit den abweichenden Meinungen
oder Haltungen gegenüber „den kompakte majoritet" ('der kompakten Majorität'),
wie Ibsen das Phänomen nennt, das er in En Folkefiende behandelt. Die Geschichte

ist voll von Aggressivität gegenüber Abweichlern - Sokrates, Jesus und viele andere

-, und auch das unruhige 17. Jahrhundert hatte in großem Ausmaß seine 'Spottopfer'.

Meinungsfreiheit darf nicht auf das Recht, Äußerungen von sich zu geben,
eingeschränkt werden, sondern muß auch die Freiheit, diese zu empfangen, also

Informationsfreiheit, umfassen. Es ist auch notwendig, daran zu erinnern, daß Meinungsfreiheit

nicht auf verbale Aussagen begrenzt ist. Die freimütige Äußerung kann

ebenfalls in symbolischer Form, z.B. durch das Ausstellen von Bildern, die
bekanntlich auch Gegenstand von Eingriffen waren, oder durch Mimik, Körpersprache,

Haltungen erfolgen. In diesem Zusammenhang hatte speziell das Martyrium
eine starke Geltung, so daß die Unterdrücker immer bestrebt waren, solche Situationen

zu entheroisieren. Im folgenden werde ich jedoch im wesentlichen die verbalen

Äußerungen in mündlicher, handschriftlicher oder gedruckter Form behandeln. Die

große Bevölkerungsmehrheit - das 'Volk' - war im wesentlichen auf das mündliche

Medium angewiesen. Doch auch dieses konnte eine beträchtliche Durchschlagskraft
haben und einen bedeutenden Verbreitungseffekt erzielen, etwa als Lied, nicht
zuletzt Spottlied. Dasselbe galt für die Verbreitung von Gerüchten in einer Zeit, in der

es keine öffentliche Nachrichtenvermittlung gab. Deshalb sollte auch die Wirkung
von Äußerungen, die von der Kanzel und auf dem Kirchhof erfolgten, berücksichtigt



Meinungsfreiheit in Dänemark-Norwegen im 17. Jahrhundert 145

werden. Die handgeschriebene Aussage war unter anderem das Medium für die

Schreib- und Lesekundigen, die aus dem einen oder anderen Grund außerhalb der

Machtelite standen und keinen Zugang zur Druckerpresse hatten. Somit hatte diese

Kommunikationsform einen begrenzten Aktionsradius. Das galt z.B. für die katholisch

gesinnte Hamarkr0niken ('Chronik von Hamar') aus der Mitte des

16. Jahrhunderts, die in Abschriften in der Hedemark, einem Distrikt im östlichen

Norwegen, zirkulierte. Absalon Pedersspn Beyers Schrift Om Norgis Rige ('Über
das Reich Norwegen') wurde von der Zensur abgewiesen, da sie zu gefühlsgeladen,2

vermutlich zu norwegisch gesinnt war, und wurde erst 1781 - also zweihundert
Jahre später - gedruckt. Direkt oppositionelle Schriften wie Jacob Worms Satiren

aus den 1670er Jahren fanden selbstverständlich ebenfalls nur in Abschriften und

Abschriften von Abschriften Verbreitung.1
Eine ganz andere Durchschlagskraft besaß die gedruckte Schrift, die in großen

Mengen, Uber große Distanzen, über lange Zeit und unverändert verbreitet werden

konnte. Die Machtinhaber waren sich über die Bedrohung, die daraus erfolgte, bald

im klaren. Vom Ende des 15. Jahrhunderts an wurden von päpstlicher Seite aus

Bullen über die verschärfte Überwachung der Buchdrucker zum Schutz gegen ketzerische

Schriften erlassen. Diese Politik wirkte bald vorbildhaft. Was die Ausbreitung
der Buchdruckerkunst in Europa betraf, lagen die nordischen Länder an der

Peripherie. Die ersten Buchdrucker kamen in den 1480er Jahren nach Skandinavien.
Während der Reformationskämpfe wurden Restriktionen durchgeführt. In den

1520er Jahren kam es zu einem vermutlich nicht ganz effektiven Verbot der

Verbreitung lutherischer Schriften, während nach der Einführung der Reformation
1536 die Verbote, nicht nur in kirchlichen Angelegenheiten, in die andere Richtung
gingen.

Die Kirchenordnung von 1537/394 gibt die Version der Bibel, die Schriften von
Luther und Melanchthon sowie das Augsburger Glaubensbekenntnis an, die das

Fundament der neuen Religionsverkündigung bilden sollten. Neue Bücher sollten

„her y wore Riiger" ('hier in unseren Reichen') weder auf dänisch, lateinisch oder

deutsch gedruckt werden noch aus dem Ausland eingeführt werden, „synderlige om
de indeholde anten det troen er anrprende, eller det der hprer tili Lands eller Steders

Regimente oc hwsholdning" ('besonders, wenn ihr Inhalt entweder den Glauben
oder die Belange der Landes- oder Städteherrschaft und die Haushaltung betrifft'),
wie es in der Kirchenordnung heißt, die hinzufügt: „met mindre end de tilforne
bliffue wdi wor hpige Schole offursiet, Oc faa et got witnesbyrd äff huer Superattendent

[...]" ('es sei denn, daß sie vorher von unserer hohen Schule [Universität in

2 In der Formulierung des Zensors, Professor Ole Worm, „tribuere affectibus". Zitiert nach Francis
Bull: Norsk litteraturhistorie. 2. Norges litteratur fra refomasjonen til 1814. Oslo 1958, S. 42.

3

Vgl. Erik Sdnderholm: Jacob Warm. En politisk Satiriker i det syttende ärhundrede. K0benhavn 1971.

Vgl. „Om nogre synderlige B0ger, der Landz Praesterne skulle haffue, Huilke de oc icke til gaffns
ombtere künde". Kirkeordinansen 1537/39. Udg. ved Martin Schwarz Lausten. K0benhavn 1989,
S. 230-232.



146 Fredrik Juel Hasi.und

Kopenhagen] durchgesehen werden und eine gute Beurteilung jedes Superintendenten

bekommen Schriften, die gedruckt, übersetzt oder aus dem Ausland
eingeführt werden sollten, mußten sich also zuerst einer Beurteilung, einer Zensur,
unterziehen. Was die religiösen Schriften anbelangte, mußten diese, wenn es sich um
ein inländisches Buch handelte, dem Superintendenten des Stifts vorgelegt werden,

aus dem der Verfasser stammte. Wenn dieser nicht wagte, ein Urteil zu fällen, wurde
die Sache der theologischen Fakultät der Universität übergeben, in der die Professoren

der Reihe nach die Zensuraufgabe hatten. Die übrigen Schriften gingen wie
üblich an die philosophische Fakultät. In schwierigen Fällen wurde die Entscheidung
dem Kanzler des Reiches überlassen.5 In Norwegen waren seit 1747 selbst

Hochzeitslieder, die nicht gedruckt, sondern nur gesungen werden sollten, der Zensur
unterworfen.6 Die Zensur entschied dabei nicht nur über Gutheißung oder Verwerfung,
sondern konnte auch 'Verbesserungen' oder Streichungen verlangen. In der
gedruckten Version von Peder Clausspn Friis' Norwegenbeschreibung sind z.B. alle

nachteiligen Aussagen über die Dänen gestrichen worden.7 Von 1562 an bekamen

die angenommenen Drucksachen auf der Vorderseite den Aufdruck „Imprimatur"
und den Namen des Professors, damit der Leser wußte, daß er einen gutgeheißenen
Text in der Hand hielt. Es war aber trotzdem immer noch der Autor, der für den
Inhalt der Schrift verantwortlich war. Dänische Bücher aus dem Ausland und auf
deutsch gedruckte Bücher mit religiösen Themen erhielten ebenfalls einen solchen

Vermerk.
Diese Praxis wurde unverändert durch das gesamte 17. Jahrhundert beibehalten.

Dazu kam, daß die Regierung Privilegien ausstellte, um Kontrolle über die
Buchdrucker zu haben. In dieselbe Richtung ging ebenfalls die Konzentration der
Buchdruckereien in der Hauptstadt. Erst ab der Mitte des 17. Jahrhunderts waren
Buchdrucker in Provinzstädten zu finden. Norwegen erhielt seinen ersten Buchdrucker
1643. Auch als im 17. Jahrhundert die ersten Zeitungen erschienen, waren sie auf
Kopenhagen konzentriert und wurden mit Privilegium herausgegeben. Die Absicht

war, die mit allerhand losen Gerüchten konkurrierende Information zu steuern.

5 Dies wurde wiederholt mit Bestimmtheit gefordert, u.a. in einem Reskript vom 15. Mai 1576 und im

'Norwegischen Gesetz von König Christian V.', Kong Christian Femtes Norske Lov, von 1687, Zweites

Buch, XX. Kapitel: „Om B0ger og Almanaker" ('Über Bücher und Almanache'). Wenn hier die
Almanache besonders erwähnt werden, dann deswegen, weil sie mit unheilsverheißenden Prophezeiungen

gewürzt sein konnten, die die Bevölkerung in Erregung und Unruhe versetzen konnten.
6

Königliches Reskript vom 3. März 1747, vgl. P. R. Sollid: Relationer fra Christiania, Bergen og
Trondhjem om smaae Piecers censur. Bfiker om b0ker. Ârsskrifl for bokvenner 3 (1932), S. 91-105.
Die Zensur beabsichtigte eine erhöhte Kontrolle des zunehmenden Dissidentenwesens.

1
Peder Clausspn Friis: Norrigis Bescrifuelse, Samlede Skrifter. Udg. af Gustav Storm. Kristiania 1881,
S. 256: „Herimod hafuer der altid i fordum Tid vteret imellom Danske oc Norske en medfpd Had och

ond Forligelse, huilcket var indtil denne Dag udi Norske Folckes Hierter oc Natuur, [...] oc besynder-

lig hafuer de en hemmelig oc medfpdt Had til Jyderne." 'Dagegen hat es in alter Zeit zwischen Dänen
und Norwegern immer einen angeborenen Haß und eine schlechte Verträglichkeit gegeben, was bis

zum heutigen Tag im Herz und in der Natur des norwegischen Volkes geblieben ist, [...] besonders

haben sie einen geheimen und angeborenen Haß gegen die Jüten.'



Meinungsfreiheit in Dänemark-Norwegen im 17. Jahrhundert 147

Wie sah dann die Kontrolle in der Praxis aus? Hier ist es schwierig, sich eine

sichere Meinung zu bilden. Da die Bestimmungen in gleichmäßigen Abständen in
neuen Verordnungen verschärft wurden, könnte das allerdings darauf hindeuten, daß

die Kontrolle nicht ausreichend war. Das gilt wohl im besonderen für den Import aus

dem Ausland. Ich werde später einige Beispiele hierzu anführen. Man kann sich
auch vorstellen, daß die Zensurlesung nicht bei allen Universitätsprofessoren an

erster Stelle der Prioritätenliste stand, genauso wie man die Zensur von Kollegen
oder wichtigen Mitgliedern der Gesellschaft weniger streng nahm.

Auf welche Weise lassen sich die Grenzen der Meinungsfreiheit beschreiben?

Das kann im wesentlichen durch das Studium von Gesetzen, Verordnungen, Privilegien

und anderen Vorkehrungen, die das freie Wort beschränkten, durch Analyse der

Rechtssachen und Repressalien, die diejenigen trafen, die die Grenzen überschritten,
und ebenso der Zensurkommentare und Berichtigungen in Manuskripten, geschehen.

2.

Die Bedingungen der Meinungsfreiheit variierten natürlich zwischen den
unterschiedlichen sozialen Gruppen in der dänisch-norwegischen Monarchie, in der die

Stände in verschiedenen Kulturen und recht isoliert voneinander lebten.

An der Spitze der Hierarchie stand der kleine, politisch und kulturell einflußreiche

dänische Hochadel. Dieser hatte in seiner Mitte mehrere herausragende
Wissenschaftler und Künstler, trat in seinen Schlössern als Mäzen jüngerer Talente auf,

schickte seine Söhne unter der Anleitung eines Präzeptors, eines jüngeren,
nicht-adligen Akademikers, auf längere Bildungsreisen ins Ausland. Die Reisen

konnten durchaus auch in katholische Länder und an katholische Lehrstätten führen,
denn der Adel hatte eine weitreichendere Meinungsfreiheit. Als eine der Schriften
des ehemaligen Reichsrates Holger Rosenkrantz für ketzerisch erklärt wurde, wurde

er im Vergleich zu früher lediglich ein wenig sozial isoliert, weil eine Reihe von
Menschen aus Angst, ihre eigene Karriere aufs Spiel zu setzen, ihn nicht mehr
besuchten. Durch einen Staatsstreich im Jahre 1660 wurde die Alleinherrschaft des

Königs 'von Gottes Gnaden' eingeführt. Obwohl königliche Beamte die adligen
Lehnsherren ablösten, blieb der Adel jedoch weiterhin der herrschende Stand. Der
Klerus war ohne politischen Einfluß, verstärkte jedoch im Lauf des Jahrhunderts

seine Stellung. Dies kann durch einen Vergleich zwischen dem Reformationspfarrer
und Humanisten Peder Claussön Friis, der am Anfang des Jahrhunderts mit seiner

Gemeinde über die Zehntabgabe streiten mußte, und dem patriarchalischen und
ökonomisch gutsituierten Dichterpfarrer Petter Dass an dessen Ende illustriert werden.

Die Geistlichkeit - der gelehrte Stand - war kulturell gesehen eine tragende

Gruppe. Die Schriftsprache war in großem Ausmaß Latein. Das Bürgertum war im
Entstehen, und seine Oberschicht schickte ihre Söhne ebenfalls ins Ausland. Die
breite Ausbildung des Bürgertums fand allerdings erst im 18. Jahrhundert statt.



148 FREDRIK JUEL HASLUND

Während die Landbevölkerung in Dänemark unter drückenden Verhältnissen lebte,

war u.a. die hügelige Landschaft in Norwegen ein Grund dafür, daß nur in geringem
Ausmaß große Gutshöfe betrieben werden konnten und die Bauern eine weitaus

freiere Stellung hatten. Durch den Verkauf von Königsgütern im letzten Teil des

17. Jahrhunderts wurden viele Bauern selbst Grundeigentümer. Das Maß an Lese-

und Schreibfähigkeit war verhältnismäßig begrenzt, doch es bestand eine blühende

mündliche Volkskultur. In Schleswig und Holstein war ein wesentlicher Teil der

Bevölkerung deutschsprachig, was erklärt, weshalb auch Schriften auf deutsch,
ebenso wie dänische und lateinische Drucke, besonderen Restriktionen unterlagen.

Es gab vor allem drei Gebiete, auf welchen der Meinungsfreiheit in der dänisch-norwegischen

Gesellschaft des 17. Jahrhunderts enge Grenzen gezogen waren. Das

betraf zum einen religiöse Fragen, sodann Äußerungen über die Autoritäten des

Staates und ihre Politik und schließlich Äußerungen über fremde Mächte, die
diplomatische Verwicklungen oder Schlimmeres auslösen konnten.

Die Religionsfragen gingen alle Schichten der Bevölkerung an. Der lutherische

Aufruhr im Jahre 1517 hatte eine Kettenreaktion ausgelöst, die dazu führte, daß die

monolithische Struktur der päpstlichen Kirche gesprengt wurde und sich eine Reihe

gegenseitig bekämpfender Kirchengemeinschaften bildete, von denen jede den

Anspruch erhob, die Wahrheit über den Weg zum Seelenheil im Jenseits zu besitzen.

Zunächst gab es die katholische Kirche, die durch das Trienter Konzil in der Mitte
des 16. Jahrhunderts eine Erneuerung und Uniformierung der Glaubensgrundlage
durchführte. In einer Reihe deutscher Staaten und in den Königreichen der nordischen

Länder gab es die evangelisch-lutherische Staatskirchengemeinschaft mit
weltlichen Fürsten als Oberhäupter. Weiter gab es besonders in der Schweiz, Frankreich,

den Niederlanden, Großbritannien und einzelnen deutschen Staaten Zwingiis
und Calvins Kirchengemeinschaft, in England außerdem die anglikanische Kirchenordnung.

Schließlich gab es eine Reihe populärer, radikaler Strömungen in Mitteleuropa,

die unter der Sammelbezeichnung 'Schwärmer' oder Chiliaster liefen. Eine

Gemeinsamkeit dieser Gruppen bestand darin, daß sie ihr Christentum nicht auf der

Autorität der Schrift oder der Kirche, sondern auf der eigenen Offenbarung aufbauten.

Sie waren Anhänger der Erwachsenentaufe und strebten eine egalitäre Gesellschaft

nach strengen moralischen und asketischen Prinzipien an. Die Wiedertäufer,
eine Richtung, die in Gütergemeinschaft und Polygamie in Münster lebte, wurden

gemeinsam von den Katholiken und Lutheranern niedergeschlagen. Eine andere

friedliche Richtung, die Mennoniten (mit Wurzeln in SUddeutschland), fand nach

schweren Verfolgungen eine Freistätte in den Niederlanden.

Der Übergang zu einer lutherischen Staatskirchenordnung in
Dänemark-Norwegen erfolgte im Jahre 1536 nach einem sehr brutalen Bürgerkrieg in

Dänemark, in dem zwischen unterschiedlichen Thronbewerbern, unterschiedlichen

sozialen Schichten und unterschiedlichen Glaubensrichtungen gekämpft wurde. Als
Sieger ging der mit dem dänischen Hochadel und katholischen Würdenträgern ver-



Meinungsfreiheit in Dänemark-Norwegen im 17. Jahrhundert 149

biindete Lutheraner Christian III. hervor, der nach dem Friedensschluß jedoch einen

Staatsstreich durchführte, die katholischen Bischöfe gefangennahm und eine lutherische

Kirchenordnung einführte, die die Konfiskation von Bischofs- und Klostergütern

zugunsten der Krone und des Adels zur Folge hatte.

Der Übergang zum Luthertum war in Dänemark durch die Unterstützung u.a. von

jüngeren Akademikern und des Bürgertums in Städten wie Malmö, Kopenhagen,

Viborg mental vorbereitet. In Norwegen hatten dagegen nicht viele von Luther und

seiner Lehre gehört. König Christian ging indessen umsichtig vor, verankerte aber

rasch eine Kirchenordnung sowie ein Bekenntnis, das auf den in der Kirchenordnung

genannten Schriften basierte.8 Zusätzlich gelang es ihm, Bischöfe mit dem

neuen Glauben, die jetzt Superindententen genannt wurden, einzusetzen, die die
Pfarrer leiten und eventuell Änderungen durchführen sollten. Die Änderungen, die

an den Ritualen und kirchlichen Handlungen vorgenommen wurden, waren anfänglich

jedoch sehr begrenzt. Es ist nicht bekannt, wie viele der katholischen Pfarrer
auswanderten oder ihre Pfarrtätigkeit aufgaben. Es besteht aber Grund zu der

Annahme, daß die meisten ihre Stellung beibehielten, vielleicht in der Hoffnung, daß

die Reformation vorübergehen oder daß Katholiken und Lutheraner zu einem

Kompromiß kommen würden. Seitens der lutherischen Kirchenleitung betrachtete man
die Situation als eine Übergangsordnung, so daß die Pfarrerstellen nach und nach

mit patentierten Lutheranern besetzt werden konnten. Ein begabter Lutheraner
konnte mit einem schnellen Aufstieg rechnen. Peder Clausspn Friis wurde z.B. im
Alter von einundzwanzig Jahren Probst in Lista im südwestlichen Norwegen.

Die neuen Pfarrer waren aber besonders in Norwegen und dort vor allem auf dem

Land unbeliebt. An mehreren Orten setzten die Bauern sie ab und wählten einen der

alten Richtung oder boten der Obrigkeit Geld an, um den neuen loszuwerden.9 In
seinen Beschreibungen vom Anfang des 17. Jahrhunderts klagt Friis darüber, daß

das Volk an der alten Religion festhalte, einen großen Haß auf die evangelischen
Pfarrer entwickelt habe,10 daß sie sie nicht nur wegjagten, sondern vielerorts auch

töteten." Am schlimmsten sei es in Telemark, wo in einer „Kircke i det Laen ere 7

Prester ihielslagne, oc sommesteds en eller to, oc sommesteds flere".12

Es ist zweifelhaft, ob sich dies direkt als Ausdruck von Meinungsfreiheit deuten

lassen darf. Aber es zeugt doch davon, daß der Katholizismus in großen Gruppen
der Bevölkerung des 16. und 17. Jahrhunderts verwurzelt war. Man beging die
Messe und das Weihnachtsfest wie zuvor. Noch zu Beginn des 19. Jahrhunderts

wurden Wallfahrten zu einer Stabkirche in Rpldal unternommen, wo das Kruzifix

8

Vgl. Kirkeordinansen 1537/39, 1989.
9

Vgl. Clauss0n Friis, Samlede Skrifter, 1881, S. 235: „En Copie äff mit Breff tili welbiurdige Sturinck
Bohll 1606" ('Eine Kopie meines Briefes an den wohlgeborenen Sturing Bohl').

10

Vgl. Clausspn Friis, Samlede Skrifter, 1881, S. 224: „En Beretning om Thienden paa Agdesiden"
('Ein Bericht Uber den Zehnten in Agdesiden').

" Vgl. Clausspn Friis, Samlede Skrifter, 1881, S. 225, S. 235.
12

Clausspn Friis, Samlede skrifter, 1881, S. 300. 'Kirche in diesem Bezirk sieben Pfarrer getötet wurden,

mancherorts einer oder zwei, andernorts mehrere'



150 FREDRIK JUEL HASLUND

angeblich eine heilende Wirkung besaß. Wenn die Forscher heute dazu neigen, das

katholische Visionsgedicht Draumkvedet in das 16. oder 17. Jahrhundert zu datieren,

so steht dem kulturhistorisch nichts im Wege. Daß der Unwillen gegen das

Luthertum sich auf lokale Aktionen begrenzte, hängt vermutlich damit zusammen, daß

die Bauern kein Solidaritätsgefühl über ihre Dorfgemeinschaft hinaus hatten. Es läßt

sich wohl sagen, daß in Dänemark und Norwegen im 16. Jahrhundert Glaubensfreiheit,

nicht aber Verkündigungsfreiheit herrschte.

Die katholischen Sympathien waren indessen in Dänemark-Norwegen nicht auf das

Volk begrenzt. Als die katholische Kirche nach dem Konzil von Trient zu einer

Gegenoffensive überging, um die verlorenen Provinzen zurückzuerobern, bestand die

Strategie zumindest für Nordeuropa darin, daß man mit intellektuellen Mitteln
versuchte, einflußreiche Leute für die Sache zu gewinnen. Der neugegründete Mönchsorden

Societas Jesu bildete die Speerspitze dafür. Erst nachdem jetzt die Archive der

Jesuiten der Forschung zugänglich gemacht worden sind, läßt sich erkennen, wie
umfassend diese Tätigkeit war.13

Die Jesuiten waren scharfsinnige Debatteure und vorzügliche Pädagogen. Viele
Studenten auf Auslandsreisen machten deshalb in einer ihrer Lehrstätten Halt.
Besonders die Jesuitenseminare in Braunsberg an der Ostseeküste in Pommern, Vilna
in Litauen und Olmütz in Mähren nahmen sie auf. Normalerweise begann man oft
an der lutherisch-evangelischen Universität in Wittenberg, ging dann zur Lehrstätte
der Jesuiten und kehrte, bevor man nach Norwegen reiste, nach Wittenberg zurück,

um dort ein abschließendes Examen abzulegen. Am Seminar in Braunsberg stammte
eine Vielzahl der Eingeschriebenen aus den nordischen Ländern.

Die Jesuitenschulen wurden von Adelssöhnen und Söhnen herausragender Geistlicher

und des höheren Bürgertums, die in der Regel mit dem Wissen und der

Zustimmung ihrer Eltern reisten, besucht. Als Lutheraner mußten sie nicht an der
Messe teilnehmen. Ganz unbeeinflußt blieb wohl jedoch keiner. Manche kehrten

wenigstens mit einer vorurteilsfreieren Einstellung dem Katholizismus gegenüber
nach Hause zurück. Andere wurden so gefesselt, daß sie konvertierten und ein
Pfarrersamt irgendwo in Europa annahmen. Eine dritte Kategorie bildeten jene, die den

Glauben wechselten, aber nach Hause reisten und dies verborgen hielten. Auf Grund
ihrer Tüchtigkeit konnten sie oft hervorragende Positionen innerhalb des

Unterrichtswesens besetzen. Zwei wurden Lehrer an der Universität in Kopenhagen, und

einer der beiden, Laurids Scavenius, endete später als Bischof in Stavanger. In dieser

Stellung war er passiv in Glaubensfragen und widmete sich seinen Interessen für
Kartographie und Mathematik.

13

Die folgenden Angaben über die katholische Gegenreformation in Norwegen und über den Jesuiten
Laurentius Nicolai Norvegus basieren zur Hauptsache auf Vello Helk: Laurentius Nicolai Norvegus
S.J. Kpbenhavn 1966, und Oskar Garstein: Rome and the Counter-Reformation in Scandinavia. 1-2.

Oslo 1963, 1980.



Meinungsfreiheit in Dänemark-Norwegen im 17. Jahrhundert 151

Dagegen waren zwei andere Pädagogen in zentralen Stellungen alles andere als

passiv - Jens Aagesen, Rektor der Lateinschule in Malmö, und Christopher Hjort,
Rektor der Kathedralschule in Oslo. Mit Hilfe von Strohmännern standen sie in
Kontakt mit Laurentius Norvegus ('Kloster-Lasse') und anderen hochstehenden
Jesuiten in Braunsberg. Auffallend viele junge Männer, die den Weg dorthin fanden,
kamen aus Malmö oder der Osloer Gegend. Als man Jens Aagesen im Jahre 1604

enttarnte, wurde er vor die Wahl gestellt, dem katholischen Glauben abzuschwören

und einen Eid auf den lutherischen abzulegen oder abgesetzt und mitsamt seiner

Familie aus dem Reich verwiesen zu werden. Er wählte letzteres, zog nach Braunsberg

und trat in Deutschland in den katholischen Kirchendienst.14

Der Argwohn des Königs und der Regierung über eine aktive Rekatholisierung
war damit geweckt. Auf einem Hoftag in Bergen im selben Jahr wurde betont, daß

„hele landet var oppfyldt av falske profeter" ('das ganze Land voller falscher
Propheten sei').15 Um einer schleichenden Rekatholisierung vorzubeugen, wurde
verboten, daß frühere Jesuitenschüler eine Anstellung in der Kirche oder beim Staat

erhielten. Das Resultat war, daß die Rekrutierung von Einwohnern der nordischen
Länder an Jesuitenschulen aufhörte und der Großteil derjenigen, die sich dort
aufhielten, nach Hause reiste. Die Verordnung wurde allerdings nicht zu streng praktiziert,

so daß Studenten, die erst einige Jahre später zurückkehrten, dennoch einen
Platz im System bekamen.16

Die Wachsamkeit der Regierung wurde jedoch weiterhin geschärft, nachdem die
Seele der katholischen Mission in Skandinavien, Laurentius Norvegus, im Frühling
1606 nach Kopenhagen gekommen war und diverse Exemplare seiner katholischen

Gegenschrift Confessio Christiania mitgebracht hatte, die kühn Christian IV.
gewidmet war.17 Er bat um eine Audienz mit der Begründung, daß er dazu beitragen
wolle, die religiösen Streitigkeiten im Reich des Königs auszugleichen. Er hoffte
auch, nach Norwegen reisen zu dürfen, um einige Erbangelegenheiten zu regeln. Die
Reaktion war jedoch, daß die Schriften Norvegus' beschlagnahmt wurden und er
eine Frist von einem Tag bekam, um unter Bewachung auszureisen. Der Statthalter
in Norwegen erhielt den Befehl, daß Norvegus oder seine Jesuiten, sollten sie dort

angetroffen werden, sofort zu bestrafen seien. Wie der dänische Historiker Vello
Helk in seiner Abhandlung über Norvegus aufzeigen kann, fand trotz dieser
Kontrolle des Schmuggels von Büchern eine Reihe Exemplare von Norvegus' Gegenschrift

den Weg in die Bibliotheken der Dänen.18

Zur großen Abrechnung mit den heimlichen 'Papisten' kam es im Jahre 1613 mit
einem Prozeß im Pfarrhof Gjerpen bei Skien in Norwegen.14 Dieser richtete sich

14

Vgl. Helk, Laurentius Nicolai, 1966, S. 328.
15

Norske Rigsregistranter, 4, Kristiania 1870, S. 80; Ludvig Holberg: Dannemarks Riges Historie. 2.

Kdbenhavn 1733, S. 809 Ludvig Holberg: Samlede Skrifier. 7. K0benhavn 1924, S. 593).
16

Vgl. Helk, Laurentius Nicolai, 1966, Kap. 23, S. 314-330.
17

Vgl. Helk, Laurentius Nicolai, 1966, Kap. 24, S. 334-343.
18

Vgl. Helk, Laurentius Nicolai, 1966, Tillaeg 1, S. 376-388.
19

Quellen: [Det norske] Riksarkivet i Oslo - Norske innlegg 1613; Oslo kapitels kopibog 1606-1618,



152 Fredrik Juel Haslund

gegen eine Anzahl hochstehender Theologen und Gelehrter in Oslo, die sogenannten
Oslo-Humanisten, die zur intellektuellen Elite des Stifts gehörten. Die Hauptperson,
der bereits erwähnte Rektor Christopher Hjort, war ein Neffe des Superintendenten
Jens Nilsspn. Fast alle Beteiligten waren miteinander verwandt und bildeten in
Ostlandet so etwas wie eine Pfarrersdynastie. Gemäß der Darstellung des Historikers
Niels Slange von 1749 hatten sie „stor Yndist, ikke saa meget hos den gemeene
Mand, som hos eendel af de Rigeste og derhos noget myndige" gewonnen.2"

Christopher Hjort hatte bereits im Jahr 1589 in Braunsberg studiert und später den Kontakt

aufrechterhalten. Sein Bruder Jacob, der 1601 im reifen Alter konvertierte, war
jetzt Probst in Nedre Borgsyssel (im heutigen Amt Ostfold).21 Das Urteil im Prozeß

von Gjerpen vom August 1613 basierte auf einer völlig neuen Verordnung vom 19.

Juni desselben Jahres und lautete, daß vier der Angeklagten Ruf und Amt sowie das

Recht, ihr Erbe mit ihren Geschwistern und anderen Miterben zu teilen, verlieren
sollten. Es wurde ihnen befohlen, des Königs „Riger og Lande" ('Reiche und
Länder') innerhalb von zwölf Wochen zu verlassen. Christopher Hjort starb im Jahre

1616 in Danzig. Slange zufolge verließ nun eine Reihe von Kryptokatholiken das

Land.22

Die Ereignisse führten außerdem dazu, daß in den folgenden Jahren weitere

Verordnungen mit verschärften Verhaltensregeln gegen die katholische Missionstätigkeit

entstanden. Unter anderem wurde am 4. Juli 1616 eine Verordnung erlassen, die

besagte, daß die Präzeptoren, welche junge Männer auf ihren Studienreisen im
Ausland begleiteten, zuerst vom örtlichen Superintendenten für die Aprobation
geprüft werden sollten. In einer Verordnung vom 23. Januar 1617 wird die Kontrolle
beim Schmuggel und Umsatz von „atskillige danske Böger" ('bestimmten dänischen

Büchern') über „voris christelige Troe" ('unseren christlichen Glauben') oder „alle
Haande Ipse och unyttige Materiel" ('allerhand lose und unnütze Materien') oder

politische „Vildfarelser" ('Verirrungen') verschärft, die „mpget brugis och lesis"

('viel gebraucht und gelesen werden') von „den gemene Almufve" ('dem gemeinen

Volk'). Zusätzlich wurde in einer Verordnung vom 28. Februar 1624 die Todesstrafe

für Mönche, Jesuiten „oc deslige papistiske geistlige personer" ('und ähnliche

papistische geistliche Personen'), die sich in den Reichen befanden, und strenge Strafen

für diejenigen, die solche Personen beherbergten oder es unterließen, „romerske
ceremonier" ('römische Zeremonien') zu melden, eingeführt. Die Verordnung galt
auch für jede andere Religionsausübung, die sich „voris christelige Troes Bekien-

Kristiania 1913, S. 132-168; Niels Slange: Christian den Fierdes Historie. K0benhavn 1749, 2,
S. 327-328, 3, S. 354-355. Der Prozeß in Gjerpen ist mehrmals behandelt worden, vgl. u.a. Ludvig
Daae: (Norsk) Historisk Tidsskrift. 3. R., 3. S. 306-352; J. J. Duin: Norsk slektshistorisk Tidsskrift,
12, S. 360-390, 12, S. 1-12; Helk, Laurentius Nicolai 1966; Edvard Bull d.e., Norsk biografisk
leksikon 6. Oslo 1934, S. 136-137.

211

Slange, Christian den Fierdes Historie, 1749, 2, S. 328. 'große Gunst, nicht so sehr bei dem gemeinen

Mann, als bei einem Teil der Reichsten und darunter einiger Mächtiger'
21

Vgl. Helk, Laurentius Nicolai, 1966, S. 332.
22

Vgl. Slange, Christian den Fierdes Historie, 1749, 3, S. 354-355.



Meinungsfreiheit in Dänemark-Norwegen im 17. Jahrhundert 153

delse" ('unserem christlichen Glaubensbekenntnis') - d.h. dem Augsburgischen -
widersetzte.

Einer der Angriffspunkte der Jesuiten gegen das Luthertum war, darauf hinzuweisen,

daß dieses inkonsistent und innerlich gespalten war. Die Antwort bestand in der

Errichtung eines festen und unantastbaren Lehrgebildes auf scholastischer Grundlage,

der Orthodoxie. Es gab nämlich einen anderen theologischen Konflikt, der
während des 16. Jahrhunderts und zu Beginn des 17. Jahrhunderts die Sinne

genauso gefangennahm wie der Kryptokatholizismus - der Kryptokalvinismus.
Luthertum und Kalvinismus waren Konkurrenten in der Auflehnung gegen die
Papstkirche. Eine der Fragen, die die drei Glaubensrichtungen trennte, war die Einstellung
zum Abendmahl. Nach katholischer Auffassung durchliefen Brot und Wein durch

ein Wunder eine Verwandlung zu Christi Leib und Blut - eine Transsubstantiation

-, wenn der Pfarrer die geweihten Worte darüber sprach. Für den Kalvinisten war
das Abendmahl im wesentlichen eine symbolische Gedenkmahlzeit. Für die Lutheraner

wurden die Heilsmittel zu Christi Leib und Blut, behielten jedoch gleichzeitig
ihren Charakter von Brot und Wein - Konsubstantiation. Melanchthon neigte zu

Calvins Auffassung und erhielt in Dänemark-Norwegen im 16. Jahrhundert

Unterstützung von einer Reihe herausragender Geistlicher mit dem Theologieprofessor
Niels Hemmingsen an der Spitze. Hemmingsens Schriften fanden internationale

Beachtung, so daß schließlich der Kurfürst von Sachsen von Frederik II. von Dänemark
die Einstellung dieser Ketzerei verlangte. Unter Androhung der Todesstrafe mußte

Hemmingsen seine Abendmahlslehre widerrufen und erklären, daß er sich an die
normierte Lehre der Confessio Augustana halten werde. Aber der Kurfürst war
damit noch nicht zufrieden, und Niels Hemmingsen wurde abgesetzt und auf sein Ka-
nonikat in Roskilde verwiesen. Der Streit über den Kryptokalvinismus ging
allerdings weiter. Es gelang schließlich dem Bannerträger der Orthodoxie, dem

energischen und willensstarken Professor und späteren Bischof Hans Poulsen Resen,

seine Meinungsgegner und Professorenkollegen aus dem Weg zu räumen, teils
durch Absetzung aus ihren Stellungen, teils durch Landesverweisung.

Der entscheidende Kampf erfolgte 1614 anläßlich einer Disputation vor einem

Kommissionsgericht in Koldingehus zwischen Resen und dem Pfarrer der Schloßkirche

von Kopenhagen, dem Kryptokalvinisten Oluf Kock, der in gewaltsamen
Worten Resen der Irrlehre beschuldigt hatte.23 König Christian IV. führte im Gericht
selbst den Vorsitz an der Spitze der Mitglieder des Reichsrates, der Professoren der

Universität und der dänischen Bischöfe, von denen eine Mehrzahl Hemmingsens
Schüler gewesen waren. Die Sympathien des Königs lagen bei Resen, was er durch

Zurufe und Kommentare während der Verhandlungen deutlich zeigte. Es war ein

Rechtsstreit mit Leben und Eigentum als Einsatz und Kock wurde als „columinator"
('Streitsüchtiger') zum Tode verurteilt. Durch königliche Gnade wurde die Strafe

11
Die Auseinandersetzungen zwischen Oluf Kock und Hans Paulsen Resen und der Prozeß in
Koldingehus sind ausführlich behandelt bei Oskar Garstein: Cort Aslakssfin. Oslo 1953, S. 244-281.



154 Fredrik Juel Haslund

später in Landesverweisung reduziert. Die Tage des Kryptokalvinismus waren
jedoch in König Christians Reichen gezählt.

Das 17. Jahrhundert war eine Eiszeit für die Meinungsfreiheit - nicht nur in

Dänemark-Norwegen, sondern in ganz Europa. Der einzige Schlupfwinkel waren die

Niederlande und dort in erster Linie Amsterdam. Dorthin kamen all jene, die neue
und noch nicht anerkannte Gedanken präsentieren wollten. Es sollte dies ein Arsenal

von Ideen werden, die die Zeit der Aufklärung der nächsten Jahrhunderte prägte. Ein
anderes Schlupfloch bestand darin, daß Europa ein Flickenteppich von Staaten war,
der gewisse Zufluchtsmöglichkeiten bieten konnte, falls einem Abweichler der Boden

unter den Füßen zu heiß werden sollte. Aufschlußreich ist in diesem

Zusammenhang das Schicksal des schwedischen Artillerieoffiziers Anders Kempe.24 Er
hatte an den Kämpfen gegen die Norweger in Jämtland 1657-58 teilgenommen.
Einige Jahre darauf erschien er jedoch als der erste Pazifist der nordischen Länder. Er

war von den Schriften des niederländischen Mennonitenschwärmers Paul Felgen-
hauser inspiriert und hatte eine von der Augustana abweichende Einstellung zur
Dreieinigkeit und zu Jesu göttlichem Wesen. Es gelang ihm, aus Schweden zu

flüchten, wo einer seiner Anhänger geköpft worden war. Seine Pamphlete wurden in

Amsterdam gedruckt, er ließ sich als Medicus in Verdal auf der norwegischen Seite

der Grenze nieder und verbreitete von dort aus seine Schriften in das schwedische

Gebiet hinein. Nach einigen Jahren wurde er jedoch als religiöser Abweichler aus

Dänemark-Norwegen verwiesen, allerdings erst, nachdem man ihm angeboten hatte,

einen Feldzug gegen Schweden zu leiten, was er jedoch ausschlug. Ein schwedisches

Angebot, den Krieg in die andere Richtung zu führen, lehnte er ebenfalls ab.

Er ließ sich in Hamburg nieder, war aber nach einiger Zeit auch dort unerwünscht
und starb schließlich in Altona.

Mit der Einführung des Absolutismus 1660 entstand ein Königreich von Gottes

Gnaden, d.h. das Staatsoberhaupt war für seine Handlungen nurmehr Gott gegenüber

verantwortlich. Die Gesetzgebung erhielt einen stärker theokratischen
Einschlag, und die Verwaltung verschärfte ihre Forderung nach Sittlichkeit und Gottesfurcht.

Im folgenden ein Auszug aus Christian Femtes Norske Lov, Buch VII
('Übeltaten', Kapitel I, § 7):

Hvem som overbevises at have lastet Gud, eller bespottet hans hellige Navn, Ord og
Sacramenter, hannem skal Tungen levendis udskaeris, dernaest hans Hoved afslais, og
tillige med Tungen saettis paa en Stage.25

24
Für Leben und Werk von Anders Kempe vgl. die Beiträge von Carl J. E. Hasselberg in der Jahresschrift

Jämten 1921, S. 941, 1926, S. 71-78, 1927, S. 3042, und Fràn àdalar och fjäll. Härnösands

stifts julbok 1921 sowie Ronny Ambjörnsson: Lychnos. Lärdomshistoriska samfundets ärsbok
1979-1980, S. 20-78.

25 'Wer der Gotteslästerung überführt wird oder über Gottes heiligen Namen. Worte oder Sakramente

spottet, dem soll bei lebendigem Leib die Zunge herausgeschnitten, danach der Kopf abgeschlagen
und dieser zusammen mit der Zunge auf eine Stange gespießt werden.'



Meinungsfreiheit in Dänemark-Norwegen im 17. Jahrhundert 155

Gotteslästerer erfuhren also eine schlechtere Behandlung als Ketzer. Sie hatten sich

aus jeglicher Gemeinschaft ausgegrenzt. Dasselbe galt für diejenigen, die Zauberei

praktizierten und Verträge mit dem Teufel schlössen, was im übrigen einen wichtigen

und gefürchteten Stellenwert im Bewußtsein der Menschen im 17. Jahrhundert

hatte. Es sollen an dieser Stelle weder die Ursachen noch die Wirkungen der Zauberei

untersucht werden. Ich möchte lediglich darauf hinweisen, daß die Intensivierung
der Hexenjagden und -prozesse in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts bis zum
Ende des 17. Jahrhunderts auch mit der Theologisierung der Gesellschaft und der

allgemeinen Unsicherheit zusammenhängen dürfte.
Es gab prinzipiell zwei Arten von Magie, die schwarze - deren Absicht es war,

anderen zu schaden -, und die weiße - deren Absicht es war, mit Hilfe von
Beschwörung, Ermahnung usw. zu helfen. Auch die letztere war mit viel Scharlatanerei

verbunden. Für das Volk gab es jedoch in einer auswegslosen Situation normalerweise

keine andere Möglichkeit, waren doch die universitätsausgebildeten Medici
im großen und ganzen nur für die höheren Gesellschaftsschichten zuständig. Die
Strafe für schwarze Magie war die vollständige Vernichtung - Verbrennung auf dem

Scheiterhaufen und Verstreuung der Asche im Wind. Diejenigen, die wegen weißer

Magie verurteilt waren, hatten ihr Eigentum verwirkt und mußten das Land verlassen.

Ein weiteres wichtiges tabuisiertes Gebiet war das Gespräch über Politik und

Gesellschaftsführung. Das Urteil gegen Oluf Kock war nicht nur eine Frage von Theologie

und richtiger Schriftauslegung gewesen. Es betraf auch den Respekt gegenüber
Übergeordneten in einer streng hierarchischen Gesellschaft. Dies war natürlich nicht
der einzige Fall. 1586 wurde ein Pfarrer aus Skäne auf dem Schloßplatz in Kopenhagen

geköpft, weil er Spottlieder über seinen Superintendenten gedichtet und

gesungen hatte.26 Professor Jorgen Dybwad wurde wegen Kritik an königlichen
Verordnungen abgesetzt und des Landes verwiesen.27 Sein Sohn Christopher,
königlicher Mathematiker, wurde ins Gefängnis geworfen, weil berichtet wurde, daß

er sich in Bergen zu frei über den Adel und die Religion des Staates geäußert hatte.28

Mit der Einführung des Absolutismus wurde der König zu einer beinahe heiligen
Person, und es blühte die servile Lobesdichtung. Thomas Kingo kann hier als

Beispiel dienen.

Ein Beispiel zur Abschreckung und Warnung gab Kingos Stiefsohn, der Pfarrer
und Dichter Jacob Worm.29 Worm war ein durch zahlreiche Abhandlungen hoch-

26
Vgl. Ludvig Holberg: Dannemarks Riges Historie. 2. S. 508-509; Minerva, 4. S. 167-170.

27
Vgl. Holger Fr. R0rdam: Kj0benhavns Universitets Historie frei 1537 til 1621, 3. K0benhavn 1877,
S. 197-206, S. 499-508; Nordisk Ugeskrift, Kpbenhavn 1837, S. 406.

28

Vgl. R0rdam, Kj0benhavns Universitets Historie, 3, 1877, S. 316; Nordisk Ugeskrift, K0benhavn
1837, S. 407408. Er wurde 1620 zu lebenslänglicher Haft verurteilt und in den Turm Folen auf
Schloß Kaiundborg gesperrt, wo er zwei Jahre später an Kohlenmonoxydvergiftung starb.

29

Vgl. Erik Spderholm, Jacob Worm, 1971.



156 Fredrik Juel Haslund

qualifizierter Akademiker. Aber durch seine beißenden Satiren über Professoren

wurde er in den einflußreichen Kreisen bald als unbequeme Person definiert, und er

hatte Probleme, ein Amt zu bekommen, das ihn ernähren konnte. Er konzentrierte
danach seine Satiren auf hochstehende Personen in der Gesellschaftshierarchie, die

er des Nepotismus und der Simonie anklagte. Die Satiren wurden anonym durch
Abschriften verteilt und hatten in der Regel eine allegorische Form mit Anspielungen

auf die biblische Geschichte, auf Tierfabeln oder auf das Verhältnis der Planeten

zur Sonne. Worm war ein Produkt des steigenden Selbstgefühls der Theologen und

trat in seinen anonymen Schriften, die in lateinischer Sprache verfaßt waren und an

seine Kollegen verteilt wurden, als alttestamentarischer, prophetischer Züchtiger der

Obrigkeit auf. Lange Zeit war er ein Anhänger des Absolutismus als System, meinte

aber, daß unwürdige Personen an die Macht gekommen waren. Er wollte dem König
die Augen öffnen, daß dieser von einer Schar deutschstämmiger Glücksritter umgeben

sei. Der klägliche Ausgang des Schonischen Krieges trug jedoch dazu bei, daß

Worm zum Systemkritiker wurde. In einer fingierten, lateinischen Disputation über
den König Jeroboam, der der Abgötterei und Ausschweifung verfällt, rechnete

Worm mit der gesamten Gesellschaftselite, nicht zuletzt dem absolutistischen König
selbst, ab. Dies überschritt den Rahmen der biblischen Anspielungen und die

Schlußfolgerung des Autors war, daß zu einem Wahlkönigtum mit einer Regierung
von ehrlichen Adligen dänischer Herkunft zurückzukehren sei. Worm suchte also

die Alternative in der Vergangenheit und konnte sich nicht, wie die Kritiker hundert
Jahre später, auf neue Denkmodelle der Gesellschaftsorganisation stützen. Der
Urheber dieser und anderer Satiren wurde aufgedeckt und man verurteilte Worm wegen

Majestätsbeleidigung zum Tod. Auf dem Schafott wurde er begnadigt und nach

Trankebar, der dänisch-norwegischen Kolonie an der Ostküste von Deccan in
Indien, deportiert. Dies geschah im Jahre 1681, eine Generation, bevor Ludvig
Holberg den Parnaß bestieg.

Repressalien konnten auch Äußerungen treffen, die mit der herrschenden Ideologie
des Staates konform waren, falls sie fremde Mächte provozieren konnten. Die da-

hinterliegende Überlegung war, daß ein Staat, der alles kontrolliert, was in Druck
kommt, auch für Äußerungen, die Staatsoberhäupter anderer Länder verletzen oder

kränken, verantwortlich gemacht werden kann. Professor Jörgen Dybwad hatte den

Katholizismus in höchst negativen Worten geschildert. Dafür wurde er bestraft, denn

die Aussagen konnten den mächtigen Philipp II. herausfordern.10 Pfarrer Jonas

Kolding hatte in einer Dänemarksbeschreibung die Auffassung vertreten, daß in der

Schlacht von Axtorna 1565 6.000 Schweden gefallen waren. Der schwedische
Gesandte fand dies beleidigend. Es seien lediglich 5.000 gefallen. Kolding wurde vor
Gericht gestellt, konnte aber durch Belege aus schwedischen Quellen beweisen, daß

seine Zahl richtig gewesen war. Er wurde deswegen freigesprochen, aber dennoch

30
Vgl. R0rdam, Kj0benhavns Universitets Historie, 3, 1877, S. 499-508, 4, S. 567-584.



Meinungsfreiheit in Dänemark-Norwegen im 17. Jahrhundert 157

von seinem Amt für ein halbes Jahr suspendiert, „for sin utidige Lyst til Sandhedens

Sigelse" ('aufgrund seiner unangebrachten Lust, die Wahrheit zu sagen').31

3.

Zusammenfassend läßt sich sagen, daß das 17. Jahrhundert in Dänemark-Norwegen
eine erbärmliche Zeit für die Meinungsfreiheit war. Die vielen Kriege, in die das

Land teilweise unter Besetzung durch fremde Truppen verwickelt war, trugen dazu

bei, eine Atmosphäre der Unsicherheit zu schaffen, die natürlich nicht den besten

Boden für abweichende Meinungsäußerungen bot.

Die Rechtssicherheit war gering. Dies illustrieren am besten die Hexen- und

Zaubererprozesse, bei denen Theologen und Richter auch mit der aktiven Unterstützung
einer erregten Öffentlichkeit rechnen konnten. Doch fast niemand - weder niedrig
noch hoch - konnte sich vor Willkür sicher fühlen. Den einen Tag war man auf dem

Gipfel der Ehre, nur um am nächsten Tag unter Weinen und Zähneknirschen ins

Dunkel hinuntergestoßen zu werden, oder wie Thomas Kingo das Grundthema des

Jahrhunderts so schön im Kirchenlied „Hver har sin Skasbne" ('Jeder hat sein

Schicksal') formuliert:

Sorrig og Glsede de vandre tilhaabe,

Lykke, Ulykke de ganger paa Rad,

Medgang og Modgang hin anden anraabe,
Soelskin og Skyer de fplgis og ad!32

In der vorliegenden Darstellung wurde das Hauptgewicht auf den Bereich der Religion

gelegt. Hier beginnt das Jahrhundert mit einer gewissen Toleranz, die
allerdings als Folge der jesuitischen Gegenoffensive rasch zurückgedrängt wird. Man
muß sich vor Augen halten, daß die Religionszugehörigkeit in Europa im
17. Jahrhundert noch nicht stabilisiert war. Ein lutherisch-evangelischer Staat

konnte beispielsweise zum Kalvinismus übertreten oder zum Katholizismus zurückkehren.

Der König von Dänemark-Norwegen war das weltliche wie das geistliche
Oberhaupt der Kirche. Eine religiöse Abweichung wurde deshalb zur Provokation
der Majestät. Religion und Politik flössen ineinander. Diese Situation ergab gute
Wachstumsmöglichkeiten für jenen Menschentyp, den wir heute als Fundamentalisten

bezeichnen. In der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts hatte die Stärke der

jesuitischen Offensive zwar abgenommen, aber die Orthodoxie dominierte die Reiche

des Königs noch immer. Das Gesetzeswerk Christians V. hatte die Vorschriften
über die Kirchenzucht und die Sittlichkeit in Wort und Tat, die Strafe für Ketzerei,

31
Nordisk Ugeskrift, Kpbenhavn 1837, S. 406.

32
Thomas Kingo, Aandelige Sinnge-Koors Anden Part (1681), Samlede Skrifter, 3. Udg. af Hans Brix,
Paul Diderichsen, F.J. Billeskov Jansen, Kpbenhavn 1939, Reprint 1975, S. 223. 'Sorge und Freude,
die wandern zusammen, Glück, Unglück, die gehen hintereinander, Erfolg und Mißerfolg rufen
einander zu, Sonnenschein und Wolken, die begleiten sich auch!'



158 FREDRIK J UEL HASLUND

Gotteslästerung und Zauberei und die Kontrolle über allerlei Drucksachen - die

„Bpger og Almanaker" - verschärft.

Auch auf weltlichem Gebiet erfolgt im Verhältnis zur Führung des Staats eine

Verschärfung, die zum Teil einem Anwachsen des Verantwortungs- und Einflußbereichs

der Zentralverwaltung zugeschrieben werden kann. Die alte Adelsherrschaft

war von königlichen Beamten abgelöst worden, die ein stärkeres Abhängigkeitsverhältnis

zur Majestät von Gottes Gnaden hatten. Dennoch verfügte der dänische
Hochadel über seine wirtschaftliche Macht. Unter Bürgern und Beamten herrschte in
dieser frühen Phase im großen und ganzen Zufriedenheit über die neuen Zustände.

Ausnahmen waren Querulanten und Satiriker wie Jacob Worm.
Unterhalb dieser gesellschaftlichen Gruppen befanden sich jene, die am

Existenzminimum lebten, bis hin zu den Landstreichern und dem Pöbel in Kopenhagen.
Letztere waren von einer nicht geringen Zahl. Diese Gruppen hatten keine Möglichkeiten,

ihre Probleme zu artikulieren. Dennoch merken wir die Furcht der Obrigkeit
vor blinden Aufruhren, die zu Chaos und Auflösung der Gesellschaft führen konnten.

Publikationen wie Zeitungen und Almanache, die sich an die breite Leserschaft

richteten, wurden bedeutend strenger zensuriert als die für die gesellschaftliche Elite
berechneten Drucksachen. In einer so weitläufigen, aber dünn besiedelten Monarchie

wie der dänisch-norwegischen war es natürlich schwierig, die öffentliche
Meinung zu steuern. Desto wichtiger wurde es, die Massenmedien in der Hauptstadt
unter Kontrolle zu halten.

Draußen in Europa, in den wenigen Schlupflöchern, die es gab und die gegen
Ende des Jahrhunderts ein wenig zahlreicher wurden, veröffentlichte man neue, auf

Empirie und Toleranz gegründete Gedanken. In der langen Friedensperiode im
18. Jahrhundert nach Beendigung des Großen Nordischen Krieges erhielten diese

Gedanken auch in der dänisch-norwegischen Gesellschaft Lebenskraft. Gleichzeitig
wird man aber sagen dürfen, ass Dänemark-Norwegen keineswegs dasjenige Reich
im 17. Jahrhundert war, das von der Intoleranz am schlimmsten betroffen war.

Übersetzung: Simone Wiest


	Meinungsfreiheit in Dänemark-Norwegen im 17. Jahrhundert : ein Überblick

