
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 32 (2002)

Artikel: Norwegische Kirchenlieder im 17. Jahrhundert im Kontext der deutsch-
nordischen Erbauungsliteratur

Autor: Akslen, Laila

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858235

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858235
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LAILA AKSLEN, SOFIEMYR

Norwegische Kirchenlieder im 17. Jahrhundert
im Kontext der deutsch-nordischen Erbauungsliteratur

Sigmund Skard schrieb 1932 über Petter Dass:

Det er ikkje seg sj0lv eller sitt han ber fram, men eit gjeve Stoff, der bâde innhald og tone
har gamal tradisjon; berre ei gransking til detaljen vil kunna skilja ut kva som er heilt hans,

boka om Petter Dass' religion er enno uskriven. [...] Like füllt har desse verka og personlege

saerdrag, bâde menneskjelege og kunstnarlege.'

Skard erkannte etwas Wichtiges für die Dichtung im 17. Jahrhundert: sie steht mit
ihren Inhalten und Formen in einer alten Tradition und ist zugleich Ausdruck einer

Dichterpersönlichkeit, die ihrer Dichtung innerhalb dieser Tradition ein persönliches

Gepräge gibt. Das Buch über Petter Dass' Religiosität ist auch nach 70 Jahren noch

nicht geschrieben, ebensowenig das Buch über sein ganzes literarisches Lebenswerk.

Zur Zeit arbeitet man aber glücklicherweise an einer wissenschaftlichen Ausgabe

seiner Schriften.

Beim Lesen der oben zitierten Zeilen von Skard stelle ich mir einige Fragen, die
nicht nur Petter Dass' Dichtung betreffen, sondern die gesamte, vor allem die religiöse

Dichtung im 17. Jahrhundert: Welche Traditionen kommen in dieser Dichtung
zum Ausdruck - rhetorische, künstlerische, sprachliche, theologische,
kunstgeschichtliche...? Welche Normen für Dichtung, für Inhalte und Formen gab es in
diesen Traditionen? Und welche Kriterien für gute Dichtung lassen sich aus diesen

Traditionen herausstellen? Welche Rolle spielt die Tradition und welche die

Dichterpersönlichkeit mit ihren Voraussetzungen und Talenten? Eine Aussage von H.

Blom Svendsen über Dorothe Engelbretsdatter hat mich schon seit langem sowohl

skeptisch als auch neugierig gemacht: „Likeledes kan man ved â gjennomgâ hennes

sangbpker rekonstruere hennes bibliotek. Der er hele kapitler, dels fra Johan Arnd,
dels fra andre andaktsbpker, omsatt pä vers."2 In seiner Auffassung ist dies eindeutig

1

Sigmund Skard: Petter Dass. Edda 32 (1932), S. 1-17, hier S. 13. 'Nicht seine eigene Person oder
etwas Eigenes präsentiert er hier, sondern einen vorgegebenen Stoff, der bezüglich des Inhalts und der

Sprache von alter Tradition ist; nur eine detaillierte Untersuchung kann ermitteln, was ausschließlich

von ihm stammt, das Buch über Petter Dass' Religion ist noch immer nicht geschrieben. [...] Dennoch

weisen diese Werke auch persönliche Züge auf, sowohl in menschlicher als auch in künstlerischer

Hinsicht.'
2 Zitiert bei Kristen Valkner: Dikter eller versemaker. Om mulige „län" i Dorothe Engelbretsdatters



76 Laila Akslen

negativ, für ihn sind die persönliche Eigenart und das „Volkstümliche" das

Wertvolle in ihrer Dichtung, während die Traditionstreue negativ beurteilt wird. Das

eben Zitierte zeigt aber auch, daß Blom Svendsen einen Blick für den Kontext dieser

Kirchenlieder hat. Seiner Meinung nach verhindert dieser Kontext jedoch die
dichterische Originalität, die für ihn ein sehr wichtiger Aspekt ist. Wie Kristen
Valkner3 richtet er die Aufmerksamkeit auf sogenannte dichterische Jan" ('Anleihen'),

und er beschuldigt Dorothe Engelbretsdatter des Abschreibens bei Johann

Arndt und anderen Andachtsbüchern. Stimmt das? Gibt es z.B. viele Reflexe von
Johann Arndt in Dorothe Engelbretsdatters Liedern? Wie kann man gemeinsame
loci, Bilder, Erklärungen, Bibelstellen und Bibelinterpretationsweisen in den Texten
erklären? Schöpfen sie nicht alle aus einer gemeinsamen Tradition, und war es nicht
damals ein Ideal, dieser Tradition treu zu sein?

Schema und Erfüllung

Eine Antwort auf diese Fragen gibt Hans-Henrik Krummacher in seinem Artikel
Das barocke Epicedium:

Worauf es in solcher Dichtung ankommt, das ist nicht die vermeintliche Loslösung vom
Schema, seine Überwindung, sondern seine Erfüllung. Nur in der Art und Qualität seiner

Erfüllung, in der selbständigen Aneignung und Abwandlung des Schemas liegen die Kriterien,

nach denen sich ein einzelnes Beispiel einer Gattung wie des Epicediums beurteilen
läßt. Nur indem man sie konsequent in ihren eigenen Voraussetzungen aufsucht und an
ihnen mißt, läßt sich die Literatur dieser Epoche überhaupt verstehen.4

Was Krummacher hier als „Schema" bezeichnet, ist eben die Tradition, und in
seinem Buch Der junge Gryphius und die Tradition schreibt er:

In der Auswahl des Tradierten aber, in seiner Verarbeitung, in den thematischen Schwerpunkten

zeigt sich eine persönliche, das Überlieferte bewußt ergreifende Haltung, werden
die Dichtungen zur Bekundung persönlicher Überzeugung und Entschiedenheit.5

diktning. Edda 40 (1940), S. 321-336, hier S. 321. 'Ebenso kann mit einer Analyse ihrer Gesangbücher

ihre Bibliothek rekonstruiert werden. Ganze Kapitel, teils aus Johan Arndts Texten, teils aus
anderen Andachtsbüchern, sind in Verse übertragen worden.' Vgl. auch H. Blom Svendsen: Norsk
salmesang. Bergen 1935, wo er schreibt: „Men som menneskelig dokument, som tidsbillede, er
Dorothe Engelbretsdatters diktning hpist interessant." (S. 159) 'Aber als menschliches Dokument, als

Zeitbild, ist Dorothe Engelbretsdatters Dichtung hochinteressant.'
3

Vgl. z.B. Kristen Valkner: Dikter eller versemaker. Edda (1940), S. 321-336. In der Nationalbibliothek

Oslo gibt es in der Sammlung von Valkners Handschriften Dokumente, die sich mit dieser
Problematik beschäftigen.

4 Hans-Henrik Krummacher: Das barocke Epicedium. Rhetorische Tradition und deutsche
Gelegenheitsdichtung im 17. Jahrhundert. Jahrbuch der deutschen Schillergesellschaft 18 (1974), S. 89-147,
hierS. 138.

5 Hans-Henrik Krummacher: Der junge Gryphius und die Tradition. München 1976, S. 467.



Norwegische Kirchenlieder im 17. Jahrhundert 77

Krummachers Schlußfolgerungen dienen als Grundlage für meine Untersuchungen

zu den Perikopenliedern von fünf norwegischen Dichtern im 17. Jahrhundert: Petter

Dass, Peder Matthiss0n Offvid, Dorothe Engelbretsdatter, Samuel Olsen Bruun und

Ingeborg Grytten. Über Petter Dass und Dorothe Engelbretsdatter habe ich in meinem

Buch Norsk barokk geschrieben,6 in dem ich die beiden auf Grund von Texten

mit gemeinsamen Themen verglichen habe. Meiner Meinung nach, und sehr knapp

ausgedrückt, ist Petter Dass ein echter lutherischer Pfarrer-Dichter in einem im
weiteren Sinne kirchlichen Raum, während Dorothe Engelbretsdatter auch in die
Reformorthodoxie und in die Andachtsräume gehört. Genauere Untersuchungen zu den

Perikopenliedern werden vielleicht neue Resultate bringen. Die Dichter, die ich jetzt
ausgewählt habe, zeigen in ihren Liedern einen gemeinsamen Bezugspunkt, nämlich
die Perikopentexte aus der Bibel. Als Textgrundlage dienen die Lieder für die großen

kirchlichen Feste - Weihnachten, Neujahr, Passion, Ostern, Himmelfahrt und

Pfingsten. Der älteren Forschung folgend könnte man annehmen, daß diese Lieder
einander sehr ähnlich sein müßten. Mit Krummacher werde ich meine Texte deshalb

danach befragen: Was ist in den Beispielen „Schema", und was ist persönliche
„Erfüllung" des Schemas? Und wie sieht die persönliche Erfüllung bei den einzelnen

der fünf Dichter aus, und warum sind ihre Texte verschieden? Und weiter: Können

die Antworten auf solche Fragen etwas über Gebrauchssituation, besondere christliche

Traditionen, Publikum, Wirkungsabsichten, Zwecke dieser Dichtung für jeden
Dichter aussagen? Und auf diesem Hintergrund: Worin besteht die persönliche und

eventuell geschlechtsspezifische Eigenart?7 Die Tradition, von der ich rede, ist nun
wesentlich eine rhetorisch-christliche Tradition. Zuerst also etwas über die Rhetorik!

Ich werde in meiner Arbeit Begriffe der rhetorischen Dichtungstraditionen benutzen,

so wie sie im 17. Jahrhundert in Theorie und Praxis formuliert wurden. Ich
verstehe Rhetorik nicht als eine elocutio-Lehre, sondern als eine Theorie, die auch eine

Menschenauffassung umfaßt, und eine Diskussion über die Mittel, die zur Anwendung

kommen, um diese Menschen mit Verstand, Willen und Gefühlen zu überzeugen.

Grundlegend in der rhetorischen Theorie sind die Überlegungen über das Prinzip

des decorum, z.B. welche Ausdrucksmittel zu welchen Situationen, Themen und

Absichten passen. Im Lichte dieser hier nur sehr knapp skizzierten rhetorischen
Tradition werde ich die Texte der fünf Kirchenlieddichter kritisch prüfen und interpretieren.

Zweitens wende ich mich der christlichen Tradition oder dem christlichen Kontext

zu. Valborg Lindgärde schreibt in ihrem Buch über schwedische Passionslieder

im 17. und 18. Jahrhundert, daß sie „har [...] blivit allt mer övertygad om vikten av

att se det enskilda verket i en kontext och i ett samspel med andra texter, i detta fall
huvudsakligen predikningar och prosabetraktelser."8Das ist auch meine Überzeu-

6
Vgl. Laila Akslen: Norsk barokk. Dorothe Engelbretsdatter og Petter Dass i retorisk tradisjon, Oslo
1997.

7 Eine größere Arbeit wird ausführlicher auf diese Fragen eingehen.
8

Valborg Lindgärde: Jesu Christi Pijnos Historia Rijmwijs betrachtad. Svenska passionsdikter under



78 Laila Akslen

gung. Über diesen Kontext schreibt auch Hans-Henrik Krummacher ausführlich in
seinem Werk Der junge Gryphius und die Tradition: Einen religiösen poetischen
Text könne man nur richtig verstehen, wenn man ihn „im Zusammenhang mit der

ganzen übrigen geistlichen Literatur" sehe.9 Sowohl Krummacher als auch Lind-
gärde sind der Meinung, daß theologische und literarische Fragestellungen und

Perspektiven beim Studium der religiösen Poesie notwendig sind. Hier haben wir einen

Forschungsbereich, in dem eine Zusammenarbeit über Landesgrenzen und Fachdisziplinen

hinweg nötig ist.

Perikopenlieder und Postillen

In meiner Untersuchung begrenze ich mich auf eine kleine Auswahl christlicher
Prosaliteratur. Für eine Untersuchung der Perikopenlieder habe ich zwei verschiedene

Postillen-Verfasser - einen Dänen und einen Deutschen - ausgesucht: Jesper
Brochmand und Johann Arndt. Beide legen die Perikopentexte aus, erklären und

applizieren sie, und zugleich ist klar, daß sie verschiedene Richtungen in der lutherischen

theologischen Predigtliteratur vertreten."1

Das Verhältnis zwischen Kirchenlied und Predigt ist in der Fachliteratur" erörtert
worden. Man sagt etwa, daß die Predigt das „Wort" und das Kirchenlied die
„Antwort" ist, oder man spricht von „Anrede" und „Antwort". Diese Problematik möchte

ich an Hand der Texte untersuchen und erörtern. Dabei werde ich auch Konzeptionen

der Homiletik benutzen, z.B. die Theorien über die einzelnen Teile einer Predigt
wie Paraphrase, explicatio und applicatio eines Bibeltextes. Kann es sein, daß ein

Kirchenlied sowohl „Wort" als auch „Antwort", Rede, Anrede und Antwort ist? Und
haben die Dichter der Kirchenlieder ihre Schwerpunkte nur auf einige dieser Teile

gelegt, und werden vielleicht dadurch verschiedene Vermittlungsabsichten und

Gebrauchssituationen erkennbar? Ich werde mich den Texten mit der folgenden
Fragestellung nähern: Wie werden die Perikopentexte in den Kirchenliedern
repräsentiert?

a) Als Paraphrase? Als Verkündigung eines Textes, der Christus nahe bringt? Als
Meditations- und Betrachtungsszenen oder -bilder? Als Fundgrube für dogmatische

Belehrung? Für Mahnung, Warnung, Trost? Als Grundlage einer Argumentation
oder einer Polemik? Als Ausgangstext für Allegorese oder Typologie?

1600- och 1700-talet. Lund 1996, S. 383. 'sich zunehmend davon überzeugt habe, wie wichtig es sei,

das einzelne Werk im Kontext und im Zusammenspiel mit anderen Texten zu sehen, in diesem Falle

hauptsächlich Predigten und Prosabetrachtungen.'
9

Krummacher, Der junge Gryphius, 1976, S. 460.
10

Vgl. Jesper Brochmand, Sabbati Sanctificatio, I-II, Kpbenhavn 1636-1638; Johann Arndt, Postille,
Frankfurt 1713.

11

Vgl. Martin Rössler: Die Liedpredigt. Geschichte einer Predigtgattung. Göttingen 1976; Inge Mager:
Das lutherische Lehrlied im 16. und 17. Jahrhundert. Jahrbuch der Gesellschaft für Niedersächsische

Kirchengeschichte 82 (1984), S. 77-95.



Norwegische Kirchenlieder im 17. Jahrhundert 79

b) Wie sieht die explicatio in den Kirchenliedern aus? Eine Auslegung von
dogmatischen loci? Erklärungen mit Hilfe von allegorischen Bildern und Typologie?
Volkstümliche Vergleiche? Holt man eine Lehre, ein Evangelium, Argumente,
Trost, Mahnungen aus einem Bibeltext?

c) Wie ist die Anwendung oder die applicatiol Eine Zusage oder ein Zuspruch
des Evangeliums im Bibeltext? Eine Vermittlung des Evangeliums eines Bibeltextes

als Gabe, pro meln Oder als eine Aufgabe, als imitatio oder Nachfolge Christi? Als

persönlicher oder kollektiver Trost und Hilfe, im Leben und im Tod? Als Hoffnung
auf eine ewige Seligkeit? Als eine persönliche Aneignung oder auch Verinnerli-
chung? Als eine „Christus in mir"-Erfahrung? Als Mystik im Luthertum?

Johann Arndt hat im Vorwort seinen Lesern erklärt, warum er eine Postille schreibt:

Zum siebende hoffe ich / es werden diese Auslegungen und Erklerungen darumb erbaulich

seyn / weil dieselbe auff die vornembsten Fundamenta, welche in allen Erklerungen der
Schrifft in acht müssen genommen werden / gegründet seyn / welche da seyn: [...] 1. die

Wichtigkeit und Krafft der Wort. 2. Wie eins aus dem andern mit gutem Grunde folge /
und geschlossen werde. 3. Die Übereinstimmung der Zeugnissen der Schrifft. 4. Die

Application, Gebrauch / und Erfahrung des Gewissens und inwendigen Menschens. 5. Gottes

Ehre / und der Menschen Trost und Seligkeit.13

Finden wir auch in den Kirchenliedern ähnliche Zielsetzungen?

Die Behandlung der Bibeltexte

In diesem Artikel beschäftige ich mich nur mit den Liedtexten zu Weihnachten. Der

wichtigste Perikopentext zu diesem Fest ist Luk 2,1-14 (15), also ein Evangelientext.
Aber auch die anderen Perikopentexte und besonders die Prophezeiungen, die Jesu

Geburt voraussagen, klingen am Weihnachtstag mit. Der Text von Petter Dass

besteht fast nur aus Paraphrasen in Strophen des Evangelientextes. In der Überschrift

Christi naaderige fpdsell ('Christi gnadenreiche Geburt') liegt aber eine Interpretation,

und einige eigene Zusätze zeigen, wo Dass seine Schwerpunkte legt. Historische

Verhältnisse werden beschrieben und erklärt, z.B.:

Merkeligt hendet sig, udj de dage
Dend thid da kejser Augustus til Rom.

Strengelig lod med mandater uddrage
Skatten at ydis all jorderig om,

Een skat veil stor, som af gik ord
Dend allerfprste mand mindis paa jord,

12

Vgl. Paul Althaus: Die Theologie Martin Luthers. Gütersloh, 2. Aufl. 1963, S. 167 ff.
13

J. Arndt, Postille, Vorrede an den Christlichen Leser, S. 22.



80 Laila Akslen

Og dend paastod, da Cyrus god
Vaar udj Syrien landet betrod.14

Er deutet auch auf die bekanntesten Prophezeiungen hin, jene vom Geburtsort
Bethlehem (Micha 5) und von einer königlichen Geburt aus dem Geschlecht Davids

(Jes 11,1 ff.: 'Reis vom Stamme Jesaja'). Aber Petter Dass legt auch Gewicht darauf,

daß dieses königliche Kind „sperlemet og kleen" ('zart und zierlich') in einer

Krippe lag und in „Kluder og Pialter" ('armselige Lumpen') gewickelt war. Seine

Armut und sein Elend ist für Dass aber nicht so wichtig; das Kind ist „faver og
skipn" ('lieblich') und „frelser s0d" ('der wonnige Erlöser').15 Diese Erweiterungen
mit den Einzelheiten, die den Zuhörern resp. Singenden zum Teil vertraut sind,
fördern die Anschaulichkeit und die Identifikationsmöglichkeiten. Eigentliche
Interpretationen gibt es bei Dass sehr wenig, nur eine kleine Ergänzung zur Botschaft der

Engelschar. Der Bibeltext ist bei Dass zu einer Krippe des Evangeliums, Christus

selbst, einem Evangelium für den Verstand und die Herzen geworden.

Norager Pedersen schreibt über die lutherische Predigt: „[...] praedikenen er at

forstâ som en genfortaelling af den episode fra Jesu liv og virke som teksten beretter

om." ('Die Predigt ist als Nacherzählung jener Episode aus Jesu Leben und Wirken

zu verstehen, von der der Text berichtet.') Und weiter:

Genfortœllingen sikrer kontinuiteten, ja, identiteten mellem ham, der engang gik hernede

og gjorde sine velgerninger mod mennesker, og ham, der i dag kommer til den lyttende
menighed i sit ord og g0r de santme ting for den. Som den opstandne g0r den historiske
Jesus sig samtidig med skiftende generationer, idet der i praedikenen fortaelles om Guds store

gerninger ved ham.

Petter Dass befindet sich mit seiner Behandlung des Bibeltextes in dieser ersten,
lutherischen Predigttradition, aber sein Text ist natürlich wesentlich kürzer als eine

Predigt und bietet deshalb keinen Raum für alle Kleinigkeiten, die in einer Predigt
Christus in das wirkliche Leben der Zuhörer bringen könnten.

14
Sämtliche Zitate von Petter Dass nach: Petter Dass: Samlede verker I-1II. Hrsg. von Kjell Heggelund
und Sverre Inge Apenes. Oslo 1980. Hier Band III, S. 206-207, Strophe 1. 'Merkwürdiges ereignete
sich in den Tagen, der Zeit, als von Kaiser Augustus zu Rom in strenger Weise der Befehl ausging,
das Steuergeld im ganzen irdischen Reich zu geben, [dies war] ein so hoher Steuerbetrag, daß von
ihm die Rede ging, er sei der erste dieser Art, und das war wohl zu der Zeit, als dem guten Cyrus die

Provinz Syrien anvertraut war.'
15

Vgl. Marie Luise Wolfskehl: Die Jesusminne in der Lyrik des deutschen Barock. Gießen 1934, S. 37

ff. über „Das kindliche Eros".
16

A. F. Nprager Pedersen: Prœdikenes idéhistorie. Kobenhavii 1980, S. 174 und 179. ('Die Nacherzählung

bewahrt die Kontinuität, ja die Identität zwischen ihm, der einst hier auf Erden umherging und

seine Wohltaten für die Menschen verrichtete, und ihm, der heute der lauschenden Gemeinde in

seinem Wort begegnet und auf diese Weise dieselben Wohltaten tut. Als Auferstandener wird der
historische lesus zum Zeitgenossen der unterschiedlichen Generationen, indem in der Predigt Gottes große
Taten durch ihn verkündigt werden.') Nprager Pedersen beschreibt auch andere Kennzeichen einer
lutherischen Predigt, die sich in Dass' Text finden.



Norwegische Kirchenlieder im 17. Jahrhundert 81

P. M. Offvid benutzt in seinem ersten Lied über Christi Geburt den Bibeltext und

seine eigene Nacherzählung als Fundgrube einer dogmatischen Auslegung und

Ermahnungen:

[..]
Oc det treffed saa lige /
Da / at hendis Tijd var forhand
Hun skulle Verdens Frelsermand
F0de / foruden Quide:

3. Fluilcken hun udi Klud' oc Lind'
Su0bte oc flittig pleyed' /
Oc andre Raad hun ey kund' find' /
End ham i Kryben legged:
Flans indgang var gandsk' underlig /
Oc har alt saadant (synderlig
Til voris Best') udstanden /
Hans lidelse / da / f0rst angick /
Som i D0den en Ende fick /
For Adams B0rn saa mange.17

Das Lied ist eine Art belehrende Rede an ein Publikum. Nur mit den Gebeten wendet

sich der Dichter an Christus, aber auch die Gebete enthalten eine religiöse Lehre.

Bei Dorothe Engelbretsdatter finden wir den Bibeltext nicht nur als Paraphrase,
sondern auch als Betrachtung:

Velkommen Frelser milde,
Velkommen JEsu lilde,
Ah vaer velkommen hid,
Fryd dig du Zions Dronning,
See nu er /F.rens Könning,
F0ed i en salig Tid.18

Diese Vermittlungsformen werden auch die Grundlage für Belehrung und Applikation.

Das Lied ist hauptsächlich eine Antwort der Gemeinde oder des Gläubigen. Die
in ihm enthaltene Lehre ist eine persönlich angeeignete Lehre, als Glaubensbekenntnis

oder Doxologie formuliert, und nicht dozierend wie bei P. M. Offvid, sondern

rhetorisch-poetisch :

17 Peder Matthiasspn Offvid: Aandens Glœde. Kpbenhavn 1648, S. 13-14. 'Undso ereignete es sich,
daß sie, als ihre Zeit gekommen war, den Erlöser der Welt ohne jegliche Schmerzen gebären sollte: 3.

Den sie in Windeln wickelte und für ihn sorgte. Und sie wußte sich nicht weiter zu helfen, als ihn in

eine Krippe zu legen. Sein Eintreten in die Welt war ganz wundersam, und er hat all dies ausgestanden

(besonders zu unserem Besten), sein Leiden, das erst im Tod sein Ende fand, für alle Kinder
Adams.'

18
Dorothe Engelbretsdatter: Samlede skrifter I-II. Hg. von Kristen Valkner. Oslo 1955. Hier Bd. I,
S. 67. 'Willkommen, milder Erlöser, willkommen, kleiner Jesus, ach sei willkommen hienieden.
Freue dich, Zions Königin, siehe, nun ist der König der Ehren in eine glückselige Zeit geboren
worden.'



82 Laila Akslen

Hvad kunde ham dog tvinge,
At hand saa slaet og ringe
Sig dybt fornedre lod,
Og tog blant 0xen Leyer,
Een Larff hand neppe eyer,
Om Hoffved heller Fod.

Du JEsu vilde stige,
Her ned til Jorderige,
I saadan ussel Stand,

At hielpe os aff vaade,
Ved din bondlpse Naade,
Som voris Frelser Mand.

[...]

Jeg med min svage Tunge,
Vil Hosianna siunge,

Dig nyfpd S0de Noor,
Sig alle Knae maa bpye,
Og Prise i det hoye.

Dig Liffsens Fprste stoor."

Samuel Olsen Bruun konzentriert sich im ersten Teil des Liedes auf einen dogmatischen

Schwerpunkt: Inkarnation und Jungfrauengeburt. Ihm ist es wichtig, diese

Punkte der christlichen Lehre zu interpretieren und erklären, z. T. durch Bibelstellen

aus dem Alten Testament, die er als Prophezeiungen oder Typologien für die

wunderbare Geburt Jesu ausarbeitet. Darauf folgt die Anwendung: Diese Erfüllung und

die Überwindung von Satans Macht, bedeutet für alle Gläubigen Trost und Hoffnung

auf das Heil. Im zweiten Teil betrachtet auch Samuel Olsen Bruun das Kind in

der Krippe, und diese Betrachtung mündet in eine persönliche applicatio: Jesu neue

Geburt im Herzen des Menschen, eine Geburt, die den Gläubigen mit Freude und

Jubel erfüllt:

Mit Hierte jeg nu har for dig tilreede,
Der hvor jeg dig ved Troen vil indlede,
Hvile der spdt, o livsaligste Frelser!

Jeg dig omhalser.

I Engle! eders Stemme med os f0ye,
Siunger saa at det klinger i det H0ye,
Tire vaer' GUd og Fred vaere paa Jorden.

GUD Mennesk' vorden."

" D. Engelbretsdatter, Samlede skrifler, I, S. 68-70. 'Was konnte ihn doch dazu zwingen, daß er sich so

erniedrigen ließ und beim Ochsen [in der Krippe] sein Lager nahm, nicht einmal ein armseliges
Deckchen am Kopf oder am Fuße besaß er. - Du, Jesus, wolltest hierher auf die Erde herabsteigen, in
einen so schlechten Stand, um uns aus der Not zu helfen in Deiner übergroßen Gnade, als unser Retter.

- Mit meiner schwachen Zunge will ich Hosianna singen. Vor Dir, dem süßen neugeborenen
Kind, mögen sich alle Knie beugen, und Dich, den mächtigen Fürst des Lebens, preisen.'



Norwegische Kirchenlieder im 17. Jahrhundert 83

Ingeborg Grytten gibt uns den Bibeltextals Paraphrase und Betrachtungsszenen, die

ständig von Auslegungen und Anwendungen unterbrochen werden. Sie spricht selbst

oft in den Bibeltext hinein:

f...]
Indviklet udi arme Kluder,
Blev han i Krybben nederlagt,
Foruden nogen Seng og Puder,
Kom Siael og flittig det betragt.

Stor Armod lider han,
Paa det du kan frigipres,
Og hen til Gl;ede fpres;
Ey nogen taenke kan
Den ubegribelige Glaede,

Som JEsus Christus skisenke vil
GUds Bprn udi sit Himmel-Saede;
Ach Frelser! hielp mig og dertil!21

Die Applikationen sind sehr persönlich, als Selbstermahnung und als Erfahrung von
Jesu geistiger Geburt im eigenen Herzen, die Trost, Freude und Gewißheit auf das

ewige Heil bringt:

Kom Siael, kom derfor hid,
Trav ikke som den Blinde,
Skynd dig, at du kan finde
Din Frelser mild og blid.
Vaer snar min Siael, vaer snar at lobe

Med Hyrderne til Krybben hen,

Tag Barnet JEsum og det svpbe

I hiertet dit f...]22

Zusammenfassend können wir zur Behandlung der Bibeltexte feststellen, daß bei

Petter Dass fast nur Paraphrasen eines historisch fundierten und buchstäblich

angenommenen Bibeltextes zu finden sind. Sein Text weist viele Merkmale einer lutheri-

20 Samuel Olsen Bruun: Den siungende Tiids-Fordriv Eller Korsets Frugt. Kpbenhavn 1768, S. 30.

'Mein Herz habe ich nun für Dich bereitet, dort will ich Dich im Glauben hineinführen, ruhe dort lieblich,

o beseligender Erlöser! Dich schließe ich in meine Arme. - Ihr Engel! Eure Stimmen mögen uns

begleiten, singt, so daß es in den Höhen schalle, Ehre sei Gott und Friede auf Erden. Gott ist Mensch

geworden.'
21

Ingeborg Grytten: Denne Bog eller Kors-Frugt. Kpbenhavn 1786, S. 70. 'In armselige Lumpen
gewickelt, wurde er in die Krippe gelegt, ohne Bett und ohne Kissen. Komm, o Seele, und betrachte

dies sorgfältig. - Große Armut leidet er, auf diese Weise kannst du erlöst und zur Freude geführt werden;

nicht auszudenken ist die unbegreifliche Freude, die Jesus Gottes Kindern im Himmelreich
schenken will; ach, Herr, Erlöser! Hilf auch mir dazu!'

22 I. Grytten, Denne Bog, S. 70-71. 'Komm, o Seele, darum her, und stolpere nicht wie der Blinde einher.

Säume nicht, den Retter zu finden, deinen Erlöser mild und sanft. Beeile dich, o meine Seele, mit
den Hirten zusammen zur Krippe zu laufen, nimm das Christuskind in deine Arme, und hülle es in

dein Herz [laß es einziehen in dein Herz]'.



84 Laila Akslen

sehen, reformatorischen Predigt auf und entspricht damit der ältesten Stufe in der

Predigttradition. Peder M. Offvids Text stellt in erster Reihe eine Vermittlung der

orthodox-lutherischen Lehre, auf der Grundlage einer Nacherzählung des Bibeltextes,

dar. Er legt den Text nicht Vers für Vers aus, wie J. Brochmand dies tut, sondern

konzentriert sich auf einige wichtige dogmatische loci. Sein Text repräsentiert damit

eine Weiterentwicklung in der lutherischen Predigtkunst. Die Betrachtung des

Bibeltextes und die persönliche Aneignung der Botschaft, die sich daraus ergibt, sind

die Schwerpunkte bei Dorothe Engelbretsdatter. Sie vermittelt eine zentrale, lutherische

Heilslehre ohne Allegoresen und Typologien. Verglichen mit der Entwicklung
in der Predigtkunst vertritt Engelbretsdatter eine Mittelstellung; sie nähert sich den

Predigten in den Andachtsbüchern, die auf das innere Leben des Gläubigen, eine

persönliche Aneignung der frohen Botschaft und eine persönliche Lobpreisung als

Antwort auf diese Botschaft gerichtet ist. Samuel Olsen Bruun dagegen vertritt mit
seinen Allegoresen und Typologien eine Weiterentwicklung der ursprünglichen
lutherischen Tradition. Auch in der Anwendung bewegt er sich ein Stück weiter in

Richtung einer Mystik-Tradition: Christi Geburt wird als neues Christusleben im
Inneren des Gläubigen erfahren. Wenn einer dieser Verfasser Johann Arndt nahe

steht, dann ist es Olsen Bruun und nicht Engelbretsdatter. Bei Olsen Bruun spüren

wir die Schilderungen der inneren Christuserfahrungen, die sich dann im Pietismus

weiterentwickeln. Ingeborg Grytten benutzt alle Vermittlungsformen, was sich bei

ihr jedoch hervortut, sind die Schilderungen von der Geburt Christi im Herzen und

die starken Ermahnungen an das Publikum und an die Seele. Das persönliche
Engagement in der Nacherzählung, Auslegung und Anwendung ist kraftvoll und

eindringlich. Grytten läßt sich nicht so leicht einordnen, aber ich würde sagen, daß sie

sich auf einer relativ späten Entwicklungsstufe befindet.

Motive und Themen

Nach dieser Untersuchung der Verwendung von Bibeltexten werde ich im folgenden
Themen und Motiven, oder der inventio, in meinen Texten nachgehen. Weil diese

Themen und Motive in den Postillentexten ausführlicher ausgearbeitet werden, können

diese als Interpretationshilfe dienen. Dabei geht es beispielsweise um die Auswahl

der loci, ihre Schwerpunkte und ihre Zusammenstellungen. Es handelt sich

dabei vor allem um eine Bibel-inventio und um eine Bibelinterpretations-fnvenho.
Petter Dass findet es wichtig hervorzuheben, daß Jesu Geburt eine Geburt in der

Geschichte der Menschen, ein historisches Faktum ist:23 Auch die Prophezeiungen

gehören zu dieser Heilsgeschichte; Jesus wurde in Bethlehem geboren und ist der

neue Messias, und deshalb ist seine Geburt königlich, obwohl das Jesuskind in einer

Krippe in „Kluder og pialter" ('armseligen Lumpen') liegt. Die frohe Botschaft, die

23
Vgl. Zitat oben (Anm. 14).



Norwegische Kirchenlieder im 17. Jahrhundert 85

Dass im Bibeltext findet, ist: „I dag er f0d en frelser s0d / Som eder alle forl0ser af
n0d" ('Heute ist ein lieblicher Erlöser geboren, der euch alle aus der Not erretten
wird').24 Diese Erlösung aus der Not ist eine universelle Erlösung, die Freude und

Frieden für alle Menschen mit sich bringt. Bei Dass ist das Geschehene „Merkeligt"
('merkwürdig, bemerkenswert'), aber sonst schreibt er weder über Inkarnation und

Jungfrauengeburt noch über Jesu Geburt als Beginn des Leidens Christi. Bei ihm
wird auch der Glanz, das Licht und die Lobpreisung der Engel hervorgehoben. Dass'

Text ist lutherisch im ursprünglichen Sinne: Der Bibeltext ist eine Art Sakrament, in
dem Christus für die Menschen da ist.

P. M. Offvid sieht Jesu Geburt auch als ein geschichtliches Ereignis und eine

Erfüllung von Prophezeiungen. Jesus wurde als Mensch geboren und als Menschenkind

von seiner Mutter erzogen. Aber zugleich ist diese Geburt „underlig" ('wundersam');

sie ist Anfang seines Leidens „Til voris Best" ('zu unserem Besten'), und
dadurch ist auch „GUds Vred mod eder nu Stild" ('Gottes Zorn gegen euch nun
erloschen'), und „it nyt Forbund" ('ein neuer Bund') ist da. Christus ist der Herr,
„Fredens Fprst" ('Friedensfürst') und Heiland für alle „Som ved Troen er udkaaren"

('die im Glauben auserwählt sind'). Der Dichter befindet sich in einem kirchlichen
Raum und vergißt nicht zu unterstreichen, daß der Glaube durch das Wort Gottes

kommt, und er formuliert die kirchliche Lehre von Jesu Heilstaten in dogmatischen
loci. Die Botschaft ist zwar für „Adams Bprn saa mange" ('für sämtliche Kinder
Adams'), aber Offvid findet es auch notwendig zu betonen, daß diese Heilsbotschaft

von Menschen in einer „Christenhed" ('Christenheit') angeeignet werden muß. Die
Hirten und Maria sind Vorbilder für Menschen, die das Wort Gottes glauben und

dadurch selig werden:

Oc huo som denne Tal' fornam /
Stor Forundrelse de bekam /
Dog äff mange foractet:
Men der om / Ord oc all tildret /
Hafuer Maria ey forgiet /
Men stetze vel betractet.

9. Oc Hyrderne med Hiertens Mod
Lofved Gud med Gl cede /
Dermed gick de til deris Hiord /
Oc der der's Embed teede.25

24
P. Dass, Samlede verker, III, S. 209.

25
P. M. Offvid, Aandens Glœde, S. 15-16. 'Und diejenigen, die diese Rede vernahmen, gerieten darüber
in große Verwunderung, aber wurden von vielen verachtet: All diese Worte jedoch hat Maria nicht

vergessen, sondern immer wieder für sich betrachtet. - 9. Und die Hirten priesen Gott aus ganzem
Herzen, gingen hinaus zu ihren Herden und verrichteten dort ihre Aufgabe.' - In Offvids zweitem
Lied zu Weihnachten ist die Jungfrauengeburt ein Hauptthema. Offvid legt Gewicht darauf, daß

Maria auch nach Jesu Geburt „en Jomfru kysk oc skier" ('eine keusche und reine Jungfrau') blieb.



86 Laila Akslen

Das Hauptthema bei Dorothe Engelbretsdatter ist, daß das Kind in der Krippe in
seinem geringen Stand zugleich der himmlische König ist. Dieser hat sich erniedrigt.
Das „nyfpd spde Noor" ('süße neugeborene Kind') ist „Liffsens Förste stoor" ('der
mächtige Fürst des Lebens'), den sowohl die Hirten als auch das lyrische Ich
lobpreisen und anbeten. Das größte Wunder und Paradoxon in der christlichen Lehre
wird in diesem Lied Hauptthema: das Kind in der Krippe war Gott und Mensch.
Gott in der Krippe wird als der himmlische König geschildert, von dem viele
Prophezeiungen im Alten Testament sprechen, z.B. Jes 11,1 ff., Sach 9,9 und Micha
5,1.26 Zu diesen Königsmotiven knüpft Engelbretsdatter Themen aus der Hohelied-

Allegorese; der König im Hohelied hat eine „Dronning" ('Königin') auf der Erde,
die Gemeinde, oder den einzelnen Gläubigen, und deshalb ist Jesu Geburt eine Art
königliche Ehe zwischen Christus und der Gemeinde oder dem Gläubigen. Dieser

König hat aber seinen Reichtum und seine Würde geopfert, er ist arm und hilflos
geworden. Seine Armut kommt in einer Betrachtung zum Ausdruck:

Hand Pruncked ey med Puder,
Lod svpbe sig i Kluder,
Og f0rte ingen Prägt,
Med Asen-Stold hand teckis,
Men ey der offver sveckis,
Hans Herred0mmis Magt.

Een Krybbe var hans Vugge
Hand lader sig ey rugge,
Endog hand var Guds Sdir7

Nach dieser Betrachtung von Jesu Armseligkeit folgt die entscheidende Frage: Warum

hat Christus sich erniedrigt? Und die Antwort ist eine zentrale, lutherische: das

ist pro me geschehen. Und nicht nur für „mig", sondern für alle Leute, zu allen Zeiten,

und an allen Orten - für die Hirten, für mich, in Bergen wie in Bethlehem:

O Bethlehem med tere,
Du lyckelig maa vaere,
Mens det sig saa tildrog,
At dig al Verdens Frelser
Som os nu alle heiser,
Til F0de-By antog.28

26
Vgl. D. Engelbretsdatter, Samlede skrifier, I, Strophen 1-3, S. 67.

27
D. Engelbretsdatter, Samlede skrifter, I, Strophen 1-3, S. 68. 'Er prunkte nicht mit Kissen, ließ sich in

Lumpen wickeln und war ganz ohne Pracht, mit einem Eselsstall war er zufrieden, aber das schmälerte

nicht die Macht seiner Herrschaftlichkeit. - Eine Krippe war seine Wiege, er ließ sich nicht wiegen,

obwohl er Gottes Sohn war'.
28

D. Engelbretsdatter, Samlede skrifter, I, Strophen 1-3, S. 67. 'O Bethlehem, mit Ehre magst du glückselig

sein, als es sich so zutrug, daß der Erlöser der Welt, der uns nun alle grüßt, als Geburtsort
erwählte.'



Norwegische Kirchenlieder im 17. Jahrhundert 87

Für die Menschen bedeutet das eine „salig Nat" ('selige Nacht') auf der Erde, mit
Frieden, Freude und Jubel. Und mit den Hirten und dem „Jeg" antworten sie mit
Anbetung und Lobpreisung.29 Engelbretsdatter bringt die historischen Ereignisse

ganz nahe an die Leser in der Paraphrase und den Betrachtungen, doch zugleich
interpretiert sie, was sie sieht, und läßt die Interpretation in einer zentralen Strophe
klar und einfach zum Ausdruck kommen. Diese Interpretation ist gleichzeitig eine

persönlich vermittelte Botschaft, ein frohes Evangelium für alle Menschen auf der

ganzen Erde, für Menschen in der Kirche und für den Gläubigen bei seiner Andacht,
und sie gibt selbst eine Antwort auf diese Botschaft in der persönlichen Aneignung
und Verinnerlichung und in der Lobpreisung und Anbetung.

Bei Samuel Olsen Bruun sind wie bei Offvid Inkarnation und Jungfrauengeburt
die Hauptthemen. Aber Olsen Bruun interessiert sich nicht für die Marienlehre,
sondern für das Inkarnationswunder: Gott und Mensch im Jesuskind. Der dogmatisch
schwierige locus von den zwei Naturen Christi wird durch eine Adam-Christus-

Typologie und durch die Erzählung von Mose und dem brennenden Busch30 erklärt:

Moses saae Busken staae i Lue brande,
Luen dog ey den mindste Green antaendte,
Saa Guddommen og har Mennesket bivseret,

Dog ey fortaeret.31

Sehr stark wirkt das Motiv einer Umarmung von Himmel und Erde, mit religiösen
Fruchtbarkeitsmotiven. Aber was Gott „nedregnet" ('niederregnen ließ'), war
„Retfaerdighed" 'Gerechtigkeit' )32:

Himmelen har Retfaerdighed nedregnet
Og Jorden en Velsignelse tilegnet,
Himmel og Jord hverandre har omarmet,
GUD sig forbarmet.33

Arons „Kiep" ('Stab') ist in Strophe 6 Typos, während Christus Antitypos ist und
deshalb eine vollkommenere Entwicklungsstufe repräsentiert:

Aarons Kiep paa een Nat bar modne Mandler
Uden Rood og Jord, var en selsom Handel,
Under meer, at af Jesse tprre Stamme
Den Qvist kand bramme.34

29
Vgl. Zitat oben (Anm. 19).

30
Vgl. 2 Mos 3,1-4.

31
S. Olsen Bruun, Den siungende Tiids-Fordriv, S. 26-27. 'Moses sah den Busch lichterloh brennen,
doch die Flamme entzündete nicht den geringsten Zweig, so war die Göttlichkeit auch im Menschen

zugegen, hat sie aber nicht verzehrt.'
32

Jes 45,8; Ps 85,12-13.
33

S. Olsen Bruun, Den siungende Tiids-Fordriv, S. 27. 'Der Himmel hat Gerechtigkeit herniederregnen
lassen und der Erde Segen gespendet, Himmel und Erde haben einander umarmt, Gott hat sich
erbarmt.'

34
S. Olsen Bruun, Den siungende Tiids-Fordriv, S. 27-28. Vgl. auch 4 Mos 17,1-11. 'Aarons Stab trug
in einer Nacht reife Mandeln, ohne Wurzeln und Erde, ein seltsames Geschehen. Noch wunderbarer



88 Laila Akslen

Marias Leib war „t0rr" ('trocken'), wie Arons „Kiep" und „Jesse tprre Stamme",
ohne den fruchtbringenden „Saft" eines Mannes, aber trotzdem bringt sie ein

blühendes, königliches Kind auf die Welt. Einen anderen Bibel-Typos finden wir in

Strophe 7: Jesu Geburtsnacht war hell und eigentlich eine Erfüllung der Bileam-

Prophezeiung („stjerne fra Jacob" - 'Ein Stern geht in Jakob auf, Num. 24,17), und

ein starker Kontrast zu einer anderen Geburtsnacht (derjenigen Hiobs), welche sehr

dunkel war. Durch diese Typologien sind nun dogmatisch schwierige loci erklärt
und die Heilgeschichte des Alten und Neuen Testaments entfaltet, von der Schöpfung

über den Sündenfall, durch Israels Geschichte - bis hin zu dem Tag, an dem

Gott Mensch wurde und alles vervollkommnet wird. In dieser neuen Zeit blüht die
Liebe und die Gerechtigkeit, Gott ist bei den Menschen, und die Geburt Jesu

bedeutet Segen, Licht, Wärme, neues Leben und innige Liebe. Die Inkarnation bedeutet:

Gott ist in unserer Welt, und das ist Erfüllung in einer neuen Zeit, Segen und

helle Freude. Im zweiten Teil vermittelt Bruun eine Betrachtung vom Kind in der

Krippe, aus der einige persönlich angeeignete Lehrthemen und Motive entwickelt
werden: die Erniedrigung Christi pro me, und der Reichtum, der Christus der Seele

durch seine Geburt gibt. Christi Geburt macht ein intimes Liebesverhältnis zwischen

der Seele und dem Bräutigam möglich; Jesus wird in der Seele des Gläubigen geistig

neu geboren. Aber die vollkommene Vereinigung findet erst im Himmel statt,

wo ein Platz für den Frommen bereitet ist:

O vaer velkommen, du min Frelser lille,
Som ret usel for min Skyld f0des ville.
Din Fattigdom for min Riigdom jeg regner,
Og mig tilegner.

O! du min Siœles aedelste Klenode,
Du min Skat, Eyendom og ypperste Gode,
Min Juveel og min dyrebarest Demante,
Min Blods-Forvante.35

Bei Olsen Bruun versucht der Mensch das Inkarnationswunder mit der Vernunft,
den Sinnen und den Gefühlen zu greifen. Der Dichter fängt mit Themen aus der

Christologie an, die hauptsächlich durch Typologien erklärt und interpretiert werden,

geht zu Betrachtungen vom Kind in der Krippe über und endet bei Themen aus

einer Art Erfahrungstheologie. Das Kind in der Krippe erlebt das „Jeg" zum
Seelenbräutigam :

Dig blev i Herberget ey Rum forundet,
Derved jeg i din Himmel Rum har vundet,

ist es, daß aus Jesses trockenem Stamm dieser Zweig [gemeint ist Jesus] hervorsprießen kann.'
6 S. Olsen Bruun, Den siungende Tiids-Fordriv, S. 29. 'O sei willkommen, du mein kleiner Erlöser, der

du recht armselig geboren wurdest um meinetwillen, deine Armut rechne ich mir als meinen Reichtum

an und mache sie mir zueigen. - O! du kostbarstes Kleinod meiner Seele, du mein Schatz, Eigentum

und höchstes Gut, mein Juwel und teuerster Diamant, mein Blutsverwandter.'



Norwegische Kirchenlieder im 17. Jahrhundert 89

Helligste lad dig ogsaa Rum behage
Hos mig at tage.

Mit Hierte jeg nu har for dig tilreede,
Der hvor jeg dig ved Troen vil indlede,
Hvile der s0dt, o livsaliste Frelser!
Jeg dig omhalser.36

Jesu Geburt ist also für Olsen Bruun eine Geburt in der Zeit und eine Geburt über
alle Zeiten - im Inneren des Gläubigen.37

Wie Dorothe Engelbretsdatter und Samuel Olsen Bruun schildert auch Ingeborg

Grytten Christi Erniedrigung und Armseligkeit, und sie gibt auch eine Antwort auf
das „warum":

GUds S0n af Miskundhed

Og af sit Fader-Hierte

Paatager sig vor Smerte,
Stor Frost og Kuld han leed,
Lod som et Barn sig ogsaa linde,
Han som dog med sin stterke Arm
Mon Satan med sit Saelskab binde
I Helveds Svovel-P0le varm.'38

Sie läßt uns auch das Kind in der Krippe betrachten, aber die Hauptsache bei ihr sind

die Kampfmotive: Christus kämpft gegen die historischen Feinde im Bibeltext, und

gegen Satan, den Tod und die Hölle. Alle Heilstaten Jesu, die mit seiner Geburt
anfangen, sind Rettung von den Feinden, und das Heil wird als Befreiung von diesen

Feinden ausgemalt:

O! love Gud min Siael,

Forglem hans Godhed ikke.
Der mon sin S0n hidskikke,
For os at slaaes ihiel;
Thi GUd vor Fader mon anskue,
Os arme Stpv med Miskundhed,
GUds S0n mon Helveds Porthund kue,

Og har os evig Liv bereed."

36
S. Olsen Bruun, Den siungende Tiids-Fordriv, S. 30. 'Dir wurde in der Herberge kein Platz gegeben,
dadurch habe ich in deinem Himmel einen Platz gefunden. Heiligster, möge es dir auch gefallen, bei

mir einen Platz zu finden. - Mein Herz habe ich nun für Dich bereitet, dort will ich Dich im Glauben

hineinführen, ruhe dort lieblich, o beseligender Erlöser! Dich schließe ich in meine Arme.'
37

Vgl. J. Arndt, Postille, S. 79.
38

I. Grytten, Demie Bog, S. 70. 'Aus Mitleid und aus väterlicher Liebe hat Gottes Sohn unsere Schmerzen

auf sich genommen, große Kälte hat er ertragen, ließ sich wie ein Kind wickeln, er, der doch mit
starkem Arme Satan und seine Brut in den Schwefelsee der Hölle zwingen wird.'

39
I. Grytten, Denne Bog, S. 73. 'O! Lobe Gott, meine Seele, vergiß nicht seine Güte, die uns seinen
Sohn herniedersandte, der für uns getötet wurde; Denn Gott unser Vater sieht wohl mit Barmherzigkeit

auf uns arme sterbliche Menschen [wörtl.: Staub] nieder, Gottes Sohn hat den Wachhund vor der

Höllenpforte bezwungen und uns das ewige Leben erkämpft.'



90 Laila Akslen

Die Befreiung von den Feinden bringt die große Freude und die Gewißheit, daß

„Himlens Fryde-Sahl" ('der himmlische Freudensaal') bereitsteht:

Hvor vi med Lyst og Fryd skal h0re
Et helligt, helligt, helligt Lyd.40

Bei Grytten treten auch Bekehrungsmotive in den Vordergrund; die Hirten sind in

dieser Hinsicht Vorbilder für die Leser.41 Wie Samuel Olsen Bruun entfaltet auch sie

sehr intensiv das Motiv vom Seelenbräutigam. Sie bittet:

Nyef0dte Sitele-Lys!
Jeg usle vil begiere,
Kom, gi0r mig dog den Tire,
Boe i mit Hiertes Huus;
Ach! lad mig dog den Glatde nyde,
At du gi0r mig til Vaaning din,
AI Synd og Ondskab du udryde,
Bliv saa hos mig, o JEsu min!42

Das Motiv von der Sündenreinigung in der „Brautkammer" finden wir nur bei

Grytten. Überhaupt sind Bekehrungs- und Bußermahnungen bei ihr sehr oft zu
finden, wie auch in diesem Lied. Diese Vielfalt von Themen, mit denen sie in einem
kurzen Lied zurechtzukommen versucht, sind für Grytten bezeichnend.

Johann Arndts Predigt zum Evangelientext ist von der allegorischen und typolo-
gischen Bibeltextinterpretation geprägt. Wie Samuel Olsen Bruun sieht er z.B. Jesu

Geburt als Antitypos zu Adams Geburt, als eine neue Schöpfung nach dem Sündenfall,

und der neugeborene Christus ist „die Rute Aarons / die in den Propheten des

Alten Testaments gegrünet / in seiner Menschheit geblühet mit Lehr und Wunder-
wercken / in uns aber muß er Frucht bringen."43 Arndt interpretiert diese Typologien
im Rahmen der Heilsgeschichte, aber der Schwerpunkt ist bei ihm seine applicatio:
Jesu Geburt muß in den Gläubigen ein neues Christus-Leben erwecken, das zu einer

imitatio Christi in dieser Welt führt. Bei Arndt finden wir auch Polemik, z.B. gegen
Vertreter einer anderen Lehre über Christi zwei Naturen, was unsere Dichter nicht
ausdrücken. Christi Armseligkeit wird bei Arndt allegorisch in vier Punkten ausgelegt;

die Krippe Christi etwa ist eigentlich ein Himmelspalast oder das Herz des

Menschen. Und in Christi Armseligkeit liegt ein Exemplum für die Menschen: Der
Mensch soll „geistig arm" und demütig in der Nachfolge Christi leben. Arndt hat

mehrere Themen und Motive mit den hier behandelten Dichtern gemeinsam, beson-

40 I. Grytten, Denne Bog, S. 73. 'Wo wir mit Lust und Freude den Klang des Heilig, Heilig, Heilig hören

werden.'
41

Vgl. I. Grytten, Denne Bog, S. 70-71, Strophe 5.
42 I. Grytten, Denne Bog, S. 71. 'Du neugeborenens Licht der Seele! Ich Arme/r habe einen Wunsch:

komm, erweise mir doch die Ehre, im Hause meines Herzens zu wohnen. Ach! lasse mich doch die
Freude erfahren, daß du mich zu deiner Wohnstatt machst. Alle Sünde und Bosheit nimmst du fort,
bleib so bei [in] mir, o mein Jesus!'

43
J. Arndt, Postille, S. 77.



Norwegische Kirchenlieder im 17. Jahrhundert 91

ders mit Samuel Olsen Bruun und Ingeborg Grytten. Die applicatio von Jesu Geburt
auf die Leser als ein Christus-Leben in der Form einer imitatio Christi ist aber für
Arndt speziell und charakteristisch. Bei den Dichtern und bei Arndt kommt die

große Freude bei Jesu Geburt voll zum Ausdruck, ebenso der Lobpreis. Der Grund
dieser Freude liegt in den Fleilstaten Christi, die etwas unterschiedlich beschrieben

und interpretiert werden.

Jesper Brochmand kommentiert den Bibeltext Vers für Vers, legt ihn aus und

appliziert ihn auf seine Zuhörer oder Leser. Viele Stellen aus anderen Teilen der Bibel
werden als Argumente, Belege und Erklärungen benutzt. Er zeigt ein großes Interesse

für die Menschen in der Welt, die Christus nicht empfangen wollten, z.B.

Augustus und die Juden. Diese Menschen bilden einen Kontrast zu Ochse und Esel, die

ihren Herrn und dessen Krippe kannten (Jes 1,3), und zu „uns", die im Kind in der

Krippe Christus erkennen. Das Erniedrigungsthema und das Thema „des wunder-
barlichen Wechsels" legt auch Brochmand aus. Typologien und Allegorien gibt es

bei ihm praktisch nicht, und er äußert kein Wort über Jesu neue Geburt im Inneren
des Menschen. Der Mensch kann aber Jesus mit „glad Hierte oc stadig Troe [...]
faffne."44 Aber auch bei Brochmand ist Jesus ein Exempel für ein ethisch richtiges
Leben in der Welt. Und auch Brochmand jubelt über die göttliche Herrlichkeit, den

Frieden auf der Erde und die große Freude. Brochmand legt also Vers für Vers den

Bibeltext aus und interpretiert ihn dabei als Jesu erste Heilstat pro me, dabei appliziert

er den Text auch auf seine Zuhörer.

Wir können feststellen, daß die fünf Dichter in ihrer thematischen Verarbeitung
eines gemeinsamen Bibeltextes verschiedene Lieder geschaffen haben, die selbständige

Interpretationen und Applikationen und individuelle Schwerpunkte enthalten
und eine unterschiedliche Bibel-inventio und B i be 1 i n terpretat i ons-/nven t io aufzeigen.

Aber zugleich ist diese selbständige Verarbeitung eine Aneignung und eine

Abwandlung einer gemeinsamen Tradition, die z.B. in den vielen, gemeinsamen
dogmatischen loci und Bibeltopoi zum Ausdruck kommt. Die Texte werden auf
diese Weise Ausdruck verschiedener Dichterpersönlichkeiten, verschiedener
Gebrauchssituationen, Absichten und historisch-kultureller Kontexte. Und sie können

auch Entwicklungstendenzen in der Perikopendichtung demonstrieren. Petter

Dass und P. M. Offvid befinden sich beide im Raum der Kirche, aber während Dass

Schwerpunkte im Bibeltext hervorhebt, um den Text selbst als Gottes Wort seinen

Zuhörern in den Verstand und die Herzen zu bringen, dient der Bibeltext bei P. M.
Offvid dem Hauptzweck, eine Lehre über Christus zu geben und darüber, wie der
Mensch gläubig wird. Sowohl Dass' als auch Brochmands Text sind „Reden" und

keine „Antworten".
Dorothe Engelbretsdatters Text scheint sowohl in der Kirche als auch im

Andachtsraum ihren Sitz zu haben; die Gemeinde ist da, der lutherische Kern im Weih-

44
J. Brochmand, Sabbati Sanctificatio, I, S. 116. 'Jesus mit frohem Herzen und beständigem Glauben
umarmen'



92 Laila Akslen

nachtsevangelium wird aus dem Text heraus interpretiert, und die persönliche und

innerliche Betrachtung und Aneignung vollzieht sich am Ende. Engelbretsdatters
Text ist sowohl „Rede" als auch „Antwort". Eine weitere Entwicklung dieser

Innerlichkeit, die an die Mystik grenzt, spürt man bei Samuel Olsen Bruun und

Ingeborg Grytten, deren Texte in die Andachtssphäre zu gehören scheinen. Bruuns

„gelehrte" Typologien und tief gefühlte Betrachtungen erinnern an Arndts
Predigtweise. Wenn jemand bei Arndt „abschreibt",45 dann wäre es Olsen Bruun und

nicht Engelbretsdatter! Aber keiner von ihnen kopiert Arndt. Ingeborg Gryttens Text
ist vielfältig und scheint Ausdruck einer bußfertigen und kämpfenden Frau zu sein,

die ihren Zuhörern oder Lesern sehr viel auf einmal beibringen möchte.

Stil und Form

In der Fachliteratur ist immer eine rege Diskussion über den Stil in der christlichen
Literatur geführt worden. In der letzten Zeit haben z.B. Hans-Henrik Krummacher
und Debora Shuger46 umfassende und wichtige Beiträge geliefert. Ein Hauptthema
in diesen Erörterungen ist die Dreistillehre und die Benutzung des hohen Stils in der

christlichen Literatur. Es scheint mir, daß es immer leichter ist, den docere-Stil und

den movere-Stil zu erklären und aufzuspüren als den delectare-Stil. Aber könnte

man nicht behaupten, daß es auch in der christlichen Literatur die Aufgabe des

Unterhaltens - in einem besonderen Sinne - gibt?
In meiner Arbeit versuche ich, den delectare-Stil in Verbindung mit Erbauung im

engeren Sinne zu bringen, einer Erbauung des schon Gläubigen. Zum delectare
gehören die milden, christlichen Gefühle, z.B. der inneren Christus-Erfahrungen. In
diesem Stil sind Tropen wichtiger als Figuren, besonders die Appellfiguren.
Evidentia ist auch ein wichtiger Teil dieses Stils, weil sie viel mit der meditativen

Andachtspraxis und der Kontemplation zu tun hat und als Überbrückung zwischen

der Welt des Bibeltextes und der Welt des Gläubigen dient. Der Zweck dieses

delectare kann es sein, Trost, Liebe, Freude, Hoffnung zu spenden - kurz: Erbauung
des Frommen. Den movere-Stil reserviere ich für die Aufgabe des Bekehrens, der

Bußmahnungen, der Warnungen und der Polemik, wobei es grundlegend ist, die
starken und leidenschaftlichen Gefühle wie Furcht vor Gott und dem Gesetz und den

ernsthaften Folgen für die Ungläubigen nach dem Tod zu erregen. Der niedrige Stil

eignet sich für den christlichen Unterricht, die christliche Lehre und die ethischen

Ermahnungen.
Zuletzt ein paar Worte über die Aufgabe der Tropen oder Bilder in der christlichen

Literatur. Die Bilder sind meistens nicht so sehr Zier und Schmuck, sondern

Verstehens- und Erbauungshilfe. Vergleiche, Beispiele aus der Bibel, Allegorien

45

Vgl. meine Ausführungen zu Beginn dieses Aufsatzes.

Vgl. Debora Shuger: Sacred Rhetoric. The Christian Grand Style in the English Renaissance.
Princeton/New Jersey, 1988.



Norwegische Kirchenlieder im 17. Jahrhundert 93

und Typologien spielen eine große Rolle. Die Bilder dienen auch der Doxologie und

dem Gefühlsreichtum der inneren Erlebnisse der Gläubigen. Sie rufen Gefühle hervor,

berühren das Herz, worauf z.B. schon Augustin großen Wert gelegt hat: Glaube

war für ihn eine Art Liebesgefühl, auf Gott bezogen, und Gott und seine Welt lassen

sich eigentlich nur durch Bilder erkennen.

Petter Dass erzählt von Personen, Dingen und Geschehnissen und benutzt dabei

die Präteritumform und die dritte Person des Personalpronomens. Ein paarmal läßt

er Personen in der direkten Rede sprechen. In seinem Nacherzählen benutzt er einige

wenige evidentia-Figuren und volkstümliche Redewendungen, die den Text in das

Leben der Zuhörer bringen. Erklärungen, beispielsweise über „Skat" ('Steuern'),
Josephs Familie, Städte und Personen erleichtern das Verständnis und fördern die

Identifikation mit historisch fernen Umständen und Personen. Charakterisierende

Adjektive prägen teilweise den Text. Dass' Ziel ist wahrscheinlich das Verstehen

und Einprägen eines Bibeltextes, eine Identifikation mit Personen und ein Einleben

in den Text, so daß eine Aneignung des Evangeliums oder Christi im Wort den

Zuhörern möglich wird - mit Hilfe eines einfachen Stils.

P. M. Offvid paraphrasiert den Bibeltext im einfachen, erzählenden Stil. Danach

fordert er zur Freude auf, aber gibt den Singenden keine Worte für die Freude. Bei

ihm findet man keine Heilszusage, sondern Aufforderungen und Ermahnungen zum
Glauben. Das Ziel scheint das docere von Bibelkenntnissen und lutherischer Lehre

zu sein. In seinem Text gibt es keine Appell- und wenige evidentia-Figuren, und wir
würden seinen Stil als kraftlos und leblos charakterisieren.

Bei Dorothe Engelbretsdatter finden wir in den Strophen 1-3 Überbrückungsfigu-

ren, die die Zeit, die Orte, die Ereignisse im Bibeltext mit dem „Jetzt" der Dichterin
verbinden. Apostrophen, Ausrufe, Aufforderungen und Wünsche verleihen dem

Text Kraft und Lebendigkeit. Die Verbformen sagen aus, daß etwas geschehen ist,
aber Präsens zusammen mit „nu" trägt dazu bei, den Zeitabstand zu überwinden.

Viele Tropen sind Kenning-Typen, Bilder aus der Bibel und der Interpretationstradition

(z.B. „Den JEsse Roed udkaaren" ['die auserwählte Wurzel Jesse'] und „Zi-
ons Dronning" ['Zions Königin']). Das alles ergibt einen Stil, der Bewegung,
Anschaulichkeit, Lehre und Freude vermittelt und die Gefühle anspricht.

In den Strophen 4-6 gibt es Betrachtungen und Interpretationen aufgrund von
Szenen oder Bildern in den Betrachtungen. Hier finden wir mehrere Evidentia-Figuren,

die den Text lebhaft und lebensnahe gestalten. Zum Beispiel enthält Strophe 7

eine didaktische Frage, scheinbar direkt aus der Betrachtung des Kindes in der

Krippe entstanden. Strophe 8 vermittelt die Antwort auf diese Frage in der Form
eines persönlichen Glaubesbekenntnisses, direkt und deutlich formuliert. Die
Strophen 9-11 sind von Überbrückungsmitteln, Paraphrasen und Zitaten geprägt. Das

lyrische Ich verläßt den Bibeltext und geht mit den Hirten an die Krippe, um „det
nyeföd spde Noor" ('das süße neugeborene Kind') anzubeten. Der weite Ausblick
am Anfang ist nun mit einer persönlichen Anbetung und Lobpreisung in einem

innigeren Stil ergänzt worden, aber „Liffsens Förste stor" ('der mächtige Fürst des Le-



94 Laila Akslen

bens') ist noch immer da. Der Jubel der Vielen am Anfang des Liedes ist nun ein

Hosianna von „min svage Tunge" ('meiner schwachen Zunge'). Im Ganzen finden

wir bei Engelbretsdatter einen mittleren Stil, mit dem delectare als Hauptaufgabe, so

wie wir diese Aufgabe verstehen. Es geht hier um die Erbauung einer Gemeinde und

des schon Gläubigen und um die milden und zum Teil warmherzigen Gefühle. Dieser

Stil macht eine Überbrückung zwischen der Welt des Bibeltextes und der Welt
des Gläubigen möglich und vermittelt Trost, Liebe, Freude und Hoffnung.47

Bei Samuel Olsen Bruun sind auch Überbrückungsmittel auffällig, und dazu

kommt eine kraftvolle Eröffnung mit einer exclamatio, die Jubel und Freude
ausdrücken. Typologien wirken - auch durch die Vorstellungen und die Anschaulichkeit,

die sie hervorbringen - wirken auf Verstand und Gefühle, oft mit Kontrasten

und Steigerungen verstärkt. Anschaulich und stark auf die Sinne und Emotionen
wirkend sind die Personifikationen von Himmel und Erde als Mann und Frau in

Umarmung und vom Himmel als Mann, der „Rettferd" ('Gerechtigkeit') über die

Erde „regnet", also seinen Segen oder seine Schöpferkraft über die Erde (als Frau)
fließen läßt. Olsen Bruuns Stil im ersten Teil des Gedichts ist sehr bildreich, lebhaft

und pädagogisch gelungen; er spricht sowohl Verstand als auch Gefühle an und

spendet Trost, Hoffnung, Freude - die milden Gefühle. Das docere ist ohne Zweifel
ein Zweck, aber der Dichter führt diese Aufgabe in einem erbaulichen Stil aus, der

überwiegend an die warmen und freudevollen Gefühle appelliert.
Die Betrachtung geht in eine persönliche Anwendung mit Figuren wie interrogate,

invocatio und exclamatio über. Die Sprache ist hier mitreißend und eindringlich,
besonders in Strophe 13 mit den Hohelied-Allegorien und der amplification es handelt

sich um einen heftigen, starken und brennenden Stil. Dazu erwecken die Bilder
Vorstellungen von Glanz, Pracht und Reichtum. Die Anspielungen auf Bibelstellen
und Wortspiele mit dem Topos des Ortes („rum") sind spielerisch und zugleich
leicht greifbar. Die Bilder von der kosmischen Umarmung werden ergänzt durch

Bilder von der inneren Brautkammer und der dort stattfindenden „omhalsing"
('Umarmung'). Er schildert ein Liebesverhältnis zwischen „jeg" / der Seele und Jesus als

Bräutigam in eindringlichen Bildern. Am Ende wendet der Dichter sich wieder dem

Bibeltext und einer kollektiven und weltoffenen Perspektive zu. Lobpreis von
Engeln und Menschen mit Worten vom Bibeltext beschließt den Text, aber mit einer

letzten Ergänzung, die zugleich sein Hauptthema zusammenfaßt: „GUD Mennesk'
vorden" ('Gott ist Mensch geworden'). Olsen Bruuns Text steht meiner Meinung
nach im delectare-Stil, aber teilweise hat sein Stil eine Kraft, die ihn auf die höchste

Ebene bringt.

Ingeborg Grytten fängt mit einer expressiven und kraftvollen Eröffnung, apostrophe,

exclamatio und invocatio, an:

47
Beispiele für den Stil bei den fünf Dichtern siehe in den Zitaten oben.



Norwegische Kirchenlieder im 17. Jahrhundert 95

Lycksalig Jule-Tiid,
O Gltede over Gkede!'18

Grytten scheint nicht die Ruhe zu haben, wirkliche Betrachtungen zu gestalten; sie

abstrahiert und kommentiert den Bibeltext, legt ihn aus und erklärt ihn zwischen den

kurzen einzelnen Szenen. Dies ist ein Muster im ganzen Lied. Dazu kommen ständige

Aufforderungen und Ermahnungen an verschiedene Adressaten vor: an die Leser,

sich selbst oder „Siael" ('die Seele') und Personen und Engel im Bibeltext. Auch
bei ihr gibt es viele Bilder, z.B. ist Jesu Krippe eine Metapher des menschlichen

Herzens, in dem Jesus wiedergeboren und „svppt" ('gewickelt') ist. Oder das Herz
ist die Brautkammer für den Jesus-Bräutigam, eine Kammer, die bei Grytten von
den Sünden gereinigt werden muß, bevor Jesus einziehen kann. Typisch für Grytten
sind die Kampfbilder, die sonst meistens nur in Verbindung mit Ostertexten auftreten.

Grytten ist eine Art Regisseurin, die aus dem Bibeltext ein Drama schafft, und

die ihre „Bühnenfiguren", sich selber und „uns" anspricht, mit Aufforderungen und

Ermahnungen, zur Lehrbetrachtung, zur Buße und zum Lobpreis. Dazu benutzt sie

zahlreiche Imperativformen und expressive Figuren. Zum Teil ist sie auch pathetisch.

Bei ihr finden wir alle Stilebenen und Zielsetzungen, die sowohl das docere,
delectare als auch das movere umfassen. Im Vergleich mit den anderen Dichtern

zeigt sich das Besondere ihres Stils in der Kraft und Heftigkeit ihrer appellierenden
und expressiven Figuren und Bilder und in den dramatisch gestalteten Szenen.

Zusammenfassend können wir auf Grund dieser Stiluntersuchungen einer sehr

begrenzten Anzahl Texte folgendes sagen: Bei Petter Dass überwiegt der niedrige Stil,
der sich für den christlichen Unterricht für nichtlesende Zuhörer in einem kirchlichen

Raum eignet. Aber es ist ein lebendiger Stil, der den Zuhörern Gottes Wort in
den Verstand und in die Herzen bringt, ein Wort, in dem Christus selbst mit seinem

Evangelium anwesend ist. Wir könnten annehmen, daß P. M. Offvid seine Aufforderungen

und Ermahnungen in einem kraftvollen Stil vermitteln würde. Das ist aber

nicht der Fall. Vielleicht hat er die Kunst der rhetorischen Dichtung nicht
beherrscht; auch andere Zeichen in seinen Texten sprechen dafür, z.B. die Rhytmik,
die zeigt, daß er die neuen Regeln für die Metrik in der Muttersprache nicht meistert.

Jedenfalls würden wir seinen Stil als eine Art niedrigen Stils betrachten, der
hauptsächlich das docere als Ziel hat. Sowohl Dorothe Engelbretsdatters als auch Samuel

Olsen Bruuns Texte sind unseres Erachtens gute Beispiele eines mittleren Stils, der

auf die Erbauung des schon Gläubigen ausgerichtet ist. Dieser Stil vermittelt die

innigen, milden christlichen Gefühle sowie Freude und Jubel, Trost, Liebe und

Hoffnung und, besonders bei Bruun, die Liebesgefühle einer inneren Christus-Erfahrung.

Dieser Stil fördert eine Anschaulichkeit, die sowohl zum Verstehen als

auch zur Stärkung des Glaubens beiträgt und auch eine meditative Betrachtung auf
Grund einer stilistischen Überbrückung zwischen der Welt des Bibeltextes und der

Welt des Gläubigen vermittelt. Er ist auch für den Lobpreis und die Danksagung

48 I. Grytten, Denne Bog, S. 69. 'Selige Weihnachtszeit, o Ubergroße Freude!'



96 Laila Akslen

geeignet. Ingeborg Gryttens Stil weist Merkmale auf, die auf alle drei Stilebenen

hinweisen. Aber das Typische für sie ist wie erwähnt die Expressivität, die starken

Appellfiguren und die dramatischen Bilder und Szenen, die die starken, ernsthaften

und leidenschaftlichen Gefühle erregen.

Schlußfolgerungen und Ausblicke

Für sichere Schlußfolgerungen brauchen wir natürlich eine viel größere Textauswahl
als die hier demonstrierte. Vorläufig und teilweise haben wir aber feststellen können,

daß es auch für unsere fünf Dichter stimmt, was Krummacher Uber Gryphius
sagt.49 Im Rahmen einer rhetorisch-christlichen Tradition haben die Dichter ihre
Texte verschiedenen Gebrauchssituationen und Wirkungsabsichten angepaßt und

auch den Liedern ihr persönliches Gepräge gegeben. Die Gebrauchssituationen lassen

sich nicht genau beschreiben, und die Dichter haben vielleicht mehrere
Gebrauchssituationen vor Augen gehabt. Die Zielsetzungen können auch gemischter
und vielfältiger sein, als wir sie hier beschrieben haben. Aber mit Ausnahme von P.

M. Offvid können wir feststellen, daß die Texte dieser Verfasser nach unseren Kriterien50

als gelungene und wertvolle Dichtung gelten können. Besondere geschlechtsspezifische

Eigenarten haben wir in den Texten nicht gefunden; der Mann Samuel

Olsen Bruun ist z.B. in seinen Liebesbildern ebenso „feminin" wie die Frau Ingeborg

Grytten. Und keiner unserer Dichter „kopiert" Johann Arndt oder Jesper
Brochmand. Samuel Olsen Bruun teilt zwar mit Arndt die Vorliebe für Typologien
und Allegorese, und für die „Christus in mir"-Erfahrung, aber weder er und noch

viel weniger Dorothe Engelbretsdatter schreiben bei Arndt oder anderen Andachtsbüchern

ab.51 In unseren weiteren Untersuchungen eines größeren Textmaterials
hoffen wir, sicherere und differenziertere Antworten auf die einleitenden,
grundsätzlichen Fragen finden zu können. Wir möchten auch Klarheit gewinnen über die

Aufgaben und Absichten, die die verschiedenen Dichter sich gesetzt haben, und über

die Art der Belehrung, Erbauung und Ermahnung, die sie vermitteln wollten. Auch
möchten wir mehr über die Gebrauchssituationen und das Publikum wissen, das die

Dichter vor sich hatten oder sich vorgestellt haben. Schließlich geht es um die

Beschreibung der verschiedenen inhaltlichen und formalen Entwicklungsstufen. Auf
einer solchen Grundlage werden sich dann wahrscheinlich auch unsere Texte

genauer und umfassender beurteilen lassen.

49

50

51

Vgl. oben Anm. 5.

Vgl. meine Ausführungen zu Beginn des Aufsatzes.
Zu Blom Svendsen vgl. oben Anm. 2.


	Norwegische Kirchenlieder im 17. Jahrhundert im Kontext der deutsch-nordischen Erbauungsliteratur

