
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 32 (2002)

Artikel: Andreas Arvidis Manuductio ad Poesin Svecanam (1651) und Martin
Opitz' Buch von der Deutschen Poeterey (1624)

Autor: Sabel, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858232

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858232
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BARBARA SÄBEL, ZÜRICH

Andreas Arvidis Manuductio ad Poesin Svecanam (1651) und
Martin Opitz' Buch von der Deutschen Poeterey (1624)

Im wissenschaftlichen Verstand sind Poetiken Texte, die auf die Fragen 'Was ist

Dichtung?' und 'Wie geht Dichtung?' Antworten geben. Die Poetiken der Frühen

Neuzeit, die ich nachstehend exemplarisch diskutiere, zeigen eine Tendenz zur
Akzentuierung des Wie, d.h. eine Betonung der konkreten Verfahren der Vers- und

Reimherstellung. Diese Faszination für die sinnliche Seite der Sprache teilt sich

bspw. unmittelbar mit bei der Lektüre/Betrachtung der plastischen, man möchte fast

sagen: eßbaren Formen jener Bildgedichte, für deren Fertigung der Renaissance-

poetologe George Puttenham mit seiner The Arte of English Poesie1 (1589) den

Bausatz liefert. In der deutschsprachigen Forschung hat sich für derartige Texte
aufgrund ihres Anweisungscharakters der Terminus 'Regelpoetik' eingebürgert, der

jedoch keinen allzu guten Klang hat. Regel-Folge-Produkte (so die Unterstellung)
sind Mache und nicht Schöpfung. Dieser Punkt wird bekanntlich von zahlreichen

Dichtungslehren insofern gestützt, als sie das Erlernen der Dichtkunst davon abhängig

machen, ob der Lehrling neben den formalen Regeln auch poetische Vorbilder
(auctores) fleißig imitiert oder nicht. Eine Illustration hierfür liefert die einzige
muttersprachliche schwedische Poetik des 17. Jahrhunderts, Andreas Arvidis
Manuductio ad poesin svecanam, die 1651 in Strengnäs bei Zacharias Brocken
herauskommt. Da die Manuductio gleich selbst vormacht, wie die imitatio auctorum
funktioniert - Aufbau, Inhalt, über weite Strecken auch Wortlaut zeitgenössischer

Dichtungstheoretiker (etwa aus dem Umkreis der Fruchtbringenden Gesellschaft)
werden von ihr übernommen - und da sie auch die Anwendung der Reim- und

Versgesetze im Rahmen von Beispielgedichten vorführt, gilt sie als unoriginelles
Machwerk. Ich möchte im folgenden in einer eingehenden Lektüre dieses Textes

wie auch seiner wichtigsten Vorlage, Martin Opitz' Buch von der Deutschen

Poeterey von 1624, beim Thema Imitation/Nachahmung bleiben, jedoch ein wenig
von der Einflußfrage abgehen und stattdessen die Relation von Imitation und
Repräsentation neu überdenken, und zwar sowohl hinsichtlich der beiden Begriffe als auch

hinsichtlich der Techniken, die mit den Begriffen verbunden sind. Denn die

Regelpoetik gibt auch auf die Frage 'Was ist Dichtung?' Antworten, welche mit der

Art und Weise, wie die Poetik die Frage nach dem Wie beantwortet, zusammenhän-

1

Vgl. G. Gregory Smith (ed.): Elizabethan Critical Essays. 2. London 61967, S. 96101



18 Barbara Säbel

gen, wenn nicht gar zusammenfallen. Es wird mir dabei um die Beobachtung gehen,
daß für die frühneuzeitliche Poetik Zeitlichkeit ein zentraler Begriff ist, insofern sie

diese zu gleichen Teilen als Bedingung und Verhinderung von Textualität präsentiert.

Opitz' Text, den ich hierauf zunächst prüfen möchte, ist dafür ein gutes
Beispiel, denn er zeigt dem Leser auf besonders markante Weise die Spuren seiner

eigenen Geschichtlichkeit.

Opitz' Poeterey : eine Frage der Zeit

Daß man es bei der Poeterey2 mit einem Text zu tun hat, welchen sein Autor einem

ebensogut als Zeitkrise wie Krisenzeit zu bezeichnenden Notstand abgerungen hat,

ist ein Eindruck, welcher der Lektüre geradezu aufgedrängt wird. Man kann so weit

gehen, die These aufzustellen, daß Opitz' kleine Dichtungstheorie intern gar erst

organisiert wird durch die rekurrente Selbstanklage, die Darstellung sei in diesem

und jenem Punkt unvollständig, und durch die ebenso häufige Selbstentlastung, die

diesen Makel dem chronischem Zeitmangel anrechnet, unter dem der Verfasser bei

der Niederschrift der Poeterey gelitten habe. Bereits die am Anfang der Darstellung
stehende Widmung an ,,[d]eren Ehrenvesten [...] Bürgermeistern vnd Rathsverwandten

der Stadt Buntzlaw" zieht den Lesenden in eine hastende Bewegung hinein,
die sich erst im VIII. Kapitel mit dem Titel „Beschluß" vollendet: „|D]ie enge der

zeit" hindert Opitz, heißt es da, „weitleufftiger und eigentlicher zue schreiben"
(S. 3), „vor fünff tagen" habe er „die feder erst angesetzt". Es mag „in dem eilen"

einiges „außengelassen", anderes einbezogen worden sein, das „ja im minsten ver-
beßert sollte werden" (S. 53). Auf diese Weise gewinnt der Schreibprozeß der

Poeterey selbst eine klare geschichtliche Kontur. Für meine Untersuchung relevant

ist aber v.a. der Umstand, daß zugleich auch die aus dem Schreiben entstandene

Repräsentation zeitlich konturiert wird. Denn da ihr Zustandekommen mit einer

(vorgeblich) außerhalb des Textes herrschenden Zeitökonomie, eben einer Ökonomie

„in betrachtung der kurtzen zeit" (ebd.) zusammenhängt, ist der Verfasser

genötigt, den Raum der poetologischen Darstellung zu verknappen, „damit ich mich
nicht zue lange auffhalte" (S. 12). Das Gebot der Wirtschaftlichkeit also reguliert,
was in der Poeterey zu lesen ist und was nicht. Im Repräsentationsverfahren der

imitatio auctorum zeigt sich nun die Exekutivmaßnahme dieses Zeitgesetzes, denn

die Aussparung zahlreicher poetologischer Aspekte, die bereits von anderen Autoren

dargestellt worden sind und die allein in Form von Literaturhinweisen in der

Poeterey repräsentiert sind, bedeutet für den Textkörper einen Raum- resp.
Seitengewinn und für seinen Verfasser ein Zeitguthaben, das er anderweitig einzusetzen

vermag: ,,[I]st allbereit hin und wieder so viel bericht darvon geschehen, das es

Richard Alewyn, Wilhelm Braune (Hg.): Martin Opitz.-' Buch von der Deutschen Poeterey (1624).
Neudrucke Deutscher Literaturwerke, Neue Folge 8. Hg. Richard Alewyn, Rainer Gruenter.

Tübingen 1963.



Arvidis Manuductio und Opitz' Deutsche Poeterey 19

weiterer außführung hoffentlich nicht wird von nöthen sein." (S. 12)3 Insofern ist
die Imitatio weniger die Verhinderung als die Ermöglichung von Originalität: alle

dem Autor zur Verfügung stehende Zeit bleibt (so das Selbstbildnis des Textes) für
die Darstellung von Neuem und noch nicht Dagewesenem übrig, das dann entsprechend

„außführlich" und „vmbstendtlicjh]" (S. 7) repräsentiert werden kann.

Nun markiert die Poeterey ihre Geschichtlichkeit noch in einer anderen Hinsicht,
die eng mit ihrer Selbstbeschreibung zusammenhängt und auf die ich jetzt zu sprechen

kommen möchte. „[Vjorwichene tage" (wir sind immer noch bei der

Widmung) hat Opitz etwas von der „Deutschen Poeterey" aufgesetzt, das dem „Vater-
landt [...] rühm und ehre" eintragen soll (S. 3). Dem Projekt, das Vaterland und

noch spezieller die Stadt Buntzlau „durch mich bekandter" zu machen (S. 4) durch
die „beßere fortpflanzung vnserer sprachen", läuft allerdings der Alltag des Verfassers

mit „allerley vngelegenheit" entgegen, der dem Schreibenden „von denen

zuegefüget wird, welche [...] wünschen wolten, das auch das gedächtnis der

Poeterey vnnd aller gutten Künste vertilget vnd außgerottet würde." (S. 3) Wenn

Opitz von diesen Kunstverächtern, den mysomusoi, spricht, so meint er konkret die

„großen Männer" im Staat (S. 3). Er stellt auf diese Weise einen Bezug her zum
historischen, politischen, ökonomischen, sozialen etc. Rahmen seines Werks, und es

wird klar, daß die eben erörterte Darstellungsökonomie der Poeterey sich aus eben

diesem konkret-geschichtlichen Rahmen herleitet. Ins Zentrum seiner Rede von der

Dichtung und von der Dichtungstheorie, in den Mittelpunkt des Selbstbildnisses der

Poeterey nämlich rückt Opitz einen Rechtfertigungszwang gegenüber dem (vorgeblichen)

'Außerhalb-des-Textes', welcher mit dem Gebot der Wirtschaftlichkeit
unmittelbar verknüpft ist. Ablesen läßt sich dies u.a. daran, daß die Poeterey viel
weniger davon spricht, was Dichtung ist, als davon, ob Dichtung notwendig ist. Doch
die Behauptung daß und die Begründung warum sie notwendig sei, wird gerade

durch den Umstand erschwert, daß Opitz in selbstkontradiktorisch anmutender

Weise eine Verortung und eine Vermessung seines Gegenstandes auf dem Gebiet
der vom Außerhalb-des-Textes' ausgehenden Repräsentationsökonomie vornimmt,
die er doch vorab und kategorisch als Angelegenheit' entwertet hat. Selbst schreibt

er fest, daß im Vergleich mit den öffentlichen Ämtern und Posten die Dichtung (und

mit ihr die Dichtungstheorie, die Poeterey) kaum einen Wert hat: „Weder öffentlichen

noch Privatämptern" kann allein „mit versen [...] vorgestanden" werden. Die

Lösung des komplizierten Rechtfertigungsproblems geht einher mit der Auflösung
der Fiktion vom Textaußen, die ich als eine der tragenden poetologischen Selbstfiktionen

überhaupt bezeichnen möchte. Denn die einzige Apologie für die Poeterey ist

in der Tat daher zu holen, die Dichtung selbst zu einem öffentlichen Amt zu erklären

3

Vgl. auch: „Bey den Griechen hat es Aristoteles vornemlich gethan; bey den Lateinern Horatius; vnd

zue unserer Voreltern Zeiten Vida vnnd Scaliger so außführlich, das weiter etwas darbey zue thun

vergebens ist." (S. 7) „Dieser Figuren abtheilung, eigenschafft vnd zuegehör alihier zue beschreiben,
achte ich darumb vnvonnöthen, [...] weil wir [...] genungsamen vnterricht hiervon neben den exem-
pein aus Scaligers vnnd anderer gelehrten leute büchern nemen können." (S. 29)



20 Barbara Säbel

und auf diese Weise der gesellschaftlichen Ökonomie unterzuschieben. Genau dies

tut Opitz, wenn er verspricht, mit seiner Poeterey die Dichtung aus dem Zustand
eines ungerichteten Überschusses, dem sie als Kunst (ars) verhaftet ist und in
welchem sie, wie er schreibt, lediglich „getrieben" wird, einem anderen Status zuzuführen,

in dem sie als officium bzw. „ampte" mit einer ,,verfassun[g]" (S. 7) ausgestattet
sein werde (diese konstituierende Verfassung ist natürlich die Poeterey selbst, der

damit ebenfalls volle Legitimation zuteil wird). Dergestalt kommt es also zu einer

seltsamen wechselseitigen Markierung, die die geschichtliche Ordnung und der

Text, der doch anfänglich so stark betont, seinen Ort außerhalb der Zeitökonomie
des Alltags zu haben, einander eintragen und in der die Rede vom Textaußen sich

verliert. Von einer wechselseitigen Markierung muß in diesem Zusammenhang
gesprochen werden, weil die Art und Weise, auf die die Umklassifizierung der Dichtung

zum Amt stattfindet, in genau jener subversiven Form des Unterschiebens

geschieht, welche die Möglichkeit offenläßt, daß das Kuckuckskind seine Zieheltern
eines Tages überwächst.

Um aber zurückzugehen zum paradoxen Zeithaushalt, der der Poeterey als

Grundbedingung eingeschrieben ist, so setzt dieser sich im Vollzug des Textes fort,
insofern er auch die Zuschreibungen der Poeterey an ihren Gegenstand, die Dichtung,

verpflichtet. Der Text legt großen Wert darauf, die Dichtkunst als Zeitliches in
der Zeit zu definieren, gleichzeitig jedoch auch eine Differenz geltend zu machen,

die die Dichtung von der Zeitlichkeit der 'wirklichen' Welt abhebt. Auf Seite elf der

Poeterey wird diesbezüglich einerseits festgehalten, daß der Erfolg eines poetischen
Vorhabens bestimmt ist durch „die rechte zeit" und „gelegenheit", umgekehrt sein

Mißlingen mit dem „vngestümen ersuchen" einer Kundschaft gerade um

Gelegenheitsdichtung zusammenhängt, um Texte also, die in formaler und inhaltlicher
Hinsicht mit einem historischen Anlaß (Begräbnis, Hochzeit, Richtfest etc.) korrespondieren

müssen. Als Objekt des Handels (zwischen Dichtendem und

Auftraggebendem) und des Tausches (rituelle Güterzirkulation) erhält das Gedicht

eine Gegenwart, es wird präsent. Aus der in dieser Form festgelegten poetischen

Gegenwart heraus entwickelt Opitz' Text analog auch einen poetischen Vergangenheitsbezug,

und zwar anläßlich des wieder aufgegriffenen Vorwurfs, Poeten seien in

„öffentlichen ämptern wenig oder nichts zue gebrauchen" (S. 9). Diesen entkräftet

Opitz mit dem Verweis auf die Dichtungsgeschichte, auf die auctores: „Solon,
Pythagoras, Socrates, Cicero" haben sich ihres „Poetennamens nie geschämet", und

„wer kan leugnen, das nicht Virgilius ein gutter Ackersman, Lucretius ein vornemer

naturkündiger, Manilius ein Astronomus, Lucanus ein Historienschreiber, Oppianus
ein Jägermeister" (S. 10) gewesen ist. Die Poeterey argumentiert folglich dahingehend,

daß erst die Doppelung der Person des Dichters, die sich aus seiner zweiten,
öffentlichen Funktion ergibt, dem sozialen Ganzen Nutzen zuzuführen vermag und

erst komplementiert durch ein solches officium die Dichtung in einem Gefüge von

Notwendigkeiten, Funktionen, Zwecken präsent werden kann.



Arvidis Manuductio und Opitz' Deutsche Poeterey 21

Auf dem Boden dieser Ökonomie gibt es nun aber einen anderen, gegenläufigen
Zeithaushalt, der als Doppelgänger der präsenten, gesellschaftlichen Ordnung diese

zu sprengen droht. Das Kriterium der Differenz der beiden Ökonomien ist die Praxis.

Opitz macht dies ganz deutlich: er stellt polemisch die Zeit der poetischen und

die Zeit der sozialen Praxis einander diametral gegenüber. Zeit, die mit der „anmutigkeit

vnseres studierens" gefüllt ist, ist ungleich wertvoller angewandt als „die zeit,
welche viel durch Fressereyen, Bretspiel, vnnütze geschwätze, verleumbdung ehrlicher

leute" (S. 56) dahingeht. Zeit- und Güterökonomie sind dabei eindeutig
gekoppelt, allerdings treten zwei unterschiedliche - qualitativ und quantitativ
messende - Taxonomien in Kraft; Viel ist nicht gleich Viel. ,,[D]ie reichen" füllen die

Zeit mit ,,lustige[r] vberrechnung des Vermögens", doch vermag dieses Vermögen
nicht jene „Sachen" zu „erkauffen", „welche die armen offte haben." (ebd.) Opitz
nennt die Dichtung „meine grosseste frewde vnd lust auff der Welt" und beschreibt

weiter „die vnvergleichliche ergetzung, welche wir bey vns selbst empfinden, wenn
wir der Poeterey halben so viel bûcher vnnd schrifften durchsuchen." (S. 55)
Interessant ist nun, daß im Vergleich mit materiellem Besitztum die Dichtung nur dann

einen Mehrwert hat, wenn man sie unter jenem Aspekt ihrer Zeitlichkeit betrachtet,
den eine ihrer wichtigen Praktiken, die imitatio, mit sich führt. Denn beim Studieren

der Bücher und Schriften, welches Voraussetzung der imitatio auctorum ist, kommt
es sozusagen zu einer Dehnung des gegenwärtigen Augenblickes, d.h., die Gegenwart

der Lektüre öffnet sich auf die Vergangenheit des Geschriebenen hin und

macht dieses präsent. In „dem geheimen gespreche vnd gemeinschafft der grossen
hohen Seelen, die von so viel hundert ja tausendt Jharen her mit vns reden" (S. 56)
findet - so will es die Fiktion der Poeterey - etwas statt, das man als eine 'Transaktion

mit der Antike'4 bezeichnen könnte.

Eine genauere Prüfung der einzelnen Bestandteile dieser Fiktion liefert nun
erneut einen überraschenden Befund, den Befund eines weiteren repräsentationstechnischen

Paradoxes. Wenn, wie es heißt, Lesen zum Gespräch zwischen Texten wird,
dann ereignen sich die poetischen Sprechakte (der Niederschrift und der Lektüre)
simultan und gerade ohne jene zeitliche Differenz, die am Ausgangspunkt der

Argumentation als wesentliches poetisches Charakteristikum galt. Der Makel der

Zeitlichkeit, den die Poeterey an ihrem Anfang der Dichtung zuschreibt und den sie in

Folge im Kontext ihrer apologetischen Rede zum Verdienst ummünzt, zeigt sich so

zum Schluß selbst als Fiktion, die von einer noch größeren Fiktion, welche den

eigentlichen Mythos der Poetik darstellt, unterlagert wird. Es handelt sich dabei um
die bereits erwähnte Fiktion, daß Dichtung qua Imitation, also qua Praxis ein 'Au-
ßerhalb-der-Zeit' sei. Die Frage nach dem Wesen der Dichtkunst, die der Selbstdefinition

des Textes gleichkommt, kann die Poeterey (die ich in dieser Hinsicht als

Stellvertreterin der frühneuzeitlichen Poetik sehen möchte) nur über ihre eigenen

4
Mary Thomas Crane: Framing Authority. Sayings, self, and society in sixteenth-century England.
Princeton/New Jersey 1993, S. 3.



22 Barbara Säbel

Praktiken und Vollzüge beantworten, über das Wie und nicht das Was der Dichtung.
Die Imitatio als wichtigsten dieser verflochtenen Wege und Vollzüge und ihren

Zusammenhang mit den diversen textuellen Ökonomien möchte ich jetzt genauer
untersuchen.

Copia: Vervielfältigung, Reichtum, Überfluß

Terence Cave hat auf die Mehrfachbedeutung des Terminus copia in der lateinischen

Klassik und im europäischen Mittelalter hingewiesen. Hier bezeichnet sie

konkreten Reichtum (speziell an Macht), Kopiervorgänge (von Manuskripten) und

die rhetorische Figur stilistischer Vielfalt und Überflusses.5 Alle diese Bedeutungen
bleiben im Terminus imitatio enthalten, der beschreibt, daß und wie der Reichtum
eines früheren Textes verwertet, d.h. in den eigenen überführt wird. Auch die

Poeterey ruft wörtlich das ganze Bedeutungsspektrum des Ausdrucks copia auf,

wenn sie von den Funktionen der Imitatio!Nachahmung handelt. So heißt es, in
„dem geheimen gespreche vnd gemeinschafft der grossen hohen Seelen" werde
nicht nur „rhue", sondern vor allem „genüge" (S. 56) hergestellt. „Genüge" bezieht
sich hier, wie schon angedeutet, nicht auf materielle Güter, denn weiter liest man:

„Vber dieser vnglaublichen ergetzung haben ihrer viel hunger vnd durst erlitten, ihr

gantze vermögen auffgesetzt" (S. 56). Diese andere ökonomische Ordnung, in der

Reichtum und Ergötzung nicht vom sozusagen handfesten Vermögen abhängt, wird
nachstehend aufs Nachdrücklichste gepriesen, während die Alltagsökonomie
entwertet wird: „Die die in ansehung ihres reichthumbs vnnd vermeineter vberflüssig-
keit aller notdurfft ihren stand weit vber den vnserigen [also der Dichter, B.S.] erheben"

(S. 55-56) erkennen nicht, „das es weit besser sey, viel wissen vnd wenig
besitzen, als alles besitzen vnd nichts wissen." Um es zusammenzufassen: die

Poeterey konzipiert die Dichtung (oder allgemeiner gesprochen den Text) über die

Analyse eines ihrer Repräsentationsverfahren (der imitatio) als jenen Ort, an dem

ideeller Reichtum akkumuliert wird und der die materielle Ordnung der Sozialökonomie

transzendiert, wodurch sie sich selbst eine Existenzberechtigung verschafft.
Dieses idealisierende (Selbst)bildnis, das ich eben als Fiktion bezeichnet habe, ist

allerdings gerade an der Stelle der Repräsentationsverfahren brüchig. Denn die

Poeterey spricht von ihrer eigenen Gegen-Ökonomie in der Sprache der anderen, der

konventionellen Ökonomie, wie die gerade untersuchten Passagen und ihre Rede

von Nutzen, Notwendigkeit, Reichtum, Überfluß etc. gezeigt haben. Als Text wird
die Poeterey inhaltlich und formal bestimmt von Tarifvorgaben der sozialen
Ökonomie, insofern Haben oder Nicht-Haben von Zeit, die geglückte oder gescheiterte

Eroberung eines Zeitraums zum Lesen und Schreiben trotz aller Gegenrede immer

5
Vgl. Terence Cave: The Cornucopian Text. Problems of Writing in the French Renaissance. Oxford
1979. S. 3-5.



Arvidis Manuductio und Opitz' Deutsche Poeterey 23

noch über Gelingen und Scheitern der Repräsentation entscheidet. Opitz wird von
einer längeren Darstellung abgehalten, weil höhergestellte Personen ihn in Anspruch
nehmen, der Gelegenheitsdichter von seinen Auftraggebern zur Textproduktion zum

ungünstigen Zeitpunkt genötigt; Resultat sind lückenhafte Traktate und schlechte

Gedichte. Statt also einen Gegenentwurf, einen idealen oder utopischen Raum zu

schaffen, imitiert die Dichtung das zeitökonomisch definierte Machtgefüge der

Kontexte, in denen sie gerade entsteht, ihre Repräsentationsverfahren oder besser

Produktionsstrategien sind ebenfalls ökonomischer Natur, wie ein nochmaliger
Blick auf die poetologischen Konzeptionen der imitatio in der Poeterey zeigt.

Denn indem in der Nachahmung der klassische Text zur Gegenwart kommt, wird
seine Historizität in Besitz genommen und aufgelöst. Die imitatio ist der Mechanismus,

mit dem die Konsumption der Eigenarten des einen Textes durch die Gegenwart

des anderen Textes erfolgt. Renaissancepoetiken beschreiben diesen Vorgang
explizit auch als „digestion", sein Resultat als „incorporation"6 der Quellentexte und

drücken darüberhinaus das Stilideal der copia (dem die imitatio untersteht) in diversen

Überflußmetaphern aus, bspw. aus den Bereichen „cornucopia, natural or
seasonal productivity, gold and other forms of material affluence, sexual fertility,
eating and drinking"7. Auch das „gespreche", das in der Fiktion der Poeterey „hundert

ja tausendt Jhar[e]" ineins fallen läßt, stellt sich insofern als Einverleibung der

Vergangenheit dar, als es sich hier mehr um eine 'diskursive Praxis'8 der Gegenwart
als eine gleichberechtigte Unterhaltung handelt. Wenn antike Literatur gedacht wird

„as space containing textual fragments", so wird Interaktion mit dieser Literatur
verstanden als „collection and redeployment of those fragments and not as the assimilation

and imitation of whole works."9 Zugriff auf den simultanen Raum wird zum
Übergriff auf den klassischen Text, der nur zerstückelt in der eigenen Darstellungsökonomie

nutzbar gemacht werden kann. Mary Thomas Crane bezeichnet diese

Imitationsstrategie als 'gathering and framing', wodurch die Texte der Antike,
nurmehr fragmenthaft aufbewahrt in „a common storehouse of matter", im frühneuzeitlichen

kulturellen Code wiedergegeben werden können. Sie liefern „matter for

copious speech" und verleihen dem neuen Text Autorität: Sprache ist ein

'symbolisches Kapital'."'Der klassische Text muß zerstückelt werden, um sicherzustellen,

daß der Code der Gegenwart nicht verletzt wird. Sprache wird folglich als

Machtinstrument verstanden, das unter Kontrolle halten und außer Kontrolle geraten
kann. Crane führt dieses Verfahren auf zwei Probleme der Frühen Neuzeit zurück:
die Angst, nichts oder zu wenig auf Lateinisch sagen zu können, und die Angst des

Kontrollverlustes über die Sprache allgemein. Während die Textpraxis copia (im
Akt des Sammeins) die erste Problemstellung zu lösen versucht und die Textpraxis

6 T. Cave, Cornucopian Text (1979), S. 37.
7 T. Cave, Cornucopian Text (1979), S. xiii.
8 M. T. Crane, Framing Authority (1993), S. 3.
9 M. T. Crane, Framing Authority 1993), S. 4.
10 M. T. Crane, Framing Authority (\992>), S. 6-7.



24 Barbara Säbel

framing (im Akt des Anordnens)1 ' die zweite, sind beide im Projekt der Renaissance

aufgehoben, angesichts des „scandal of the mutability, the ungrounded contingency
of language"12 einen authentischen muttersprachlichen Diskurs herzustellen. Das

Problem der Sprache und das Problem der Zeit fallen ineins, und ich möchte im
folgenden darauf eingehen, wie in der Poeterey, die sich als Sachwalterin des einen wie
des anderen versteht, mit dieser Verquickung umgegangen wird.

Auch in Opitz' Dichtungslehre ist die temporale Konzeption sowohl der eigenen
Präsentation wie auch des repräsentierten Gegenstands (d.h. der Dichtung) in der

Idee einer diachronen Sprache aufgehoben. „Die Poeterey ist anfanges nichts anders

gewesen als eine verborgene Theologie"13: die Setzung des zeitlichen Ursprungs
bedeutet zugleich die Setzung der oben problematisierten Diskontinuität, die den

eigenen Text miteinbezieht. Denn auch von diesem wird berichtet, daß und wie er in
der Zeit entsteht, von dieser in seiner Form bestimmt wird und mit der Zeit anderen

Deutungen unterzogen werden wird. Die Poeterey geht insofern von einem Textbegriff

aus, der nicht nur ein statisches Produkt (z.B. das Gedruckte) sondern auch

Textverläufe und -praktiken bezeichnet. Das wird signifikanterweise gerade an jenen
Passagen deutlich, in denen die Poeterey die Diachronizität der deutschen Sprache
thematisiert, dort also, wo sie von den unterschiedlichen Anwendungen resp.
Praktiken spricht, in denen die Sprache im Laufe ihrer Geschichte sich jeweils
manifestiert hat. Bei Opitz geht in diesem Zusammenhang die Verwendung der Begriffe
Sprache und Dichtung ständig durcheinander, wodurch der Eindruck entsteht, er
nehme für beide die gleichen Voraussetzungen an. Diese Voraussetzungen
wiederum lassen für die in unserem Kontext interessierende, die poetologische Ebene,
die Folgerung zu, daß die Dichtung oder allgemein die Textualität gleich der Summe

ihrer geschichtlichen Praktiken ist. Denn man liest, die Sprache/Dichtung habe

zuerst im sagenhaften altgermanischen „gebrauche" bestanden (S. 15), dann in einem

„vben", das „von langer zeit [...] in vergessen gestellt ist worden" (S. 16). Und
heute schließlich, in „diesefn] trübseligen Zeiten", fordert die Poeterey, daß die
deutsche Sprache/Dichtung trotz aller Hindernisse doch „außgeubet werden" solle

(S. 14). Der Text leistet hier also eine défini torisehe Zuschreibung im Sinne der

Bestimmung des 'Was ist Dichtung', die sie aus dem 'Wie geht Dichtung' herleitet.
Wie groß das Vertrauen in die Praxis ist, zeigt sich darin, daß allein von ihr - durch

unablässiges Ausüben der Sprache/Dichtung - Stabilität erwartet wird. Nur die

Praxis, so argumentiert Opitz' Text paradoxal, schafft Kontinuität, doch ist es gerade
nicht die formal-praktische Seite der Sprache, die hier stabilisiert werden soll,
sondern ihr Inhalt, der Sinn, die Bedeutung, welche sonst ihrer jeweiligen
Geschichtlichkeit anheimgestellt sind. „Zue Zeiten" befindet nämlich Opitz, werde „mit
den heidnischen Götternamen [...] was anders angedeutet" (S. 12).

" Vgl. M. T. Crane, Framing Authority (1993), S. 13,12.
12

Thomas M. Greene: The Light in Troy: Imitation and Discovery in Renaissance Poetry. The
Elizabethan Club Series 7. New Haven, London 1982, S. 5.

13

M. Opitz, Deutsche Poeterey (1963), S. 7.



Arvidis Manuductio und Opitz' Deutsche Poeterey 25

Während Lateinisch und Hebräisch als natürliche Sprachen in Kontinuität und

Stabilität begriffen werden, haftet den frühmodernen Dialekten der Makel des

zweiten Falls zu Babel an: die Historizität, die den muttersprachlichen Text der
Gefahr anheimgibt, in der Zukunft unleserlich zu werden. Fixierung von Grammatik,

Orthographie und Interpunktion versuchen, den Signifikanten an das Signifikat zu
binden.14 „Vt igitur à rudimentis incipiam": es ist das Anrecht auf einen Anfang,
eine Urheberschaft, das der frühneuzeitlichen vergleichenden Sprachwissenschaft
Autorität verleiht, wie ein beliebiges Beispiel, Eric Schroderus' kleines Lexicon
latino-scondicum von 1637 zeigt. Vieles dreht sich hier um den Nachweis, daß die

eigene Sprache auf ein Idiom zurückgeht, dessen Grapheme (die Runen) wiederum
unmittelbar auf eine natürliche Sprache zurückleitbar sind. Diese Selbstautorisie-

rungsgeste, die sich, wie die Poeterey zeigte, auch in vielen frühneuzeitlichen Poetiken

findet, die Autorität für Dichtung/Textualität anstreben, hängt folglich stark mit
einem Gebrauchszusammenhang, einer Konvention der Schrift zusammen, welche -
das ist die Fiktion - einst in einem einzigen Akt von einem einzigen (wohlgemerkt
menschlichen) Schöpfer ins Leben gerufen wurde und von dann an in Zeit und

Raum verlaufen ist:15 „Proprias quidem Scondij olim habuerunt literas, nomine
Runas, ductu linearum Hebraicis quam similimas, à Magogo inventas Schytico, &
cum Thuiscone Germanorum Duce, A. M. 1799. communicatas, qui alias nön

invenit unquam". Daß es das Lateinische vermag, die Ausübung der eigenen
Schrifttradition zu unterbrechen, ist nur zu rechtfertigen, wenn diese Unterbrechung
einer noch höheren (nämlich metaphysischen) Autorität zur Geltung verhilft: „donec
Latinae propter religionis transplantionem antiquis substituerentur Runis"16.

Auch die Sprachpflege sieht sich in der gleichen problematischen Doppelbindung,

die die Imitatio zwischen Vorlage und neuem Text herstellt: der Primat der

Volkssprache gegenüber dem Lateinischen soll durch die Selbstbeschreibung
geleistet werden, für die aber allein die lateinische Sprache die Repräsentationsstrukturen

liefert. Das Reden über die eigene Sprache findet statt in dem Idiom, von dem es

sich doch abzugrenzen gilt; sobald komparative Strukturen ausfallen, wird die

Beschreibung schwer und die Systematisierung gar unmöglich.17 Die frühneuzeitliche

14

Vgl. T. M. Greene, Light in Troy (1982), S. 4-7.
15

Stina Hansson führt aus, wie der Nachweis, daß „svenskan [...] är identisk med sig själv" ('das
Schwedische mit sich selbst identisch ist') sein Argument aus der götizistischen Staatstheorie
gewinnt: da der Höhepunkt staatlicher und sprachlicher Entwicklung geschichtlich koinzidiert und
Schweden seine politische Macht noch nicht voll entfaltet hat, befindet sich auch das Schwedische
noch in einer Entwicklungsphase, die Veränderungen gegenüber dem alten 'gotischen' Idiom sind

dergestalt sanktioniert. Vgl. Stina Hansson: Svenskans nytta, Sveriges cira. Litteratur och kulturpolitik
under 1600-talet. Skrifter utg. av litteraturvetenskapliga institutionen vid Göteborgs universitet I I.
Göteborg 1984, S. 19.

16
Ericus Johannis Schroderus: Lexicon latino-scondicum, quo quatuor celebriores totius Europœi
lingua• [...] methodicè inculcantur [...]. Holmire sueonum, Sumptibus & typis Henrici Kteysers Regij
Typographi, Anno CIO IOC XXXVII 11637], b T.

17 'In mehreren wichtigen Punkten im Sprachsystem fehlten den schwedischen Pioniergrammatikern
unmittelbare, direkt übertragbare Vorbilder im Lateinischen [...]. Sie sahen sich vor ein Beschrei-



26 Barbara Säbel

Poetik reflektiert diese Diskurse in markanter Weise. So spricht Andreas Arvidi vom
Schwedischen (mit Anlehnung an Opitz) als einer 'Hauptsprache', die den eigenen

'Prœcepta und Geboten' gehorchen muß, um gleich darauf die Orientierung am

Griechischen und Lateinischen zu fordern (vgl. S. [3]). Auch der natürliche
Wortakzent des akzentuierenden Schwedisch kann von ihm nur mit dem Begriffsinventar
der quantitierenden neulateinischen Dichtung beschrieben werden: die Überschrift
des 4. Kapitels, „Om the Swenske Ordsens Mâtt eller Quantiteet"18, faßt diesen

Beschreibungsnotstand zusammen: 'Alle Silben, die langsam und mit scharfem oder
hohem Ton ausgesprochen werden, sind lang, umgekehrt wiederum sind alle Silben,
die kürzer und mit gesenktem Ton ausgeführt werden, kurz.' (ebd.) An anderer

Stelle behauptet Arvidi: ,JMusei, Homeri och Hesiodi Ahörare, om the nu lefwa
skulle, och äff oß Swenske een sâdan Konst höra och förstä künde, twiflar ingen, at

the ju myckit högre skulle wärt Swenske Poeterij skatta, än säsom theras Musei,
Homeri och Hesiodi"}9 Und doch kann er seine Anleitung zur schwedischen Dichtung,

die Manuductio, erst durch die Auswertung der von ihm selbst disqualifizierten

lateinischen und griechischen Texte herstellen, 'anhand derer man sich verschiedener

Kunstgriffe, Motive und Historien kundig machen kann' (vgl. S. [5]). Dann

wäre die imitatio also im wörtlichen Sinne ein (wie Opitz schreibt) „abstehlen'00,

und durch einen Diebstahl (oder jedenfalls eine Irritation der ökonomischen

Ordnung des Textes) wären Vorbild und Nachahmung miteinander verbunden. Heimlich
wird der Besitz der Vorlage reduziert und heimlich der eigene Text bereichert, bis er
den anderen Ubertrifft; heimlich insofern, als keiner der beiden Texte diesen Diebstahl

explizit zu thematisieren vermag oder wagt. Daß eine direkte und eindeutige
Repräsentation sogar im Rahmen dieser poetologischen, nach Lehrmeinung also

gerade definitorisch gehaltenen Textgattung unmöglich ist, erhärtet die These, daß

die frühneuzeitliche Dichtungstheorie, die deshalb zurecht auch als Texttheorie
bezeichnet werden darf, nicht an der Repräsentation der poetischen Verfahren selbst

interessiert ist, sondern diesen Verfahren nur deshalb soviel Raum in der Darstellung
zukommt, weil durch ihre Einsetzung tatsächlich das Wesen der Textualität
abgebildet werden kann, ohne dieses jedoch explizit, als es selbst zu repräsentieren.
Diese Differenz zwischen Abbildung und Repräsentation und zwischen den ihnen

jeweils zugehörigen textuellen Praktiken scheint mir wichtig. Denn die Wege des

Abbildens, wie ich etwas unpräzise die Textverfahren, zu denen die imitatio gehört,
für den Moment nennen möchte, umkreisen diesen Dreh- und Angelpunkt der Re-

bungsproblem gestellt, das in vielen Fällen äußerst schwierig gewesen sein muß. [...] Ich führe hier
zwei zentrale Phänomene im Nominalkomplex der schwedischen Morphologie an, das Deklinationssystem

des Substantivs und den Artikel.', vgl. Lars Wollin (red.): Tiällmannstudier. Nordlund.
Smâskrifter frân Institutionen för nordiska spräk i Lund 4. Lund 1984, S. 46.

18 'Über Maß und Quantität der schwedischen Wörter', S. [29],
19 'Niemand bezweifelt, daß die Zuhörer Musteus', Homers und Hesiods, wenn sie heute lebten und von

uns Schweden solche Kunst hören und verstehen könnten, unsere Schwedische Poeterei ja weit höher
schätzen würden als die ihres Museaeus, Homers und Hesiods.', A viij".

211

M. Opitz, Deutsche Poeterey 1963), S. 29.



Arvidis Manuductio und Opitz' Deutsche Poeterey 21

Präsentation (die Dichtung oder die Textualität) lediglich. Er kommt nur als Subtext

zur Abbildung, als Repräsentation, die dem/n Text gleichsam unterläuft. Diesbezüglich

haben wir es in der Poetik mit einem skandalösen double bind zu tun: vom
Repräsentationsobjekt geht zu gleichen Teilen ein Repräsentationsgebot und ein
Repräsentationsverbot aus. Letzteres, insofern die zum Einsatz kommenden
Repräsentationsverfahren, allen voran die imitatio, von ihrem eigenen subversiven Potential

wie auch vom subversiven Potential der Textualität überhaupt zeugen, was sich im
Bild vom Textdiebstahl manifestiert, welches ja auch die Gefahr ankündigt, dieses

Potential könne 'autoaggressiv' wirken. Ersteres, weil die Befolgung des Verbots -
die Dichtung zu repräsentieren - der Selbstverhinderung der Dichtungstheorie
gleichkäme. Daß in Opitz' Text verschiedene rivalisierende Repräsentationsökonomien

vorliegen, die sich die gleichen Begriffe oder Signifikanten teilen, läßt sich

folglich als Versuch des Textes werten, dem Gebot und dem Verbot gleichermaßen

gerecht zu werden. Die 'Autoaggressivität' tritt also als wichtigste Bedingung von
Textualität in die poetologische Konzeption der frühneuzeitlichen Dichtungstheorie
ein. Im folgenden soll das Phänomen, das ich auch als Poiesis bezeichnen will, näher

beschrieben werden: wie kontrolliert der Text sein subversives Potential, und wie

hängt diese Kontrolle mit den Ordnungen des Textes, mit seinen impliziten und

expliziten Anteilen, zusammen?

Die Ökonomie des kontingenten Textes

In Zusammenhang mit diesen Fragen komme ich nochmals auf Opitz' Poeterey
zurück. Das Regulierungsbemühen hinsichtlich der Poiesis artikuliert sich hier in erster

Linie in den verschiedenen Postulaten, die Dichtung erfüllen muß, wenn sie als 'gut'
gelten will. Es wurde schon darauf hingewiesen, daß Opitz die Dichtung in diesem

Sinne auch als „ampte", als Institution, klassifiziert. Als solches soll sie für eine
stabile ,,verfassun[g]" der Dichtung sorgen, welche der Veränderlichkeit der Muttersprache

entgegenwirkt, die Sprachgeschichte stillstellt und gleichzeitig zur „beßeren

fortpflantzung" der Sprache beiträgt. Diesem Vorsatz folgend setzt sich die Poeterey

energisch gegen Dialektformen, Barbarismen und Neologismen ein, um eine
allgemeine deutsche Hochsprache zu gewinnen (vgl. S. 24-25), welche ihrerseits in der

Dichtung mit allen ihren phonetischen, prosodischen, grammatikalischen und
syntaktischen Merkmalen zur Repräsentation kommen soll.21 Diese sprachpflegerischen

Forderungen sind generalisierender Natur und beziehen sich auf die Dichtung im

Allgemeinen; entsprechend wenig wirkungskräftig sind sie da, wo diese konkret

wird, d.h. als Sanktionen der poietischen Energie. Um dieser nun einen Riegel
vorzuschieben, führt Opitz zunächst ganz alltägliche Anforderungen an Dichter und

Dichtung ein, die beiden aus den „öffentlichen ämptern" erwachsen, wobei Opitz

21

Vgl. S. 33, S. 38, S. 34-35, S. 28.



28 Barbara Säbel

festlegt, „das [...] weder öffentlichen noch Privatämptern mit versen könne
vorgestanden werden" (S. 3). Nicht nur wird in diesem Sinne die Schreibzeit oder die

Zeit des Textes der öffentlichen Zeitökonomie, d.h. anderen öffentlichen Aufgaben
mit scheinbar größerer Legitimität untergeordnet (vgl. S. 3, S. 9-10). Vielmehr
setzt sich auf diese Weise die zunächst formale, verallgemeinernde Abwertung der

Dichtung 'als solches' auch in bezug auf den poetischen Inhalt fort, denn auch

diesem gegenüber rückt Opitz den öffentliche Nutzen im Vordergrund, motiviert durch,
wie es heißt, die „hebe zue meinem Vaterlande" (S. 4). Unterstützt wird diese Dis-

ziplinierungsmaßnahme durch den Umstand, daß in Opitz' Darstellung die Dichtung
nicht nur nicht 'als solche', als Identität vorkommt, sondern als verschiedene funktionale

und Rollenidentitäten. Bezeichnend sind die Zuschreibungen, die Opitz im
Rahmen seiner apologetisch gemeinten Dichtungsgeschichte vornimmt: Als
„verborgene Theologie" dient die Dichtung zur „erbawung der Gottesfurcht" (S. 7), als

„erste Philosophie" ist sie „erzieherinn des lebens" (S. 8): „Dienet also dieses alles

zue vberredung vnd vnterricht auch ergetzung der Leute" (S. 12). Diese Apologie
der Dichtung exponiert den poetischen als funktionalen Text, der eine Autoritätshierarchie

zugleich festlegt, legitimiert und durch Überzeugungsarbeit verbreitet.

,,[A]nfanges", so heißt es, ist die Poesie „nichts anders" (S. 7) gewesen: der autoritative

zeitliche Ursprung der Dichtung, der im 3. Kapitel festgelegt wird und dessen

Autorität mit einem theologisch-moralischen Inhalt zusammenfällt, entwickelt sich

im Kapitel 4 in der Geschichte der deutschen Dichtung weiter. Die Erfindung des

poetischen Gegenstands als allgemeine, ahistorische Kategorie wird hingegen kaum

erörtert, die Gattungspoetik (Kapitel V.) fällt äußerst knapp aus, zumal im Vergleich
mit der Quelle der Ausführungen, Scaligers Poetices libri Septem [1561, gedr. 1581]

in der sie 29 Kapitel einnimmt.22 Den ausführlichen Normierungsversuchen, die das

6. und 7. Kapitel unter den Rubriken des Ornats und der Prosodie leisten und die die

Zeitlichkeit der Sprache problematisieren, folgt das Schlußkapitel mit dem Entwurf
der Synchronität im idealen Raum der imitatio. Dichtung ist zweifach zurückgebunden:

auf eine Funktion, nämlich Ordnungen (die Werthierarchie, das Sprachsystem)

zu fixieren, und auf ein Wesensmerkmal - die Zeitlichkeit (der Schreibprozeß, die

Literaturgeschichte). Ihr bleibt das versagt, was sie selbst für ihr Medium, die Sprache,

herstellen soll: die Auflösung der Kontingenz in einer eigenen, überzeitlichen

Ordnung. Wie der Text der Antike für den Sprachcode wird Dichtung als autonomes

System zur Gefahr für den sozialen Code. Sie muß in gleicher Weise zerstückelt
werden; dies geschieht, indem sie nur in jenen ihrer Teile vorgeführt wird, die
innerhalb der sozialen Hierarchie funktionieren bzw. ohne Kontrollverlust repräsentierbar

sind. Die Strukturierung der Poeterey durch die Zeitökonomie und die

Dominierung ihrer Sprache durch ökonomisches Begriffsinventar sind die Spuren, die

der vereinnahmende Übergriff durch die soziale Ordnung im Schreiben hinterläßt.

22 Neudruck in Iulius Caesar Scaliger: Poetices libri Septem. Sieben Bücher Uber die Dichtkunst 3. Hg,
Luc Deitz. Stuttgart/Bad Cannstatt 1995.



Arvidis Manuductio und Opitz' Deutsche Poeterey 29

Der Autor: Autorität und Authentizität

Das eigentliches Problem der Poeterey ist nun ein Darstellungsproblem: wie kann
Wesentliches über einen Gegenstand gesagt werden, von dem Wesentliches ungesagt

bleiben muß? Chiffre dieser Darstellungsaporie ist der Autor. Dieser führt in
der Beschreibung der Poeterey eine Doppelexistenz: als Dichter ist er Privatmann,
als Beamter eine Person des öffentlichen Lebens. In diesem Licht stellt sich Opitz
selbst dar, wie er verzweifelt um Schreibzeit ringt, und zeigt er die griechischen und

lateinischen Dichter in ihrer doppelten funktionalen Verankerung als die Autoren
der Klassik und die Autoren der sozialen Wirklichkeit. Diese beiden Wirklichkeiten
sind nicht autonom denkbar, sondern durchdringen sich über die funktionalen
Zusammenhänge der Sprache. Sie begegnen sich im Raum einer sprachlichen Gegenwart,

im Ist-Zustand der Sprache. Das von Opitz und zahlreichen anderen
frühneuzeitlichen Poetologen formulierte Postulat der Sprachpflege ist auf die Veränderung
eben dieser sprachlichen Präsenz ausgerichtet. Daß Opitz seine Forderung aber mit
dem Argument des Nutzens für das Vaterland sanktioniert, zeigt, daß im sprachpfle-
gerischen Projekt mehr ein institutionelles Interesse sich durchsetzt, dessen

Werksteller der Dichter ist, als daß hier ein Individuum-Dichter bei der Arbeit an

seinem Material sichtbar wäre. Und das, obwohl es der Poeterey gerade in der

Darstellung des Dichters um die Abgrenzung des Allgemein-Poetischen vom Konkret-
Realen, des Poeten von den 'Anderen' geht und als solche versteht „die jenigen,
welche aus der Poeterey nicht weiß ich was für ein geringes wesen machen" (S. 9),

„diejenigen, welche [...] verse fodern" (S. 11), „Leute", die die Poesie „verfolgen"
(S. 14). Doch bleibt die Abgrenzungsfigur nicht reine Rhetorik. „Poetische gemü-
ter", so heißt es weiter, sind „vnterweilen etwas sicherer vnd freyer", „als es eine

vnd andere zeit leidet" (S. 12). Auch könne niemand „durch gewisse regeln vnd

gesetze zu einem Poeten" gemacht werden (S. 7). Der Dichter, dies ist der Poeterey
wichtig, steht sowohl über seiner/der Zeit als auch Uber den sprachlichen Normen
seiner/der Zeit. Weiter heißt es, der Dichter müsse „von sinnreichen einfallen vnd

erfindungen sein" und „ein grosses vnverzagtes gemüte" besitzen (S. 11). Nun
konkretisiert die Poeterey die Erfindungsgabe nicht (wie sie etwa an anderer Stelle ein

Regelwerk für den Gebrauch der poetischen Sprache bereitstellt), sondern
beschränkt sich auf die topische inspirationspoetologische Anmerkung, sie verdanke
sich einer „regung des Geistes welchen Ovidius vnnd andere vom Himmel her zue
kommen vermeinen" (ebd.). Der Umstand, daß die Poeterey nur an dieser einen
Stelle einen Zugriff auf die Inspirationstheorie vornimmt, ist beispielhaft für die
oben geschilderte Anwendung des klassischen im frühneuzeitlichen Text in der
Imitatio. Exemplarisch läßt sich an dieser Stelle auch zeigen, wie die Rede der

Poetik-Forschung vom topischen Charakter zahlreicher Renaissance- und Barockpoetiken

kollabiert. Denn gerade weil das Inspirationskonzept nur als einzelnes Versatzstück

dargestellt wird, erhält es argumentatives Gewicht, denn es fällt aus dem



30 Barbara Säbel

Rahmen der vorherrschenden Kosten-Nutzen-Ökonomie der Repräsentation. Es ist
insofern nichts weniger als ein unreflektiertes, topisches Einsprengsel, sondern viel
eher „a fragment of discourse which is constantly rewritten in order to produce new

texts. [...] The repetition of the topos in successive texts causes a replacement or
displacement of the meanings produced by that same topos in other contexts.'23 Die
Übernahme des Gemeinplatzes von der göttlichen Herkunft der Dichtung
funktioniert folglich als Signal, „as emblem[s] of how the texts manifest their own
problems."24 Auf die Poeterey übertragen heißt dies, daß diese vermittels der
topischen Rede von der originären Poetik - dem Text, der aus den Wolken fällt - das

dominante institutionalisierte Bild von Dichter und Dichtung als Größen der
gesellschaftlichen Zeitökonomie untergräbt. Und so kommt es amüsanterweise dazu, daß

sich die vitale Gegenrede der Poeterey am besten mit einem bekannten Konzept
beschreiben läßt, das der Regel- und Nachahmungspoetik allenfalls in abgeschliffener
Form zugestanden wird: der Originalität.

Damit ist bei Opitz sowohl die Innovationsleistung der dichterischen Erfindung
gemeint als auch (und vor allen Dingen) die schöpferische Fähigkeit des Dichters an

sich, wofür die Poeterey sich selbst als bestes Beispiel inszeniert. Denn dieser Text
modelliert geradezu obsessiv seinen Schreibprozeß von dem Augenblick, wo der

Verfasser „die feder erst angesetzt" hat bis zum „Beschluß dieses bûches" (S. 53).

Opitz als Urheber der Darstellung tritt dabei in die Darstellung ein, insofern ganz
deutlich gemacht wird, daß die originelle Darstellungsökonomie seinen Entscheidungen

geschuldet ist: was „noch niemand [...] genawe in acht genommen" hat

(S. 38), wird von ihm erstmalig beschrieben. Damit löst sich nun der anfängliche
Selbstwiderspruch der Repräsentation. Anders als die sich im Lauf der Geschichte

immer weiter verändernde, durch Fremdelemente kontaminierte Muttersprache
bleibt die Poeterey von der Kontingenz bewahrt, weil ihr Anfang (nämlich der Autor

Opitz) durch die Einschreibungen gegenwärtig bleibt, so daß der Text und sein

Ursprung als identisch gelten können. Obwohl also das Geschriebene durch die Kürze
der Zeit hetzt, legitimiert als zeitlose Präsenz der Verfasser die Existenz der

Poeterey in der gleichen Weise wie anfangs die Einschreibung Gottes (des absoluten

Anfangs) die Dichtung insgesamt legitimiert hatte, welche ja zuerst nichts anderes

als eine „verborgene Theologie" gewesen war.

Zusammengefaßt: Es ist der Poeterey sehr wichtig, die Kraft des Dichters, einen

Anfang zu schaffen, der ihn in Analogie zum göttlichen Schöpfer zum alter deus

macht, als wesentliche Kategorie zu etablieren. Dieses Verfahren untersteht dem

Zweck, auf poetischer Seite einen originären, auf sprachlicher Seite einen authentischen

Diskurs herzustellen. Einerseits kann nur von einem Ort aus, der der

Geschichtlichkeit entzogen ist, ein Text entstehen, der sich durch autoritativen Zugriff
auf bereits kanonisierte Texte zu profilieren vermag. Sprachliche Authentizität

11 T. Cave, Cornucopian Text (1979), S. xix.
24

T. Cave, Cornucopian Text (1979), S. xiii.



Arvidis Manuductio und Opitz' Deutsche Poeterey 31

wiederum verlangt nach einem unproblematischen selbstidentischen Ursprung, der

die Ungeschichtlichkeit einer natürlichen Sprache nachahmen kann. Tatsächlich
wird in der Poeterey gar nicht über Dichtung gesprochen. Gesprochen wird nur über

die beiden gegenläufigen Diskurse, die das Sprechen über Dichtung unmöglich
machen und die verwirrenderweise über die gleiche Metaphorik der Zeitlichkeit und

der Ökonomie abgewickelt werden. Die Idee der Originalität funktioniert in beiden

Diskursen und gelangt in der Poeterey zu Präsenz als stärkstes Mittel, poetische
Freiheit einzuschränken. Im selben Moment, in dem der Dichter die Position des

Urhebers und Schöpfers einnimmt, muß er sich allen Verantwortlichkeiten für das

von ihm Geschaffene, für das Geschäft, unterwerfen: er hat ein „ampte" zu

versehen, das in Normierung der Sprache und moralischer Erziehung besteht,
weshalb er auf Integrität verpflichtet wird, sich von ,,nachleßige[m] wandel",
„schände", „gifftigen Kräuter[n]" fernhalten und „ehrlich" und „keusch" sein muß

(S. 13). Die Waffe Sprache wird nur durch rechten Gebrauch zum Instrument -
„With a sword thou maist kill thy Father, and with a sword thou maist defende thy
Prince and Country."25 Zu diskutieren ist schließlich, ob die verunmöglichte
Repräsentation tatsächlich ein Scheitern darstellt (die Regelpoetik spricht nur von
den Regeln und verpaßt das Eigentliche) oder nicht im Gegenteil gerade die

Ermöglichung der Repräsentation. Denn an den Stellen der Poeterey, an denen Opitz
von der Dichtung als solcher spricht, wird deutlich, daß die Verallgemeinerung des

Gegenstandes (von der Gelegenheitsdichtung zur Dichtung im Allgemeinen) gerade

nur um den Preis von Einschränkungen möglich zu sein scheint: „Die Poeterey ist

anfanges nichts anders gewesen als eine verborgene Theologie" (S. 7), „Die
Erfindung der dinge ist nichts anders als eine sinnreiche faßung aller sachen"

(S. 17). 'Nichts anderes' schließt die Möglichkeit aus, das etwas Anderes sein kann,

und ein Dichter, der in einer Dichtung des 'Nichts anderes' gefangen wäre, müßte

sein Handeln besonders einer Regel unterwerfen, nämlich „das [er] nicht der zeiten

vergeße, vnd in ihrer Wahrheit irre." (S. 20)

Ökonomie der 'Kârtheet'26

„Här om ware sâ nogh: Nu föllier."27 Dieser in der Manuductio immer wiederkehrende

Überleitungssatz am Ende eines Kapitels ist symptomatisch für die Textökonomien

der schwedischen Dichtungslehre. Zurückhaltung in bezug auf den Umfang
der Darstellung ist hier oberstes Gebot, in Relation zu ihren Gegenständen muß die

Repräsentation schlichtweg 'reichen'. Diesen Auftrag formuliert die Manuductio
ostentativ in selbstreferentiellen Äußerungen: an einer Stelle des Textes wird gerade

25
Philip Sidney: An Apology for Poetry. G. Gregory Smith (ed.): Elizabethan Critical Essays 1. London
"1967, S. 187.

26
'Kürze', A. Arvidi, Manuductio (1651), S. [145].

27 'Hiervon nun genug: jetzt folgt.', A. Arvidi, Manuductio (1651), S. [7],



32 Barbara Säbel

'genug vom Maß der schwedischen Wörter gesprochen', hier eine Lehre 'kurz
formuliert und in Regeln gefaßt', dort 'in aller Kürze das gesagt, was von Trochäus und

Jambus anzumerken ist'.28 In der Überzeugung, genug gesagt zu haben, schließt das

Buch: 'Und dies also ist die kurze Anleitung, [...] die ich habe zusammenschreiben

wollen. Ich vermute sicher, daß diejenigen, die sich meine gutgemeinte Arbeit
gefallen lassen, weder die Zeit noch das Geld reuen wird, die sie auf diese Anleitung
verwandt haben.,29 Doch scheint es trotz allem nicht ganz genug gewesen zu sein:

denn es folgt noch ein 'Appendix' zur Interpunktion. Auch aufs Ganze betrachtet

wirkt der Appendix als wichtigste Repräsentationspraxis dieses Textes, die dem

Ideal der Inklusivität zur Durchsetzung verhelfen soll, denn er ermöglicht Vollständigkeit

in der Kürze. So wird im Text häufig das, was in syntagmatischer Rede zu

weitschweifig wäre, in paradigmatischer Form, etwa als Tabellen, 'beigefügt'
(S. 39), wie es heißt. Die Übersichtstafeln der verschiedenen neulateinischen Versarten

und das Reimlexikon sind für diese Repräsentationsstrategie exemplarisch.30

Dieses Verfahren unterscheidet Arvidis Text freilich deutlich von Opitz'
Dichtungslehre. Wo die Poeterey ihre darstellerische Exklusivität und Fragmenthaftigkeit
beklagt und der Zeitknappheit anlastet, sieht sich die Manuductio als inklusorischen,

vollständigen Text insofern, als sie sich durch Lektüreanweisungen frühere Texte
eben an den Stellen einverleibt, an denen ihre Integrität bedroht ist: 'Und da im
Schwedischen keine anderen Tropi und Figuren üblich sind [...] als jene, die in den

Schriften der Lateiner behandelt [...] werden, will man die Lehre betreffend des

Ansehens der schwedischen Wörter hier nicht weitläufiger ausführen, sondern den

günstigen Leser auf die lateinischen Oratores und Rhetores verweisen.'31 Der
Verweis auf diesen Ort, der von der synchronisierenden Lektüre, die wiederum
nichts anderes als eine imitatio auctoris ist, hergestellt wird und an dem sich die

Texte 'griechischer, lateinischer, französischer und deutscher' (S. [2]), 'lebender
oder toter' (S. [5]) Autoren versammeln, macht es zur Sache des Lesers, die
Fragmente mit der 'Anleitung zusammenzufügen' (ebd.), also die Manuductio zu einer
Ganzheit zu komplettieren.

Im Vergleich der Manuductio mit ihrer wichtigsten Quelle, der Poeterey, wird
deutlich, daß es Arvidis Text in bezug auf die Imitatio nicht um ein additives
Ausschreiben, sondern ein gezieltes Auslesen dessen geht, was an einem anderen Text

2,1

„Och thetta ware sâ nogh talat om the Swenske Ordsens Mâtt", S. [32]; „wil man kârteligen denna

Läran fatta, och sluta vthi fölliande Reglor.", S. [115]; „Och thetta är thet wij vthi kärtheet, om the

Trochaiske och Jambiske slags Verser hafwa til at märkia.", S. [145].
29

„Och thetta är altsä then karte Handleedningen [...], hwilken iagh [...] hafver sammanskrifwa weelat.

Jagh förmodhar wisserligen, at thesse. thetta mitt wälmeente arbete, sigh behaga lata, och skal them
inthet ângra then Tijdh, och the Penningar, hwilka the vppâ thenne Handleedningen anwända.", A.
Arvidi, Manuductio (1651), S. [210],

30
Vgl. A. Arvidi, Manuductio (1651), S. 146-147, 148-149, 170-171, 190-191 und S. 39-115.

31

„Och allthenstund inge andre Tropi och Figurer vthi Swenskan öflige äre [...] än the, hwilka vthi the

Latiners Skriffter omröras [...], wil man thenna Läran, angâende the Swenske Ordsens Anseende,

widlyffteligen icke vthföra, vthan then gunstige Läsaren til the Latiniske Oratores och Rhetores

affwijsa.", A. Arvidi, Manuductio 1651 S. 1120].



Arvidis Manuductio und Opitz' Deutsche Poeterey 33

interessiert. Opitz' Regelwerk - der Gattungskatalog (S. [ 10]-[l7]), die Ausführungen

zu Ornatus, Sprachpurismus und Morphologie (S. 119]-[26]; S. [117]-[ 119]),

zu Syntax (S. [ 115]-[ 116]) und Tropik (S. 1120]) - werden von der Manuductio
übernommen und zum Teil direkt übersetzt.32 Ergänzend treten Ravns Reim- und

Prosodieabschnitte, Zesens Reimlexion, Harsdörffers Anweisungen für Rechtschreibung

und Interpunktion (S. [210]-[219]) hinzu.33 Die Manuductio verschafft sich

mit dieser sehr selektiven Art der Lektüre, indem sie andere Texte zu Appendizes
ihrer selbst erklärt, ein komplettes Manual, um die Handhabung der (poetischen)
Sprache zu vereinfachen.

Der Zugriff auf entsprechende Textvorlagen ist allerdings nur möglich unter der

Voraussetzung, daß diese in keinem Konkurrenzverhältnis zum eigenen Text stehen,

also in dessen Argumentation importiert werden können, ohne sie mit Widersprüchen

aufzuladen, die ihre Vollständigkeit und Integrität unterlaufen würden - 'Und
soll man deshalb die Schriften der griechischen, lateinischen, französischen und

deutschen Poeten hier keineswegs verachten, sondern sie gründlich studieren, denn

sie können leicht zuwege bringen, daß man um so schneller ein guter schwedischer

Dichter wird, wenn man sie mit diesem Werk zusammenfügt.'34 Was hingegen keinen

Einlaß in Arvidis Text findet, ist eine allgemeine Annäherung an Dichtung, die
in der Poeterey die ersten vier Kapitel beansprucht. Opitz' gattungsgeschichtlichen
und apologetischen Betrachtungen fehlen vollständig, weder wird die Dichterfigur in

ihrer sozialen Einbettung lokalisiert noch die historische Schreibzeit thematisiert.

Insgesamt scheint die Kontigenz kein Zugehör jener 'Reim- und Verskunst' zu sein,

über die Arvidi sprechen will. Vor diesem Hintergrund fällt nun die einzige
Übernahme aus dem ersten Abschnitt der Poeterey in die Manuductio besonders auf,
nämlich die Apologie für die Muttersprache. Arvidi bezeichnet diese als

'Hauptsprache' (S. [2]), die 'den ihr gebührenden Respekt, Ehre und Lobesworte gewinnen

muß', um 'Ruhm und Ehre der Nation' ([B jr-B jv]) zu garantieren. In dieser

Weise verknüpft mit der Geschichte der Nation wird die Sprache als kontingent
dargestellt, während die Dichtung dies nicht ist. Letztere wird in paradoxer Weise
als trennbar vom schwedischen Idiom gedacht, dessen Kontingenz ihr insofern keine

Schwierigkeit bereitet, als sie selbst im schon ausgeführten Verstand originär ist. In

der 'Vorrede' benennt Arvidi als erste 'Ursache' seiner Poetik 'das hohe und große
Ansehen, das der schwedischen Dichtung eignet', und schreibt:

32
Vgl. M.Opitz, Deutsche Poeterey (1963), S. 17-23; 24-28; 29.

33

ludichaer; H.M. Ravn, Ex Rhythmologia [1649/1953), Kap. 3-4; P. v. Zesen, Helicon [1641/1971],
S. 78-240, S. 417-570; G.P. Harsdörffer, Trichter 1 [1647/1969], S. 123-137.

34
„Och hör man für thenskul, Grekiske, Latiniske, Frantzyske och Tyske Poeters Skriffter ingalunda här

förachta, vthan them wäl igenom studera, ty the kunna lätteligen til wäga bringa, at man en godh
Swensk Poet thes hastigare blifwa kan, när man them medh thetta Werket sammanfogar.", A. Arvidi,
Manuductio 1651 S. [3].



34 Barbara Säbel

'Denn sie [die Poeterey] zeigt und lehrt uns nicht nur, wie wir allerlei Vorhaben und jedes
Ding und Geschehen, sei es geistlich oder weltlich, mit Maß und Laut bestimmter Silben
nach Art und Weise der Griechen und Lateiner artig ausführen sollen, was die schwedischen

Dichter hinreichend vom gemeinen Pöbel, dessen gewöhnlicher und gemeiner
Redeweise, unterscheidet, und wie wir etwas Höheres ins Werk setzen können: sondern sie

lehrt uns darüberhinaus, mit gewissen Ccesuris und Reimendungen, und zugleich mit einer
unverdrehten Wortstellung, zahlreiche Dinge so viel artiger auszusprechen, als es sonst die
Griechen und Lateiner fordern.'35

In dieser Darstellung, die aus der Doppeldeutigkeit des Substantivs 'poeteri' (als

Dichtung und als Lehre von der Dichtung) schöpft, nimmt die Dichtung alle jene
Charakteristika an, die einer natürlichen Sprache eignen; sie wird so als Naturgegebenheit

repräsentiert, hinter die nicht zurückgegangen werden kann und die in der

Zeit nicht fortschreitet, da sie selbst einen selbstidentischen Ursprung darstellt. Die
schwedische Poesie, so die Meinung der Manuductio, verfügt bereits über jenen
Normenapparat, der in der deutschen Poeterey erst geschaffen werden mußte, um
die Muttersprache aus ihrer Kontingenz resp. Veränderlichkeit zu befreien. In Form
der muttersprachlichen Dichtung ist auch das Schwedische ungeschichtlich, weshalb
auch der 'gemeinen' Alltagssprache zugestanden werden kann, daß sie, wie es heißt,
'aus so vielen verschiedenen Sprachen zusammengesetzt ist' (S. [3]), also kontin-

gent ist.

Indem die Dichtung von Arvidi unter Verwendung des doppeldeutigen 'poeteriet'
als etwas, das außerhalb der Praxis steht, dargestellt wird, kann er im oben
angeführten Zitat folgern, daß nicht die Regelpoetik die poetische Sprache instruieren
muß, sondern die poetische Sprache selbst Prosodie, Metrik, Syntax zu lehren

vermag. In dieser umgekehrten Perspektive greift daher auch nicht Ökonomie des 'Au-
ßerhalb-des-Textes' in die Ökonomie der Repräsentation ein, sondern die Dichtung
'zeigt', wie Wirklichkeit repräsentiert werden soll, sie verfügt über die Gesamtheit
des 'geistigen und weltlichen' Wissens. Und endlich ist es nicht notwendig, die
schwedischen Poeten durch Anleitung in einen Status der Ebenbürtigkeit mit
Zeitgenossen und klassischen Vorläufern zu erheben, denn sie übertreffen bereits beide.

Diese Argumentation funktioniert in einem Zirkelschluß, der sich durch die
Gesamtheit der Manuductio hindurch wiederholt: 'da die schwedische Dichtung hohes

und großes Ansehen hat, hat sie hohes und großes Ansehen'. Eben mit dem Bild des

Zirkels läßt sich der Wunsch der Manuductio, eine originäre Dichtung außerhalb der

weltlichen Zeit her- und festzuschreiben, am treffendsten illustrieren.

35

„Ty thet, icke allenast vthwijsar och lärer oß, huru som wij allehanda Ärender och hwariehanda Saak

och Handel, ware sigh Andeligh eller Werldzligh, medh wissa Stafwelsers Matt och Liud, effter the

Grekers och Latiners Sätt och Wijs, artigt skola vthföra, hwilket the Swenske Poeter nogsampt ifrân
then gemeene hopen, Then sitt wahnlige och gemeene sätt til at tala öfwar och brukar, afskillia, och

nâgot högre pâ Brädet ställa künde: Vthan och ther ofwan vppâ lärer thet oß medh wisse Caesuris och

Rimslutande, theslijkest och medh oförwänd Ordning pâ Orden, allehanda saker sä myckit artigare
vthsäya kunna, än elliest the Greker och Latiner fordra.", A. Arvidi, Manuductio (1651), [A vijv-
A viif].



Arvidis Manuductio und Opitz' Deutsche Poeterey 35

Hatte die Kontingenz als zentrales Darstellungsproblem der Poeterey noch zur

Ausklammerung des eigentlichen Gegenstandes, der Dichtung, aus der Darstellung
geführt, so löst die textuelle Zeitlichkeit in der Manuductio keine argumentative
Krise aus; sie fehlt im Text, und deshalb kann Arvidi bei seiner imitatio auctoris

jene Elemente der Poeterey auslassen, die die Überwindung der Krise leisten sollen,
ohne die Vollständigkeit der Manuductio in Frage zu stellen. Aus diesem Grunde

auch erörtert Arvidi den Komplex Original ität-Originarität anläßlich der Figur des

Dichters nicht. An einer Stelle wird Gott als 'Künstler vor allen anderen' apostrophiert,

an einer anderen vom Dichter 'eine natürliche Veranlagung' zur Dichtkunst
gefordert;36 die Verbindung zwischen artifex divinus, der die Schöpfung komponiert
wie ein Bild, Fied oder Gedicht37 und der poetischen, Autorität verleihenden Kreativität

durch das/nror-Konzept, wie es die Poeterey vorgibt, wird nicht versucht.38

Ebenso unterläßt sie die Rückbindung dichterischer Freiheit an die öffentliche
Ordnung durch das Gebot (moralischer) Wahrhaftigkeit: die Manuductio referiert
weder den Vorwurf poetischer Faster- und Fügenhaftigkeit, noch beschneidet sie

den poetischen Erfindungsreichtum und damit die Poiesis als Ganzes: Gegenstand
und Darstellung sollen 'tief und scharfsinnig', 'dienlich' und 'schön'39 sein (nicht
etwa 'gut' und 'wahr').40

'Grentzesteenar'41 der Repräsentation

Im Gegensatz zum Dichter, den die Poeterey präsentiert, erfreut sich Arvidis Poet

also moralischer und ästhetischer Uneingeschränktheit, dies v.a. deshalb, weil die im
Text nicht thematisierte dichterische Originalität der Repräsentationsökonomie der

'Kürze' entzogen ist. Betreffend der Inventio wiederholt die Manuductio diese Geste

der Einschließlichkeit. Die schwedische Dichtung, so liest man, 'beschäftigt sich mit
allen möglichen Dingen, himmlischen wie irdischen, ja auch mit denen, welche über

dem Himmel und unter der Erde begriffen und erfaßt werden können, ob mit Leben

36
„GVdh [...], som är en Konstnäär öfwer alla"; „En naturligh Bequämligheet til sielfwe Konsten", A.
Arvidi, Manuductio (1651), (B jv);(S. [5]).

37

Vgl. E.N. Tigerstedt: The poet as creator. Comparative Literature Studies V (1) March 1968, S. 455-
488: 465.

38
Opitz leitet die Inspiration auf die drei klassischen Aspekte zurück, die Scaliger zusammenfaßt: die

Naturbegabung, durch die „die regung des Geistes welchen Ovidius vnnd andere vom Himmel her

zue kommen vermeinen" (S. 11), gesteuert werden kann, die Inspiration durch künstlichen Rausch

(„Eschilus [hat] dem Sophocles vorgeworffen, der wein hette seine Tragedien gemacht, nicht er",
S. 13) und die göttliche Besessenheit des in Versen sprechenden Orakels („Bardi, Vates vnnd Druiden",

S. 15). Vgl. J.C. Scaliger, Libri Septem 1 [1561/1994], S. 83-85.
39

„diup och skarpsinnigh"; „tienligit, [...] och skönt", A. Arvidi, Manuductio (1651), S. [8].
40 Die Poeterey führt gegenüber dem Vorwurf, daß „die Poeten mit der warheit nicht allzeit

übereinstimmen", die Größen Mimesis und Wahrscheinlichkeit ein: „soll man auch wissen, das die gantze
Poetery [sie.] im nachäffen der Natur bestehe, vnd die dinge nicht so sehr beschreibe wie sie sein, als

wie sie sein köndten oder solten.", M. Opitz, Deutsche Poeterey (1963), S. II.
41

'Grenzsteine'



36 Barbara Säbel

und Geist begabt oder nicht'.42 Am Schluß des Kapitels, in der sich diese Aussage

findet, scheint die Repräsentation sich jedoch selbst zu dementieren, denn hier steht

wiederum: „Och thetta ware sä kortelighen talat om the saaker hwilka thet Swenske

Poeterij anseer".43 Damit gibt die Manuductio zwar vor, daß in der Kürze alles

gesagt wurde, was über das 'Alles' der Erfindung zu sagen ist. Doch wird in diesem

Kapitel über die poetische Erfindung v.a. deutlich, daß tatsächlich nicht alles,
sondern nichts gesagt worden ist. Denn das Mißverhältnis zwischen Überdimensionierung

des Gegenstandes (alles zwischen Himmel und Erde) und Kürze der
Repräsentation (elf Seiten) löst Arvidi, indem er stillschweigend statt der rerum inventio
die rerum dispositio zum Gegenstand macht und eine Gattungspoetik präsentiert.
Damit tritt die Form an die Stelle des Inhalts.

Diese Differenz von res und verba greift Arvidi auch an anderer Stelle auf, wo sie

sich als Differenz von originär/originell und kontingent beschreiben läßt. 'Nun ist
nichts klarer, als daß die Dinge, die mit dem Verstand begriffen und erfaßt werden

können, von Natur aus den Worten vorausgehen, mit denen sie ausgesprochen werden,

denn die Worte hängen ja zusammen mit und entspringen aus den Concepten
der Dinge, die man mit dem Verstand gewonnen hat'.44 Das Konzept (res) ist
naturgegeben und existiert alleine im Geist des Dichters. Verbum hingegen ist das, was

nachgeordnet und kontingent ist; die Form, in der die Idee mittelbar wird. Doch da

es die Form ist, welche die Manuductio zum Objekt ihrer Darstellung macht, und da

sie sowohl über den Dichter wie über die Gegenstände der dichterischen Erfindung
schweigt, spricht wie die Poeterey auch die Manuductio nicht über Dichtung. Daß es

dennoch zu einem poetologischen Text kommen kann, wird ermöglicht durch die

Unterscheidung Arvidis von zwei unterschiedlichen Arten von Dichtung: eine, die

aus „föregäende [...] dichtade Concepter" besteht, und eine, die er bezeichnet als

„thet Poeterij som anseer Orden".45

Letztere ist es, die Arvidi beschreibt, erstere läßt er in seinem Text außer acht.

'Meine Verse sind fertig, so daß nichts mehr fehlt als nur die Worte.'46 Dieser Opitz
entliehene, auf die Inspirationstheorie rekurrierende poietische Selbstbeschreibung
steht wie in der Poeterey auch bei Arvidi isoliert unter formalästhetischen

Erörterungen. Dies aber heißt wiederum nichts anderes, als daß in dem Maße, wie die
Manuductio die Verse ohne Worte nicht in Worte fassen will (also auch keine Re-

42
„Thet Swenske Poeterij ansar allehanda Saker, sä Himmelske som jordiske, Ja och the som ofwan
Himmelen och vnder Jordenne kunna begrepne och fattade warda, antingen the medh Lijff och Anda
begâfwade äre eller och icke", A. Arvidi, Manuductio (1651), S. [7]-[8J.

41 'Und dies also hatte in Kürze von den Sachen, die die schwedische Dichtung behandelt, gesagt werden

sollen', A. Arvidi, Manuductio (1651), S. [19J.
44 „Nu är intet klarare än thet, at ju Sakerne, som medh Förnufftet grijpas och fattas, äre äff Naturen förr

framme än Orden, medh hwilka the vthalas, ty Orden the hängia och flyta äff thet Concept, som man
om Sakerne medh Förnufftet tagit hafwer.", A. Arvidi, Manuductio 1651 S. [6],

45
'vorausgehenden [...] erdichteten Concepten'; 'die Dichtung, die die Worte betrachtet', A. Arvidi,
Manuductio (1651), S. [6]-[7].

46
„Mine Vers är färdige, at intet fattas meer än blätta Orden.", A. Arvidi, Manuductio (1651), S. [7].



Arvidis Manuductio und Opitz' Deutsche Poeterey 37

geln für sie aufstellt), der Dichter über diese Verse frei und ohne Einschränkung
verfügen kann.47

Ein Blick auf die Manuductio als geschlossene Repräsentation, also das, was über

die Aussparungen hinaus zu Text geworden ist, kann die Funktion der Unterscheidung

von Dichtung ohne und mit Worten klären helfen. Arvidi behauptet, es werde

in seiner Dichtungslehre 'genug gesagt'; es stellt sich die Frage, worauf sich die

'Genüge' bezieht, wie er seinen Gegenstand letztlich definiert. In dieser Hinsicht
mißt die Manuductio mit zweierlei Maß. Da gibt es einmal die schwierige Dichtung,
die Dichtung ohne Worte, die der Text in der Formel „Difficilia quae pulchra"
(S. [4]) bloß als Repräsentationsschwierigkeit andeutet, dann aber wieder aus der

Repräsentation fallen läßt, da sie sich der Darstellung im Wort entzieht. Zum anderen

gibt es die einfache Dichtung, deren Repräsentation 'kurz' und „lätteligen"
('leicht', S. [37]) zu bewerkstelligen ist, die Dichtung mit Worten gleichsam, welche

die Manuductio zu ihrem Thema macht. Von eben dieser Dichtung spricht
Arvidi, wenn er behauptet, 'daß niemand eine Sprache durch und durch zu verstehen

vermag, wenn er deren Verskunst nicht studiert hat'.48 Die Verskunst, von der der

Text handelt, ist nun eben jener Regelapparat, den die Manuductio aus vielerlei
Quellen zusammenträgt. Vermittels seiner Normen soll die kontingente Muttersprache

nicht nur strukturell verstanden (die Dichtkunst 'lehrt' die richtige Sprache, hieß

es bei Arvidi), sondern auch vereinheitlicht und stabilisiert werden. Über dieses mit
dem germanischen Sprachpatriotismus verknüpfte und in der Poeterey analog
formulierte Projekt hinaus scheint es mir aber an dieser Stelle auch um die Fähigkeit
der Dichtungslehre zu gehen, das einzelne Wort als die formale Seite von
Konzepten/Begriffen zu konstituieren, indem sie allein die formale Seite, die

dichterische/sprachliche Praxis, zu ihrem Gegenstand macht.

Insofern ist die Manuductio eine Anleitung zur Herstellung von Signifikanten.
Dabei setzt sie ihre eigene Repräsentationspraxis als Exemplum ihrer Fehre ein,

wenn sie sich selbst als vollständigen Text darstellt und die Wirkmechanismen ihrer
Genese (Appendizes, Tabellen, imitatio etc.) hin zu textueller Integrität offenlegt.
Hier geht es ihr darum, zu zeigen, auf welche Weise ein Text zustande kommt, der

weder zuviel noch zuwenig, sondern gerade genug sagt. Mit dem umfangreichen
Regelapparat als Operator ist die Produktion von Wörtern in resp. als Formen

unkompliziert. Arvidi kann gerade deshalb 'in Kürze über die Herrlichkeit und

Schönheit der schwedischen Wörter sprechen'49, weil diese Qualitäten keine schwer

47
„Nicht das Erfinden und Schaffen ist also nach der Renaissancepoetik das Kriterium des Dichters,
sondern die Gabe, das Wesen der Dinge, die Schönheit, das Wahre zu erkennen. So ist im Prinzip ein
Dichter möglich, der gar nicht schreibt", Herbert Mainusch: Dichtung als Nachahmung. Ein Beitrag
zum Verständnis der Renaissancepoetik. Germanisch-Romanische Monatsschrift N.F. 10 (1960),
S. 122-138: 129.

48
„ingen sigh kan berömma, at han ett Sprâk grundeligen kan förstä, om han thes Verßkonst icke
studerat", A. Arvidi, Manuductio (1651), S. [4],

49
„Och thetta ware sâ kârteligen talat om the Swenske Ordsens Härligheet och skönheet.", A. Arvidi,
Manuductio (1651), S. [28].



38 Barbara Säbel

faßbaren Abstrakta repräsentieren, sondern sich auf kombinatorisch erzeugbare
Oberflächenstrukturen, bspw. Epitheta, beziehen, von denen es heißt: 'am Erdichten

von Beiwörtern kann man den Poeten nicht weniger erkennen als den Löwen an

seinen Klauen, denn darin liegt ein nicht eben geringes poetisches Meisterstück
verborgen.'50 Der Poet dieser auf die Praxis bezogenen Verskunst steht dabei selbst

als Produkt am Ende einer Funktionsgleichung.

Zuerst braucht jemand eine natürliche Veranlagung zu dieser Kunst selbst, dann (wenn er
befindet, daß er eine solche hat) soll er sich zu Lehrmeistern, seien sie lebend oder tot,
verfügen, und von ihnen eine kurze Anleitung zur Verskunst erwerben [...]. Drittens muß er
sich gemäß dieser Anleitung [...] fleißig üben, und zuerst Verse ohne Reimendung, mal
nach der einen, mal nach der anderen Versart schreiben: Und dann kann er sich mehr und
mehr vornehmen, bis er zum Schluß ein vollkommener Poet ist.51

An den 'Klauen des Gedichtes' ist nachprüfbar, ob der Dichter seine Sache geübt
und gelernt hat. Naturbegabung, die in der Nähe dichterischer Originalität steht,
verschwindet hinter „Lust [...] och Behagh" ('Lust [...] und Freude', A viijv) an der
Verskunst.52 Und doch setzt die Regelmaschinerie ein gewisses Maß an Autonomie
frei. Der werdende Poet befindet selbst über seine Fähigkeit, die sich der auf das

Produkt orientierten Kontrolle entzieht. Der Eintritt in die Verskunst ist durch einen

Akt von Eigenverantwortlichkeit markiert. Im Gebrauch der Muttersprache setzt

sich diese fort: 'Jeder Schwede muß selbst wissen und verstehen, wie er die Worte

richtig zusammenfügt, auf daß er die Gedanken seines Sinnes deutlich ausdrücke'.53

Die Manuductio thematisiert den multiplen Gebrauch von Sprache, den die Operationen

des Regelapparats ermöglichen, und der numerisch unbegrenzte Signifikanten
herstellt, in Termini, die wiederum die Verfahren der Verskunst betonen: mit Wörtern

werde 'umgegangen' (S. [12]), sie werden 'verwandt' (S. [18]) und 'ausgeführt'

(S. [28]).

5(1

„ty vthaff Bijords Dicktande, kan man icke annorlunda känna een Poet, än som man känner ett Leyon
äff thes Kloor, effter sâsom thervthinnan icke thet ringaste Poetiske Mästerstycke ligger fördolgt.", A.
Arvidi, Manuductio (1651), S. [26].

51

„Forst, En naturligh Bequämligheet til sielfwe Konsten, hwilken när een befinner sigh hafwa, skal han

sâdan förfoga sigh til Läremästare, the ware sigh lefwandes eller döda, och äff them skal fatta sigh til
sinnes en kort Anledning til Verßkonsten [...]. Och sä omsider til thet tridie, mäste han effter then

Anledning, [...] flitigt sigh öfwa och skrifwa sä först Verß vthan Rijmslutande, nu effter then ene

Verßarten, och nu effter then andre: Och altsâ kan han smâningom taga sigh meer och meer före, in til
thes han pâ.sistonne blifwer en fullkommen Poet.", A. Arvidi, Manuductio (1651), S. [5].

52
Ludwig Fischer sieht das Fehlen eines barocken Begriffs von „schöpferischer Autonomie" in der

Aspiration der Poesie auf einen Status als ars, für die vorbildhaft die Rhetorik steht, die „alle menschlichen

Ausdrucksmöglichkeiten durch Sprache als nach Regeln erlernbar und herstellbar behandelt.",
Ludwig Fischer: Gebundene Rede. Dichtung und Rhetorik in der literarischen Theorie des Barock in
Deutschland. Tübingen 1968, S. 9. Der Beschluß des vorliegenden Aufsatzes will zu einer Relativierung

dieses Ansatzes beitragen.
53

„hwar och een Swensk mäste sielff weta och första, huru han Orden til hwar andra rätt foga skal, pä

thet han sine Sinnes Tankar tydeligen kan vthryckia", A. Arvidi, Manuductio (1651), S. [115],



Arvidis Manuductio und Opitz' Deutsche Poeterey 39

Die Wirkung von der Form auf den Inhalt schließlich, die die Manuductio in bezug
auf Sprache und Dichtung unterstellt, nimmt sie in gleicher Weise auch für das

dichtende Subjekt an. Je nach der Gattung, in der zu schreiben er beabsichtigt, je
nach Sprachgebrauch adaptiert der Dichter in Arvidis Perspektive nämlich zugleich
auch eine andere Persönlichkeit. Der 'Komödienschreiber muß sich besonders auf
die Sitten und Unsitten der verschiedenen Altersstufen verstehen', die Satiriker 'sich
als schlimme Verfolger und Feinde aller möglichen Laster ausgeben', Eklogen sollen

'nach der einfältigen Bauernweise der Hirten' und silvae 'aus hitziger
Gemütsbewegung in allergrößter Hast' verfaßt werden.54 Hinter einer Vielzahl poetischer
Produkte steht, so die Meinung der Manuductio, eine Vielfalt von Eigenschaften.
Zentral an dieser Haltung ist, daß die Produktionsmodi selbst keinem Normierungsversuch

unterworfen werden, sondern unterstellt wird, jeder Dichter könne jederzeit
frei über seine Ausdrucksmittel verfügen.

Daß das generative Prinzip in Arvidis Dichtungstheorie eine größere Faszination
ausübt als seine Erzeugnisse, läßt sich ebenfalls am Text selbst ablesen. Denn oft
vernachlässigen Beispiele, mit denen die Anwendung der einen Regel illustrieren
werden soll, eine andere, früher oder später aufgestellte Anweisung (stark rivalisierend

sind etwa die Gebote der syntaktischen und der metrischen Korrektheit). In

gleichem Sinne ist die Auswahl der poetischen Beispiele nicht daraufhin orientiert,
die 'Schönheit und Herrlichkeit' der Wörter zu illustrieren, sondern vielmehr auf
den Nachweis, daß die jeweilige Regel überhaupt funktioniert.55

In der Beliebigkeit ihrer Auswahl zeigt sich das Vertrauen der Manuductio in den

Überfluß, den der Regelapparat der Dichtung garantiert. Dieser läßt nicht nur das

einzelne Gedicht weniger ins Gewicht fallen, sondern führt auch den Dichter wieder

implizit als Größe der Originarität/Originalität ein, als Instanz der Poiesis, die das

sprachliche Instrumentarium handhabt und über die Qualität des Ergebnisses ent-

54
„skal en Comedieskribent besynnerligen förstä sigh pâ allehanda Aiders Seeder och Oseeder"; „Hafwa
förthenskull alle Satyriske Scribenter för art och maneer at gifwa sigh vth för allehanda Lasters arge
Förfölliare och Fiender"; „Heerdewijsor [...] mäste städze pä Heerdars eenfaldige Bondewijs vthfördt
warda."; ,£ylvœ [...], som [...] vthaff een hetsigh tilbeweekelse, vthi allsomstörsta hastigheet göras",
A. Arvidi, Manuductio (1651), SSS. [14]-[16],

55 Ein Beispiel ist folgender, als Trimeter Brachycatalecticus Mascuiinus angekündigter Vers, der die

Operation des Silbenzählens und Akzentuierens veranschaulichen soll: „En hungriger Mag', han

acktar ey Kräsligh Maat / Han tager tilgoda Strömmingen pä träfaat."; 'Ein hungriger Bauch fragt
nicht nach feiner Kost, / Er tut sich am Hering im Holzfaß gütlich', S. [187],



40 Barbara Säbel

scheidet. Da die Poiesis aber explizit aus der Repräsentation der Manuductio ausgespart

bleibt, ist es nicht notwendig, sie unter Kontrolle zu halten, wie es die Poeterey
noch tut. Als 'Grenzsteine' (S. |210]) grenzen die Gesetze der Verskunst die

Mehrdeutigkeit der Signifikanten auf die formale Eindeutigkeit ein; zugelassen hingegen
wird die Vielfalt der Möglichkeiten, die Variablen erfinderisch zu füllen, die 'Dichtung

ohne Worte'.


	Andreas Arvidis Manuductio ad Poesin Svecanam (1651) und Martin Opitz' Buch von der Deutschen Poeterey (1624)

