
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 29 (2002)

Artikel: Melancholie und Karneval : zur Dramatik Cecilie Løveids

Autor: Baur, Bettina

Kapitel: 2.1: Melancholie als Modus moderner Texte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858252

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2. Theoretische Konzeption

2.1. Melancholie als Modus moderner Texte

Julia Kristeva konzipiert in ihrem 1987 erschienenen Band Soleil noir. Dépression

et mélancolie Melancholie als Modus moderner Texte. Kristevas Ausführungen

verbinden zwei Perspektiven. Unter dem Stichwort Melancholie thematisiert

sie sowohl die Objektbeziehungen der Melancholiker als auch die Methode
der Autoren, die über Melancholie als Objekt schreiben, und schließt beide
Perspektiven zusammen. Sie versteht Melancholie als Disposition, die den Aufbau
von Identitäten einerseits überhaupt erst möglich macht, als auch andererseits
erschüttert. Diese doppelte Perspektivierung geht darauf zurück, daß sie Melancholie

nicht als Anomalie, sondern als Effekt eines universalen Sozialisations-
phänomens begreift. Sie situiert den Ursprung der Melancholie in der Trennung
zwischen Mutter und Kind, die die Grundlage für die Ausdifferenzierung eines

Eigenraums bildet. Gleichzeitig kommt es in diesem hypothetischen Moment
der ersten narzißtischen Verletzung zu einer Spaltung, die die Stellung des

Subjekts untergräbt. Die Trennung verursacht eine Grenzsituation, die von Kristeva
als Leere bestimmt wird. Sie bestimmt die melancholische Grenzsituation als

eine narzißtische Leere, die sich als Horror vor fließenden Identitätsgrenzen
manifestiert.

Ziel dieser Arbeit ist es, nach einer Darstellung des theoretischen Konzepts in

den Dramen Loveids Repräsentationsweisen aufzuzeigen, die von der Exzessivität
der Melancholie geprägt sind.

Der Begriff Melancholie stammt aus der Psychoanalyse und wird dort vereinzelt
noch als Synonym für endogene Depressionen verwendet, d.h. für Depressionen,
die nicht auf ein auslösendes Lebensereignis zurückzuführen sind. Kristeva schließt
mit ihrer Definition hier an, zumal sie die Ursache von Melancholie als universales

Sozialisationsphänomen in einem präpsychologischen Zustand verortet. Ausgangspunkt

meiner Darstellung ist Sigmund Freuds Essay Trauer und Melancholie von
1917.1 Dieser Essay nimmt im Diskurs über Melancholie bis heute eine zentrale
Position ein und bildet einen wichtigen Referenzrahmen für Soleil noir. Außerdem
liefert der kanonische Text eine topische Bestimmung der Qualitäten der Melancholie,

die in der Diskussion um Melancholie und Depression im 20. Jahrhundert
immer wieder zitiert und wiederholt werden. Die in Freuds Text fixierten topischen
Qualitäten der Melancholie bilden zudem einen Bezugspunkt für die späteren
Textanalysen.

Freud bestimmt Melancholie in Abgrenzung zum Verlauf einer Trauerphase. Bei
beiden Phänomenen handelt es sich um psychische Reaktionsweisen auf eine

Verlusterfahrung. Das verlorene Objekt kann ein geliebter Mensch oder eine ab¬

Freud 1989 (Band 3), S. 193-212.



10 2. Theoretische Konzeption

strakte Größe sein. Es ist immer ein libidinös besetztes Objekt, dessen Verlust den

Abzug der libidinösen Energien vom geliebten Objekt erfordert. Entscheidend für
die Unterscheidung zwischen Trauer und Melancholie ist die Art und Weise, wie
mit dem Verlust umgegangen wird. In der Trauerarbeit verarbeitet das Ich den

erzwungenen Libidoabzug erfolgreich. In der Melancholie dagegen kommt es zu
einer nachträglichen Wiedervereinigung mit dem verlorenen Objekt. Das Ich
identifiziert sich mit ihm, und es kommt zu einem Ichverlust:

Auf diese Weise hatte sich der Objektverlust in einen Ichverlust verwandelt, der Konflikt
zwischen dem Ich und der geliebten Person in einen Zwiespalt zwischen der Ichkritik und
dem durch Identifizierung veränderten Ich.2

Die unerfüllten Energien werden in der Melancholie auf das Ich umgelenkt und

kommen dort in Form von Schuldgefühlen zum Ausdruck. Der Melancholiker
identifiziert sich mit dem verlorenen Objekt und entwickelt eine ambivalente
Beziehung zu ihm. Die Vorwürfe, die als Reaktion auf den Verlust entstehen
und die eigentlich dem verlorenen anderen gelten, wendet er dann gegen sich
selbst. Dieser Ichverlust infolge der Identifizierung führt zu emotionaler Erstarrung

und insbesondere zu einem charakteristischen Gefühl von Leere:

Der melancholische Komplex verhält sich wie eine offene Wunde, zieht von allen Seiten

Besetzungsenergien an sich [...] und entleert das Ich bis zur völligen Verarmung; [,..]3

Der Ichverlust in der Melancholie erschüttert die Identität des Betroffenen.
Zugleich verändert sich die Wahrnehmung des Melancholikers. Er entwickelt eine

Differenzerfahrung gegenüber der umgebenden Welt; die Welt wird ihm fremd.

Analog dieser psychoanalytischen Bestimmung des Affekts, so wird sich zeigen,
erweist sich Melancholie in Texten als eine Struktur, die mit der Stellung des

Subjekts auch die seiner textuellen Darstellung untergräbt.4
Freud definierte Melancholie als eine pathologische Form von Trauer, die als

Reaktion auf den Verlust eines libidobesetzten Objektes entsteht, die aber, wenn
das Ich den Verlust des Objektes akzeptiert, in der Trauerarbeit überwunden
werden kann. Er verstand unter Melancholie das, was heute als depressive
Zustände beschrieben wird. Demgegenüber betrachtet Kristeva Melancholie als

einen konstitutiven Faktor eines jeden Subjekts, der nicht überwunden werden
kann. Sie bestimmt Melancholie als eine Erfahrung, die notwendig mit der

Subjektkonstitution und der sprachlichen Verfaßtheit des Menschen zusammenhängt.
Ihr Konzept von Melancholie soll im folgenden vorgestellt werden.5

2 Freud 1989 (Band 3), S. 203.
3 Freud 1989 (Band 3), S. 206.
4 Vgl. Schwarz 1996, S. 15.

5 Kristeva 1987. Eine ausführlichere Auseinandersetzung mit Soleil noir liefert Schwarz 1996.



Julia Kristeva: Soleil noir

Die Literaturwissenschaftlerin und Psychonalytikerin Julia Kristeva hat mit
ihren Publikationen maßgeblich zur poststrukturalistischen Theoriebildung
beigetragen. Ihre wichtigsten Bezugspunkte in der Psychoanalyse sind die Theorien
von Freud und Lacan. Ihr theoretisches Instrumentarium entwickelte Kristeva in
ihrer Habilitationsschrift La révolution du language poétique (1974). Eine
Grundannahme ihrer Schriften ist die Vorstellung vom Subjekt als Produkt eines
unabschließbaren „Prozesses der Sinngebung". Diesen Prozeß bestimmt sie als

Wechselwirkung zwischen zwei grundsätzlich verschiedenen Modalitäten: dem

„Symbolischen" und dem „Semiotischen". Die Begriffe sind Lacan entlehnt,
werden bei Kristeva aber inhaltlich neu gefüllt. Das Symbolische bezeichnet bei
ihr die „normale", kommunikative Funktion der Sprache, die Bedeutung
vermittelt. Die Bedeutungen, d.h. die Signifikate sind eigentlich willkürliche
Setzungen, die anhand von sozialen Konventionen festgelegt sind. Sie bilden das

Bedeutungssystem der symbolischen Ordnung. Im Semiotischen dagegen geht
es um den Signifikanten, den Klang, die Stimme, die musikalischen Rhythmen.
Es verweigert ordnende Strukturen und verleiht Triebenergien Ausdruck. Es

dominiert aber auch die Welt des Kleinkindes in der präödipalen Mutter-Kind-
Dyade, bevor mit dem Spracherwerb die symbolische Ordnung eintritt und eine

Trennung von Subjektivität und Objektwelt entsteht. Im Symbolischen wird
diese triebgeleitete Vorgeschichte verdrängt, und es werden feste Bedeutungen
gesetzt. Bei Lacan ist das Semiotische als das Ideal einer ursprünglichen Ganzheit

mit dem Eintritt in die Sprache unwiederbringlich verloren. Dagegen
schließt bei Kristeva das Symbolische das Semiotische nicht aus. Das verdrängte
Präödipale kommt in der symbolischen Ordnung immer wieder zur Sprache und
unterminiert sie. Es prägt eine eigene, subversive Sprachpraxis.

Oft sind es ausgegrenzte gesellschaftliche Gruppen, welche sich im Symbolischen

nicht wiederfinden, die eine Spur des verdrängten Semiotischen bewahren.
Das Semiotische kommt Kristeva zufolge insbesondere in der poetischen Sprache,
aber auch in der Avantgardeliteratur zum Ausdruck.6 Die literarische Avantgarde
stelle in einer permanenten Negativität das Symbolische in Frage. Dabei darf der
literarische Angriff auf das Symbolische jedoch nicht in Gefahr geraten, zu einem
triebhaften, mütterlichen Präödipalen jenseits der sprachlichen Ordnung zu
regredieren, da dies das Abgleiten in Chaos und Wahnsinn bedeuten würde. Das
Semiotische muß vielmehr im Text aufgehoben werden. Kristevas
Melancholiekonzeption schließt hier an.

Der Übergang vom Semiotischen zum Symbolischen ist
entwicklungspsychologisch am Übergang von der präödipalen Mutter-Kind-Dyade zum ödipaen
Dreieck situiert. Die Einheit mit der Mutter wird durch den hypothetischen
Moment der ersten narzißtischen Verletzung beendet. Es kommt zu dieser

Verletzung, wenn das Kleinkind das Begehren der Mutter für einen Dritten jenseits der

Kristeva situiert die Avantgardeliteratur im Zeitraum vom Ende des 19. Jahrhunderts bis zur Gegenwart.



12 2. Theoretische Konzeption

Mutter-Kind-Beziehung wahrnimmt. Dieser Einbruch eines Dritten zieht eine

Spaltung zwischen dem Kind als Noch-nicht-Objekt und der Mutter als Noch-
nicht-Subjekt nach sich. Die Trennung wird dadurch unterstützt, daß sich das Kind
mit dem Vater identifiziert. Er fungiert in diesem Modell jedoch nicht als reale

Person, sondern als Repräsentant der symbolischen Ordnung. Die Identifikation mit
ihm beinhaltet einen Abgrenzungsversuch gegen die Mutter und bedingt zugleich
den Übergang in die symbolische Ordnung. Es ist die Ordnung einer stabilen

linguistischen Identität. Die Mutter wird in diesem Prozeß der
Subjektkonstituierung zu einem unerreichbaren Objekt. Die Trennung von ihr verwundet
das Noch-nicht-Ich und versieht es mit dem melancholischen Gefühl von Mangel
und Leere. Kristeva begreift Melancholie somit nicht als pathologische
Erscheinung, sondern als anthropologisches Phänomen, das die Konstitution des

Menschen als sprachlich verfaßtes Wesen bezeichnet. Sie geht davon aus, daß dem
menschlichen Spracherwerb eine Verlusterfahrung vorausgeht.

Kristeva bezieht sich bei ihrer psychoanalytischen Analyse der Melancholie

explizit auf die Theorie der französischen Psychoanalytiker Nicolas Abraham und
Maria Torok.7 Abraham und Torok situieren den Ursprung der Sprache in der

ursprünglichen oralen Leere des von der Mutterbrust entwöhnten Mundes. Die
Sprache bietet für diese Leere eine orale Ersatzbefriedigung, bei der die
Abwesenheit der Objekte durch ihre figurale Anwesenheit ersetzt wird. Mit jedem
Wort löst sich das Subjekt vom Verlorenen, und indem es den Verlust annimmt,
werden die Objekte erneut, wenngleich verwandelt, anwesend. Der Spracherwerb
wird zum Modell einer erfolgreichen Trauerarbeit, bei der die ursprüngliche Leere

mit Hilfe der Sprache gefüllt wird.
Die Ablösung vom ursprünglichen Objekt ist jedoch äußerst problematisch und

kann nie vollständig gelingen, da die Trennung von der Mutter in einer

präpsychologischen Phase vor der Subjektbildung stattfindet. Da die Mutter in der

Erinnerung an den präpsychologischen Zustand nicht als konkretes Objekt auftritt,
kann sie auch nicht als verlorenes Objekt betrauert werden. Wenn aber die
Ablösung vom ursprünglichen Objekt nicht oder nicht hinreichend gelingt, ergibt sich
eine Disposition zu Depression und Melancholie. Bei Verlusterfahrungen in
späteren Lebensphasen wiederholt sich diese Erfahrung, und es kann zu einer

Depression kommen, wenn das Subjekt sich weigert, den Verlust anzunehmen,
weil er mit einem Trauma verknüpft ist und deshalb nicht assimiliert werden kann.

In diesem Fall verweigert das depressive Subjekt die Ersatzbefriedigung der

Aussprache und schließt das Objekt in seinem Innern ein, anstatt es zu verinnerlichen

und so den Verlust zu akzeptieren. Der Begriff des Einschließens ist ein

gängiger Topos im Diskurs über Melancholie. Abraham und Torok bezeichnen
diesen Vorgang als „Inkorporation". Sie stellen fest, daß nicht das Objekt selbst,
sondern die Worte verschluckt werden, die es repräsentieren und nicht
ausgesprochen werden können.

Ausführlich dazu: Schwarz 1996, S. 116.



2.1. Melancholie als Modus moderner Texte 13

Thus all the words he may not say, all the scenes he may not recall, and all the tears he

may not shed will be swallowed, along with the trauma, the cause of his loss. Swallowed
and preserved. Grief that cannot be expressed builds a secret vault within the subject. In
this crypt reposes - alive, reconstituted from the memories of words, images and feelings

-, the objective counterpart of the loss, as a complete person with his own topography, as

well as the traumatic incidents - real or imagined - that had made introjection
impossible.8

Die Sprache des Depressiven liefert keinen vollständigen Ersatz für das

ursprüngliche Objekt. Auch die Sprache erscheint ihm fremd und leer. Er weigert
sich, die Leere, die durch die unwiderrufliche Trennung vom Körper der Mutter
entstanden ist, durch Hinwendung zu einem anderen zu überbrücken, und weist
den symbolischen Ersatz für das verlorene Objekt zurück. Deshalb spricht der
Mund auch immer einen unaussprechlichen Rest, etwas Stummes, das das

Objekt, das Fremde, nicht als assimiliertes, sondern als unassimiliertes Material
enthält. Das inkorporierte Objekt aber entwickelt eine ungeheure Anziehungskraft.

Der Depressive strebt nach einer Verschmelzung mit dem Unsymbolisier-
baren, mit dem Realen im Sinne Lacans, mit dem Tod. An die Stelle des

unmöglichen Objektes tritt die Depression. Im Extremfall führt sie zum totalen
Rückzug vom Symbolischen, in die Psychose oder zum Suizid.9

Die Inkorporation bedingt die besondere Repräsentationslogik, die die Sprache
des Depressiven prägt. Da die unerträglichen Worte im Innern des Depressiven
eingeschlossen sind, fordert der von ihm produzierte Text ein spezifisches
Lesevermögen. Erst die Fähigkeit, zwischen den Zeilen zu lesen, schafft einen Zugang
zu diesem Text, der seinen Referenten verheimlicht. An diesem Punkt knüpft
Kristeva mit ihrer Konzeption von Melancholie als poetologischer Gestaltung an.
Die besondere Leistung ihrer Arbeit liegt darin, daß sie die Ergebnisse aus der
psychoanalytischen Arbeit von Abraham und Torok für die Literaturwissenschaft
produktiv macht. Bei Kristeva wird Melancholie zur Quelle von Imagination. Für
diese Umwertung, die an eine seit der Antike bestehende Nobilitierung der Melancholie

anknüpft, ist die Unterscheidung zwischen Melancholie und Depression
ausschlaggebend. In der klinischen Praxis ist der Terminus „Melancholie" heute
nicht länger gebräuchlich. Kristeva verwendet den Begriff jedoch für das klinische
Phänomen der endogenen Depression, während sie exogene Depressionen schlicht
als „Depression" bezeichnet. Beide Varianten stimmen nach Kristeva strukturell
überein. Allerdings vollzieht sie im Laufe ihrer Darstellung eine weitere
Unterscheidung, indem sie Depression tendenziell für die pathologische Erscheinung
gebraucht, während sie Melancholie für die Diskussion des in diesem Phänomen
enthaltenen kreativen Potentials reserviert. Kreativ wird Melancholie, wenn die

symbolische Ordnung das Semiotische nicht völlig ausgrenzt. Während der De-

8 Torok 1980, S. 8.

9 Vgl. Kristeva 1987, S. 63: „Le discours déprimé, bâti de signes absurdes, de séquences ralenties,

disloquées, arrêtées, traduit l'effondrement du sens dans l'innomable ou il s'abîme, inaccessible et

délicieux, au profit de la valeur affective rivée à la Chose. Le déni de la dénégation prive les signifiants
langagiers de leur fonction de faire sens pour le sujet."



14 2. Theoretische Konzeption

pressive in seiner Weigerung, den Verlust anzunehmen, verstummt, verleiht der
Melancholiker dem Verlust Sprache.

In diesem Moment gewinnt Melancholie in Kristevas Theorie eine neue
Qualität. Sie wird zu einem Bestandteil des Imaginären. Der unaussprechliche Verlust

prägt eine besondere bedeutungsgebende Praxis. Indem der Melancholiker dem
Verlust Sprache verleiht, entwickelt er ein kreatives Potential. Kristeva bestimmt
die derart entstandenen Repräsentationen als Emanationen des Todestriebs, den sie

in der Dissoziation der Form lokalisiert. Dissoziierende, sich entstellende, abstrakt
werdende Strukturen, die sich ihrer Bedeutung entledigen, sind Symptome des

psychischen Zerfalls.10
Der Melancholiker nun wagt die Annäherung an den unaussprechlichen Verlust

und an die Ränder des psychischen Zerfalls. Die Auseinandersetzung mit der

Erfahrung Melancholie läßt ein künstlerisches Produkt entstehen, das die Spuren
des Zerfalls trägt und von der Abwesenheit der Referenz geprägt ist. Es unterliegt
einer Vieldeutigkeit der Zeichen, die die Bedeutung unterminiert und eine Pluralität
von Bedeutungen etabliert. In semantischen Polyvalenzen, Melodien und Rhythmen

wird die Erfahrung der Leere sublimiert. Aufgrund dieser Vieldeutigkeit, so

Kristeva, bietet ein solcherart strukturiertes künstlerisches Werk dem Subjekt die

Möglichkeit, die Abwesenheit des Sinns zu denken.11

Die Tatsache, daß das melancholische Sprechen seinen Referenten verheimlicht,
bestimmt die repräsentationslogischen Implikationen der Melancholie. Das Sprechen

des Melancholikers gleicht einem Irrgarten ohne Ziel. In diesem Sinne hat

Derrida die kryptische Struktur der melancholischen Inkorporation mit einem

Labyrinth verglichen.12 Als Modell der melancholischen Bewußtseinsstruktur
versinnbildlicht das Labyrinth das Eingeschlossensein des Melancholikers und sein

zielloses Umherirren. Es fungiert aber auch als Modell der melancholischen

Wahrnehmung, in der es keinen einheitsstiftenden Überblick gibt. Unter den

verschiedenen denkbaren Labyrinthmodellen kommt das Netzwerk-Labyrinth oder

Rhizom, das Umberto Eco im Rückgriff auf Deleuze und Guattari bestimmt hat,
der melancholischen Wahrnehmung am nächsten. Im Rhizom hat sich die
Wegstruktur des Labyrinths völlig in eine Umwegstruktur aufgelöst, in der jeder Punkt

von jedem anderen aus zu erreichen ist. Das Rhizom ist nicht mehr in die höhere

Ordnung einer Sinngebung auflösbar. Es gibt kein erlösendes Ziel im Labyrinth
mehr. Texte, die eine melancholische Wahrnehmung repräsentieren, rekurrieren
strukturell analog auf das Strukturmodell des Labyrinths.

1° Kristeva führt als Beleg die künstlerischen Produktionen Schizophrener an, bei denen es sich häufig um
„abstrakte" Zeichnungen handelt, die eine psychische Desintegration zum Ausdruck bringen. Vgl.
Kristeva 1987, S. 38.

11 „Par la polyvalence des signes et des symboles aussi qui déstabilise la nomination et, accumulant autour
d'un signe une pluralité de connotations, offre une chance au sujet d'imaginer le non-sens, ou le vrai

sens, de la Chose." Kristeva 1987, S. 109. Zur Analogie zwischen der Leere im Zentrum der

Melancholie und der Trennung von Signifikat und Signifikant in der Linguistik, die die Arbitrarität des

Zeichens bedingt, vgl. Kristeva 1986, S. 257.
12 Derrida 1979.



2.2. Karneval 15

Neben dieser strukturellen Bestimmung der melancholischen Wahrnehmung
und Repräsentation artikuliert sich Melancholie in literarischen Texten auch auf
motivischer Ebene. Der von Dissoziation bedrohte Körper wird hier zum Schauplatz

der melancholischen Darstellung. Die Exzessivität der Melancholie bedroht
die Integrität des Subjekts und beruft Bilder körperlicher Dekomposition und

phantastischer Doppelgänger.
Angesichts der zersetzenden Wirkungen, die sich aus der melancholischen

Disposition des Menschen ergeben, bietet die künstlerische Darstellung und
Auseinandersetzung mit der Leere die Chance auf eine Rettung vor den destruktiven

Wirkungen des Todestriebs. Wenngleich es auch eine Rettung ist, die immer in
Ambivalenzen und Polyvalenzen gebunden bleibt und nicht länger in der höheren

Ordnung einer Sinngebung aufgehoben werden kann.

2.2. Karneval

Michael Bachtins Konzept der karnevalesken Literatur

Der sowjetische Literaturwissenschaftler Michael Bachtin entwickelte in den

zwanziger Jahren im Rahmen einer Monographie über Dostojewski das Konzept
der karnevalisierten Literatur.13 In einer weiteren Arbeit unter dem Titel Rabelais

und seine Welt. Volkskultur als Gegenkultur über Rabelais' Gargantua und

Pantagruel griff er dieses Konzept auf und verband es mit der Idee von Volkskultur

als inoffizieller Kultur.14
Karnevalisierte Literatur, so Bachtin, übertrage die Prinzipien des Karnevals,

wie er bis zur Renaissance bestand, auf Literatur. Bachtin machte es sich zur
Aufgabe, die Prinzipien einer solcherart geprägten Literatur zu bestimmen.

Der Versuch, das Bachtinsche Konzept des Karnevals darzustellen, unterliegt
einer grundsätzlichen Schwierigkeit. Dazu bemerkt Caryl Emerson, einer der
frühen Vermittler von Bachtins Texten in den USA: „The weakest, least consistent
and most dangerous category in Bakhtins arsenal is the concept of carnival."15 Die
von Emerson kritisch angemerkte Inkonsistenz des Konzepts kann sich zu einem
Vorteil entwickeln, wenn man auf endgültige Kategorisierungen, die Herstellung
von Eindeutigkeit und eine Darstellung des Konzepts in Form einer positivistischen
Theorie verzichtet. Diesem Verfahren kommt die Anwendung einzelner Aspekte
des Konzepts im Rahmen der Textanalyse entgegen. In den Textanalysen in
Kapitel 3 werden einzelne karnevaleske Elemente thematisiert und in ihrer
jeweiligen Funktion untersucht.16

15 Bachtin 1971. Das Buch erschien 1929 in Leningrad.
14 Die Monographie über Rabelais war 1940 fertig, konnte aber aus politischen Gründen erst 1965 in

Moskau veröffentlicht werden. Die Quellenangaben beziehen sich im Folgenden auf die 1995 in
Frankfurt am Main erschienene, von Renate Lachmann herausgegebene Ausgabe.

15 Emerson 1988, S. 520.
16 Der Begriff karnevalesk steht bei Bachtin als Synekdoche für die Karnevalskultur insgesamt.


	Melancholie als Modus moderner Texte

