
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 29 (2002)

Artikel: Melancholie und Karneval : zur Dramatik Cecilie Løveids

Autor: Baur, Bettina

Kapitel: 4: Texte der jouissance

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858252

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4. Texte der jouissance

Derjenige, der schreibt, ist auch derjenige, der liest [und er] ist selbst nur ein Text, der
sich aufs neue liest, indem er sich wieder schreibt.373

Mit diesem Diktum Julia Kristevas läßt sich eine markante Eigenart der Dramen
Cecilie Lpveids umreißen, ihre intertextuelle Verfaßtheit. Die Dramen aus dem
Zeitraum 1984-96 markieren einen Werkabschnitt, der mit den ersten veröffentlichten

Dramen der Autorin beginnt und mit dem Abschluß einer Trilogie endet,
in deren Zentrum jeweils eine historische Frau steht. Blickt man vor dem
Hintergrund der vorliegenden Arbeit auf den Wechsel der Autorin zur Dramatik
zurück, erscheint der Genrewechsel von ihrem prosalyrischen Roman Sug zur
Dramatik als logische Konsequenz und Fortsetzung einer kontinuierlichen
schriftstellerischen Entwicklung. Sug ist von einer Mischung verschiedener
Textformen, die sich nicht um ein sinnstiftendes Zentrum gruppieren, geprägt.
Stattdessen ruft der Text anhand von Zitaten und Anspielungen immer wieder neue

Bedeutungen auf. Analog zu diesem Verfahren entziehen sich auch die Dramen
einer Bestimmung von Sinnkernen, indem sie auf andere Texte referieren.

Angesichts dieses Oszillierens zwischen Sinnsphären kommt die Frage auf, ob
die Texte überhaupt noch auf Bedeutungen festzulegen sind, die außerhalb ihrer
selbst liegen, oder ob es sich um selbstgenügsame ästhetizistische Sprachspiele
handelt. So sehr nach einer ersten Fektüre der Eindruck des Ungeordneten
dominieren mag, zeichnen sich auf den zweiten Blick erneut Ordnungsmuster ab.

Der Handlungsverlauf bleibt in Lpveids Dramen erhalten, und die Texte folgen
einer klaren dramaturgischen Kontur, die sich anhand der Akteinteilung,
Überlegungen zum Spannungsaufbau sowie der Funktion von Vorausdeutungen
erschließt. Auf der Basis dieses Ordnungssystems etablieren die Texte ein komplexes
Netz möglicher Bedeutungen.

Dieser Kreuzung verschiedener Sinnsphären liegt ein Verständnis von
komplexer Wirklichkeit, die sich nicht mehr auf eine alleingültige Wahrheit zurückführen

läßt, zugrunde. Für die Hauptprotagonistin in Barock Friise, Zille Gad, ist
die Einsicht in die Vielfalt von Wahrheiten eine Voraussetzung für menschliche
Freiheit. Angesichts rigider gesellschaftlicher Ordnungsmuster plädiert sie für
Toleranz:

Vi fâr late som vi er lykkelige en liten stund iallfall. / Vil ikke I som jeg, slippe fri? [...]
For verden er sä full av folk som sier hva skal vaere sant og hva skal vaere lpgn men det
som er SORT for en, er HVfiT for en annen (S. 42)

[Wir dürfen so tun, als ob wir glücklich wären, wenigstens für eine kleine Weile.
Wollt Ihr nicht, wie ich, frei werden?
Denn die Welt ist so voll mit Leuten, die sagen, was wahr sein soll und was Lüge aber

was für den einen SCHWARZ ist, ist WEISS für den anderen ...?]

373 Kristeva 1972, S. 372.



222 4. Texte der jouissance

Selbst vor der Einheit des Ichs macht die Dezentrierung des Sinns nicht halt.
Zille Gad selbst tritt in drei verschiedenen Figurationen auf, und beim Blick in
den Spiegel erkennt sie, daß ihr Ich aus mehreren, durchaus widersprüchlichen
Masken besteht, hinter denen sich kein integrierendes Zentrum mehr verbirgt.

Lpveids Dramen arbeiten intensiv mit Intertexten aus der Literatur- und

Kunstgeschichte sowie der Psychoanalyse. So zitiert Barock Friise laufend Topoi
der Barockrhetorik, um Zille Gad im kulturellen Kontext des Barockzeitalters zu
situieren. Indem der Text diese Topoi zugleich dramaturgisch subvertiert, hinterfragt

er auch die ihnen zugrundeliegenden Weltbilder. Maria Q beruft Igor Stra-

winskys Ballett Petruschka als Intertext und interpretiert die Ballettfigur Pe-

truschka als emblematische Gestalt unendlicher Trauer, die im Tanz sublimiert
wird. Rhind0trene schließlich arbeitet mit einer Vielzahl intertextueller Referenzen
auf Texte der deutschen Mystikerin Hildegard von Bingen sowie zur Forschungsliteratur

über die Frauenmystik insgesamt und zu Hildegard von Bingen im besonderen.

Diese intertextuellen Bezüge werden als Allusion, Reminiszenz oder Zitate
in den jeweils aktuellen Text integriert. Hier wie in den vorausgehenden Dramen
werden immer wieder Referenzen auf mehrere Intertexte übereinandergeschaltet.
So fließen in der Figur der Richardis von Stade diskurshistorisch verschiedene

Ausformungen des Sirenenmotivs zusammen. Das Mythenkonglomerat erscheint
als ironischer Kommentar zum Handlungsverlauf und läßt nach den Bedingungen
und Ursprüngen der Mythen fragen.

Anhand der Übereinanderschaltung mehrerer intertextueller Bezüge entfalten die
Texte Sinnvielfalt, widersetzen sich der Bestimmung von Sinnkernen und tragen
derart der Einsicht Rechnung, daß Wahrheit nur als plurale denkbar ist. Die
intertextuellen Bezüge führen zu einer semantischen Explosion und gleichzeitigen
Offenheit der Texte gegenüber einer Interpretation. Sie verweigern sich gegenüber
einem Leser, der als Konsument auftritt, und fordern statt dessen den Leser als

Textproduzenten im Sinne von Roland Barthes Definition von Texten der

jouissance. Sie halten sich selbst gegenüber Deutungen zurück und lassen beim
Leser die Diskurse zum Sprechen kommen. Vor diesem Hintergrund versteht es

sich von selbst, daß die Lektüren nicht den Anspruch erheben, die Texte endgültig
zu erschließen. Vielmehr sollten hier erstmals die zahlreichen Intertexte, die von
den Dramen aufgerufen, sowie die Form und Funktion ihrer Integration in den Text
aufgezeigt werden. Es ging darum, Zugänge zu den Texten zu schaffen und

Verbindungslinien im Gesamtwerk zu thematisieren.

Textübergreifend vereint die einzelnen Lektüren die Frage nach dem Intertext
Melancholie und dessen Bedeutung für den Text. Die Texte thematisieren die
Trauer um ein verlorenes Liebesobjekt. Zugleich zeichnen sie sich durch
Repräsentationsweisen aus, die von der Exzessivität der Melancholie als Stimmung geprägt
sind. In diesen Texten entfalten sich melancholische Entropien. Sigmund Freud hat

in seinem Aufsatz Trauer und Melancholie von 1917 Melancholie als Effekt einer

mißlungenen Loslösung von einem verlorenen Objekt bestimmt, in deren Verlauf
sich das Ich mit dem verlorenen Objekt identifiziert. Infolge dieser Identifizierung
kommt es zu einem Ich-Verlust, den das Subjekt affektiv als Leere empfindet. Der



4. Texte der jouissance 223

Topos affektiver Leere wird bereits in Fornuftige dyr intertextuell berufen, um die

Hauptprotagonistin Elisabeth zu charakterisieren. Sie weigert sich lebenslänglich,
die Trennung von Jan zu vollziehen. Ein Gefühl von Leere breitet sich in ihr aus,
und sie identifiziert sich mit dem seelenlosen Hotel, das zunehmend ihren Lebensraum

bestimmt. In Dobbel nytelse werden Melancholie und Depression über den

Intertext von Hugo von Hofmannsthals Oper Ariadne aufNaxos thematisiert. Der
intertextuelle Bezug hinterfragt die Bedingungen, denen die ewig auf den Geliebten
wartende und sich vor Gram selbst verzehrende Frau unterliegt. Die chronologische
Ordnung des Dramas folgt der Agonie der Hauptprotagonistin. In Maria Q wird die
Grenze zwischen der dramatischen Figur Asja und ihrer Bühnenrolle als Tänzerin
der Figur Petruschka in Strawinskys gleichnamigem Ballett zunehmend fließend.
Petruschka, der als Marionette auf dem Marktplatz auftritt und zum Leben erwacht,
um zu tanzen, ist als allegorische Figur lesbar, anhand derer die Trauerarbeit des

Melancholikers thematisiert wird. Petruschka trauert, und er verköpert als

Marionette den Ichverlust, den der Melancholiker infolge der Identifizierung mit
dem verlorenen Objekt erlebt. In Rhind0trene schließlich beruft der Text
intertextuell Forschungsergebnisse, die belegen, daß die Mystikerin Hildegard von
Bingen an einer chronischen Depression litt. In Lpveids Drama prägen mehrere

Verlusterfahrungen das Bewußtsein der Mystikerin. Das liturgische Sichhinstrek-
ken auf den Boden, die Prostration, erscheint im Text als Prostration im Sinne des

medizinischen Fachbegriffs für den Zustand hochgradiger Erschöpfung. Als
Palliativ gegen ihre Depression inszeniert Hildegard ein Theaterspiel. Es ist ein

Spiel im Spiel, das intertextuell ein Singspiel der Mystikerin bemft. Die
sprichwörtliche spielerische Leichtigkeit gewährt ihr Zerstreuung angesichts der
niederdrückenden Schwere der Melancholie. Die Funktion, die Hildegard hier dem Spiel
im Spiel zuschreibt, gilt für die Theaterspiele Lpveids insgesamt:

Uten mitt teater er jeg ikke noe annet enn et niprkt hus, som ikke rpmmer annet enn
angst, elendighet og grusom pine. / Gud hva sier jeg. (S. 87)

[Ohne mein Theater bin ich nichts weiter als ein dunkles Haus, das nichts anderes als

Angst, Elend und grausamen Schmerz in sich birgt. Gott, was sagte ich. ]

Kurz darauf plant sie ein Theaterspiel als Therapie für den Melancholiker Fou:

[... | Diagnosen er sorg. / Vi skal hjelpe harn med vakker sang og teater. / Gud vil han skal
spille teater, og bli fri sin fplelse av skyld. (S. 88f.)

[Die Diagnose ist Trauer. Wir werden ihm mit schönem Gesang und Theater helfen. Gott
will, daß er Theater spielt und sein Schuldgefühl los wird.]

Doch führen die Texte nicht nur depressive Bewußtseinszustände vor, sie sind
auch von Melancholie als Schreibweise geprägt. Es ist eine Schreibweise, die

von der Brüchigkeit einer jeden Totalität zeugt und der die Einsicht zugrunde
liegt, daß es keine dies- oder jenseitige Autorität gibt, die Repräsentation und

Repräsentiertes zu einer symbolischen Einheit zusammenschließen könnte. Julia
Kristeva hat in Soleil noir von Melancholie geprägte Schreibweisen als
typischen Modus moderner Texte bestimmt. Sie geht in ihrer Konzeption von der



224 4. Texte der jouissance

klinischen Symptomatik der Depression aus, wonach in einer Depression der
Aufbau von Identität erschüttert wird, und entwickelt auf dieser Grundlage einen
literarischen Melancholie-Begriff. Im Zuge dieser Übertragung bestimmt sie

Melancholie als universelles Phänomen, das die Bewußtseinsform eines modernen

Subjekts reflektiert.
Ausgangspunkt von Kristevas Überlegung ist die ursprüngliche Trennung

zwischen Mutter und Kind am Ursprung menschlicher Subjektivität und mit ihr der

hypothetische Verlust einer ursprünglichen Harmonie zwischen Noch-nicht-Ich
und Noch-nicht-Anderem in der frühesten Kindheit. Die Auflösung dieser Verbindung

in ein Ich und ein Anderes bildet die Voraussetzung für die Herausbildung
eines Ichs. Die Trennung markiert letztlich weniger den Verlust der Mutter als den

Verlust eines mit sich selbst identischen Ichs. Kristeva liest die ursprüngliche
Verbindung mit der Mutter als das Paradigma der ersehnten Verbindungen mit der
Außenwelt. Dieser Verlust wird in der Depression erinnert. Wenn der Depressive
ein Gefühl innerer Leere beklagt und am Verlust seines Ichs leidet, ist er der

Tatsache, daß es kein mit sich selbst identisches Ich im Zentrum menschlicher

Subjektivität gibt, näher als diejenigen, die in trügerischer Selbstgewißheit leben.

Doch erst wenn es ihm gelingt, sich mit diesem Verlust auseinanderzusetzen und
ihn zu artikulieren, kommt es zu einem positiven Umschlag der Depression in
Melancholie. Gelingt es ihm, den Riß am Ursprung menschlicher Subjektivität
wiederzugeben, dann gewinnt Melancholie eine Schlüsselfunktion im künstlerischen

Schaffensprozeß.
Melancholie erscheint dann als Sichtweise, die nichts mehr mit der inneren

Leere depressiver Empfindung und der Sprachlosigkeit der Depressiven gemein
hat. Sie wird zu einer Bewußtseinsform und Schreibweise, die einen wesentlichen

Aspekt menschlichen Daseins thematisiert. Eine Bewußtseinsform, die die Erosion

von Identität und die Entfremdung des menschlichen Subjekts von der Realität an
sich reflektiert.

Das melancholische Sich-Versenken in das Gefühl der Leere wird zur Quelle
von Kreativität, wenn das Imaginierte symbolisiert werden kann. Ein
entsprechender Hinweis auf den Zusammenhang zwischen Melancholie und Kreativität
findet sich bereits in Freuds Aufsatz Trauer und Melancholie. Mit dem Ende der

Trauerarbeit setzt, so Freud, ein plötzlicher Bilderreichtum ein. Demgegenüber
verweist künstlerische Kreativität nach Kristeva auf Melancholie als unab-
schließbaren Prozeß und verleiht ihr Ausdruck.

Im kreativen Schaffen werden die Prozesse, die im Fall der Psychose im
Vorsymbolischen eingeschlossen bleiben, in das Symbolische eingeführt. Die
symbolische Ordnung grenzt das Semiotische hier nicht ganz aus, sondern gibt ihm
Raum. Die künstlerische und literarische Produktion, in die letztlich auch die

Lektüre des Lesers einbezogen werden muß, sublimiert die Spuren des Semi-
otischen. Die Sublimierung ermöglicht den Umgang mit dem schockierenden
Faktum der Fragilität menschlicher Subjektivität.

Dabei folgt künstlerische Produktion einem Verfahren, das strukturell der

Bewältigung einer Depression gleicht. Es handelt sich um den Vorgang der Ver-



4. Texte der jouissance 225

neinung des Verlusts anhand seiner Symbolisierung. In dem Moment, da es dem

Subjekt gelingt, seinen Verlust anzunehmen und in Sprache umzusetzen, hat es das

verlorene Objekt in der Sprache wiedergewonnen und kann den ursprünglichen
Verlust aushalten.

Die Spuren des Semiotischen in der symbolischen Ordnung artikulieren sich als

semantische Polyvalenzen, die die Strukturen sprengende Kraft des Semiotischen
in Sprache überführen.374 Die Ambivalenzen in den Dramen Lpveids und deren

intertextuelle Verfaßtheit, die die Bestimmung von Sinnkemen unterminieren, sind
Bestandteil dieser Schreibweise.

Diese Literatur bewirkt keine Katharsis. Sie nimmt den Schmerz, aus dem sie

hervorgeht, wahr, tritt ihm entgegen und führt ihn vor. Sie steht dem klinischen
Diskurs der Melancholie nahe, unterscheidet sich aber von ihm, weil es ihr nicht
darum geht, den Schmerz zu beenden. Sie findet ihr Vergnügen am sekundären

Nutzen der Krankheit, die sie pflegt und lindert, ohne sie jemals zu beseitigen.376
Die Vielstimmigkeit, die sich in den besprochenen Dramen Lpveids entfaltet,

erhebt sich über den ursprünglichen Mangel und verneint ihn. Die Sinndispersion
in den Texten bietet eine spielerische Zerstreuung des Lebens und setzt für den

Zeitraum des Spiels die zerstörerische Kraft außer Kraft, die sich aus der Fragilität
menschlicher Subjektivität ergibt. Die Vielstimmigkeit der Texte bereitet
Vergnügen, weil sie die Realität außer Kraft setzt und dem Mangel fiktionale
Positivität entgegensetzt. Das Spiel mit den Bedeutungspotentialen im Rahmen

intertextueller Referenzen ist eine animierende Schreibweise, deren Lektüre dem
Leser als Mitproduzenten Vergnügen bereitet. In diesem Sinne verweist der

folgende Dialog zwischen Siri und Kat in Dobbel nytelse auf ein Anliegen der
Dramen:

Siri: Hva er det du sier? Jeg hprer ikke, der er sä mange / stemmer her.
Kat: Mange stemmer?
Kat: Hva forteller stemmene deg?
Siri: De forteller ikke.
[-.]
Kat: Men det er bare du som hprer dem. Jeg hprer ikke et / kvekk.
Siri: De har vel sitt teater.
Kat: Teater?
Siri: Det er gjestfriheten. De underholder meg.377

[Siri: Was sagst Du? Ich höre nichts, es sind so viele Stimmen hier.
Kat: Viele Stimmen?
Kat: Was erzählen die Stimmen dir?
Siri: Sie erzählen nicht.
Kat: Aber nur du hörst die Stimmen. Ich höre keinen Ton.

374 Vgl. Kristeva 1978, S. 40.
375 Vgl. Kristeva 1987, S. 196.
376 Kristeva 1987, S. 237.
377 L0veid 1988, S.28f.



226 4. Texte der jouissance

Siri: Sie haben sicher ihr Theater.
Kat: Theater?
Siri: Das ist die Gastfreundschaft. Sie unterhalten mich.]


	Texte der jouissance

