
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 29 (2002)

Artikel: Melancholie und Karneval : zur Dramatik Cecilie Løveids

Autor: Baur, Bettina

Kapitel: 3.6: Maria Q

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858252

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


120 3. Textanalysen

schwierige Situation, erlebt eine Frühgeburt, verliert ihr Kind und wird als

Kindsmörderin verurteilt. Der Verrat Boudaens bildet eine Verletzung der
kindlichen Lebensträume Zilles, die auf eine harmonische Zweisamkeit hofft, um den

Verlust der Mutter zu beheben. Die mit der Kindheit Zilles und in der Figur des

Zillekindes leitmotivisch durchgeführte utopische Vision zerbricht.

3.6. Maria Q

3.6.1. Thematik

Maria Q wurde 1994 am Osloer Nationaltheater unter der Regie von Kjetil
Bang-Hansen uraufgeführt. Die Inszenierung war Bestandteil des offiziellen
Kulturprogramms der Olympischen Winterspiele in Lillehammer und als solcher
eine Form nationaler Selbstdarstellung. Dieser Hintergrund und Kontext der

Entstehung des Dramas ist besonders interessant, weil Lpveid mit ihrem Text
ein brisantes Thema aus der jüngeren norwegischen Geschichte aufgreift: die

Doppelehe des Ministerpräsidenten Vidkun Quisling.120 Quisling ist in Norwegen

eine historische Gestalt, mit der umzugehen vielen Norwegern bis heute

schwerfällt. Er gilt als Landesverräter, da er 1942 nach der Emigration des

Königs von Hitlers Reichskommissar in Norwegen als Ministerpräsident des Landes

eingesetzt wurde und dieses Amt bis zur Kapitulation Deutschlands behielt.
Sofort nach der Kapitulation wurde er in Norwegen des Hochverrats angeklagt
und, nach Abschluß des Strafverfahrens, hingerichtet. Diese politischen
Zusammenhänge prägen auch das Verhältnis der Norweger zu Quislings Ehefrau
Mara Quisling. Die politischen Verhältnisse treten im Text jedoch in den

Hintergrund. Vielmehr geht es um ein besonderes und spektakuläres Detail des

Quislingschen Privatlebens: Vidkun Quisling führte jahrelang eine Doppelehe
mit Alexandra Voronina, seiner ersten Frau, und Mara Vasiljevna, die er später
heiratete. Diese Dreiecksbeziehung und vor allem die Rolle, die Mara darin

spielte, bilden das thematische Zentrum des Textes. Maria Q ist die Hauptprota-
gonistin des Dramas.

Über das Leben von Mara Quisling ist wenig bekannt, da sie ihre Kindheit in
der Ukraine verbrachte und auch nach der Heirat mit Quisling in Norwegen fremd
blieb. Der Text zeigt sie als eine Frau, die noch Jahrzehnte nach dem Tod ihres
Gatten sowohl gesellschaftlich als auch emotional an die Rolle der Ehefrau

gebunden bleibt. Die unauflösbare Bindung an Vidkun wird der Figur zum
persönlichen Verhängnis. Der Dramentitel spielt auf die folgenschwere Verbindung

'20 Um zwischen den historischen Figuren und den Dramenfiguren zu unterscheiden, beziehe ich mich im

Folgenden mit Maria Q auf die Dramenfigur, während Mara die historische Figur bezeichnet. Mit
Vidkun ist ebenfalls die Dramenfigur gemeint, während die historische Figur als Vidkun Quisling oder

einfach als Quisling zititert wird. Asja bezieht sich auf die Dramenfigur und Acia auf die historische

Figur Alexandra Veronina. Asya schließlich verweist auf die gleichnamige Figur in Michael Ignatieffs
Roman Asja und zitiert die Schreibweise im Titel der englischen Originalausgabe.



3.6. Maria Q 121

an, indem der Vorname Maria mit einem ominösen Q, stellvertretend für den
verfemten Namen Quisling, verkettet wird.

Der Text ist von zahlreichen intertextuellen Referenzen auf Interviews mit Mara
und Vidkun Quisling geprägt. Diese Referenzen sind meist Zitate. Dennoch zielt
der Text nicht auf eine Dokumentation oder einen Kommentar historischer
Geschehnisse. Statt dessen skizziert er, aus der Innenwelt der Hauptfigur, eine

subjektive Perspektive auf das Geschehen. Biographische Details bilden einen

Ausgangspunkt für das weiträumige Spiel mit Intertexten. Der spielerische
Umgang mit Intertexten durchkreuzt den konventionellen Wunsch nach der einen,
wahren Geschichte und der Rekonstruktion oder Deutung einer historischen
Situation. Damit trägt Lpveid der Überlegung Rechnung, daß auch historische
Dokumente Texte sind, die letztlich auf Konstruktionen von Wirklichkeit beruhen.
Die intertextuellen Bezüge leisten weit mehr als Quellen. Der Dramentext verweist
über seine hochgradig intertextuelle Verfaßtheit auf seine eigene Literarizität.

Im Vergleich mit anderen Intertexten kommt Michael Ignatieffs Roman Asja,
der 1991 in England erschien, besondere Bedeutung zu. Mit diesem Roman dient
ein fiktionaler Text als intertextueller Bezug.

Ein zweiter, häufig berufener Intertext des Dramas ist Arve Juritzens Buch
Privatmennesket Quisling og hans to kvinner, das 1988 in Oslo erschien. Juritzen
bezieht sich auf die unveröffentlichte Biographie Mara Quislings, ein Manuskript
zu einem Buch über das Leben mit Quisling. Maras Notizen für das Buch sind bei
Juritzen abgedruckt. Diese Notizen erinnern an Tagebucheintragungen. Die
dargestellte Wirklichkeit erscheint deutlich konstruiert, insbesondere, weil die
Texte so aufgebaut sind, daß ihre Lektüre Spannung erzeugt. Auch diese
Textbausteine sind keine historischen Quellen. Die schriftlich fixierte Erinnerung der
historischen Figur Mara ist selbst bereits ein literarischer Text, und es gibt keinen

Ursprungstext, an dem die dargestellte Wirklichkeit des Textes zu messen wäre.
Bei der Analyse des Dramas wird zunächst der Handlungsaufbau skizziert und

dann nach der thematischen Organisation des Textes gefragt. In diesem
Zusammenhang wird auf die einzelnen Figuren eingegangen werden. Über die
intertextuellen Bezüge, so wird sich zeigen, werden den drei Figuren Maria Q, Vidkun
und Asja Rollen zugeschrieben, die sie als Akteure in einem übergeordneten Spiel
erscheinen lassen.

Handlungsaufbau

Die Handlung spielt sich überwiegend in dem Raum ab, der nach dem Tod
Quislings den Lebensraum Mara Quislings bildete, der Wohnung in der Erling
Skjalgsonsgate im noblen Osloer Wohnviertel Frogner. Die Handlung wird auf
„um 1970" datiert. Das Datum 1970 markiert den Zeitpunkt für die
Rahmenhandlung, von der aus Maria Q sich an ihre Vergangenheit erinnert. Sie erinnert
sich an eine Episode aus ihrer Kindheit sowie an die Erlebnisse mit Quisling in
der Zeit von 1918 bis 1945, hier an das erste Treffen mit ihm und an den Zeit-



122 3. Textanalysen

räum 1940-45, in dem seine Karriere ihren zweifelhaften Höhepunkt erreichte.
Einzelne Szenen, die einen historischen Kontext skizzieren, wie etwa eine

Szene, die die Hungersnot in der Ukraine schildert und die existentielle Not von
Maria Q und Asja veranschaulicht, spielen außerhalb von Maria Qs eigenem
Erleben. Das Drama endet Mitte der achtziger Jahre mit dem Tod von Maria Q.

In der Rahmenhandlung verschafft sich ein Mann, der in der Personenliste nur
als „Den unge mannen" [der junge Mann] typisiert wird, Zugang zu der Wohnung
von Maria Q, die hier unter dem falschen Namen Bang lebt. Um sich vor den

Feindseligkeiten der Mitmenschen zu schützen, hat sie sich nach außen völlig
abgeschirmt. Nur ein kleiner Kreis von Bekannten, die das vereinbarte

Klingelzeichen kennen, erhalten Zugang zu der Wohnung.121 Der Kommentar des

Bären dazu lautet:

Her slipper ingen inn, det har De jo selv forlangt, fru Bang. / Syv läser har De pâ
ytterdpren. (S. 23)

[Hier kommt niemand herein, das haben Sie selbst verlangt, Frau Bang. Sieben Schlösser
haben Sie an der Haustür.]

Die Anrede Bang entspricht dem Namen, den Mara 1952 auf den Rat der Polizei
hin annahm, um ihre Identität zu verbergen. Bang war der Name von Vidkun
Quislings Mutter.122 Der junge Mann verschafft sich über einen Flirt mit dem
Hausmädchen Zugang zu der Wohnung und stellt den Kontakt zu Maria Q her.
Es gelingt ihm, über Schmeicheleien und Aufmerksamkeiten das Vertrauen der
mißtrauischen und ängstlichen Frau zu gewinnen. Unter dem Vorwand, er
interessiere sich für die Leistungen Vidkuns, sammelt er Informationen über ihr
Privatleben. Am Schluß des Dramas (34. Szene) wird der eigentliche Grund seiner
Besuche ersichtlich. Er gibt seine Identität als Journalist zu erkennen und zeigt
Maria Q das Tonbandgerät, mit dem er die Gespräche mit ihr heimlich
aufgezeichnet hat. Maria Q ist angesichts der Täuschung fassungslos.

Der Zeitpunkt der Handlung und die Figur des Journalisten verweisen auf den

Journalisten 0ystein Parmann, der 1980 das Buch Maria Quisling: Dagbok og
andre etterladte papirer herausgab. Es ist die Zeit, in der Parmann an seinem Buch
arbeitete.123 Der Text wendet sich mit diesem Bezug kritisch gegen Parmann und
sein Buch über das Privatleben Mara Quislings. Der junge Mann ist ein Vertreter
von rücksichtslosem Sensationsjournalismus. Aufgrund seiner Generationszughörigkeit

fehlt ihm der persönliche Bezug zu der von ihm recherchierten
Geschichte, und er nutzt diese Freiheit, um zielstrebig und ohne Rücksicht auf die
Gefühle der Betroffenen an eine sensationelle Story zu gelangen. Zugleich verweist
die Figur über Parmann aber auch auf dessen Buch und damit auf einen wichtigen
Intertext des Dramas.

Die Handlung teilt sich auf in die Rahmenhandlung des Gesprächs mit dem
Journalisten, die Erinnerung von Maria Q an ihre Vergangenheit und in die Welt

121 Parmann 1980, S. 8 verweist auf das Klingelzeichen.
122 Vgl. Juritzen 1988, S. 299.
123 Vgl. Parmann 1980.



3.6. Maria Q 123

ihres emotionalen Erlebens. Das Gespräch mit dem jungen Mann findet in den

Aufzügen 5, 7 und 31 statt. Es rahmt die chronologisch geordnete Erinnerung an
das Leben mit Vidkun. Diese Erinnerungen werden immer wieder von Szenen

abgelöst, die das psychische Erleben von Maria Q zum Gegenstand haben. Neben
der Innenwelt der Erinnerung an Ereignisse äußerer Erfahrung steht so eine traumgleich

strukturierte Innenwelt. In Maria Qs Gefühlswelt nehmen phantastischfabelhafte

und mythische Figuren menschliche Gestalt an.

Die Annäherung an die Dramenfigur Maria Q und, von ihr ausgehend, die

Dramaturgie des Textes, erfolgt in mehreren Schritten. Meine Lektüre stellt Szene

6 „Dukkeskoen" [Der Puppenschuh] in den Vordergrund. Anhand der Szene wird
zu zeigen sein, daß die Gestalt Maria Q über eine Verlusterfahrung organisiert ist.

Diese Figurenkonzeption steht in Zusammenhang mit der Textstruktur als

Darstellung einer von Melancholie geprägten psychischen Innenwelt. Ausgehend von
der Untersuchung der Schlüsselszene wird die Bedeutung von Igor Strawinskys
Ballett Peiruschka als Intertext für das Drama aufgezeigt. Die traurige und zugleich
tanzende Puppe Petruschka fungiert als metonymischer Ausdruck für das

Gefühlsleben von Maria Q. Der Intertext des Balletts Petruschka wird im Text
leitmotivisch mit dem Thema Verlust verschränkt. Im Leitmotiv der traurigen
Puppe, die tanzt, spiegelt sich, so die leitende These der folgenden Überlegungen,
die Verbindung von melancholischer Disposition und karnevalesken
Textstrukturen. Die karnevalesken Strukturen erscheinen als metonymischer Ausdruck
einer psychischen Disposition, welche die Leere und Inkohärenz eines nicht mehr
mit sich selbst identischen Subjekts umschreibt.

Im folgenden Abschnitt wird nach der Funktion des Motivs Petruschka für die

Dramenhandlung gefragt. Der intertextuelle Bezug auf das Ballett, so wird gezeigt,
bestimmt die Personenkonstellation im Drama. Im Anschluß daran werden die drei

Figuren einzeln untersucht, wobei intertextuelle Bezüge im Vordergrund stehen. Im
Kontext der Figur Asja wird das Leitmotiv Petruschka erneut aufgegriffen. Auch
für Asja ist das Motiv und die mit ihm semantisch verknüpfte Verlusterfahrung von
zentraler Bedeutung. Sie wird dadurch zu einer Doppelgängerin von Maria Q, an

der sich das Verlustmotiv wiederholt.

Die Dreiecksbeziehung Maria Q - Vidkun - Asja

Das Ballett Petruschka liefert als Intertext die Folie, auf die die Dreiecksbeziehung

zwischen Maria Q, Vidkun und Asja abgebildet wird. Wie in Strawinskys
Ballett ist die Beziehung von Eifersucht geprägt. Im Gespräch mit dem jungen
Mann kommt die Frage nach der Kindheit von Maria Q auf. Maria Q weicht
zunächst aus und erzählt dann, statt einer Antwort, ein Märchen. Es ist der Plot
von Strawinskys Ballett Petruschka. Maria:

Han elsket en liten ballettpike, han var meget, meget ulykkelig. Av sjalusi ble han drept -
han kunne ikke fâ leve. All sagmuggen inni ham rant ut... som blod. Men han reiste seg
igjen - og levde. (S. 33)



124 3. Textanalysen

[Er liebte ein kleines Ballettmädchen, er war sehr, sehr unglücklich. Aus Eifersucht
wurde er ermordet - er durfte nicht leben. Alles Sägemehl in ihm floß heraus wie Blut.
Aber er stand wieder auf - und lebte.]

Petruschka liebt die Ballerina Columbine und beiden steht der Mohr gegenüber,
der gefühllos fesselnd wirkt und schließlich unverdientermaßen triumphiert.124
Überträgt man diese Deutung des Intertextes auf die Dreierkonstellation im
Drama, nimmt der wohlhabende Vidkun den Platz des Mohren ein und geht aus
der Auseinandersetzung als Sieger hervor.

Wie in Petruschka ist auch die Beziehung zwischen Maria Q und Asja von
Eifersucht geprägt. Nach ihrem ersten Treffen mit Vidkun spielen die beiden
Frauen Brette en spâ [wörtlich: eine Weissagung falten], ein Kinderspiel, das das

Schicksal voraussagen soll. Dabei schreibt man mehrere Begriffe auf ein Blatt
Papier und faltet es anschließend so, daß sich mehrere Seiten ergeben. Wenn man
eine Seite öffnet kommt jeweils ein Begriff zum Vorschein. Im Spiel wird Asja
zuerst die Seite mit einem Feuervogel zugeordnet, ein märchenhaftes Sinnbild für
Schönheit und Reichtum, während Maria Q das Bild der Babajagahexe zufällt.125
Danach beschließen die beiden Frauen, ihr Schicksal selbst in die Hand zu nehmen
und planen eine vorteilhafte Heirat. Asja berichtet von der bevorstehenden Heirat
mit Vidkun und schlägt im Spaß vor, auch Maria Q solle ihn heiraten. Die Szene

nimmt die weitere Entwicklung in der Dreiecksbeziehung vorweg. Am Dramenschluß

überprüfen die beiden Frauen im Rückblick auf ihr Feben, inwiefern die

Voraussagen des Spiels eintrafen (S. 144). Jedoch liegt die eigentliche Bedeutung
des Spiels nicht in seiner Funktion als Prophezeiung, sondern darin, daß die in der

Spielsituation leichtfertig getroffene Entscheidung für eine Verbindung mit Vidkun
beiden zum Verhängnis wird. Die Erzählung von Petruschka nimmt den Febens-

weg der beiden Figuren allegorisch vorweg.
Der Intertext des Balletts führt das Thema der von Eifersucht geprägten

Dreiecksbeziehung zwischen Maria Q, Vidkun und Asja ein. In der Erzählung von
Maria Q über die Figur Petruschka bildet Asja den Subtext. Die Erinnerung an sie

erscheint schwierig, denn Maria wehrt die Frage nach dem Verbleib der Puppe
ebenso ab wie die unmittelbar folgende Frage nach Asja (S. 33f.).

Bei Strawinsky ist Petruschka eine Männerrolle, doch im Drama wird daraus

eine Frauenrolle, die von Asja als Ballettänzerin getanzt wird. Der Bezug zwischen
den Texten über diese Rollentypologie hinweg signalisiert eine besondere Affinität
Asjas zu der von ihr gewählten Bühnenrolle, auf die zurückzukommen sein wird.

124 Zu den Bezügen zwischen der Figur Petruschka und der Pierrot-Figur der Commedia dell'arte siehe

Clayton 1993.
125 In dem Märchen Der Feuervogel und Wassilisa die Zarentochter aus Atänasiews Sammlung hat der

Feuervogel goldene Federn.



3.6. Maria Q 125

3.6.2. Die Grotesken als metatextueller Kommentar

Der sechste Aufzug trägt den Titel „Dukkeskoen" [Der Puppenschuh] und zeigt
eine Szene aus der Kindheit von Maria Q während der russischen Revolution.
Die Szene führt vor, wie der Vater von Maria Q, ein Offizier des Zaren, vor den

Augen des Kindes auf der Straße von Revolutionären erschossen wird. Das

Mädchen schreit entsetzt und verliert einen Schuh der Harlekinpuppe, die es im
Arm trägt. Als Maria Q sich an die Situation erinnert, reproduziert sie die damit
verbundenen Gefühle und schreit vor Entsetzen.126 Ihre heftige Reaktion
markiert eine lebensgeschichtlich herausragende Erfahrung. Der Tod des Vaters
bildet jenen traumatischen Verlust, der sich in die Erinnerung der Figur
einschreibt und als Ausgangspunkt für ihre melancholische Disposition fungiert.

Interessanterweise steht diese Schlüsselszene im Hinblick auf ein
psychologisches Problem im Kontext ästhetischer Überlegungen zur Groteske. Der Vater
macht sich angesichts der Grotesken an einer Kathedrale, die im Hintergrund zu
sehen ist, Gedanken über den Zusammenhang zwischen dem Gefühl des Entsetzens

und ästhetischer Repräsentation. Officeren:

Ser du hvor rare de er, Marotsjka? Groteskene. hau lager „j'jes " for harnet / De er utenpâ
kirken, de er katedralens maske, de ma se fasle ut, sä de skremmer bort alt det onde. /
Men inni kirken er det vakkert, Marotsjka, der er det vidunderlig lys gjennom
glassmalerier, vakker musikk. Det er slik vi er inni oss. Guds lys strpmmer inn i oss

gjennom glassmalerier. Og utenpâ basrer vi ansiktet vârt, vär maske. (S. 31)

[Siehst du, wie seltsam sie sind, Marotsjka? Die Grotesken, er schneidet dem Kind eine
Fratze Sie sind an der Fassade der Kirche, sie sind die Maske der Kathedrale, sie müssen
häßlich aussehen, damit sie alles Böse verscheuchen. Aber innen in der Kirche ist es
schön. Marotsjka, dort ist wundervolles Licht durch Glasmalereien, schöne Musik. So
sind wir innen. Gottes Licht strömt in uns ein, wie durch Glasmalereien. Und außen

tragen wir unser Gesicht, unsere Maske.]

Unmittelbar nach dieser Replik wird der Vater erschossen. In der Erinnerung
von Maria Q gewinnen seine Überlegungen als letzte Worte besondere Bedeutung.

Zugleich ist die Szene aber auch aufgrund der mit ihr verbundenen

Verlusterfahrung, die sich in ihr Gedächtnis einschreibt, bedeutungsvoll. Der Spielort

der Szene „vor einer Marienkirche" verweist über die heilige Maria als

Schutzpatronin der Kirche und Namenspatronin von Maria Q auf die Person

Maria Q selbst. Die Namensverwandtschaft signalisiert eine enge Verbindung
zwischen dem Geschehen auf dem Platz und der Persönlichkeit der erwachsenen

Frau, die die Szene aus ihrem Gedächtnis heraus wiederholt.

126 Im Dramentext verliert das Kind aus Entsetzen einen Schuh der Harlekinpuppe und erhält ihn später
zurück. Auch dieser Szene unterliegt ein intertextueller Bezug auf eine Kindheitserinnerung Mara

Quislings. Sie berichtete Parmann von einem Spaziergang mit ihrer Gouvernante, bei dem sie

hingefallen sei und der Schuh ihrer Puppe in einen Straßenschacht gefallen sei. Sie habe so lange

geschrien, daß sie den Schuh wiederhaben wolle, bis man das Gitter öffnete und sie den Schuh

zurückbekam. Vgl. Parmann 1980, S. 18. Das lapidare Kindheitserlebnis wird im Dramentext mit dem

Petruschka -Motiv verschränkt und als Schlüsselszene gestaltet.



126 3. Textanalysen

Über das Nebeneinander von ästhetischer Reflektion und äußerem Geschehen

wird hier ein Zusammenhang zwischen ihrem traurigen Erlebnis und dessen

ästhetischem Ausdruck in der Groteske hergestellt.127 Dieser Zusammenhang läßt
sich als metapoetischer Kommentar zur Struktur des Dramas selbst lesen. Er deutet
auf einen Zusammenhang zwischen der Verlusterfahrung der Hauptfigur und der

grotesken Form des Dramas hin. Der Hinweis auf die Grotesken und die

Erläuterung zu deren Funktion ist mit der Erinnerung an den Tod des Vaters
verknüpft. Die Bühnenanweisung verleiht dieser Verbindung Nachdruck, indem sie

angibt, der Vater schneide dem Kind eine Fratze. Im Erinnerungsbild fließen derart
der Anblick der Grotesken, das scherzhaft zur Fratze verzogene Gesicht des Vaters
und das schreckverzerrte Gesicht des Sterbenden ineinander. Die Erinnerung
Marias an den Tod des Vaters wird von „Barnegrät, hysterisk" [Kinderschreien,
hysterisch] (S. 31) begleitet. Als Maria aus ihrer Erinnernung in die Gegenwart
zurückkehrt, schreit sie selbst (S. 32). Maria Qs Gesicht wird so zum Spiegel eines

traumatischen Gesichts, das nur in Form der Groteske repräsentierbar ist. Der Text
zitiert somit die Definition der Groteske in der Literatur. Die Groteske bezeichnet
die Darstellung des zugleich Monströs-traurigen und Komischen, des Grauenvollen,

das zugleich als lächerlich erscheint. Der groteske Stil verbindet scheinbar

Unvereinbares und läßt im paradoxen Nebeneinander heterogener Bereiche die
Form ins Formlose umschlagen. Diese Form der Groteske entspricht Wolfgang
Kaysers Bestimmung der romantischen Groteske, die, wie einführend gezeigt
wurde, eine Entsprechung in Bachtins Konzept des Karnevalesken hat. Bezogen
auf das Theaterstück insgesamt fungiert die Groteske, bzw. in den Kategorien
Bachtins das Karnevaleske, als metonymischer Ersatz für die monströse
Verlusterfahrung.

Nach Kayser zeichnet sich die literarische Groteske durch eine freie Phantastik
der Motive aus. Die Grotesken an der Kirche verweisen auf diese Charakterisierung.

Kayser liest die Groteske als Ausdruck der Todesangst in einer dem

Menschen unfaßbar und bedrohlich fremd gewordenen Wirklichkeit. Entsprechend
deuten die Grotesken auf die Einschreibung einer traumatischen Verlusterfahrung,

127 Die Replik des Vaters Uber die palliative Wirkung der monströsen Figuren ist auch als metatextueller

Kommentar zur Rezeption der Dramen Lpveids lesbar. In norwegischen Kritiken von Lpveid-Dramen

war häufig der Vorwurf zu lesen, ihre Theaterstücke seien abstoßend und deshalb nicht für die Bühne

geeignet. Es ist sicher richtig, daß Lpveids Dramen keine heile Welt vorgaukeln, sie suchen vielmehr die

Auseinandersetzung mit der monströsen Fragilität des Ich. Analog bilden die Grotesken die

Voraussetzung für Gleichgewicht und Flarmonie, indem sie die Konfrontation mit dem Monströsen

erzwingen. Die künstlerische Darstellung setzt die Erfahrung des Monströsen, die sich aus der Fragilität
des menschlichen Ichs ergibt, in eine objektivierte Form um, was die vom Realen ausgehende Gewalt
abschwächt. Die Beschäftigung mit Kunst wird so zur kulturellen Strategie der Selbsterhaltung. Julia

Kristeva hat diesen Effekt der künstlerischen Darstellung deutlich gemacht. Vgl. Kristeva 1987, S. 35:

„Das künstlerische Werk und insbesondere das literarische Werk, aber auch der religiöse Diskurs in
seinem imaginären, fiktiven Gehalt, bilden ein Dispositif, dessen Eigenschaften hinsichtlich Prosodie,

Dramaturgie der Personen und der inhärenten Symbolsprache eine sehr genaue semiotische Darstellung
davon ist, wie das Subjekt mit dem Zusammenbruch des Symbolischen ringt. Diese literarische (und

religiöse) Darstellung hat jedoch einen tatsächlichen und ideellen Effekt, der mehr auf Katharsis beruht,
als auf Durcharbeitung."



3.6. Maria Q 127

die in der symbolischen Ordnung der Sprache nicht darstellbar ist. Die
karnevaleske Struktur des Textes insgesamt setzt diese Erfahrung um.

Melancholie stellt eine Reaktion auf Vergangenes, das nicht vergeht, dar.

Entsprechend bezeichnet die Szene ein Erlebnis, das sich als Schmerz in die

Erinnerung eingeschrieben hat. Das Petruschka-Motiv, das über die Harlekinpuppe
in der aktuellen Szene verankert ist, führt das Verlustthema als Leitmotiv durch den

Text. Maria Q geht auf die unglückliche Liebe Petruschkas ein. Maria: „Han var en

Petrusjka, en harlekin. Han var forelsket, veldig veldig forelsket." (S. 33) [Er
war ein Petrusjka, ein Harlekin. Er war verhebt, sehr, sehr verliebt, j

Die Petruschka-Figur ist eine Gestalt aus dem russischen Volksglauben. Sie

wurde in Westeuropa über Strawinskys Ballett eingeführt, das 1911 in Paris von
Les Ballets Russes uraufgeführt wurde.128 Der Dramentext spielt auf diesen

Hintergrund an, als Asja Maria Q von ihrer Arbeit als Balettänzerin in Paris
berichtet. Asja:

[...] Marotsjka, nâ skal du vaere med meg pâ dramatimer, og du skal fâ vaere med og se pâ
Ballets Russes' prpver, Pablo lager enormt flotte kostymer, du kan glede deg! [...] (S. 67)

[Marotsjka, jetzt kommst du mit mir zu den Theaterproben, und du darfst mitkommen
und die Proben des Balletts Russes ansehen, Pablo macht tolle Kostüme, du kannst dich
freuen!]

Strawinsky verschränkt in seinem Ballett die Gestalt des Petruschka aus den

russischen Volkserzählungen mit der französischen Figur des Pierrot. Sein

Petruschka steht in der Tradition des Pierrot und des Pedrolino der Commedia
deh'arte. Strawinsky berichtet in seinen Lebenserinnerungen, beim Komponieren

habe er das Bild einer Puppe vor Augen gehabt, die lebendig werde und am
Ende traurig und kläglich zusammenbreche. Er beschloß, das Drama und seine

Hauptfigur Pétrouchka zu nennen, nach dem unsterblichen und unglücklichen
Helden jedes Jahrmarktes.

Im Handlungsverlauf verweist das Leitmotiv Petruschka immer wieder auf eine

Verlusterfahrung. Die motivische Verknüpfung geht einerseits aus dem situativen

Zusammenhang der Einführung des Motivs hervor, sie instrumentalisiert aber auch

Strawinskys Ballett als Intertext. Die Petruschkapuppe wird dabei zu einer

Doppelgängerfigur von Maria Q, die ihre psychische Innenwelt figurativ
umsetzt.129

Im Drama taucht das Petruschka-Motiv zunächst als eine Puppe auf, an die
Maria Q sich erinnert. Doch in der Vorstellungswelt Marias ist die Puppe mehr als

128 Das Ballett Pétrouchka wurde am 13. Juni 1911 im Théâtre du Châtelet in Paris von Les Ballets Russes

uraufgeführt.
129 Die Erzählung von der Puppe, die zum Leben erwacht, tanzt und am Ende der Vorstellung wieder in

ihren ursprünglichen leblosen Zustand zurückkehrt, verweist metatextuell auf den Ablauf der

Dramenhandlung. Bezogen auf die Wirklichkeit der Zuschauer wird einer historischen, verstorbenen

Figur Leben eingehaucht, und bezogen auf die Wirklichkeit der Darstellung wird Maria Q von dem

jungen Mann aus ihrem Dämmerzustand geweckt, um ihr Leben nochmals vorüberziehen zu lassen, bis

sie schließlich, als sie am Ende des Dramas realisiert, daß sie betrogen wurde, in Lethargie zurücksinkt
und stirbt.



128 3. Textanalysen

ein Kinderspielzeug, es ist eine Puppe mit antropomorphen Zügen. Maria Q erzählt
von der leblosen Puppe, die zum Leben erwacht und tanzt. Die Grenzen zwischen
dem eigenen Spielzeug und der Bühnenfigur in Strawinskys Ballett verwischen
sich. Auch in Strawinskys Ballett erwacht die Figur aus der Erstarrung zum Leben
und tanzt. Ihr Tanz erscheint als Variante des Totentanzes, zumal die Figur für
kurze Zeit lebt, tanzt und am Ende wieder erstarrt. Es ist eine lebhaft tanzende und

zugleich traurige, leblose Figur. Petruschka verkörpert derart die karnevaleske

Sublimierung des Todes im Lachen. Sie entspricht jenem Mythos der Ambivalenz,
der Renate Lachmann zufolge den Angelpunkt von Bachtins Kamevalskonzeption
ausmacht:

[...] dies scheint der Angelpunkt der Konzeption: die Profiliemng eines Mythos der
Ambivalenz, der das Ende ausschließt durch die Sublimierung des Todes im Lachen und
durch das Lachen. 13(1

Im Gegensatz zu Bachtins Karnevalskonzeption und deren Exponenten fehlt der

Figur jedoch jeglicher utopische Impetus. Anstatt die Uropposition zwischen
Leben und Tod zu verarbeiten und somit zu überwinden, wie es nach Lachmann
im Bachtinschen Entwurf geschieht, vermittelt sie zwischen den beiden Polen
der Opposition und artikuliert die Einschreibungen des Todes ins Leben.
Petruschka erscheint als allegorische Figur, die die Aufhebung des Todes (im
hegelschen Sinne einer permanenten Anwesenheit) im Leben austrägt. Sie ist
eine Figur der Groteske, die Bachlin zwar mit dem Karneval verglichen, dann
aber als private Form des Karnevals vom kollektiven Ereignis des öffentlichen
Karnevals abgegrenzt hat. Liest man Petruschka als groteskes Element im Sinne
der literarischen Groteske, dann wird sie zum Ausdruck des Grauens. Der situative

Kontext, in dem die Figur eingeführt wird, unterstützt eine solche Lektüre.
Er beruft, vermittelt über die Grotesken an der Kirchenfassade, intertextuell die
Groteske als literarische Gattung. Die Erinnerung an den Verlust des Vaters
motiviert die Figurengestaltung hier psychologisch.

Walter Benjamin hat im Ursprung des deutschen Trauerspiels die Melancholie
als ein Gefühl beschrieben, das die entleerte Welt maskenhaft neu belebe. Dazu
schreibt Anette Schwarz:

Anders als bei Freuds Beschreibung der Arbeit der Melancholie, in der das Objekt den
Melancholiker „überwältigt" [...] und als Objekt im Ich als sein Schatten trotz der
Einverleibung (zunächst) überlebt, überlebt der Gegenstand bei Benjamin die
Einverleibung nicht: der Tiefsinn entleert die „Fülle" des Gegenstandes. Dieser bleibt als

Maske, als Totenmaske zurück.131

Die aktuelle Erinnerungsszene führt eine solche Neubelebung vor. Nach Anette
Schwarz ist die Neubelebung das Resultat einer Arbeitsteilung. Dabei leistet die

Melancholie, indem sie das „Leben" des Gegenstandes erlöschen läßt, einen
ersten Arbeitsgang. In einem zweiten Arbeitsgang kommt der Allegoriker als

1311 Lachmann 1995, S. 15.
131 Schwarz 1996, S. 158.



3.6. Maria Q 129

alter ego des Melancholikers zum Zuge. Er belebt den Gegenstand im Spiel neu
und schafft den Bilderreichtum.132 An dieser Stelle verschiebt sich das

psychologische Problem zu einem ontologischen. Walter Benjamin beschreibt diese

Verschiebung:

Wird der Gegenstand unterm Blick der Melancholie allegorisch, läßt sie das Leben von
ihm abfließen, bleibt er als toter, doch in Ewigkeit gesicherter zurück, so liegt er vor dem
Allegoriker, auf Gnade und Ungnade ihm überliefert. Das heißt: eine Bedeutung, einen
Sinn auszustrahlen, ist er von nun an ganz unfähig; an Bedeutung kommt ihm das zu, was
der Allegoriker ihm verleiht. Er legt's in ihn hinein und langt hinunter: das ist nicht
psychologisch, sondern ontologisch hier der Sachverhalt.133

Maria Qs Bericht über die Geschichte der Petruschka-Puppe zitiert diese

Entwicklung von Entseelung und Neubelebung. In ihrer Interpretation rückt die

Entseelung in den Vordergrund. Die Puppe beginnt zu tanzen, nachdem das

Leben, d.h. das ganze Sägemehl, aus ihr herausgeflossen ist. Maria:

Han elsket en liten ballettpike, han var meget, meget ulykkelig. Av sjalusi ble han drept -
han kunne ikke fâ leve. All sagmuggen inni ham rant ut... som blod. Men han reiste seg
igjen - og levde. (S. 33)

[Er liebte ein kleines Ballettmädchen, er war sehr, sehr unglücklich. Aus Eifersucht
wurde er ermordet - er durfte nicht leben. Alles Sägemehl in ihm floß heraus wie Blut.
Aber er stand wieder auf - und lebte.]

Diese Neubelebung der Figur Petruschka macht Maria Q zur Allegorikerin. Als
solche figuriert sie das negative Bewußtsein, das der Melancholiker nicht hat.

Zugleich setzt das Theaterstück diese Neubelebung um, indem Asja als
Petruschka auftritt und die Figur belebt. Anette Schwarz erklärt das Wirken des

Allegorikers in einem Bild, das als Folie für die Inszenierung in der Erinnerung
Maria Qs gelesen werden kann:

Der Allegoriker verwandelt die Welt in eine Bühne, auf der er einen Maskenball in Szene
setzt. Unter seiner Choreographie läßt er die Dinge als Marionetten tanzen und was er
choreographiert, ist ein Totentanz: seine Schauspieler sind die von der Melancholie
„getöteten" Dinge - Dingleichen -, die der Allegoriker nun mit immer wechselnden
Kostümen, Gesichtern und Bedeutungen ausstaffiert und auftreten läßt.134

Das eigentliche Ziel der Neubelebung ist nicht eine Wiederauferstehung,
sondern das „rätselhafte Vergnügen" (Benjamin) des Allegorikers am Scheinleben
der Figuren. Statt der Wiederherstellung einer Symbiose mit dem verlorenen
Objekt artikuliert sich im Scheinleben der Figuren die Einsicht, daß es diese
Einheit nie gegeben hat. Im Scheinleben der Figuren stellt sich der Bruch
zwischen Gegenstand und Bedeutung dar. Letztlich führt die Darstellung dieses
Bruchs die Brüchigkeit einer jeden Totalität und der Trauer angesichts der aus
ihr folgenden Leere vor. Denn, so Schwarz,

132 Vgl. Schwarz 1996, S. 161.
133 Benjamin 1982, S. 161.
134 Schwarz 1996, S. 162.



130 3. Textanalysen

Das Spiel des melancholischen Allegorikers ist keine Therapie, sondern die Darstellung
einer Trauerarbeit ohne Ende. Der allegorische Bilderreichtum füllt die Leere nicht,
sondern vertieft sie in dem Augenblick, in dem seine Bilder zu ironischen „Kobolden"
werden, die sich gegen ihren allegorischen Gestalter und ihren melancholischen
Scharfrichter wenden und beide zu einer „unendlichen Trauerarbeit an den von der Ironie
zugefügten Traumen" verurteilen. Die allegorische Darstellung wird zum Emblem ihrer
eigenen Trauer.135

Dennoch kann man die Haltung des Allegorikers mit der des Melancholikers,
wie Freud ihn beschreibt, vergleichen. Zwar erscheint die melancholische
Identifizierung mit dem verlorenen Objekt zunächst als symbolische Verschmelzung,
doch zeigt sich, daß es dem Melancholiker nicht um die Wiederherstellung der
verlorenen Liebesbeziehung geht, sondern um die Wiederholung der Brüchigkeit

und um die Austragung in der einstigen Beziehung mißachteter Ambivalenzen.

Maria Q ist in diesem Sinne auch als freudsche Melancholikerin lesbar, da

sie im Prozeß der Erinnerung an die Dreiecksbeziehung zwischen ihr, Asja und
Vidkun die Unstimmigkeiten der Beziehung austrägt.

Maria Qs Erzählung von Petruschka läßt den jungen Mann nach dem Verbleib
der Figur fragen. Maria Q weicht mit der Antwort aus. Maria:

Kan De skifte pakninger? Det er sä vondt for meg â krype under vasken, for hvis det ikke
er pakningene sâ mâ det vaere noe med rprene, det er mulig De mâ helt ned i kjelleren,
der vâger ikke jeg gä. [...] (S. 33f.)

[Können Sie Dichtungen wechseln? Es ist so schwer für mich unter das Waschbecken zu
kriechen, denn wenn es nicht die Dichtungen sind, dann muß es etwas mit den Rohren
sein, vielleicht müssen Sie ganz in den Keller hinunter. Dorthin wage ich nicht zu gehen.]

Die widersinnige Anweisung, bei kaputten Dichtungen im Keller an den Rohren

zu arbeiten, zitiert mit ironisch distanzierenden Untertönen eine tiefenpsychologische

Lektürepraxis, in der der Keller als Traumsymbol für das Unbewußte, das

verdrängte Inhalte enthält, erscheint.136 Auf diese Weise deuten die undichten

Dichtungen auf ein „Leck" im Gedächtnis von Maria Q, aus dem ihre bislang
verdrängten Erinnerungen Maria Q an Asja in das Bewußtsein strömen. So, wie
Maria Q den Weg in den Keller scheut, fürchtet sie sich auch vor der
Auseinandersetzung mit der Erinnerung an Asja. Im Gespräch mit dem jungen Mann
kommt es zu dieser Konfrontation, die am Schluß des Dramas in eine direkte
Konfrontation mit Asja mündet, die leibhaftig im Ballettkostüm Petruschkas
zurückkommt. In Zusammenhang mit der Figur Asja wird auf das Petruschka-
Motiv zurückzukommen sein.

135 Schwarz 1996, S. 169.
136 Freud nennt das Haus ein Traumsymbol für den menschlichen Körper als Ganzes. Vgl. Freud 1997, S.

197.



3.6. Maria Q 131

3.6.3. Die Dramenfiguren

Maria Q

Michael Ignatieffs Roman Asja als Intertext

Das biographische Detail der Kindheitserinnerung fungiert im Text als Hinweis
auf einen traumatischen Verlust. Die Szene beruft intertextuell eine Passage bei
Juritzen, in der Mara erwähnt, ihr Vater sei weißrussischer General gewesen und

gestorben, als sie zehn Jahre alt gewesen sei. Der situative Rahmen der Szene

knüpft hier an.137 Im Dramentext jedoch wird der Tod des Vaters zu einem
entscheidenden Ereignis. Diese Umdeutung bezieht sich auf einen weiteren Intertext,

Michael Ignatieffs Roman Asja. In einer Schlüsselszene dieses Romans
stürmen russische Revolutionäre den Landsitz, auf dem die Adelsfamilie der

Hauptprotagonistin Asya lebt. Sie plündern und bedrohen Asya und ihren Vater
mit einer Pistole. Wenig später stirbt der Vater infolge des Überfalls an Erschöpfung.138

Die Romanszene bildet einen Intertext für die Dramenszene. Im Roman
wird die leichenhafte Erstarrung des Vaters metaphorisch mit einer Maske
verglichen:

Sie ließ ihn sanft auf den Teppich gleiten und begann zu weinen. [...] eine Kerze warf ihr
Licht auf die spröde Maske seines Gesichts. [... ] Die Gesichtshaut war um den Schädel
geschrumpft, sein ganzes ausdrucksvolles Mienenspiel war verschwunden.139

Der Dramentext greift das Motiv der Maske auf, als Maria Q sich an den
Vergleich erinnert, den ihr Vater kurz vor seinem Tod zwischen dem menschlichen
Gesicht und einer Maske zog. Allerdings meint der Vater das Gesicht eines
lebenden Menschen. Über den intertextuellen Bezug zu Ignatieffs Roman und
über den Zeitpunkt der Szene, kurz vor seinem Tod, verschiebt sich jedoch die

Bedeutung der Metapher derart, daß sie zur Vorausdeutung auf seinen bevorstehenden

Tod wird.
Die Reaktion der Romanfigur Asya auf den Tod des Vaters skizziert das Bild

einer emotionalen Erstarrung, die wiederum die Symptomatik einer depressiven
Reaktion zitiert. Ihre Wahrnehmung des maskenhaften Erstarrens des Toten bildet
metonymisch ihre eigene Reaktion ab. Dieser situative Rahmen des Geschehens,
der Tod des Vaters und die Reaktion der Tochter, liefern aber einen aufschlußreichen

Intertext zum Drama. Beide Texte schildern den Tod des Vaters als
entscheidenden Wendepunkt in der Biographie der jeweiligen Hauptfigur. Die
zahlreichen intertextuellen Bezüge bedingen eine herausragende Bedeutung des

Romans für die aktuelle Szene.

Doch nicht nur der Roman fungiert als Intertext, sondern über den Roman auch
dessen Autor bzw. der Autor als Metonymie für das Gesamtwerk Ignatieffs.
Ignatieffs literarische und wissenschaftliche Arbeit ist stark von seiner Beschäftigung

137 Vgl. Juritzen 1988, S. 63f.
138 Vgl. Ignatieff 1991, S. 33-35.
139 Ignatieff 1991, S.34f.
140 Ignatieff 1991, S.34f.



132 3. Textanalysen

mit dem Thema Melancholie in der Psychoanalyse und in der Literatur geprägt.
Vermittelt über den Intertext des Romans wird das Thema Melancholie als

Metatext eingeführt, denn eine der ersten luziden Rezensionen über Soleil noir
stammt von ihm.141 So wird über den Intertext des Romans das Thema
Melancholie als Metatext eingeführt. In seiner Besprechung geht Ignatieff auf
Kristevas Analyse der narzißtischen Depression ein, bei der eine Verletzung
primitiver Anteile des Ichs vorliege, das sich mangelhaft und leer fühle. Der Topos
der Leere als Symptom einer Depression kehrt in der Reaktion Asyas im Roman
wieder. Ignatieff konzipiert Asyas Reaktion auf den Verlust ihres Vaters analog
seiner Beschreibung einer depressiven Symptomatik:

Aus einer dürren Wüste, die sich in ihr aufgetan hatte, schrie eine tonlose Stimme: Ich bin
allein.142

Anhand von Maria Qs Reaktion auf den Verlust des Vaters und, wie weiter unten

gezeigt wird, auf den Verlust ihres Ehemannes wird analog, vermittelt über
die Topoi von Einsamkeit und emotionaler Leere, der Metatext Melancholie
zitiert.

Im Roman wird der Verlust des Vaters strukturell mit Asyas erstem Geliebten

verknüpft, dem sie kurz nach dem Tod des Vaters begegnet. Sie heiratet ihn,
verliert ihn aber immer wieder aus den Augen. Dennoch bleibt sie lebenslänglich
emotional an ihn gebunden. Das Drama zitiert diese Konstellation mit der Bindung
Maria Qs an Vidkun. Ein Zusammenhang zwischen dem Verlust des Vaters und

der Bindung an Vidkun klingt über den Intertext an, bleibt im Drama aber offen.
Über diesen inhaltlichen Bezug hinaus setzt sich das Spiel intertextueller Bezüge

bis in die Metaphorik fort. Asya berichtet ihrem zukünftigen Mann von der

Plünderung und dem Tod des Vaters, der ihr letzter Familienangehöriger war. Dann

beginnt sie zu lachen. In die Beschreibung ihrer Gedanken schiebt sich der
Kommentar des allwissenden Erzählers:

Als sie aufhörte und sich die Augen trocknete, dachte sie: Dieses Lachen muß so ähnlich
sein wie Sterben; alles schwindet dahin, verfließt in den Staub und den Tumult von
Lachen und Weinen in deinem Kopf.142

Auch als Asya sich im Kreis von Freunden an die Zerstörung des Elternhauses
erinnert, wird ihr Humor vom Erzähler als Ausdruck von Verzweiflung gedeutet:

Keiner von ihnen hat je die seltsame Heiterkeit vergessen, die Asja dort ergriffen hatte.
Es war, als tanzte sie auf den Trümmern ihrer Erinnerungen und freue sich über ihre
Weigerung, vor dem Pathos all ihrer Verluste zu kapitulieren.144

141 Ignatieff 1988. Ignatieffs Artikel zeichnet eine seltene Verbindung von psychologischem und

literaturwissenschaftlichem Denken aus.
142 Ignatieff 1991, S. 35.
143 Ignatieff 1991, S. 42.
144 Ignatieff 1991, S. 121f.



3.6. Maria Q 133

Die Erstarrung der Gefühle infolge des Verlusts artikuliert sich in überbordender
Heiterkeit. Die Metapher vom Tanz auf den Trümmern der Erinnerung greift der

Text in Zusammenhang mit dem Leitmotiv der aus Traurigkeit tanzenden Puppe
und Bühnenfigur Petruschka auf. Über den Intertext von Ignatieffs Roman wird
Maria Qs Interpretation von Petruschka derart erneut als Allegorie ihrer Erinnerung

an den Tod des Vaters und deren Bedeutung für ihr Leben lesbar.

Die Anwesenheit einer Abwesenheit

Die zentrale Bedeutung der Verlusterfahrung prägt in Maria Q auch das

Bühnenbild, das die Wohnung von Maria Q zeigt. Die Beschreibung des Bühnenbilds

führt ein Sammelsurium von Gegenständen auf: Quislings Urne,
Ölgemälde alter Meister, Meißener Porzellan, sogar ein Goldei (S. 13). Die Sammlung

von Gemälden und Kunstgegenständen spielt darauf an, daß Quisling in
den zwanziger Jahren in Rußland verfolgten Adligen für einen Schleuderpreis
ihre Kunstsammlungen abkaufte und so in den Besitz einer zusammengewürfelten,

aber wertvollen Kunstsammlung kam.145 In der Liste dieser Gegenstände
werden einmal mehr zwei intertextuelle Bezüge miteinander verschränkt.
Zunächst verweist die Szenerie auf ein Photo, das Mara Quisling in ihrer Wohnung
zeigt. Sie sitzt neben einem Hausaltar, auf dem die Urne Quislings und ein
Photo von ihm zu sehen sind.146 Die Liste der Gegenstände wird von der Urne

angeführt. Auch auf dem Photo, das vermutlich die Auslieferung der Urne an die

Witwe, die vierzehn Jahre lang um den Besitz der Urne gekämpft hatte, im Juni
1959 dokumentiert, steht die Urne im Bildzentrum. Die zentrale Position der
Urne im Bühnenbild liefert einen Hinweis auf die Rolle, die Quisling auch nach
seinem Tod in der Alltagswelt von Maria Q spielt.

Die Handlung zeigt abwechselnd Bilder aus dem Alltag von Maria Q, aus ihrer
inneren Wahrnehmung und Bilder aus ihrer Erinnerung. Die Übergänge zwischen
diesen unterschiedlichen Realitäten sind fließend, offenbar kann Maria Q nicht
zwischen Vergangenheit und Gegenwart, eigener Wahrnehmung und Realität
unterscheiden. Sie bleibt in ihren Erinnerungen an Vidkun verhaftet und leidet
darunter. Dies wird bereits in der einführenden ersten Szene deutlich. Die Szene

spielt in der Ukraine und zeigt ein Kind, das von einem Adler verfolgt wird und

Hilfe suchend nach seiner Mutter ruft. Daraufhin erwacht Maria Q in ihrer Osloer

Wohnung und die vorausgehende Szene wird als Alptraum lesbar. Maria Q bittet

'46 Die Einzelteile der Kunstsammlung sind bei Parmann 1980, S. 23, und Juritzen 1988, S. 154f„
aufgelistet. Das goldene Ei als Requisit spielt auf ein vom russischen Hofjuwelier Fabergé angefertigtes
wertvolles Kunstei an. Zu der Sammlung gehörten auch 8 Gläser mit dem Monogramm des Großfürsten

Nikolai. Anhand der Initialen auf den Gläsern, die auf diesen Intertext referieren, versucht Maria Q.

später dem jungen Mann ihre Verwandtschaft mit Zar Nikolai II. und ihre adlige Abstammung zu

beweisen (S. 29).
'46 Das Bild wurde am 30. Juni 1959 aufgenommen und war im Programmheft zur Uraufführung

abgebildet.



134 3. Textanalysen

den Adler um den Tod, um von Vidkun befreit zu werden, und sie will, auf seinen

Flügeln reisend, ein Kind suchen, das sie im Stich gelassen hat. Maria:

[...] Fri meg fra denne krigeren i nordlyset! / [...] / ta meg med / for â lete etter barnet /
som jeg svek sä stygt. (S. 15)

[Befreie mich von diesem Krieger im Nordlicht! Nimm mich mit, um nach dem Kind zu
suchen, das ich so übel verraten habe.l

Zwei Themen klingen hier an: das verlassene Kind, das bereits in Barock Friise
ein wichtiger Topos war und auch in Rhinchfitrene eine zentrale Rolle spielt,
sowie das Thema einer unlösbaren und verhängnisvollen emotionalen Bindung,
das einen wiederkehrenden Alptraum begründet.

Der Adler, der das Kind bedroht, zitiert das deutsche Nationalsymbol und deutet

so auf Quislings Verbindungen zu den Nazis hin. Gleichzeitig ruft Maria Q ihn als

mythischen Totenvogel an, der ihr den Tod bringen soll. Sie sieht den Tod als

Erlösung von dem Haß, den die Umwelt ihr als der Ehefrau Vidkun Quislings
entgegenbringt, und von Schuldgefühlen gegenüber einem verratenen Kind. Ihr
Wunsch geht am Schluß des Dramas in Erfüllung. Unter der Szenenüberschrift

„Hjem" [Nach Hause] tritt der Bär als Seelenführer auf und führt Maria Q ins
Jenseits.147 Sie trägt einen Mantel, der mit Stemenmotiven dekoriert ist. Unter dem
Mantel ist ein Kind zu sehen, das ihr folgt. Im Bild des verlassenen Kindes fließen
zwei Erzählungen, die die Dramenhandlung leitmotivisch durchziehen, ineinander.
Das Kind liefert einen ersten Hinweis darauf, daß Maria Q ein Kind aus einer
früheren Ehe, Nadesda, in Rußland zurückließ, und verweist damit auf problematische

Aspekte der Beziehung. Es symbolisiert aber auch das Kind in Maria Q, als

Symbol für die Summe des geistigen, seelischen und körperlichen Potentials eines

147 In der Doppelfigur von Bär und Haushälterin verschiebt sich die Gestalt der Hausangestellten zur

Märchenfigur. Die Verschiebung ist symptomatisch für die Vermischung von Traumwelt und Realität in
Maria Qs Wahrnehmung. Die dramatische Figur des Bären tritt in verschiedenen Rollen auf: als

Haushälterin, Amme, alte Frau und Satan. Diese verschiedenen Gestalten erinnern an die Baba-Jaga in
den Zaubermärchen der Ostslawen. Sie tritt in der Rolle der Helferin oder Gegnerin des Helden bzw. der

Heldin auf. Ihre Gunst zeigt sich im Aushändigen von kostbaren Gegenständen, während ihre Mißgunst
sich in verschiedene Typen untergliedert, u.a. dem Typus der Kindesentführerin und Rächerin. Vgl.
dazu das Stichwort „Baba-Jaga" in: Enzyklopädie des Märchens. Handwörterbuch zur historischen und

vergleichenden Erzählforschung 1975, S. 1120. Der Bär ist aber auch als Hinweis auf Maria Qs Rolle in

der Beziehung zu Vidkun lesbar. Eine solche Interpretation liegt nahe, wenn man das Vorwort
Parmanns zu seinem Buch Uber Mara Quisling betrachtet. Er liest hier ein Märchen von Fuchs und Bär
als Parabel für die Beziehung zwischen Terboven und Vidkun Quisling: „Som vi skal se - blant annet av
Maria Quislings beskrivelse av Terboven - ble Vidkun Quisling en slags godtroende bjprn i eventyret
hvor reven, den kyniske, drevne og virkelighetsntere Politiker Terboven - igjen og igjen gravet bjpme-

graver og satte opp feller, som Quisling alltid gikk rett i, fordi han ut fra sin natur ikke kjente denne

siden av mennesket, og fordi han med sin filosofiske legning sä de störe linjer, men mistet det vi idag
kaller bakkekontakten." Parmann 1980, S. 21. [Wie wir sehen werden - unter anderem an Marias

Beschreibung Terbovens - wurde Vidkun Quisling eine Art gutgläubiger Bär im Märchen, in dem der

Fuchs, der zynische, hinterlistige und realitätsnahe Politiker Terboven - immer wieder Bärengruben

grub und Fallen aufstellte, in die Quisling immer voll hineintappte, weil er nach seiner Natur diese Seite

des Menschen nicht kannte und weil er mit seiner philosophischen Veranlagung die großen Linien sah,

aber das verlor, was wir heute den Bodenkontakt nennen.] Im Dramentext bezeichnet der Bär jedoch die

gutgläubige Haltung Maria Qs gegenüber einem hinterlistigen Vidkun.



3.6. Maria Q 135

jeden Menschen. Somit rücken die Szenen am Dramenanfang und -Schluß eine

Selbstverleugnung Maria Qs infolge der Beziehung zu Vidkun in den Vordergrund.
Das Kind wird zum Sinnbild für die Diskrepanz zwischen ihrer Gefühlswelt und

der ihr zugeteilten sozialen Rolle.
Die Beziehung zu Vidkun prägt ihr Leben. Sie ist die Ursache für ihre

gesellschaftliche Ächtung und dafür, daß sie sich in ihren Erinnerungen isoliert.
Dies wird in der zweiten Szene erkennbar, wenn Maria, so die Bühnenanweisung,
gedanklich erneut die Situation unmittelbar nach der Hinrichtung Quislings durchlebt.

Die Trennung wird als traumatische Erfahrung vorgeführt, die ihr weiteres

Leben dahingehend prägt, daß sie in dieser Erinnerung verhaftet bleibt. Die

Erinnerung an Vidkuns Tod kehrt als Alptraum zurück. Sie klammert sich auf der
Suche nach Hilfe an den Bettpfosten, als wären es Menschen, und bleibt allein.
Einsamkeit prägt ihr Leben während und nach der Zeit mit Vidkun. Der Text greift
mit diesem Aspekt Juritzens Hinweis auf, Mara sei oft einsam gewesen.148

Der anschließende Dialog zwischen Maria Q und dem Bären, der in diesem

Moment als Haushälterin auftritt, führt einen Konflikt Maria Qs zwischen Treue
und Verzweiflung vor. Maria Q trägt den alten Morgenmantel Vidkuns, so wie
Mara Quisling laut Juritzen die letzten Tage ihres Lebens im Morgenmantel
Vidkun Quislings zugebracht hat. Indem der Mantel ihren Körper einschließt, ist er
als semiotischer Ausdruck einer depressiven Enkryptifizierung lesbar, der zum
Ausdruck bringt, wie sie sich in der Erinnerung an Vidkun einschließt.149 Maria Q
sinkt immer stärker zurück in ihre Erinnerungen. Der Bär bringt ihr eine Handarbeit

an einem Bildteppich, auf dem eine halbfertige Stickerei mit Sternen, einem
Himmelsthron und Bändern mit kyrillischen Buchstaben zu sehen ist, die

ikonographisch Darstellungen von Christus als Weltenherrscher zitiert. Das

Stickbild deutet auf Maria Qs psychische Repräsentanz von Vidkun hin, denn das

Muster gibt Vidkuns universistische Lehre und sein messianisches Selbstbild, wie
sie sich in der Vorstellung Maria Qs niedergeschlagen haben, wieder. Sie träumt

von ihm als einem neuen Gottessohn, der nach seinem Tod aufersteht und zum
Weltenherrscher wird. Laut Bühnenanweisung wird ihre Erinnerung von
„Universistisk musikk" (S. 18) [Universistische Musik] untermalt. Die Musik im
Hintergrund bringt erneut zum Ausdruck, daß Maria Qs visionäre Erinnerung an

Vidkun von Vidkuns Ideen geprägt ist.

Das Stickbild zitiert aber auch ihre Erinnerung an den ersten gemeinsamen
Abend mit Vidkun, als er ihr ein alttestamentarisches Gleichnis erzählte, wonach
Sterne Botschafter Gottes seien (S. 39). Während die Schrift Universismus bei

Vidkun Quisling auf ein irdisches Reich zielt, assoziiert Maria Q damit das Weltall
und leitet daraus die Vorstellung von Vidkuns Weiterleben nach dem Tod ab. Diese

Auslegung macht nicht nur ein Wiedersehen mit ihm nach dem Tod wahrscheinlich,

sondern motiviert auch die Vorstellung, er sei latent anwesend. Maria:

Soraya, soraya / Er det nogen der? Vidkun! Den blâ farven var vidunderlig klar. (S. 16)

148 Vgl. Juritzen 1988, S. 300.
149 Vgl. Juritzen 1988, S. 302.



136 3. Textanalysen

[Soraya, soraya Ist da jemand? Vidkun! Die blaue Farbe war wunderbar klar.]

Maria Q versinnbildlicht Vidkuns Präsenz in ihrem Leben, indem sie ihn sich als

Stern am Himmel vorstellt. Sie glaubt, er sende Strahlen zu ihr und wirke auf ihr
Leben ein. Ihre Einbildung beruft intertextuell eine Tagebuchaufzeichnung Ma-
ras über die Nacht von Quislings Hinrichtung. Im Dramentext ist die
Tagebuchaufzeichnung zu einem tröstenden Erinnerungsbild verändert. Maria:

Jeg sä i den natt, i samme minutt som han ble skutt, universet, dypt, uendelig, gjennom
en niprk blâ himmel. / For i hellige netter er himmelen âpen. / Den blâ farven er
vidunderlig klar, dekket med tusener eller millioner av stjemer, / noen store, noen mindre,
klare skinnende stjerner / skinte og spilte. II H0yt oppe en lysere stjerne, / klarere enn de

andre, / blinket og vinket nesten muntert til meg; Vidkun! // Sendte blendende strâler til
meg gjennom den blä himmelen, / hele det majestetiske univers, / hele meg, en lykke, /
gjennomtrengte meg, / salighet, helligdom // Den stprste stjernen spilte som den
vakreste diamant, / overstrâlte alle de andre, / det var en ujordisk ro over det hele, / Og
jeg var sâ liten, sä liten. II roper II Min mann er skutt! (S. 18f.)

| Ich sah in jener Nacht, in derselben Minute, als er erschossen wurde, das Universum,
tief, unendlich, durch einen dunklen blauen Himmel. Denn in heiligen Nächten ist der
Himmel offen. Die blaue Farbe ist wunderbar klar, bedeckt von tausenden oder Millionen
von Sternen, einige groß, einige kleiner, klare glänzende Sterne glänzten und spielten.
Hoch oben ein hellerer Stem, klarer als die anderen, blinkte und winkte nahezu munter zu
mir; Vidkun! Sandte blendende Strahlen zu mir durch den blauen Himmel, das ganze
majestätische Universum, ganz durch mich, ein Glück, durchdrang mich, Seligkeit,
Heiligkeit Der größte Stern glänzte wie der schönste Diamant, überstrahlte alle
anderen, es war eine überirdische Ruhe über allem. Und ich war so klein, so klein, ruft
Mein Mann ist erschossen!]

Die intertextuell berufene Tagebuchnotiz lautet;

Fpr jeg skulde bli vekket ved 8-tiden om morgenen den 24. Oktober hadde jeg en

vidunderlig dr0m. Jeg ser universet, rommet uendelig stört rundt meg og over meg -
m0rk blâ himmel, den blâ farven er vidunderlig klar, hele himmelen dekket med tusener
eller millioner av stjerner, noen store, noen mindre, klare skinnende stjerner, de skinte og
spilte sont diamanter. H0yt oppe blandt disse stjemene var det en som lyste klarere og
stprre enn alle de andre. Den blinket og vinket nesten muntert til meg og sendte
blendende strâler gjennom den blâ himmelen. Jeg syntes jeg sä hele det majestetiske univers.
Over det hele var en uendelig ro, det fpltes som den var full av helligdom og salighet og
fred. Denne fplelsen gjennomtrengte hele mitt indre, hele meg, en lykke, salighet og
helligdom. Den stprste stjernen spilte som den vakreste diamant mot meg og overstrâlte
alle de andre. Det var en ujordisk ro over det hele. Jeg 101 te guddommen selv Da jeg en
stund etter vâknet fullstendig, tenkte jeg: Den drommen har forbindelse med min kjaere
Vidkun.150

150 lEhe man mich gegen 8 Uhr am 24. Oktober wecken sollte, hatte ich einen wunderbaren Traum. Ich

sehe das Universum, den Raum unendlich groß um mich herum und über mir - dunkler blauer Himmel,
die blaue Farbe ist wunderbar klar, der ganze Himmel bedeckt mit tausenden oder Millionen von
Sternen, einige groß, einige kleiner, klare, glänzende Sterne, sie glänzten und spielten wie Diamanten.

Hoch oben unter diesen Sternen war einer, der klarer und größer schien als alle anderen. Er blinkte und

winkte beinahe munter zu mir und schickte blendende Strahlen durch den blauen Himmel. Ich hatte das

Gefühl, ich sah das majestätische Universum. Über dem Ganzen war eine unendliche Ruhe, es war, als

ob sie voll von Heiligkeit und Seligkeit und Frieden war. Dieses Gefühl durchdrang mein ganzes



3.6. Maria Q 137

Vergleicht man den Tagebucheintrag mit der Schilderung der Szene in Maria Qs

Erinnerung, fällt auf, daß sich die mit positiven Gefühlen verbundene Schilderung

des Geschehens zur Darstellung einer erschütternden Erinnerung verändert
hat. Zugleich zeigt das Stickbild, daß Maria den Sternenhimmel als Beweis dafür

nimmt, daß Vidkun zum Weltenherrscher avanciert ist. Ihre Deutung des

Sternenhimmels fungiert als Beweis für die göttliche Legitimation Vidkuns. Der
Vergleich mit dem Intertext macht aber auch deutlich, daß Maria Qs emotionale

Bindung im Text ironisch hinterfragt wird. Denn ihr Versuch, ihre Vision in
einer profanen Stickarbeit wiederzugeben und dabei selbst noch das Himmelsblau

originalgetreu abzubilden, lässt ihre Vorstellungswelt naiv erscheinen.

Insgesamt zeigt diese Szene die Trennung als persönliches Verhängnis für Maria
Q. Der Dialog mit dem Bären ist eigentlich ein innerer Monolog, ein
wiederkehrendes Frage-und-Antwort-Spiel, bei dem Maria Q längst alle Antworten kennt,
die Fragen aber nochmals stellt, um vielleicht ein neues Detail zu finden, das

schließlich ein Annehmen der Erinnerung ermöglichen könnte. Gedanklich spielt
sie die Situation immer wieder durch, was zeigt, daß sie das Geschehene nicht
begreifen und sich nicht davon lösen kann. Ihre eingangs geäußerte Hoffnung, von
Vidkun befreit zu werden, ist in diesen Kontext einzuordnen. Dieses Verhalten
beruft intertextuell die depressive Symptomatik des Nicht-loslassen-Könnens. Der
Text greift hier intertextuell aber auch darauf zurück, daß Mara sich nicht
persönlich von Quisling verabschieden durfte. Im Text liefert dieser Umstand die

Begründung dafür, daß es Maria Q nicht gelingt, Vidkuns Tod zu realisieren. Diese

Feststellung wird mehrmals formelhaft wiederholt. Maria: „Jeg fikk ikke lov til â si

ham adjp!" (S. 16, 17, 19) [Ich durfte ihm nicht Adieu sagen!] Ihr Ausruf zitiert den

Brauch, daß Menschen, die hingerichtet werden, ein letzter Wunsch erfüllt wird.
Doch hier geht es nicht um Vidkun, dem eine Geste verwehrt wurde, sondern um
Maria Q. Sie erscheint als das eigentliche Opfer, weil sie keine eigene Erfahrung
mit dem Ereignis verbinden und es so nicht bewältigen kann.

Die Umstände um Vidkuns Tod kennt sie nur aus den Berichten Dritter, die sie

in der Unterhaltung mit dem Bären immer wieder abruft.151 Die Details der

Schilderungen stimmen nicht mit ihrer Repräsentanz von Vidkun überein, und es

kommen Zweifel an der Rolle auf, die sie in seinem Leben gespielt hat. Den Dialog
mit dem Bären durchziehen intertextuelle Bezüge zu den Umständen um Quislings
Tod, wie sie bei Juritzen und Parmann nachzulesen sind. Indem die Zitate
abgewandelt werden, ergeben sich neue Perspektiven auf die Situation. Die Szene

führt Maria Qs Treue, aber auch ihre Zweifel an der Beziehung vor. So erinnert sie

Inneres, ein Glück. Seligkeit und Heiligkeit. Der größte Stern funkelte wie der schönste Diamant zu mir
und überstrahlte alle anderen. Es war eine überirdische Ruhe über dem Ganzen. Ich fühlte die Gottheit
selbst Als ich etwas später vollends aufwachte, dachte ich: Der Traum steht in Zusammenhang mit
meinem lieben Vidkun.] Vgl. Maria Quislings Tagebuchaufzeichnungen zum 24. Oktober 1945. Zitiert
nach Parmann 1980, S. 62.

151 Der Bär tritt hier als fürsorgliche Haushälterin auf, die Maria Q wie ein Kind vor einer feindlichen
Umwelt schützt. Diese Rolle verweist intertextuell auf einen Brief, den Vidkun Quisling aus dem

Gefängnis an seine Haushälterin schickte, in dem er sie anweist, auf seine Ehefrau zu achten, die nun
einsam werden würde. Siehe dazu Juritzen 1988, S. 253.



138 3. Textanalysen

sich an den Bericht des Gefängnispriesters, der die letzte Nachricht von Vidkun
überbringt. Hier wird als Intertext die Tagebuchnotiz vom 24. Oktober 1945

aufgerufen, in der Mara die Nachricht des Gefängnispriesters notierte: „Han bad
hilse Dem og si at hans siste tanke var Dem og Gud." [Er bat, man möge sie grüßen
und sagen, sein letzter Gedanke waren sie und Gott.] Und weiter:

Vidkun Quisling var hele tiden rolig og forberedt til â dp, det eneste som holdt ham
tilbake til jorden var tanken pâ hans elskede hustru, ellers hadde han gitt uttrykk for at det
skulle bli interessant â gâ over i den nye Verden hvor det ogsâ ville ligge nye
oppgaver.l52

[Vidkun Quisling war die ganze Zeit über ruhig und darauf vorbereitet zu sterben, das

einzige was ihn zurückhielt, war der Gedanke an seine geliebte Frau, ansonsten hatte er
zum Ausdruck gebracht, daß es interessant werden würde, in die neue Welt überzugehen,
in der ebenfalls neue Aufgaben liegen würden.]

Doch in das Zitat ist ein Kommentar eingeschoben, der die Aussage gegenüber
dem Intertext maßgeblich verändert. Anstatt christliche Vertröstungen auf ein
Wiedersehen im Jenseits zu bieten, berichtet der Priester im Dramentext von
einer endgültigen Abwendung Vidkuns von Maria Q. Der Bär gibt den Bericht
des Priesters wieder:

Han forberedte seg til sin siste reise. / Han var rolig og ferdig til den. / Det som holdt harn

igjen var tanken pâ Dem. / Han har under stor fortvilelse og indre kamp revet seg lps fra
Dem for alltid, fortalte pastoren. (S. 17)

[Er bereitete sich auf seine letzte Reise vor. Er war ruhig und bereit dazu. Was ihn
zurückhielt, war der Gedanke an Sie. Er riß sich mit großer Verzweiflung und unter
innerem Kampf für immer von Ihnen los, erzählte der Pastor.)

Es ist eine bewußt vollzogene und freiwillige Loslösung Vidkuns von Maria Q,

um in dem von ihm erwarteten nächsten Leben frei von ihr zu sein. Damit wird
die pathetische Schilderung über seine Stimmung als leere Phrase lesbar. Auch
die Nachricht über Vidkuns letzte Mahlzeit verstärkt diesen Eindruck. Hier liegt
wieder eine intertextuelle Referenz auf die Umstände um Vidkun Quislings
Hinrichtung vor. Man servierte ihm Kaffee und Kuchen, die die Pastorengattin
gebacken hatte. Im Dramentext erscheint die Mahlzeit als groteske Feier der

Trennung von Maria Q, bei der Vidkun schon Pläne für die Zukunft ohne sie

macht. Die Festatmosphäre steht in Kontrast zu Maria Qs Verzweiflung und läßt
sie erneut als das eigentliche Opfer erscheinen. Maria: „Mens jeg ikke fikk lov
til â si ham adjo! (S. 17) [Während ich ihm nicht Adieu sagen durfte!] Am Ende
der Szene kommt sie auf den ambivalenten Charakter ihrer Situation zu
sprechen:

[...] Jeg fikk ikke lov til â bli med. / Pâ denne reisen heller. // For jeg er voktersken av
hans skrifter, / manuset med hans store tanker. / Jeg er dragen! / Og dragen kunne ikke fâ
dp! (S. 19)

152 Zitiert nach Parmann 1980, S. 63.



3.6. Maria Q 139

[Ich durfte nicht mitkommen. Auch auf diese Reise nicht. Denn ich bin die Wächterin
seiner Schriften, das Schriftstück mit seinen großen Gedanken. Ich bin der Drache! Und
der Drache durfte nicht sterben!]

Sie vergleicht ihre Situation nach der Hinrichtung allegorisch mit einem
Drachen, der in einem Märchen als Wächter eingesetzt ist und deshalb nicht
sterben darf. Ihre Situation ist durch die Anweisung bestimmt, als Verwalterin
von Vidkuns Erbe zu wirken und so weder Vidkun in den Tod zu folgen noch
sich von ihm zu trennen. Wie in einem märchenhaften Fluch wird die bereits
thematisierte Einsamkeit Maria Qs so für den Rest ihres Lebens zementiert.
Diese schicksalhafte Verstrickung beruft zwei Intertexte, Ignatieffs Roman und
eine Tagebuchnotiz.

Maria Q entdeckt auch schlechte Seiten an Vidkun, hängt jedoch an einem Ideal

von Liebe und Treue bis in den Tod. Ihre ambivalente Haltung und das Verhängnis
ihrer Treue verweisen intertextuell auf eine Passage in Ignatieffs Roman. Am
Schluß des zweiten Teils des Romans sagt Asya über ihren Ehemann, dessen

ständige Abwesenheit ihr Leben zerstört hat: „Ob er gut ist oder schlecht [...] er ist

mein Schicksal".153 Die Passage in Ignatieffs Roman schließt außerdem

intertextuell an eine Textstelle in den Erinnerungen Maras über das Leben mit
Quisling an. Dort schreibt sie über die erste Begegnung mit Quisling bei einem
Festbankett:

Jeg hadde straks kjent harn igjen. - Sâ dette er kaptein Vidkun Quisling! tenkte jeg. Jeg
hadde sett ham pâ naert hold, sett ham i pynene, mannen fra det fjerne landet i nord som
hele Ukraina snakket om og velsignet. Plutselig kjente jeg att hjertet mitt banket heftig og
sâ var det noe i meg som sa sâ tydelig som det ble uttalt i prêt pâ meg: Dette blir min
skjebne.154

Die komplexe Verschränkung intertextueller Bezüge zwischen Dramentext,
Ignatieffs Roman und Maras Text stellt die unheilvollen Folgen der Bindung
Maria Qs an Vidkun aus. Sie verweist aber auch auf die prägende Funktion von
literarisch vermittelten Mythen für die Vorstellungswelt der Hauptprotagonistin,
auf die im folgenden Abschnitt eingegangen wird.

Vidkun: Messias und Märchenheld

Die Person Vidkun wird aus zwei Perspektiven gezeigt. Einerseits aus der Sicht
Maria Qs, die in Erzählungen zum Ausdruck kommt, andererseits erscheint die
dramatische Figur in den retrospektiven Szenen selbst. Zwischen der psychischen

Repräsentanz und der Figur Vidkun in der aktuellen Wirklichkeit des

153 Ignatieff 1991, S. 175.
154 [Ich hatte ihn gleich wiedererkannt. - Das ist also Hauptmann Vidkun Quisling! dachte ich. Ich hatte ihn

aus der Nähe gesehen, ihm in die Augen gesehen, dem Mann aus dem fernen Norden, über den die

ganze Ukraine sprach und den man segnete. Plötzlich fühlte ich, daß mein Herz heftig klopfte und dann

war da etwas in mir, was so deutlich zu mir sprach, als ob es mir jemand ins Ohr sprechen würde: Das

wird mein Schicksal.] Juritzen 1980, S. 66.



140 3. Textanalysen

Dramas besteht eine starke Diskrepanz. In der Vorstellungswelt von Maria Q

spielt Vidkun die Rolle eines märchentypischen Helden, während die dramatische

Figur Vidkun als großes Kind erscheint, das an maßloser Selbstüberschätzung

leidet.
Das Bild, das Maria Q von Vidkun hat, und ihr Traum von ihrer Ehe sind von

märchenhaften Zügen geprägt. Vermittelt über die Bedeutung von Märchen und

märchentypischen Handlungsabläufen wird als Intertext eine literaturtheoretische
Arbeit aus dem Jahr 1928, Die Morphologie des Märchens, von Vladimir Propp
aufgerufen. Gegenstand von Propps Studie waren die Strukturprinzipien der
Zaubermärchen aus der Sammlung A. N. Afanasievs. Propp konnte in seiner Arbeit
zeigen, daß die Handlung der Märchen auf konstanten Elementen beruht. Die
Attribute der Personen bilden dagegen lediglich Variablen. Propp analysierte und
unterteilte die Märchenhandlung in kleinste Einheiten, die er „Funktionen" nannte.
In dem von ihm untersuchten Textkorpus fixierte er 31 solcher Funktionen, die er
als „Abreise", „Rückkehr", „Schädigung", „Rettung", „Empfang des
Zaubermittels" usw. definierte. Die Funktionen wiederum sind mit konstanten Rollen des

jeweiligen Handlungsträgers verbunden, wie etwa „Held", „Gegenspieler",
„Helfer" usw. Außerdem sind die Funktionen zu „Sequenzen" geordnet, die Propp
als Struktureinheit zwischen Funktion und Textganzem festlegt. Die Grundform
des Zaubermärchens ist nach Propp das Märchen von dem Helden, der die
Prinzessin und das halbe Zarenreich gewinnt. Eben diese Grundform wird in der

Vorstellungswelt Maria Qs reproduziert, wenn sie Vidkun als Helden aus dem
Norden wahrnimmt, der die Ukraine erobert und sie, die Prinzessin, als Belohnung
zur Ehefrau bekommt. Maria: „Jeg blir dronning i Norge, slik kong Jaroslavs dotre
ble dronninger i den garnie tid." (S. 88) [Ich werde Königin in Norwegen, wie
König Jaroslavs Töchter Königinnen wurden in der alten Zeit.]

Angesichts der Wirkung literarisch vermittelter Mythen ist es reine Nebensache,
daß sie selbst keine Prinzessin mit Zarenreich ist, sondern aus einer Arbeiterfamilie
stammt. Gegenüber dem Journalisten wird sie versuchen, glaubhaft zu machen, daß

sie ein Mitglied der Zarenfamilie war. Das Bild, das Maria Q in ihrer Erinnerung
von Vidkun zeichnet, zitiert die Funktionen des Helden. Propp fixierte im
Zaubermärchen einen Heldentypus, der sich durch die Funktionen auszeichnet, daß

der Held im Verlauf des Märchens seinen Heimatraum verlassen muß, in dem ein

Mangel oder Schaden entstanden ist, um danach in einem gefährlichen Außenraum
verschiedene Prüfungen durchzustehen, die ihn dazu qualifizieren, abschließend in
einem harmonischen wiederetablierten Heimatraum belohnt zu werden. Das Bild,
das Maria Q in ihrer Erinnerung von Vidkun zeichnet, zitiert diese Funktionen des

Helden. Vidkun zieht von Norwegen in die Ukraine, um dort die Hungersnot zu
bekämpfen, und er rettet viele Leben. In der Logik der Zaubermärchen scheint es

folgerichtig, daß er nach seiner Rückkehr in den Heimatraum Norwegen die Macht
übernimmt. Dabei begegnet er in Terboven einem gemeinen und hinterhältigen
Widersacher. Ein weiterer Bestandteil der Handlung der Zaubermärchen ist auch
die Begegnung mit dem Schenker, die den Helden nach bestandener Prüfung erst
dazu befähigt, die entscheidende Auseinandersetzung mit dem Gegner zu bestehen.



3.6. Maria Q 141

Anders als im Märchen begegnet im Drama aber nicht der Held dem Schenker,
sondern Maria Q übernimmt diese Funktion, um den Helden zu unterstützen und
die Entwicklung der Sequenz aufrechtzuerhalten. Der Held wird aufgrund dieser
Hilfe aber als Held im Märchen fragwürdig. Um ihre Phantasie über ihn zu
realisieren, geht sie einen Bund mit dem Bären ein. Dieser tritt hier zunächst als

gutmütiger Helfer auf, der dann aber die Rolle der kinderraubenden Baba-Jaga-
Hexe einnimmt, ihr hilft und als Gegenleistung das Leben des Kindes, das sie

erwartet, nimmt.155 Mit seiner Unterstützung jedoch gelingt Vidkun die
Machtübernahme und ein Sieg über Terboven.

Die Szenenüberschrift zum dritten Aufzug, „Helten drar austrveg" [Der Held
zieht nach Osten] (S. 20), zitiert den Typus des Helden, und die Bühnenanweisung
führt das Bild des Helden in Maria Qs Erinnerung vor:

Vikingskipet med den unge helt, kaptein Vidkun Quisling, drar austrveg, pä vei til nye
store däder. Hans ansikt er Ipftet mot fremtiden, hâret blafrer kjekt som pâ en NS-plakat,
solkorset glpder i rpdt og gull pâ himmelen (S. 20)

[Das Wikingerschiffmit dem jungen Helden, Kapitän Vidkun Quisling, zieht nach Osten,

aufdem Weg zu neuen großen Taten. Sein Gesicht ist in die Zukunft gerichtet, das Haar
weht wie aufeinem NS-Plakat, das Sonnenkreuz glüht rot und golden am Himmel. \

Die Heldentypologie Propps mit dem Helden, der auszieht, verbindet sich hier
mit der Ikonographie des Helden in der Ideologie der Nasjonal-Samling-Partei.
Im Bild des Helden fließen die psychische Repräsentanz von Maria Q und das

Selbstbild Vidkuns zusammen, auf das im Folgenden eingegangen werden soll.
Die tatsächliche Inkongruenz der beiden Bilder und die Diskrepanz zwischen
den mythischen Fixierungen und der Realität entgeht Maria Q und führt zu einer
Fehleinschätzung der Person.

Anhand einiger Daten zum Leben Vidkun Quislings soll jetzt die historische

Figur skizziert werden, auf die sich die Darstellung bezieht. Vidkun Abraham
Lauritz Quisling (1887-1945) war norwegischer Offizier und Politiker. Nach dem
Examen an der Militärhochschule wurde er Mitglied des militärischen Generalstabs,

und dort teilte man ihm als Spezialgebiet Rußland zu. Er lernte Russisch und

war ab 1918 Militârattaché in Petrograd, 1922-26 leistete er unter anderem als

Sekretär der von Nansen geleiteten Völkerbundskommission humanitäre Arbeit in

der Sowjetunion. Nach der Rückkehr nach Norwegen engagierte sich Quisling
politisch und gründete 1933 die Partei Nasjonal Sämling. Als der norwegische
König ins Londoner Exil emigriert war, ernannte sich Quisling am 9. April 1940 in
einem politischen Schachzug selbstmächtig zum norwegischen Ministerpräsidenten.

Auf Druck der deutschen Regierung mußte er jedoch am 15. April
zurücktreten. Im Februar 1942 wurde er vom deutschen Reichskommissar in

Norwegen, Terboven, als Ministeipräsident eingesetzt, und er erklärte, daß er das

Amt übernehme, das laut Grundgesetz dem König und dem Parlament zukomme.
Unmittelbar nach der Kapitulation Deutschlands 1945 stellte sich Quisling der

155 Mara Quisling wurde 1924 schwanger und ließ das Kind abtreiben. Vidkun Quisling antwortete auf die

Frage, ob er Kinder haben wolle: „Nicht, wenn ich es verhindern kann." Juritzen 1988, S. 100.



142 3. Textanalysen

Polizei. Es folgte ein Strafverfahren, und im Oktober 1945 wurde er wegen
Hochverrats hingerichtet.

Quisling war, so die heute in Norwegen gängige Erklärung für sein Verhalten,
wirklichkeitsfremd und neigte zu ausufernden Phantasien. Ein nahezu messia-
nisches Selbstbewußtsein und sein Berufungsglaube trugen mit dazu bei, daß er
sich von den politischen Realitäten entfernte. Quislings Name ist international zum
Synonym für Verrat geworden und bezeichnet, zumindest für die Kriegsgeneration
in Norwegen, bis heute ein nationales Trauma. Während des Prozesses antwortete
der Verteidiger Quislings auf die Frage, wie das Verhalten des Mandanten zu
erklären sei: es sei ein Rätsel. Damit wurde die Formel „gaten Vidkun Quisling"
(das Rätsel Vidkun Quisling) geprägt, die als stehende Formel die Ohnmacht,
Distanzierung und das Unvermögen der Mehrzahl der norwegischen Bevölkerung
zusammenfaßt, Quislings Verhalten zu begreifen. Das im Text entwickelte
Persönlichkeitsbild Vidkuns zitiert diese Darstellung.

Die Figurenzeichnung im Text ruft einzelne Charakterzüge und zahlreiche

Ereignisse aus dem Leben Quislings auf. So beschreiben die Szenen 8-10 die erste

Begegnung zwischen Maria Q und Vidkun. Szene 8, „Sommernatt i Ukraina"
[Sommernacht in der Ukraine] zitiert eine Passage aus Maras Tagebuch. Die Szene

referiert intertextuell auf die erste Begegnung zwischen Mara und Quisling in

Charkov. Die Begegnung wird hier mit einer Passage verschränkt, die zeigt, wie
Vidkun in den Augen der Hungerleidenden zum Helden mit überirdischen

Fähigkeiten avanciert.I56 Fast zwangsläufig wächst in Maria Q das Bild von
Vidkun als Held.157 In diesem Idealbild fallen die Projektionen der Rettung
suchenden Menschen und sein eigenes Selbstbild zusammen:

Vidkun, folkehelten, trer ut av katedralen med br0d i hendene. Folk strammer Iii
Som Jesus har jeg kun fem brpd og to fisker. / Det bürde rekke til fem tusen menn,
foruten kvinner og barn. Hellig Olav pâ flukten til Kiev, mettet fem hundre menn med to
dyreskotter. Men jeg mâ skaffe mat til minst en million bpnder.folkfâr br0d, korser seg,
kysser hendene hans //Asja, forfdrerisk, gärforbi Vidkun
Maria: Dette blir min skjebne (S. 36)

[Vidkun, der Volksheld, tritt aus der Kathedrale mit Brot in den Händen. Leute strömen
herbei: Wie Jesus habe ich nur fünf Brote und zwei Fische. Das müßte für fünftausend
Männer reichen, zusätzlich für Frauen und Kinder. Der Heilige Olav speiste auf der
Flucht nach Kiew fünfhundert Mann mit zwei Tierkörpern. Aber ich muß Essen für

1 " Die Szene referiert auf Maras Bericht Uber den ersten Abend mit Vidkun Quisling: „Sommeraftnene i

Ukraina er helt annerledes enn her i Norge. [...] Vi gikk längs elven som gled tung og stille forbi." [Die
Sommerabende in der Ukraine sind völlig anders als hier in Norwegen. Wir gingen am Fluß entlang, der

schwer und leise vorbeiglitt.] zitiert nach Juritzen 1988, S. 68.
157 Maria Q weist auch nach der Hinrichtung Vidkuns auf seine Leistungen und die Anerkennung von

Nansen hin. Maria: „Nansen var sva:rt fornpyd med min manns arbeide i Ukraina for mitt folk. Ja, det

vil ingen h0re pâ nâ, men jeg har det her, et brev. [...]" (S. 34). [Nansen war mit der Arbeit meines

Mannes für mein Volk in der Ukraine sehr zufrieden. Ja, das will jetzt keiner hören, aber ich habe es

hier, einen Brief. [...]] Die Stelle bezieht sich intertextuell auf ein Dankesschreiben Nansens an das

Außenministerium vom 4.8.1922, das bei Juritzen 1988, S. 52 zitiert ist. Außerdem hatte Mara während
des Prozesses gegen Vidkun Quisling immer wieder auf seine Leistungen für die Nansen-Hungerhilfe
hingewiesen (ebd. S. 239).



3.6. Maria Q 143

mindestens eine Million Bauern herbeischaffen, die Leute bekommen Brot, bekreuzigen
sich, küssen seine Hände. Asja, verführerisch, geht an Vidkun vorbei
Maria: Das wird mein Schicksal]

Die Passage zeigt die Figur Vidkun als jemanden, der davon überzeugt ist, ein

neuer Messias und zu weltbewegenden Veränderungen berufen zu sein und sich
maßlos selbst überschätzt. In den Augen der hungernden Menschen erscheint er
wie von Gott gesandt, als er mit Brot in den Händen aus der Kirche hervortritt.
Er greift diese Vision in seiner Selbstinszenierung auf, indem er auf das biblische

Gleichnis der wunderbaren Brotvermehrung durch Jesus anspielt (Mk 6,35-
44). Damit zeichnet er sich in der Nachfolge des Messias und unmittelbar im
Anschluß daran in der Nachfolge des in der literarischen Überlieferung mit
märchenhaften Zügen ausgestatteten norwegischen Königs Olav Haraldsson,
genannt Olav der Heilige (ca. 995-1030).158 Doch Vidkun geht die Selbstüberschätzung,

die darin liegt, sich mit Jesus oder Olav dem Heiligen zu vergleichen,
nicht weit genug. Er bezeichnet die Aufgaben, die ihm gestellt sind, als schwerer
denn die, welche die Heiligen zu bewältigen hatten, und stellt sich somit über
sie. Diese Selbstüberschätzung zitiert die blasphemische Identifikation Vidkun
Quislings mit Olav dem Heiligen, die im Kontext der verstärkten Rezeption der

altgermanischen Mythologie in den zwanziger Jahren des vergangenen Jahrhunderts

gesehen werden muß und die die Voraussetzung für die Pervertierung der
Germanomanie in den dreißiger Jahren bildete. Die Gefahr der Pervertierung ist
jedoch bereits in der historischen Figur Olav des Heiligen angelegt, dem in der
mittelalterlichen Überlieferung als Rex Perpetuus Norvegiœ eine immerwährende

Herrschaft über Norwegen zugeschrieben wird. In Norwegen hält man im
Zuge der unkritischen Heiligenverehrung an dieser Vorstellung fest. Löveids
Drama leistet in diesem Kontext eine außerordentlich kritische Auseinandersetzung

mit einem Nationalmythos, der bis heute in Norwegen nicht hinterfragt
wird.

Die Identifikation Vidkun Quislings mit heldenhaften Gestalten des

norwegischen Mittelalters wird im Text ironisch mit Bildern aufgegriffen, die populäre
Wikingermythen nachahmen. Die bereits erwähnte Bühnenanweisung zum dritten

Aufzug zeigt ihn auf einem Wikingerschiff, und im 17. Aufzug verwandelt sich ein

Bett in ein Wikingerschiff, das die beiden Frauen Asja und Maria Q in das

norwegische Wikingerreich bringt (S. 74).
Vidkuns Anspruch, als Retter von einer Million Menschen zum Heiligen und

Helden zu avancieren, bezieht sich intertextuell auf die eine Million Menschen,
denen die verschiedenen Nansen-Hilfsorganisationen in der Ukraine das Leben
retteten. In der Ukraine, wo Quisling eingesetzt war, wurden mit der Hilfsaktion
200 000 Menschen vor dem Hungertod bewahrt. Vidkun verbucht diese Leistung
als seinen Verdienst, und erneut tritt seine Selbstüberschätzung in den
Vordergrund.159 Vidkuns Megalomanie und Anmaßung kontrastiert mit seiner Hilf-

158 Olav Tryggvason wuchs in Rußland auf.
159 Vgl. Juritzen 1988, S. 138.



144 3. Textanalysen

losigkeit angesichts der konkreten Situation. Sein Bericht über die Notsituation
macht den krassen Gegensatz zwischen Anspruch und Realität deutlich. Er beginnt
mit einer Aufzählung der Tiere, die man jagen kann, um zu Fleisch zu gelangen.
Die Tiere werden in seiner Aufzählung immer kleiner und magerer, bis der Anteil
des eßbaren Fleischs der ohnehin ungenießbaren Tiere und Pflanzen in winzige
Dimensionen schrumpft. Vidkun:

Nansen har sagt; her gjelder det â redde liv. / Jeg har hele steppen â ta av. / Jeg kan gâ pâ

jakt etter villkatter og bever, / saigaantilope eller steppegress, / trefrosker eller firestripete
slanger, / honningbier eller ekomsnuter. / Mens jeg hâper pâ sild og tran fra Norge, mens
hjelpearbeiderne er pâ nippet til â gi opp. / Hvor ille det egentlig er, vet ikke engang
Nansen. (S. 43)

[Nansen sagte: hier geht es darum, Leben zu retten. Ich kann von der ganzen Steppe
nehmen. Ich kann auf die Jagd nach Wildkatzen und Bibern, Steppenantilope oder
Steppengras, Baumfröschen und viergestreiften Schlangen, Honigbienen und
Eichhörnchenschnauzen gehen. Während ich auf Hering und Tran aus Norwegen hoffe.
Während die Hilfsarbeiter nahe daran sind, aufzugeben. Wie schlimm es wirklich ist,
weiß nicht einmal Nansen. )160

Die massive Diskrepanz zwischen der mythischen Idealwelt, die Vidkun sich

erträumt, und seiner Realität zeigt sich, wenn er sich wie in obigem Zitat mit
Olav dem Heiligen vergleicht. Er phantasiert sich als von Gott berufener,
zukünftiger König Norwegens. Der Text bezieht sich in Maria Qs Vision Vidkuns
als Helden intertextuell auf Maras Schilderung des ersten Abends mit Quisling.
Sie berichtet, er hätte ihr an diesem Abend von Olav dem Heiligen erzählt,
dessen Frau aus dem alten russischen Reich stammte, das von den norwegischen
Wikingern gegründet wurde.161 Maria Qs Phantasie über Vidkun und ihre

eigene Rolle greift diesen Intertext auf. Vidkun;

Jeg hörte en stemme i skyen, den sa til meg: [...] For du skal bli konge over Norge til
evighet. (S. 45).

[Ich hörte eine Stimme im Himmel, sie sprach zu mir: Denn du sollst König über
Norwegen werden in Ewigkeit.]

Entsprechend seiner vermeintlich göttlichen Berufung zitiert Vidkun die göttliche

Verheißung des Gelobten Landes, in dem Nahrung im Überfluß vorhanden

160 Die Hungersnot im Wolgabereich zog von Nansens Seite mehr Aufmerksamkeit auf sich als die in der

Ukraine. Der Hinweis auf die Situation der Hilfsarbeiter zitiert ein Telegramm Vidkun Quislings an

Nansen in Genf: „Hjelpearbeiderne er ofte ogsâ pâ nippet til â gi opp. [...] Deres Organisasjon mâ skaffe

mat til minst en million [...]." [Die Hilfsarbeiter sind häufig auch an der Grenze dazu, aufzugeben. [... ]

Ihre Organisation muß Nahrung für mindestens eine Million beschaffen.] Beide Zitate nach Juritzen

1988, S. 48.
161 Vgl. Parmann 1980, S. 36. Der Text legt nahe, daß Vidkun seinem Vorbild selbst in diesem Detail

nacheifern wollte. Ein weiterer Aspekt von Vidkuns Identifizierung mit den herausragenden Gestalten

norwegischer Mythologie und Geschichte ist der Name seines Wohnsitzes: Gimle, dem in der Völuspä
beschriebenen Wohnsitz der Menschen nach den Ragnarök (S. 109). Der Text greift hier Vidkun
Quislings Änderung des Namens der von ihm bewohnten Villa auf Bygdpy von ursprünglich „Villa
Grande" zu „Gimle" auf.



3.6. Maria Q 145

ist (Exodus 33,8).162 - Die Abwandlung der im biblischen Text versprochenen
Attribute eines paradiesischen Daseins, Milch und Honig, zu Lachs und saurer
Sahne läßt Norwegen als das gelobte Land des biblischen Mythos erscheinen.
Vor dem Hintergrund der existenzbedrohenden Hungersnot malt er für Asja und
Maria Q ein Paradiesbild Norwegens, dessen Suggestivkraft so groß ist, daß es

ein Traumbild prägt: am Schluß der Szene tritt die phantastische Traumgestalt
eines Bären auf, der einen Lachs im Arm hält.

Vidkun identifiziert sich mit Olav dem Heiligen und versucht, ihn nachzuahmen.
Dabei fällt ihm nicht auf, daß der Stil und die Umgangsformen, wie sie von der
historischen Ligur überliefert sind, mit seinem eigenen Zeitkontext nicht
zusammenpassen. Ebenso unpassend zitiert Vidkun beim ersten Treffen mit Maria Q eine

Replik Helgis aus dem Heldenlied Helgakviöa Hundingsbana I, die er leicht variiert
(S. 40). Er vergleicht ihre Begegnung mit der des Wikingerhelden und der Walküre
Sigrun, die um seinetwillen ihren Vater verläßt, der sie anderweitig verlobt hat. Der
Vergleich enthält eine schicksalhafte Vorausdeutung, denn Helgi wird ermordet. In
der Völuspa fällt die Replik im Zusammenhang mit einer nächtlichen Begegnung
Sigruns mit Helgi, der als Toter aus Walhall zurückkehrt, und sie enthält die von
Vidkun in beschönigender Absicht entfernte Sentenz: „dem Leblosen liegst du im
Arm".I63 Dieser Aspekt spielt intertextuell mit der Verselbständigung von
Quislings Phantasie bis zur Entfernung von der Wirklichkeit. Eine weitere

Textpassage, in der Vidkun ziemlich frei eine Brautwerbung aus dem Nibelungenlied
zitiert, ist aufschlußreich für die Diskrepanz zwischen mythischer Welt und eigener
Realität und für die Schwierigkeiten, die daraus entstehen, daß Erlebnis- und
Wunschwelt nicht mit dem Geschehen der mythischen Erzählung übereinstimmen.
Bereits die Tatsache, daß seine Brautwerbung sich an zwei Frauen zugleich richtet,
hinterfragt ironisch das vorgeblich edle Ansinnen des Brautwerbers. Vidkun:

Fplg med til mitt rike, edle frpken, jeg ber! Med dem jeg gjerne ville vandre, men enda
heller ville jeg ligge! For Deres fptter. (S. 37)

[Vidkun: Folgt mir in mein Reich, edle Fräulein, ich bitte euch! Mit euch würde ich gerne
wandern, aber noch viel lieber würde ich liegen. Zu Euren Füßen.]

Der Kontrast zwischen dem Pathos, der sich mit der Szene im mittelalterlichen
Kontext verbindet, und der unverhohlenen Anzüglichkeit verweist darauf, daß

auch in Vidkuns Privatleben edler Anspruch und Realität auseinanderklaffen.
Der dritte Akt mit dem Titel „Nidaros" führt vor, wie Vidkuns Identifikation mit

Olav dem Heiligen sein politisches Handeln motiviert. Der Nidarosdom in
Trondheim war im Mittelalter Ziel der Pilger, die den Heiligen Olav verehrten. Die
Gründung der Partei Nasjonal Sämling, die den Akt einleitet, erscheint im Text als

Mittel, um seine politische Karriere zu fördern und seinem Ideal Olav dem

Heiligen gleich zu werden (S. 88).

' 62 Vidkun: „Jeg vet et land" (S. 45). [Ich weiß ein Land |

' 63 Die Ältere Dichtung von Helgi dem Hundingstöter, in: Die Edda. Götterdichtung, Spruchweisheit und

Heldengesänge der Germanen. Übertragen von Felix Genzmer. München 1997, S. 376-387, hier S. 386.



146 3. Textanalysen

Vidkuns Megalomanie zeigt sich auch an seinem besonderen Interesse an

Napoleon, den er in den Antiquariaten von Paris persönlich sucht (S. 73). Der Text

spielt hier ironisch auf Quislings Bewunderung für Napoleon an. Auf einem Tisch
in seinem Arbeitszimmer stand eine Büste Napoleons.164

Die Selbstüberschätzung Vidkuns ist schließlich auch an zahlreichen inter-
textuellen Referenzen auf Vidkun Quislings religiös-philosophisches Werk
Universismen [Der Universismus] ablesbar, in denen Passagen zitiert werden, die

Quislings Selbstüberschätzung dokumentieren. Beispielhaft ist die Idee, die eigene
Lehre sei eine neue Weltreligion. Vidkun: „Universismen, den nye verdens-

religion!" (S. 38) [Der Universismus, die neue Weltreligion!] Universismen ist eine

Sammlung von fertigen Textpassagen und Notizen, die als eine Art geistiges
Vermächtnis gedacht war. Quisling widmete die Arbeit Mara, die sie auch
aufbewahren sollte. Quislings Arbeit ist inhaltlich schwer zugänglich. Else Margarete
Barth hat mit ihrer Studie: Gud, det er meg. Vidkun Quisling som politisk filosof
Oslo 1996, eine erste wissenschaftliche Untersuchung der Schrift vorgelegt und das

Denken Quislings mit zeitgenössischen und historischen philosophischen
Denkrichtungen verglichen. Mit ihrer Analyse des Universismus tritt sie der
Annahme entgegen, die bis heute in Norwegen verbreitet ist, wonach Quisling
kenntnisreich und intelligent gewesen sei. Insbesondere die Arbeiten von Gabriel

Langfeldt: Gelten Vidkun Quisling. Oslo 1969, und Benjamin Vogt: Mennesket
Vidkun ogforrcederen Quisling. Oslo 1965, hatten diese Vorstellung geprägt. Barth
stellt fest:

Ved karakteristikken „hpyt begavet" setter vi et stört spprsmâlstegn. Stört sett er det
banaliteten i tenkning og sprâkbruk som er pâfallende i Quislings papirer. Mange av
aforismene er rent ut sagt sjenerende lesning: Quisling forspker uttrykke seg flott, men
oppnâr ganske andre effekter.
Quislings filosofi bestâr i en mengde anlpp til filosofisk tenkning, nedskrevet Uten stor
sammenheng, uten originalitet, ofte rene skoleguttspekulasjoner uten teoretisk-filosofisk
eller livsfilosofisk verdi. Derimot er dens betydning for kultur- og politikk-kritikk stor.
Det vi laerer om hans tenkesett er som oftest ikke begrenset til Quislings person. Det gjpr
oss kjent med ideer og tankempnstre som var karakteristiske for mange tilhengere av
nazistiske og fascistisce partier, i mange forskjellige land. Og som kan bli det igjen.165

Es ist im Rahmen dieser Arbeit nicht möglich, Barths differenzierte und umfassende

Studie wiederzugeben. Hier sei nur eine der Eigenschaften von Quislings

164 Vgl. Juritzen 1988, S. 205.
I66 [Hinter die Charakterisierung „hochbegabt" setzen wir ein großes Fragezeichen. Im großen und ganzen

fällt in Quislings Papieren die Banalität im Denken und Sprachgebrauch auf. Viele der Aphorismen
sind, um es direkt zusagen, eine peinliche Lektüre: Quisling versucht, sich elegant auszudrücken,

erreicht aber eine ganz andere Wirkung. Quislings Philosophie besteht aus einer Menge von Anläufen

zu philosophischem Denken, ohne großen Zusammenhang hingeschrieben, ohne Originalität, häufig
reine Schuljungenspekulationen ohne theoretisch-philosophischen oder lebensphilosophischen Wert.

Dagegen hat sie große Bedeutung für die Einschätzung von Kultur und Politik. Was wir aus seiner

Denkweise lernen, gilt wie so oft, nicht nur für Quislings Person. Sie macht uns mit Ideen und

Denkmustern bekannt, die für viele Anhänger nazistischer und faschistischer Parteien in vielen

verschiedenen Ländern charakteristisch waren. Und die es wieder werden können.] Vgl. Barth 1996, S.

270f.



3.6. Maria Q 147

Denken herausgehoben, die über die Repliken Vidkuns im Drama intertextuell
berufen wird. Quislings Weltbild und Denken ist, so zeigt Barth, von dualistischen

Denkformen geprägt. Komplexe Zusammenhänge reduziert er auf
eindimensionale Verhältnisse. Auch der parataktische Satzbau fällt auf. Derart
werden bereits auf formaler Ebene alle potentiellen Widersprüche ausgemerzt.
Barth kommt am Schluß ihrer Arbeit zu dem Fazit:

For Quislings papirer, sett under ett, bterer jo vitnesbyrd om en mann, formet og fascinert
av minst tre oldtider, som mente han matte vise at han var pâ hpyde med sin egen tids
retninger og kunnskaper. Han pnsket â stille sin and til skue med moteriktige emner fra
Einstein til Action, om det nä hang i hop eller ikke; for â vise enheten i det hele, som han
sa.
Pâ basis av det tenkesettet vi har beskrevet i tolv punkter demonstrerer Quisling et stört

og rötete sammensurium.166

Der Dramentext beruft intertextuell Quislings Denken in Dualismen sowie
seinen Sprachgestus und führt die Banalität dieses Denkens vor. Vidkun:

Altsâ fire muligheter. /1. Intet liv etter dpden. / 2. Liv etter dpden. / 3. Individuelt bevisst.
/ 4. Individuelt ubevisst. (S. 79)

[Also vier Möglichkeiten. 1. Kein Leben nach dem Tod. 2. Leben nach dem Tod. 3.

Individuell bewußt. 4. Individuell unbewußt.]

Eine weitere Referenz auf Universismus bildet Vidkuns Monolog gegenüber
Maria Q im situativen Kontext der Kapitulation am 9. Mai 1945. Diese Textstelle

enthält mehrere längere Zitate aus Universismus467 Zugleich referiert die
Szene auf Maras Bericht über das Geschehen.168

166 [Denn Quislings Papiere zeugen, als Ganzes gesehen, von einem Mann, der von mindestens drei

historischen Epochen geprägt und fasziniert war, der glaubte, er müßte zeigen, daß er auf der Höhe der

Strömungen und des Wissens seiner Zeit war. Er wollte seinen Geist zur Schau stellen mit modischen
Themen von Einstein bis Action, egal ob es einen Zusammenhang gab oder nicht; um die Einheit im
Ganzen zu zeigen, wie er sagte. Auf der Basis der Denkweisen, die wir in zwölf Punkten beschrieben

haben, demonstriert Quisling ein großes und wirres Sammelsurium.] Vgl. Barth 1996, S. 274.
167 Die entsprechenden Textstellen sind bei Parmann 1980, S. 176f. abgedruckt.
168 Vidkuns Drohung, wenn Hjemmevernet, die organisierte Widerstandsbewegung in Norwegen, ihm

Schaden zufüge, würde das Volk sich erheben und die Widerstandsorganisation zerstören (S. 126),

zitiert Vidkun Quislings Kommentar in einem Telefonat in der Nacht zum 9. Mai 1945. Aus diesem

Telefonat ist auch Vidkun Quislings Protest gegen seine Inhaftierung als Verbrecher überliefert. Vidkun
verhält sich entsprechend und artikuliert so sein Unverständnis gegenüber den Vorwürfen, die man ihm
macht. Terboven hatte sich im Bunker auf Skaugen in die Luft gesprengt. Vidkun: „[...] Terboven har

sprengt seg selv ..." (S. 123) [Terboven hat sich in die Luft gesprengt...]; diese Handlung erscheint im
Text als Mitauslöser für die Selbstmordgedanken Vidkun Quislings. Gegen sechs Uhr trat er in das

Schlafzimmer Maras und fragte sie, ob sie sterben wolle. Als sie mit Ja antwortete, sagte Vidkun
Quisling, er erschieße zuerst sie und anschließend sich selbst. Dieser Dialog bildet einen intertextuellen

Bezug für den Dialog im Text (S. 123). Juritzen gibt den Wortlaut des Gesprächs nach den

Aufzeichnungen über das Verhör von Maria Quisling am 4. Juni 1946 wieder. Später, so gab Mara im
Verhör an, beschloß Vidkun Quisling, sich selbst zu stellen. Im Dramentext unterbreitet Maria Q den

Gegenvorschlag, mit dem U-Boot zu flüchten (S. 124). Der Vorschlag bezieht sich intertextuell auf
Terbovens Angebot an Vidkun Quisling, ihm würden ein U-Boot und ein Flugzeug zur Verfügung
stehen. Vidkun Quislings Antwort lautete, folgt man seinen eigenen Angaben im Verhör: „Jeg takket
ham for hans tilbud og sa at jeg ikke kunne reflektere pä det. Jeg hadde alltid vtert av den oppfatning at



148 3. Textanalysen

Das Programm, das Vidkun formuliert, indem er aus Universismus zitiert, zielt
darauf, das Reich Gottes auf der Erde zu verwirklichen. Auch seine

Selbststilisierung als neuer Reichgründer steht in diesem Kontext. Er eifert seinen Idolen
nach und betrachtet es als seine vorrangige Aufgabe, ein Reich Gottes auf Erden zu

begründen und ausgerechnet in Norwegen damit anzufangen.169
Weitere Beispiele für Vidkuns Megalomanie sind seine Rede bei der Versammlung

am Sankt-Olavs-Tag in der Nasjonal Sämling, in der er sich in einem

Atemzug mit Christus und Olav Haraldsson, d.h. Olav dem Heiligen nennt, sowie
der Traum, in dem er sich in der Position des Sohnes und somit eines Nachfolgers
des Heiligen Olav sieht (S. 100).170 Die Textstelle spielt darauf an, daß Olav der

Heilige und Harald Härfagri die Vorbilder Quislings waren. Für Quisling
verkörperten sie ein sogenanntes „Gotteswissen", ein absolutes, ewig gültiges
Wissen.171 Dieses Wissen, so eine für Quislings autoritäre Haltung typische
Schlußfolgerung, legitimierte sie, die Verwirklichung des Gottesreiches auf Erden
notfalls auch gegen den Willen und das Wissen der Mehrheit der Bevölkerung
voranzutreiben.172

man ikke skulle r0mme fra sitt folk." [Ich dankte ihm für sein Angebot und sagte, daß das undenkbar
sei. Ich war immer der Ansicht gewesen, daß man sein Volk nicht verlassen darf.] Siehe den Bericht
über den Prozeß gegen Vidkun Quisling bei Juritzen 1988, S. 2261'. Dieser Dialog bildet einen

intertextuellen Bezug für den Dialog zwischen Vidkun und Mara im Text (S. 123). Der Dramentext
zitiert nur den ersten Teil des Berichts, während die Begründung mit der Treue zum eigenen Volk fehlt.
Statt dessen liefert Maria Q eine Erklärung für Vidkuns Verhalten. Sie vermutet, Vidkun habe seine

eigene Heiligenbiographie nicht mit einem unschönen Schluß gefährden wollen (S. 124). Schließlich
referiert auch Maria Qs Vorschlag, sie und Vidkun könnten sich vergiften (S. 123), auf eine Episode,

von der Mara berichtete: Bei einem Besuch bei Vidkun Quisling im Gefängnis bot sie ihm eine

Giftampulle an, doch Vidkun Quisling weigerte sich, sie anzunehmen. Ihren Plan, sie bei seinem Tod
selbst zu nehmen, lehnte er mit der Begründung ab, sie müsse weiterleben, um seinen Kampf
fortzuführen, S. 241.

169 „Fremtidens Gudsrike er sâledes et rike pâ Jorden, og det er vär hovedoppgave â vtere med â grunnlegge

og utbygge dette verdensrike: Se, Guds bolig er hos menneskene, og han skal bo hos dem, og de skal

vaere hans folk, og Gud selv skal vaere hos dem og vaere deres Gud. Jeg mente i Norge â legge

grunnstenen til dette og har ogsâ lagt den, selv om utviklingen arter seg anderledes enn hâpet av mange.
Av Herren er dette gjort og det er underfullt i vâre 0yne." [Das Gottesreich der Zukunft ist somit ein
Reich auf Erden, und es ist unsere Hauptaufgabe, teilzunehmen an der Gründung und beim Ausbau
dieses Weltreichs. Seht, Gottes Wohnung ist bei den Menschen, und er soll unter ihnen leben, und sie

sollen sein Volk sein, und Gott selbst soll bei ihnen sein und ihr Gott sein. Ich wollte in Norwegen den

Grundstein dafür legen und habe ihn auch gelegt, selbst wenn die Entwicklung anders verläuft, als viele
hofften. Der Herr hat dies getan, und es ist wunderbar in unseren Augen.] Aus: Universismus, zitiert
nach Parmann 1980, S. 171.

1711 Der Sankt-Olavs-Tag am 29. Juli erinnert an den Todestag des Königs Olav Haraldsson im Jahr 1030.

Die Überschrift des 20. Aufzugs, „Stiklestad", bildet einen Hinweis auf den Ort in Nord-Tr0ndelag, an

dem Olav seine letzte Schlacht schlug.
171 Parmann 1980, S. 166. Harald Härfagre (865-933) war der erste König über Gesamtnorwegen und ging

als Reichsgründer in die norwegische Geschichte ein.
172 Universismus, zitiert nach Parmann 1980, S. 166. Vidkun Quisling war der Meinung, es erfordere eine

herausragende Persönlichkeit, um auf religiöser oder politischer Ebene die egoistischen Interessen der

Menschen zu überwinden. Exemplarisch zählt Vidkun Quisling die Reihe von Harald Härfagre,
Bismarck, Washington, Hamilton auf. Universismus, zitiert nach Parmann, S. 168., vgl. dazu den

Dramentext: Vidkun: „Jeg erbaerer av fellesbevisstheten, av gudsbevisstheten, slik som Harald Härfagre

og Hellig Olav en gang var det. [...] Nu er den guddommelige impuis i meg til â fremme Gudsriket her



3.6. Maria Q 149

Nicht nur, was seine politischen Überzeugungen angeht, sondern auch im
Privatleben erscheint Vidkun autoritär. Mit schonungsloser Rücksichtslosigkeit
bezieht Vidkun Maria Q und Asja in seine Selbstinszenierung ein. Er fordert von
beiden um seiner militärischen Karriere willen ein konservativ-korrektes Auftreten
(S. 77). Die vordergründige Erklärung, schließlich müsse seine Selbstaufopferung
einen Sinn haben, wird in seinem Phantasiebild von ihnen zum zynischen
Kommentar zur Situation der Frauen. Vidkun: „[...] Jeg ser ansiktene deres malt
med offergaver pâ fars kirke i Telemarken." (S. 71) [Ich sehe eure mit Opfergaben
bemalten Gesichter an Vaters Kirche in Telemark.] Liest man diese Vision als

Metapher, dann haben sich die Opfer, die die beiden Frauen um seinetwillen
erbrachten, in ihre Gesichter eingeschrieben. Der Text zeichnet das Bild eines

Strategen, der weiß, wie niederträchtig er sich verhält. Vidkun:

[...] Du vil forene det uforenlige, lyset og mprket. Men da mâ du ta / pâ deg den tunge b0r
â vaere en Kain eller en Judas! (S. 77)

[Du willst das Unvereinbare vereinbaren, das Licht und die Dunkelheit. Doch dann mußt
du die schwere Bürde auf dich nehmen, ein Kain zu sein oder ein Judas!]

Vidkun kennt die Diskrepanz zwischen Anspruch und Wirklichkeit. Er sieht sich
selbst in der Rolle eines biblischen Kain oder Judas, die Verbrechen begingen,
und glaubt sich dennoch im Recht. Diese schwer verständliche Textstelle
bezieht sich auf die Feststellung Quislings in Universismus, wonach es letztlich
nicht auf gute Taten selbst ankomme, sondern auf den Glauben, aus dem die

guten Taten hervorgehen.173 Die Darstellung Quislings wird im Drama über den

Vergleich mit Kain und Judas inhaltlich verändert. Vidkuns Feststellung signalisiert,

daß er sich des Hochverrats bewußt ist.

Der Text zeigt Vidkun als einen dominanten und zugleich kindlichen Charakter
und führt das Charakterbild auf die Beziehung zu seiner Mutter zurück. Die
Mutterbindung Vidkuns zitiert intertextuell die Beziehung zwischen Vidkun
Quisling und seiner Mutter.174 Die Allmachtsphantasien Vidkuns erscheinen als

das Ergebnis der weltfremden Erziehung seitens seiner Mutter. Die Gestaltung der

Mutter-Sohn-Beziehung bezieht sich intertextuell auf Maras Feststellung, Quisling
sei immer der kleine Junge geblieben, dem die Mutter, Anna, gute Ratschläge
erteilen mußte.175 Vgl. Vidkun:

Hellig Olav viste seg for meg i drpmme, mamma. Han kalte meg spnn! [...]
Anna: Huff, akkurat som i romanene.
Vidkun: Ja, akkurat som i romanene.
Anna: I grunnen ventet jeg noe slikt av deg Vidkun, og nu forstâr jeg hvorfor du handlet

som du gjorde. Ditt store hellige oppdrag. (S. 100)

pâ Jorden." (S. 103) [Ich bin Träger des kollektiven Bewußtseins, so wie Harald Hârfagre und der

Heilige Olav es einmal waren. Jetzt ist der göttliche Impuls in mir, um das Gottesreich auf Erden

voranzutreiben.)
173 Vgl. Parmann 1980, S. 168.
174 Juritzen gibt an, die Mutter sei der wichtigste Mensch in Vidkun Quislings Leben gewesen. Vgl.

Juritzen 1988, S. 24.
175 Vgl. Parmann 1980, S. 120.



150 3. Textanalysen

[Der Heilige Olav erschien mir im Traum. Er nannte mich Sohn!
Anna: Oh, genau wie in den Romanen.
Vidkun: Ja, genau wie in den Romanen.
Anna: Im Grunde habe ich so etwas von dir erwartet. Vidkun, und jetzt verstehe ich,
weshalb du so gehandelt hast. Dein großer heiliger Auftrag.]

Vidkuns Selbstüberschätzung wird hier ironisch ausgestellt. Offenbar gehen die

Berufungsphantasien des Ministerpräsidenten darauf zurück, daß seine Mutter
zu viele schlechte Romane gelesen hat. Doch eine tiefere Ironie liegt in einem
intertextuellen Bezug der Passage, die Szene bezieht sich auf Maras Beschreibung

eines gemeinsamen Besuchs bei Quislings Mutter.176 Sie gibt nahezu wörtlich

die Reaktion von Quislings Mutter wieder, als er ihr von den Ereignissen in
Zusammenhang mit seiner Machtübernahme am 8. April 1940 erzählte.

Die Bühnenanweisung zur Dramenszene schreibt vor, Vidkun liege mit Büchern
auf dem Bauch und einem geknoteten Taschentuch auf dem Kopf in der

Hängematte. Da er nur Unterwäsche trägt, erscheint er wie ein großes Kind und

spätestens, wenn Mutter Anna für ihren Sohn, der gerade ein Gartenfest mit den

Nazis plant, das Wiegenlied Bissa bissa bäni singt (S. 101 f.), und die Hängematte

zur von Anna geschaukelten Wiege wird, wird Vidkuns geistiges Niveau mit dem

Entwicklungsstand eines allein auf seine Mutter fixierten Säuglings verglichen.177
Schließlich schenkt sie ihm eine Jacke, auf der Vidkun zusammen mit Jesus und

Olav dem Heiligen dargestellt ist (S. 103). Vidkuns Identifikation mit dem Heiligen
Olav wird hier auf den prägenden Einfluß der Mutter zurückgeführt. Das Geschenk

führt vor, wie die Mutter das falsche Selbstbild Vidkuns geprägt hat. Zugleich wird
eine Diskrepanz zwischen Vidkuns persönlichem Format und dem der beiden

Heiligen ironisch ausgestellt, indem die Jackenärmel für Vidkun viel zu lang sind.

Dieser Bezug knüpft intertextuell daran an, daß Vidkun Quisling in Universismus
schreibt, es sei für ihn seit seiner Jugend klar gewesen, er solle „der Mann der

176 Mara Quisling berichtete, ihre Schwiegermutter habe gesagt: „Huff, akkurat som i romanene." Indem

die folgende Passage im Drama zitiert wird, führt der Text eine Mutter-Sohn-Konstellation vor, in der

der Ministerpräsident die Rolle des braven kleinen Jungen einnimmt: „Vet du, Vidkun, at jeg ikke har

sett deg siden f0r 9. April? Nu ma dere sitte ned og fä en kopp te og ta det riktig med ro, for nu vil jeg ha

ordentlig rede pä alt som har hendt. Ja, Vidkun, nu mä du love meg at du forteller meg alt, altsammen,

sa hun og strpk harn moderlig med händen over den lyse manken hans. Det lune guttesmilet spilte

skpyeraktig rundt munnen hans da han svarte: - Det er altsä statshemmeligheter vi skal snakke om idag,
forstär jeg. Ja, alt vil jeg h0re, absolut alt." [Weißt du, Vidkun, daß ich dich seit der Zeit vor dem 9.

April nicht gesehen habe? Jetzt müßt ihr euch setzen und eine Tasse Tee trinken und es ganz ruhig
angehen, denn jetzt will ich genau wissen, was alles geschehen ist. Ja, Vidkun, jetzt mußt du mir
versprechen, alles zu erzählen, alles zusammen, sagte sie und strich ihm mütterlich mit der Hand über

seinen hellen Schopf. Das weiche Jungenlächeln umspielte scherzhaft seinen Mund, als er antwortete: -
Ich verstehe, wir sollen heute also über Staatsgeheimnisse sprechen. Ja, alles will ich hören, absolut

alles.] Zitiert nach Parmann 1980, S. 113f. Mara schilderte auch den Stolz von Vidkun Quislings Mutter
auf ihren Sohn. So etwa bei einer Einladung zum Tee, wenige Tage nach dem 9. April, bei der Vidkun
Quisling von seiner Mutter, wie immer, für sein Verhalten gelobt worden sei. Vgl. Juritzen 1988, S. 198.

Diese Haltung wird im Dramentext bei ihrem Auftritt auf dem Gartenfest aufgenommen. Der Text zeigt
eine einfache Frau, die stolz auf ihren Sprößling ist.

177 Analog dazu ist auch Asjas Aussage zu lesen, Vidkun hätte beim Abschied von ihr geschluchzt wie ein

Kind (S. 82).



3.6. Maria Q 151

neuen Ideen werden".178 Im Drama wird seine Megalomanie, vermittelt über
diesen Intertext, auf die Erziehung in seinem Elternhaus zurückgeführt.

Der Mangel an persönlicher Reife prägt auch Vidkuns Beziehung zu Maria Q
und Asja, und auch hier bleibt die Mutterbindung so dominant, daß selbst Vidkuns
Geist sich noch aus einem erotischen Tanz mit Asja löst, als seine Mutter ihn ruft
(S. 148). Auch die Namensänderung von Mara zu Maria, die er organisiert,
verweist auf die Mutter. Indem er Mara zu Maria ändern läßt, nivelliert er die im

Norwegischen mit Mara verbundene Assoziation von mardrfim [Alptraum], die für
die Zukunft Böses ahnen läßt. Gleichzeitig macht er sie der Mutter Gottes als

seinem christlichen Idealbild einer Mutter gleich. Auch Vidkun Quisling wollte in
Rußland Maras Vornamen zu Maria ändern lassen, was ihm jedoch nicht gelang.179
Im Text gelingt ihm die Umbenennung. Die Namensänderung bringt hier die

Auslöschung der Identität von Maria Q zugunsten eines von ihm eingeführten
Idealbildes zum Ausdruck.

Vidkuns mangelnde persönliche Reife kommt auch in der Szene „Moroleik med

Mpdrene" [Spiel mit den Müttern| zum Ausdruck (S. 75). Einem in Norwegens
ländlichen Regionen traditionellen Hochzeitsbrauch entsprechend, wird Vidkun
zum Hallingtanz gezwungen. Es ist bei diesem Spiel Aufgabe des Bräutigams,
einen Hut, der an einer Stange hochgehalten wird, mit möglichst hohen Sprüngen
zu fangen. Vidkun trägt in dieser Szene eine zu enge Jacke und eine zu kurze Hose.
Sein Aufzug versinnbildlicht das Kind im Körper des Erwachsenen. Als Kind ist er
viel zu klein, es gelingt ihm nicht, den Hut zu ergreifen. Die scheinbar fehlende

physische Kraft steht metonymisch für den Mangel an geistiger Reife nicht nur für
eine Ehe. Er geht eine Doppelehe ein, weil er zu feige ist, sich von einer Frau zu
trennen.

Alexandra Veronina

Die dritte Gestalt in der Dreiecksbeziehung, Asja, referiert intertextuell auf
Alexandra Veronina, die erste Frau Quislings. Asja steht als Rufname für Alexandra

Veronina. Da zahlreiche Einzelheiten im Text Details aus ihrem Leben

aufgreifen, wird hier in einem Überblick auf einige biographische Hintergründe
eingegangen werden, die im Text intertextuell berufen werden. Die Informationen

basieren auf Erzählungen von Mara, die Juritzen wiedergegeben hat, und
Photos, die im Programmheft abgedruckt waren.180 Angesichts dieses Rückgriffs

auf Berichte Dritter bleibt die historische Figur ungreifbar. Statt dessen

entsteht ein Bild über die Rolle, die sie in den Augen anderer spielte. Und diese

Vorstellung bildet wiederum einen Intertext für das Drama.

178 Siehe die Textstelle aus Universismus bei Parmannn 1980, S. 177.
179 Vgl. Juritzen 1988, S. 185. Barth führt die Namensänderung von Mara zu Maria auf Quislings

Bekanntschaft mit Max Scheler zurück. Scheler ging davon aus, daß es verschiedene Typen von Frauen,
wie Mutter, Liebende, Nonne, Prostituierte, gibt. Die Umbenennung käme dann einer Klassifizierung
gleich. Vidkun Quisling traf Scheler 1919 in Köln. Vgl. Barth 1996, S. 248.

180 Vgl. Juritzen 1988, S. 55-102.



152 3. Textanalysen

Alexandra Andrevna Veronina wurde 1905 in Sewastopol geboren. Ihr Rufname

war Acia. Als junge Frau tanzte sie jahrelang Ballett und galt als tanzbegabt. Später
arbeitete sie als Telegrafistin bei der Nansen-Mission und lernte Mara Vasiljevna
und auch Vidkun Quisling kennen. Am 21. August 1922, einen Tag nach ihrem 17.

Geburtstag, an dem sie volljährig geworden war, heiratete sie Vidkun Quisling.
Juritzen vermutet angesichts der offensichtlich zeitlich forcierten Heirat, sie habe

Vidkun Quisling als die Rettung vordem Hungertod betrachtet.181 Mit der Trauung
wurde sie norwegische Staatsbürgerin.182 Vidkun Quisling reiste mit Acia aus
Rußland aus und brachte sie 1923 in Paris in der Pension Glaize unter. Dann
erklärte er, er wolle sich wegen des Altersunterschieds zwischen ihnen scheiden
lassen und reiste ab. Im Spätherbst besucht Mara Ascia in Paris. Und Vidkun
Quisling schrieb: „Du vet, Maria, du er eldre enn henne og en voksen kvinne, hun

er et barn." [Du weißt Maria, du bist älter als sie und eine erwachsene Frau, sie ist
ein Kind.]183 Ascia wußte bis zum Frühjahr 1924 nichts von der Liebesbeziehung,
die unterdessen zwischen ihrem Ehemann und Mara entstanden war.
Entsprechende Nachrichten, die zu ihr vordrangen, hielt sie für Gerüchte. Mara
erzählte ihr, sie sei Quislings Sekretärin. Vidkun Quisling vermied das Thema
Mara gegenüber Ascia. In einem Brief an Mara vom 17. Dezember 1923 wird ihre
Situation besonders deutlich:

Wenn du kommst, werde ich dir von den Gerüchten erzählen, die von Kharkov nach
Paris gedrungen sind, ziemlich seltsam, ich lachte wie verrückt. Man schreibt, daß du für
irgendeinen Trust arbeitest, aber unter irgend jemandes allmächtiger Protektion. Und
giftig berichten sie - ich zitiere - daß man dich, während ich auf der Krim war, mehrmals
mit dem Hauptmann [Quisling, d. Verf.] Spazierengehen sah. Ach, aber wie konnten
Sie es wagen, Frau, zusammen mit meinem Mann spazierenzugehen, warten Sie, bis Sie
nach Paris kommen, dann werde ich ihnen einen kleinen Skandal bereiten, es wird Sie
nicht freuen. 184

Der Text dieses Briefes ist im Drama im Dialog zwischen Asja und Maria Q
nahezu wörtlich wiedergegeben (vgl. S. 64). Später reiste Ascia zu Mara und
Vidkun Quisling nach Oslo. Von dort aus reiste sie nach Nizza, um Urlaub zu
machen. Sie ließ ihre persönlichen Dinge in Oslo zurück und scheint von einer
Rückkehr nach Oslo ausgegangen zu sein; es kam jedoch nie dazu. Ascia sandte

weiterhin Liebesbriefe an Vidkun Quisling. Schließlich schrieb Mara einen Brief
an die Rivalin und verbannte sie mit dem Argument aus Vidkun Quislings Le-

181 Vgl. Juritzen 1988, S. 56.
'82 Ascia verbrachte nur wenig Zeit in Norwegen. Ihr wird nachgesagt, sie hätte nur zwei Worte norwegisch

gesprochen. Das Drama greift dies als Anekdote auf (vgl. S. 78).
183 Quislings Brief an Maria vom November 1923, vgl. Juritzen 1988, S. 78.
' 84 Der Originaltext lautet: „När du kommer, skal jeg forteile deg om de sladderaktige ryktene som er nâdd

frem til Paris fra Kharkov, ganske merkelig, jeg lo som besatt. Man skriver at du arbeider for en eller

annen Trust, men under en eller annens allmektige proteksjon. Og giftig meider de - jeg siterer - at

mens jeg var pâ Krim, sä man deg flere ganger med kapteinen. Ah men hvordan vâget De, frue,

spasere sammen med min mann, bare vent til De kommer til Paris, sä skal jeg läge en liten Skandale for
Dem, De vil ikke bli glad for det." Nach Juritzen 1988, S. 83f.



3.6. Maria Q 153

ben, eine Liebesbeziehung zu zwei Frauen würde seinem Ruf schaden.185 Trotz
allem blieb Ascia über zehn Jahre mit Vidkun Quisling verheiratet. Sie lebte in
Paris und hatte wieder angefangen zu tanzen. Als man ihr anbot, in eine große
Ballettkompanie einzutreten, untersagte ihr Vidkun Quisling per Telegramm das

Tanzen. Über Olga Hohlowa, Picassos erste Frau, die ebenfalls Russin war,
lernte sie Picasso kennen, und er malte mehrere Portraits von ihr. 1929 reiste
Ascia auf Einladung einer in China lebenden russischen Familie nach Shanghai.
Dort wurde ihre Ehe annulliert, und sie heiratete 1931 einen Arzt. Ihr Ehemann
starb drei Jahre später. 1936 heiratete sie erneut. Ihr Ehemann wurde später zum
französischen Ehrenkonsul ernannt. Während der japanischen Besetzung wurde
die Familie interniert und emigrierte nach der Revolution 1949 gezwungenermaßen

in die USA. Dort hatte Ascia als bildende Künstlerin Erfolg. Am Schluß
seines Berichts über ihr Leben stellt Juritzen fest, daß die Enttäuschungen, die
Vidkun Quisling verursacht hatte, sie lebenslang begleitet hätten.186

Asja

Im Drama mündet die erste Begegnung zwischen Asja und Vidkun in rasendem

Tempo in Heiratspläne. Unmittelbar bevor Vidkun und Asja sich begegnen,
verhört Vidkun eine Bauersfrau, der vorgeworfen wird, zwei ihrer Kinder getötet

und gegessen zu haben. Die Szene zitiert ein reales Ereignis aus den

Arbeitsprotokollen Vidkun Quislings. Sie führt das Ausmaß des Elends in der Ukraine
vor und zeigt, wozu der Hunger die Menschen treibt. Vor diesem situativen
Hintergrund erscheint Asjas forcierte Heirat mit Vidkun als harmlose
Überlebensmaßnahme. Musik aus Igor Strawinskys Ballett Petruschka leitet die Szene
ein. Asja tritt als Ballettänzerin auf und trägt das Kostüm der Ballettfigur
Petruschka.

Asja wechselt ständig zwischen der Identität der Ballettrolle und ihrer
individuellen Identität. Dieses metatheatrale Element des Aus-der-Rolle-Fallens greift
intertextuell einen typischen Aspekt der russischen Versionen der Commedia
dell'arte in diesem Jahrhundert auf, nämlich das Ausstellen der theatralen Struktur.
Die Dramaturgie des Dramas zitiert folglich als Intertext für die Ballettänzerin Asja
die zeitgenössischen Theaterexperimente und läßt sie so besonders progressiv
erscheinen.187

So wird die Grenze zwischen Asjas Identität und der Bühnenrolle, die sie tanzt,
fließend. Asja: „Jeg er ulykkelig. Og Petrusjka er ulykkelig." (S. 44) [Ich bin
unglücklich. Und Petruschka ist unglücklich.] Derart ist die Begegnung zwischen
Vidkun und Asja mit dem Motiv Petruschka verknüpft. Die Dreiecksgeschichte im

185 vgl. Juritzen 1988, S. 94. Juritzen vermutet, daß der Brief von 1929 stammt.
186 Vgl. Juritzen 1988, S. 102.
187 Diese Form von Metatheater geht funktional über Spiel-im-Spiel-Figuren hinaus. Es ist der Struktur der

Charaktere inhärent und prägt sie in Form eines Bruchs zwischen Charakter und Rolle. Die Figuren sind
sich ihrer Theatralität bewußt, und auf diese Art wird die theatrale Form menschlichen Lebens selbst

thematisiert. Im Text wird dieser Bruch in der Doppelung von Petruschka und Asja ausgestellt.



154 3. Textanalysen

Ballett fungiert als Sinnbild für das Beziehungsmodell im Drama, das sich aus

dieser Szene heraus entwickelt. In Zusammenhang mit Asja fungiert das Motiv
dann als Vorausdeutung darauf, daß sie in der Konkurrenz um die Gunst Vidkuns
unterliegen und ihn verlieren wird, so wie Petruschka im Streit um die Prinzessin

unterliegt. Am Schluß von Strawinskys Ballett erscheint der Geist von Petruschka.

Analog erscheint am Schluß des Dramas auch Asjas Geist. Anders als im Ballett
kommt Asja jedoch aus Rache zurück, und die Wiederkehr findet in einem

Alptraum von Maria Q statt. Deren Schuldgefühle lassen Asja als übermächtigen
Geist zurückkehren, der seine ehelichen Rechte einklagt und ihr die Urne Vidkuns,
d.h. im übertragenen Sinn Vidkun selbst, nimmt. Asja trägt bei ihrer nächtlichen
Rückkehr das Ballettkostüm des Petruschka. Die Trauer Petruschkas spiegelt jetzt
einen Teil ihrer Identität und bildet den Anlaß für ihre Rückkehr. Asja: „Dere har

pdelagt mitt liv! Hvorfor blir jeg ikke kvitt dere?" (S. 148) [Ihr habt mein Leben
zerstört! Weshalb werde ich euch nicht los?]

Asja interessiert sich bei ihrer Rückkehr besonders für Vidkuns Urne. Nach
zähem Ringen mit Maria Q nimmt sie sie, verstreut Vidkuns Asche auf dem

Teppichboden und zerstört damit für beide die sterblichen Reste Vidkuns. Dieser
verzweifelte Versuch, Vidkun loszuwerden, macht deutlich, daß auch ihr eine

emotionale Ablösung von Vidkun lebenslang nicht gelungen ist. Maria Q kommt
noch einmal auf das weissagende Spiel zurück, das die Lebenspläne der Frauen

geprägt hat, und stellt fest, Asja habe das bessere Los gezogen. Asja hält dagegen,
sie habe getanzt: „Jeg har danset, Marotsjka." (S. 144) [Ich habe getanzt, Ma-
rotsjka.]

Asjas Tanz wird hier abschließend als Ausdruck unerträglicher Trauer lesbar.

Ihre Identität geht in der Figur des Petruschka auf. Über das Petruschka-Motiv

spiegeln sich die Erfahrungen von Maria Q und Asja hier ineinander. Insgesamt
etabliert der Text über die Intertexte des Balletts Petruschka und Ignatieffs Roman

Asja das Thema Depression als Metatext. Der Tanz, der konventionell als

Ausdruck von Lebenslust verstanden wird, wird metaphorisch zum Totentanz
dramatischer Figuren, die aus Trauer zur Maske erstarrt sind. Die Spannung
zwischen wilder Lebenshoffnung und Schmerz, die dem Tanzmotiv hier unterlegt ist,
macht ihn zum grotesken Ausdruck von depressiver Trauer.

3.7. Rhind0trene

3.7.1. Erste Zugänge zum Text

Elildegard von Bingen

Das Drama Rhindçttrene thematisiert das Leben der deutschen Mystikerin
Hildegard von Bingen.188 Die folgende Kurzbiographie der als Vorlage dienenden

188 In einem Interview mit 0yvind Skau berichtet L0veid, wie sie über die Musik von Bingens zufällig auf
die Mystikerin aufmerksam geworden sei. Dieser erste Zugang ist typisch dafür, daß von Bingen bis vor


	Maria Q

