Zeitschrift: Beitrage zur nordischen Philologie
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Skandinavische Studien
Band: 29 (2002)

Artikel: Melancholie und Karneval : zur Dramatik Cecilie Lgveids
Autor: Baur, Bettina

Kapitel: 3.6: Maria Q

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858252

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

120 3. Textanalysen

schwierige Situation, erlebt eine Friihgeburt, verliert ihr Kind und wird als
Kindsmérderin verurteilt. Der Verrat Boudaens bildet eine Verletzung der kind-
lichen Lebenstriume Zilles, die auf eine harmonische Zweisamkeit hofft, um den
Verlust der Mutter zu beheben. Die mit der Kindheit Zilles und in der Figur des
Zillekindes leitmotivisch durchgefiihrte utopische Vision zerbricht.

3.6. Maria Q

3.6.1. Thematik

Maria Q wurde 1994 am Osloer Nationaltheater unter der Regie von Kjetil
Bang-Hansen uraufgefiihrt. Die Inszenierung war Bestandteil des offiziellen
Kulturprogramms der Olympischen Winterspiele in Lillehammer und als solcher
eine Form nationaler Selbstdarstellung. Dieser Hintergrund und Kontext der
Entstehung des Dramas ist besonders interessant, weil Lgveid mit threm Text
ein brisantes Thema aus der jiingeren norwegischen Geschichte aufgreift: die
Doppelehe des Ministerprisidenten Vidkun Quisling.!20 Quisling ist in Norwe-
gen eine historische Gestalt, mit der umzugehen vielen Norwegern bis heute
schwerfillt. Er gilt als Landesverriter, da er 1942 nach der Emigration des Ko-
nigs von Hitlers Reichskommissar in Norwegen als Ministerprisident des Lan-
des eingesetzt wurde und dieses Amt bis zur Kapitulation Deutschlands behielt.
Sofort nach der Kapitulation wurde er in Norwegen des Hochverrats angeklagt
und, nach Abschlufl des Strafverfahrens, hingerichtet. Diese politischen Zu-
sammenhinge prigen auch das Verhiltnis der Norweger zu Quislings Ehefrau
Mara Quisling. Die politischen Verhiiltnisse treten im Text jedoch in den Hin-
tergrund. Vielmehr geht es um ein besonderes und spektakuldres Detail des
Quislingschen Privatlebens: Vidkun Quisling fiihrte jahrelang eine Doppelehe
mit Alexandra Voronina, seiner ersten Frau, und Mara Vasiljevna, die er spiter
heiratete. Diese Dreiecksbeziehung und vor allem die Rolle, die Mara darin
spielte, bilden das thematische Zentrum des Textes. Maria Q ist die Hauptprota-
gonistin des Dramas.

Uber das Leben von Mara Quisling ist wenig bekannt, da sie ihre Kindheit in
der Ukraine verbrachte und auch nach der Heirat mit Quisling in Norwegen fremd
blieb. Der Text zeigt sie als eine Frau, die noch Jahrzehnte nach dem Tod ihres
Gatten sowohl gesellschaftlich als auch emotional an die Rolle der Ehefrau
gebunden bleibt. Die unauflosbare Bindung an Vidkun wird der Figur zum
personlichen Verhiingnis. Der Dramentitel spielt auf die folgenschwere Verbindung

120 Um zwischen den historischen Figuren und den Dramenfiguren zu unterscheiden, beziehe ich mich im
Folgenden mit Maria Q auf die Dramenfigur, withrend Mara die historische Figur bezeichnet. Mit
Vidkun ist ebenfalls die Dramenfigur gemeint, wihrend die historische Figur als Vidkun Quisling oder
einfach als Quisling zititert wird. Asja bezieht sich auf die Dramenfigur und Acia auf die historische
Figur Alexandra Veronina. Asya schlieBlich verweist auf die gleichnamige Figur in Michael Ignatieffs
Roman Asja und zitiert die Schreibweise im Titel der englischen Originalausgabe.



3.6. Maria Q 121

an, indem der Vorname Maria mit einem omindsen Q, stellvertretend fiir den
verfemten Namen Quisling, verkettet wird.

Der Text ist von zahlreichen intertextuellen Referenzen auf Interviews mit Mara
und Vidkun Quisling geprigt. Diese Referenzen sind meist Zitate. Dennoch zielt
der Text nicht auf eine Dokumentation oder einen Kommentar historischer
Geschehnisse. Statt dessen skizziert er, aus der Innenwelt der Hauptfigur, eine
subjektive Perspektive auf das Geschehen. Biographische Details bilden einen
Ausgangspunkt fiir das weitrdumige Spiel mit Intertexten. Der spielerische
Umgang mit Intertexten durchkreuzt den konventionellen Wunsch nach der einen,
wahren Geschichte und der Rekonstruktion oder Deutung einer historischen
Situation. Damit trigt Lgveid der Uberlegung Rechnung, daB auch historische
Dokumente Texte sind, die letztlich auf Konstruktionen von Wirklichkeit beruhen.
Die intertextuellen Beziige leisten weit mehr als Quellen. Der Dramentext verweist
iiber seine hochgradig intertextuelle VerfaBtheit auf seine eigene Literarizitit.

Im Vergleich mit anderen Intertexten kommt Michael Ignatieffs Roman Asja,
der 1991 in England erschien, besondere Bedeutung zu. Mit diesem Roman dient
ein fiktionaler Text als intertextueller Bezug.

Ein zweiter, hédufig berufener Intertext des Dramas ist Arve Juritzens Buch
Privatmennesket Quisling og hans to kvinner, das 1988 in Oslo erschien. Juritzen
bezieht sich auf die unverdffentlichte Biographie Mara Quislings, ein Manuskript
zu einem Buch iiber das Leben mit Quisling. Maras Notizen fiir das Buch sind bei
Juritzen abgedruckt. Diese Notizen erinnern an Tagebucheintragungen. Die
dargestellte Wirklichkeit erscheint deutlich konstruiert, insbesondere, weil die
Texte so aufgebaut sind, daB ihre Lektiire Spannung erzeugt. Auch diese Text-
bausteine sind keine historischen Quellen. Die schriftlich fixierte Erinnerung der
historischen Figur Mara ist selbst bereits ein literarischer Text, und es gibt keinen
Ursprungstext, an dem die dargestellte Wirklichkeit des Textes zu messen wire.

Bei der Analyse des Dramas wird zunichst der Handlungsaufbau skizziert und
dann nach der thematischen Organisation des Textes gefragt. In diesem Zusam-
menhang wird auf die einzelnen Figuren eingegangen werden. Uber die inter-
textuellen Beziige, so wird sich zeigen, werden den drei Figuren Maria Q, Vidkun
und Asja Rollen zugeschrieben, die sie als Akteure in einem iibergeordneten Spiel
erscheinen lassen.

Handlungsaufbau

Die Handlung spielt sich iiberwiegend in dem Raum ab, der nach dem Tod
Quislings den Lebensraum Mara Quislings bildete, der Wohnung in der Erling
Skjalgsonsgate im noblen Osloer Wohnviertel Frogner. Die Handlung wird auf
Lum 1970% datiert. Das Datum 1970 markiert den Zeitpunkt fiir die Rahmen-
handlung, von der aus Maria Q sich an ihre Vergangenheit erinnert. Sie erinnert
sich an eine Episode aus ihrer Kindheit sowie an die Erlebnisse mit Quisling in
der Zeit von 1918 bis 1945, hier an das erste Treffen mit ihm und an den Zeit-



122 3. Textanalysen

raum 1940-45, in dem seine Karriere ihren zweifelhaften Hohepunkt erreichte.
Einzelne Szenen, die einen historischen Kontext skizzieren, wie etwa eine
Szene, die die Hungersnot in der Ukraine schildert und die existentielle Not von
Maria Q und Asja veranschaulicht, spielen aulerhalb von Maria Qs eigenem
Erleben. Das Drama endet Mitte der achtziger Jahre mit dem Tod von Maria Q.

In der Rahmenhandlung verschafft sich ein Mann, der in der Personenliste nur
als ,,Den unge mannen* [der junge Mann] typisiert wird, Zugang zu der Wohnung
von Maria Q, die hier unter dem falschen Namen Bang lebt. Um sich vor den
Feindseligkeiten der Mitmenschen zu schiitzen, hat sie sich nach auBen vollig
abgeschirmt. Nur ein kleiner Kreis von Bekannten, die das vereinbarte
Klingelzeichen kennen, erhalten Zugang zu der Wohnung.!2! Der Kommentar des
Biren dazu lautet:

Her slipper ingen inn, det har De jo selv forlangt, fru Bang. / Syv ldser har De pa
ytterdgren. (S. 23)

[Hier kommt niemand herein, das haben Sie selbst verlangt, Frau Bang. Sieben Schlosser
haben Sie an der Haustiir. |

Die Anrede Bang entspricht dem Namen, den Mara 1952 auf den Rat der Polizei
hin annahm, um ihre Identitdt zu verbergen. Bang war der Name von Vidkun
Quislings Mutter.!22 Der junge Mann verschafft sich iiber einen Flirt mit dem
Hausmédchen Zugang zu der Wohnung und stellt den Kontakt zu Maria Q her.
Es gelingt ihm, iber Schmeicheleien und Aufmerksamkeiten das Vertrauen der
mifBtrauischen und dngstlichen Frau zu gewinnen. Unter dem Vorwand, er inter-
essiere sich fiir die Leistungen Vidkuns, sammelt er Informationen iiber ihr Pri-
vatleben. Am Schluf3 des Dramas (34. Szene) wird der eigentliche Grund seiner
Besuche ersichtlich. Er gibt seine Identitét als Journalist zu erkennen und zeigt
Maria Q das Tonbandgerit, mit dem er die Gespriche mit ihr heimlich aufge-
zeichnet hat. Maria Q ist angesichts der Tduschung fassungslos.

Der Zeitpunkt der Handlung und die Figur des Journalisten verweisen auf den
Journalisten @ystein Parmann, der 1980 das Buch Maria Quisling: Dagbok og
andre etterladte papirer herausgab. Es ist die Zeit, in der Parmann an seinem Buch
arbeitete.123 Der Text wendet sich mit diesem Bezug kritisch gegen Parmann und
sein Buch iiber das Privatleben Mara Quislings. Der junge Mann ist ein Vertreter
von riicksichtslosem Sensationsjournalismus. Aufgrund seiner Generations-
zughorigkeit fehlt thm der personliche Bezug zu der von ihm recherchierten
Geschichte, und er nutzt diese Freiheit, um zielstrebig und ohne Riicksicht auf die
Gefiihle der Betroffenen an eine sensationelle Story zu gelangen. Zugleich verweist
die Figur iiber Parmann aber auch auf dessen Buch und damit auf einen wichtigen
Intertext des Dramas.

Die Handlung teilt sich auf in die Rahmenhandlung des Gesprichs mit dem
Journalisten, die Erinnerung von Maria Q an ihre Vergangenheit und in die Welt

121" parmann 1980, S. 8 verweist auf das Klingelzeichen.
122 vgl. Juritzen 1988, S. 299.
123 vgl. Parmann 1980.



3.6. Maria Q 123

ihres emotionalen Erlebens. Das Gesprich mit dem jungen Mann findet in den
Aufziigen 5, 7 und 31 statt. Es rahmt die chronologisch geordnete Erinnerung an
das Leben mit Vidkun. Diese Erinnerungen werden immer wieder von Szenen
abgelost, die das psychische Erleben von Maria Q zum Gegenstand haben. Neben
der Innenwelt der Erinnerung an Ereignisse duBerer Erfahrung steht so eine traum-
gleich strukturierte Innenwelt. In Maria Qs Gefiihlswelt nehmen phantastisch-
fabelhafte und mythische Figuren menschliche Gestalt an.

Die Anniherung an die Dramenfigur Maria Q und, von ihr ausgehend, die
Dramaturgie des Textes, erfolgt in mehreren Schritten. Meine Lektiire stellt Szene
6 ,,.Dukkeskoen* [Der Puppenschuh] in den Vordergrund. Anhand der Szene wird
zu zeigen sein, daB} die Gestalt Maria Q iiber eine Verlusterfahrung organisiert ist.
Diese Figurenkonzeption steht in Zusammenhang mit der Textstruktur als Dar-
stellung einer von Melancholie geprigten psychischen Innenwelt. Ausgehend von
der Untersuchung der Schliisselszene wird die Bedeutung von Igor Strawinskys
Ballett Petruschka als Intertext fiir das Drama aufgezeigt. Die traurige und zugleich
tanzende Puppe Petruschka fungiert als metonymischer Ausdruck fiir das
Gefiihlsleben von Maria Q. Der Intertext des Balletts Petruschka wird im Text
leitmotivisch mit dem Thema Verlust verschrinkt. Im Leitmotiv der traurigen
Puppe, die tanzt, spiegelt sich, so die leitende These der folgenden Uberlegungen,
die Verbindung von melancholischer Disposition und karnevalesken Text-
strukturen. Die karnevalesken Strukturen erscheinen als metonymischer Ausdruck
einer psychischen Disposition, welche die Leere und Inkohirenz eines nicht mehr
mit sich selbst identischen Subjekts umschreibt.

Im folgenden Abschnitt wird nach der Funktion des Motivs Petruschka fiir die
Dramenhandlung gefragt. Der intertextuelle Bezug auf das Ballett, so wird gezeigt,
bestimmt die Personenkonstellation im Drama. Im Anschlufl daran werden die drei
Figuren einzeln untersucht, wobei intertextuelle Beziige im Vordergrund stehen. Im
Kontext der Figur Asja wird das Leitmotiv Petruschka erneut aufgegriffen. Auch
fiir Asja ist das Motiv und die mit ihm semantisch verkniipfte Verlusterfahrung von
zentraler Bedeutung. Sie wird dadurch zu einer Doppelgingerin von Maria Q, an
der sich das Verlustmotiv wiederholt.

Die Dreiecksbeziehung Maria Q — Vidkun — Asja

Das Ballett Petruschka liefert als Intertext die Folie, auf die die Dreiecksbezie-
hung zwischen Maria Q, Vidkun und Asja abgebildet wird. Wie in Strawinskys
Ballett ist die Beziehung von Eifersucht geprigt. Im Gesprach mit dem jungen
Mann kommt die Frage nach der Kindheit von Maria Q auf. Maria Q weicht
zundchst aus und erzihlt dann, statt einer Antwort, ein Marchen. Es ist der Plot
von Strawinskys Ballett Petruschka. Maria:

Han elsket en liten ballettpike, han var meget, meget ulykkelig. Av sjalusi ble han drept —

han kunne ikke fa leve. All sagmuggen inni ham rant ut ... som blod. Men han reiste seg
igjen — og levde. (S. 33)



124 3. Textanalysen

[Er liebte ein kleines Ballettmidchen, er war sehr, sehr ungliicklich. Aus Eifersucht
wurde er ermordet — er durfte nicht leben. Alles Sidgemehl in ihm flo heraus ... wie Blut.
Aber er stand wieder auf — und lebte.]

Petruschka liebt die Ballerina Columbine und beiden steht der Mohr gegeniiber,
der gefiihllos fesselnd wirkt und schlieflich unverdientermaBen triumphiert.!24
Ubertriigt man diese Deutung des Intertextes auf die Dreierkonstellation im
Drama, nimmt der wohlhabende Vidkun den Platz des Mohren ein und geht aus
der Auseinandersetzung als Sieger hervor.

Wie in Petruschka ist auch die Beziehung zwischen Maria Q und Asja von
Eifersucht geprigt. Nach ihrem ersten Treffen mit Vidkun spielen die beiden
Frauen Brette en spa [wortlich: eine Weissagung falten], ein Kinderspiel, das das
Schicksal voraussagen soll. Dabei schreibt man mehrere Begriffe auf ein Blatt
Papier und faltet es anschlieBend so, dafl sich mehrere Seiten ergeben. Wenn man
eine Seite Offnet kommt jeweils ein Begriff zum Vorschein. Im Spiel wird Asja
zuerst die Seite mit einem Feuervogel zugeordnet, ein mirchenhaftes Sinnbild fiir
Schonheit und Reichtum, wihrend Maria Q das Bild der Babajagahexe zufillt.125
Danach beschlieBen die beiden Frauen, ihr Schicksal selbst in die Hand zu nehmen
und planen eine vorteilhafte Heirat. Asja berichtet von der bevorstehenden Heirat
mit Vidkun und schlédgt im Spal vor, auch Maria Q solle ihn heiraten. Die Szene
nimmt die weitere Entwicklung in der Dreiecksbeziehung vorweg. Am Dramen-
schluf} iiberpriifen die beiden Frauen im Riickblick auf ihr Leben, inwiefern die
Voraussagen des Spiels eintrafen (S. 144). Jedoch liegt die eigentliche Bedeutung
des Spiels nicht in seiner Funktion als Prophezeiung, sondern darin, daf die in der
Spielsituation leichtfertig getroffene Entscheidung fiir eine Verbindung mit Vidkun
beiden zum Verhingnis wird. Die Erziihlung von Petruschka nimmt den Lebens-
weg der beiden Figuren allegorisch vorweg.

Der Intertext des Balletts fiihrt das Thema der von Eifersucht geprigten
Dreiecksbeziehung zwischen Maria Q, Vidkun und Asja ein. In der Erzihlung von
Maria Q iiber die Figur Petruschka bildet Asja den Subtext. Die Erinnerung an sie
erscheint schwierig, denn Maria wehrt die Frage nach dem Verbleib der Puppe
ebenso ab wie die unmittelbar folgende Frage nach Asja (S. 33f.).

Bei Strawinsky ist Petruschka eine Minnerrolle, doch im Drama wird daraus
eine Frauenrolle, die von Asja als Ballettinzerin getanzt wird. Der Bezug zwischen
den Texten iiber diese Rollentypologie hinweg signalisiert eine besondere Affinitit
Asjas zu der von ihr gewihlten Biihnenrolle, auf die zurtickzukommen sein wird.

124 74 den Beziigen zwischen der Figur Petruschka und der Pierrot-Figur der Commedia dell’arte siehe
Clayton 1993.

125 In dem Miirchen Der F euervogel und Wassilisa die Zarentochter aus Afanasiews Sammlung hat der
Feuervogel goldene Federn.



3.6. Maria Q 125

3.6.2. Die Grotesken als metatextueller Kommentar

Der sechste Aufzug trigt den Titel ,,Dukkeskoen® [Der Puppenschuh] und zeigt
eine Szene aus der Kindheit von Maria Q wihrend der russischen Revolution.
Die Szene fiihrt vor, wie der Vater von Maria Q, ein Offizier des Zaren, vor den
Augen des Kindes auf der StraBe von Revolutiondren erschossen wird. Das
Midchen schreit entsetzt und verliert einen Schuh der Harlekinpuppe, die es im
Arm triagt. Als Maria Q sich an die Situation erinnert, reproduziert sie die damit
verbundenen Gefiihle und schreit vor Entsetzen.126 Thre heftige Reaktion mar-
kiert eine lebensgeschichtlich herausragende Erfahrung. Der Tod des Vaters
bildet jenen traumatischen Verlust, der sich in die Erinnerung der Figur ein-
schreibt und als Ausgangspunkt fiir ihre melancholische Disposition fungiert.

Interessanterweise steht diese Schliisselszene im Hinblick auf ein psycho-
logisches Problem im Kontext isthetischer Uberlegungen zur Groteske. Der Vater
macht sich angesichts der Grotesken an einer Kathedrale, die im Hintergrund zu
sehen ist, Gedanken iiber den Zusammenhang zwischen dem Gefiihl des Entsetzens
und idsthetischer Reprisentation. Officeren:

Ser du hvor rare de er, Marotsjka? Groteskene. han lager ,,fjes” for barnet / De er utenpa
kirken, de er katedralens maske, de ma se fzle ut, sa de skremmer bort alt det onde. /
Men inni kirken er det vakkert, Marotsjka, der er det vidunderlig lys gjennom
glassmalerier, vakker musikk. Det er slik vi er inni oss. Guds lys strgmmer inn i oss
gjennom glassmalerier. Og utenpd beerer vi ansiktet vart, var maske. (S. 31)

[Siehst du, wie seltsam sie sind, Marotsjka? Die Grotesken. er schneidet dem Kind eine
Fratze Sie sind an der Fassade der Kirche, sie sind die Maske der Kathedrale, sie miissen
hiBlich aussehen, damit sie alles Bose verscheuchen. Aber innen in der Kirche ist es
schon. Marotsjka, dort ist wundervolles Licht durch Glasmalereien, schone Musik. So
sind wir innen. Gottes Licht stromt in uns ein, wie durch Glasmalereien. Und aul3en
tragen wir unser Gesicht, unsere Maske. ]

Unmittelbar nach dieser Replik wird der Vater erschossen. In der Erinnerung
von Maria Q gewinnen seine Uberlegungen als letzte Worte besondere Bedeu-
tung. Zugleich ist die Szene aber auch aufgrund der mit ihr verbundenen Ver-
lusterfahrung, die sich in ihr Gedichtnis einschreibt, bedeutungsvoll. Der Spiel-
ort der Szene ,vor einer Marienkirche* verweist iiber die heilige Maria als
Schutzpatronin der Kirche und Namenspatronin von Maria Q auf die Person
Maria Q selbst. Die Namensverwandtschaft signalisiert eine enge Verbindung
zwischen dem Geschehen auf dem Platz und der Personlichkeit der erwachsenen
Frau, die die Szene aus ihrem Gedichtnis heraus wiederholt.

126 1m Dramentext verliert das Kind aus Entsetzen einen Schuh der Harlekinpuppe und erhilt ihn spiter
zuriick. Auch dieser Szene unterliegt ein intertextueller Bezug auf eine Kindheitserinnerung Mara
Quislings. Sie berichtete Parmann von einem Spaziergang mit ihrer Gouvernante, bei dem sie
hingefallen sei und der Schuh ihrer Puppe in einen StraBenschacht gefallen sei. Sie habe so lange
geschrien, daB sie den Schuh wiederhaben wolle, bis man das Gitter offnete und sie den Schuh
zuriickbekam. Vgl. Parmann 1980, S. 18. Das lapidare Kindheitserlebnis wird im Dramentext mit dem
Petruschka -Motiv verschrinkt und als Schliisselszene gestaltet.



126 3. Textanalysen

Uber das Nebeneinander von i#sthetischer Reflektion und duBerem Geschehen
wird hier ein Zusammenhang zwischen ihrem traurigen Erlebnis und dessen
asthetischem Ausdruck in der Groteske hergestellt.!27 Dieser Zusammenhang 143t
sich als metapoetischer Kommentar zur Struktur des Dramas selbst lesen. Er deutet
auf einen Zusammenhang zwischen der Verlusterfahrung der Hauptfigur und der
grotesken Form des Dramas hin. Der Hinweis auf die Grotesken und die Er-
lauterung zu deren Funktion ist mit der Erinnerung an den Tod des Vaters ver-
kniipft. Die Biihnenanweisung verleiht dieser Verbindung Nachdruck, indem sie
angibt, der Vater schneide dem Kind eine Fratze. Im Erinnerungsbild flieBen derart
der Anblick der Grotesken, das scherzhaft zur Fratze verzogene Gesicht des Vaters
und das schreckverzerrte Gesicht des Sterbenden ineinander. Die Erinnerung
Marias an den Tod des Vaters wird von ,,Barnegrat, hysterisk® [Kinderschreien,
hysterisch] (S. 31) begleitet. Als Maria aus ihrer Erinnernung in die Gegenwart
zurlickkehrt, schreit sie selbst (S. 32). Maria Qs Gesicht wird so zum Spiegel eines
traumatischen Gesichts, das nur in Form der Groteske reprisentierbar ist. Der Text
zitiert somit die Definition der Groteske in der Literatur. Die Groteske bezeichnet
die Darstellung des zugleich Monstros-traurigen und Komischen, des Grauen-
vollen, das zugleich als licherlich erscheint. Der groteske Stil verbindet scheinbar
Unvereinbares und 146t im paradoxen Nebeneinander heterogener Bereiche die
Form ins Formlose umschlagen. Diese Form der Groteske entspricht Wolfgang
Kaysers Bestimmung der romantischen Groteske, die, wie einfilhrend gezeigt
wurde, eine Entsprechung in Bachtins Konzept des Karnevalesken hat. Bezogen
auf das Theaterstiick insgesamt fungiert die Groteske, bzw. in den Kategorien
Bachtins das Karnevaleske, als metonymischer Ersatz fiir die monstrose Verlust-
erfahrung.

Nach Kayser zeichnet sich die literarische Groteske durch eine freie Phantastik
der Motive aus. Die Grotesken an der Kirche verweisen auf diese Charakte-
risierung. Kayser liest die Groteske als Ausdruck der Todesangst in einer dem
Menschen unfaf3bar und bedrohlich fremd gewordenen Wirklichkeit. Entsprechend
deuten die Grotesken auf die Einschreibung einer traumatischen Verlusterfahrung,

127 Die Replik des Vaters iiber die palliative Wirkung der monstrgsen Figuren ist auch als metatextueller
Kommentar zur Rezeption der Dramen Lgveids lesbar. In norwegischen Kritiken von Lgveid-Dramen
war hiufig der Vorwurf zu lesen, ihre Theaterstiicke seien abstofend und deshalb nicht fiir die Biihne
geeignet. Es ist sicher richtig, dafl Lgveids Dramen keine heile Welt vorgaukeln, sie suchen vielmehr die
Auseinandersetzung mit der monstrosen Fragilitit des Ich. Analog bilden die Grotesken die
Voraussetzung fiir Gleichgewicht und Harmonie, indem sie die Konfrontation mit dem Monstrisen
erzwingen. Die kiinstlerische Darstellung setzt die Erfahrung des Monstrosen, die sich aus der Fragilitiit
des menschlichen Ichs ergibt, in eine objektivierte Form um, was die vom Realen ausgehende Gewalt
abschwiicht. Die Beschiftigung mit Kunst wird so zur kulturellen Strategie der Selbsterhaltung. Julia
Kristeva hat diesen Effekt der kiinstlerischen Darstellung deutlich gemacht. Vgl. Kristeva 1987, S. 35:
,.Das kiinstlerische Werk und insbesondere das literarische Werk, aber auch der religiose Diskurs in
seinem imaginiren, fiktiven Gehalt, bilden ein Dispositif, dessen Eigenschaften hinsichtlich Prosodie,
Dramaturgie der Personen und der inhédrenten Symbolsprache eine sehr genaue semiotische Darstellung
davon ist, wie das Subjekt mit dem Zusammenbruch des Symbolischen ringt. Diese literarische (und
religidse) Darstellung hat jedoch einen tatséchlichen und ideellen Effekt, der mehr auf Katharsis beruht,
als auf Durcharbeitung.*



3.6. Maria Q 127

die in der symbolischen Ordnung der Sprache nicht darstellbar ist. Die karne-
valeske Struktur des Textes insgesamt setzt diese Erfahrung um.

Melancholie stellt eine Reaktion auf Vergangenes, das nicht vergeht, dar.
Entsprechend bezeichnet die Szene ein Erlebnis, das sich als Schmerz in die
Erinnerung eingeschrieben hat. Das Petruschka-Motiv, das iiber die Harlekinpuppe
in der aktuellen Szene verankert ist, fiihrt das Verlustthema als Leitmotiv durch den
Text. Maria Q geht auf die ungliickliche Liebe Petruschkas ein. Maria: ,,Han var en
Petrusjka, en harlekin. Han var forelsket, veldig veldig forelsket.“ (S. 33) [Er
war ein Petrusjka, ein Harlekin. Er war verliebt, sehr, sehr verliebt. ]

Die Petruschka-Figur ist eine Gestalt aus dem russischen Volksglauben. Sie
wurde in Westeuropa iiber Strawinskys Ballett eingefiihrt, das 1911 in Paris von
Les Ballets Russes uraufgefiihrt wurde.!?8 Der Dramentext spielt auf diesen
Hintergrund an, als Asja Maria Q von ihrer Arbeit als Balettinzerin in Paris
berichtet. Asja:

[...] Marotsjka, nd skal du veere med meg pa dramatimer, og du skal 4 vere med og se pa
Ballets Russes’ prgver, Pablo lager enormt flotte kostymer, du kan glede deg! [...] (S. 67)

[Marotsjka, jetzt kommst du mit mir zu den Theaterproben, und du darfst mitkommen
und die Proben des Balletts Russes ansehen, Pablo macht tolle Kostiime, du kannst dich
freuen!]

Strawinsky verschrinkt in seinem Ballett die Gestalt des Petruschka aus den
russischen Volkserzihlungen mit der franzosischen Figur des Pierrot. Sein
Petruschka steht in der Tradition des Pierrot und des Pedrolino der Commedia
dell’arte. Strawinsky berichtet in seinen Lebenserinnerungen, beim Komponie-
ren habe er das Bild einer Puppe vor Augen gehabt, die lebendig werde und am
Ende traurig und kldglich zusammenbreche. Er beschlol, das Drama und seine
Hauptfigur Pétrouchka zu nennen, nach dem unsterblichen und ungliicklichen
Helden jedes Jahrmarktes.

Im Handlungsverlauf verweist das Leitmotiv Petruschka immer wieder auf eine
Verlusterfahrung. Die motivische Verkniipfung geht einerseits aus dem situativen
Zusammenhang der Einfiihrung des Motivs hervor, sie instrumentalisiert aber auch
Strawinskys Ballett als Intertext. Die Petruschkapuppe wird dabei zu einer
Doppelgingerfigur von Maria Q, die ihre psychische Innenwelt figurativ um-
setzt.129

Im Drama taucht das Petruschka-Motiv zundchst als eine Puppe auf, an die
Maria Q sich erinnert. Doch in der Vorstellungswelt Marias ist die Puppe mehr als

128 Das Ballett Pétrouchka wurde am 13. Juni 1911 im Théatre du Chdtelet in Paris von Les Ballets Russes
uraufgefiihrt.

129 Die Erziihlung von der Puppe, die zum Leben erwacht, tanzt und am Ende der Vorstellung wieder in
ihren urspriinglichen leblosen Zustand zuriickkehrt, verweist metatextuell auf den Ablauf der
Dramenhandlung. Bezogen auf die Wirklichkeit der Zuschauer wird einer historischen, verstorbenen
Figur Leben eingehaucht, und bezogen auf die Wirklichkeit der Darstellung wird Maria Q von dem
jungen Mann aus ihrem Dammerzustand geweckt, um ihr Leben nochmals voriiberziehen zu lassen, bis
sie schlieBlich, als sie am Ende des Dramas realisiert, daB sie betrogen wurde, in Lethargie zuriicksinkt
und stirbt.



128 3. Textanalysen

ein Kinderspielzeug, es ist eine Puppe mit antropomorphen Ziigen. Maria Q erzihlt
von der leblosen Puppe, die zum Leben erwacht und tanzt. Die Grenzen zwischen
dem eigenen Spielzeug und der Biihnenfigur in Strawinskys Ballett verwischen
sich. Auch in Strawinskys Ballett erwacht die Figur aus der Erstarrung zum Leben
und tanzt. Thr Tanz erscheint als Variante des Totentanzes, zumal die Figur fiir
kurze Zeit lebt, tanzt und am Ende wieder erstarrt. Es ist eine lebhaft tanzende und
zugleich traurige, leblose Figur. Petruschka verkorpert derart die karnevaleske
Sublimierung des Todes im Lachen. Sie entspricht jenem Mythos der Ambivalenz,
der Renate Lachmann zufolge den Angelpunkt von Bachtins Karnevalskonzeption
ausmacht:

[...] dies scheint der Angelpunkt der Konzeption: die Profilierung eines Mythos der
Ambivalenz, der das Ende ausschlieit durch die Sublimierung des Todes im Lachen und
durch das Lachen.130

Im Gegensatz zu Bachtins Karnevalskonzeption und deren Exponenten fehlt der
Figur jedoch jeglicher utopische Impetus. Anstatt die Uropposition zwischen
Leben und Tod zu verarbeiten und somit zu iiberwinden, wie es nach Lachmann
im Bachtinschen Entwurf geschieht, vermittelt sie zwischen den beiden Polen
der Opposition und artikuliert die Einschreibungen des Todes ins Leben.
Petruschka erscheint als allegorische Figur, die die Aufhebung des Todes (im
hegelschen Sinne einer permanenten Anwesenheit) im Leben austrdgt. Sie ist
eine Figur der Groteske, die Bachtin zwar mit dem Karneval verglichen, dann
aber als private Form des Karnevals vom kollektiven Ereignis des 6ffentlichen
Karnevals abgegrenzt hat. Liest man Petruschka als groteskes Element im Sinne
der literarischen Groteske, dann wird sie zum Ausdruck des Grauens. Der situa-
tive Kontext, in dem die Figur eingefiihrt wird, unterstiitzt eine solche Lektiire.
Er beruft, vermittelt iiber die Grotesken an der Kirchenfassade, intertextuell die
Groteske als literarische Gattung. Die Erinnerung an den Verlust des Vaters
motiviert die Figurengestaltung hier psychologisch.

Walter Benjamin hat im Ursprung des deutschen Trauerspiels die Melancholie
als ein Gefiihl beschrieben, das die entleerte Welt maskenhaft neu belebe. Dazu
schreibt Anette Schwarz:

Anders als bei Freuds Beschreibung der Arbeit der Melancholie, in der das Objekt den
Melancholiker ,,iiberwiltigt” [...] und als Objekt im Ich als sein Schatten trotz der
Einverleibung (zunidchst) {tberlebt, iiberlebt der Gegenstand bei Benjamin die
Einverleibung nicht: der Tiefsinn entleert die ,,Fiille” des Gegenstandes. Dieser bleibt als
Maske, als Totenmaske zuriick.13!

Die aktuelle Erinnerungsszene fiihrt eine solche Neubelebung vor. Nach Anette
Schwarz ist die Neubelebung das Resultat einer Arbeitsteilung. Dabei leistet die
Melancholie, indem sie das ,Leben* des Gegenstandes erloschen lidfit, einen
ersten Arbeitsgang. In einem zweiten Arbeitsgang kommt der Allegoriker als

130 Lachmann 1995, S. 15.
131 Schwarz 1996, S. 158.



3.6. Maria Q 129

alter ego des Melancholikers zum Zuge. Er belebt den Gegenstand im Spiel neu
und schafft den Bilderreichtum.132 An dieser Stelle verschiebt sich das psycho-
logische Problem zu einem ontologischen. Walter Benjamin beschreibt diese
Verschiebung:

Wird der Gegenstand unterm Blick der Melancholie allegorisch, 1d6t sie das Leben von
ihm abflieBen, bleibt er als toter, doch in Ewigkeit gesicherter zuriick, so liegt er vor dem
Allegoriker, auf Gnade und Ungnade ihm {iberliefert. Das heilit: eine Bedeutung, einen
Sinn auszustrahlen, ist er von nun an ganz unfihig; an Bedeutung kommt ihm das zu, was
der Allegoriker ihm verleiht. Er legt’s in ihn hinein und langt hinunter: das ist nicht
psychologisch, sondern ontologisch hier der Sachverhalt.133

Maria Qs Bericht iiber die Geschichte der Petruschka-Puppe zitiert diese Ent-
wicklung von Entseelung und Neubelebung. In ihrer Interpretation riickt die
Entseelung in den Vordergrund. Die Puppe beginnt zu tanzen, nachdem das
Leben, d.h. das ganze Sigemehl, aus ihr herausgeflossen ist. Maria:

Han elsket en liten ballettpike, han var meget, meget ulykkelig. Av sjalusi ble han drept —
han kunne ikke fa leve. All sagmuggen inni ham rant ut ... som blod. Men han reiste seg
igjen — og levde. (S. 33)

[Er liebte ein kleines Ballettmiddchen, er war sehr, sehr ungliicklich. Aus Eifersucht
wurde er ermordet — er durfte nicht leben. Alles Sigemehl in ihm flof3 heraus ... wie Blut.
Aber er stand wieder auf — und lebte. |

Diese Neubelebung der Figur Petruschka macht Maria Q zur Allegorikerin. Als
solche figuriert sie das negative BewuBtsein, das der Melancholiker nicht hat.
Zugleich setzt das Theaterstiick diese Neubelebung um, indem Asja als Pe-
truschka auftritt und die Figur belebt. Anette Schwarz erklirt das Wirken des
Allegorikers in einem Bild, das als Folie fiir die Inszenierung in der Erinnerung
Maria Qs gelesen werden kann:

Der Allegoriker verwandelt die Welt in eine Biihne, auf der er einen Maskenball in Szene
setzt. Unter seiner Choreographie 148t er die Dinge als Marionetten tanzen und was er
choreographiert, ist ein Totentanz: seine Schauspieler sind die von der Melancholie
»getoteten™ Dinge — Dingleichen —, die der Allegoriker nun mit immer wechselnden
Kostiimen, Gesichtern und Bedeutungen ausstaffiert und auftreten l:iBt.134

Das eigentliche Ziel der Neubelebung ist nicht eine Wiederauferstehung, son-
dern das ,rétselhafte Vergniigen* (Benjamin) des Allegorikers am Scheinleben
der Figuren. Statt der Wiederherstellung einer Symbiose mit dem verlorenen
Objekt artikuliert sich im Scheinleben der Figuren die Einsicht, daB es diese
Einheit nie gegeben hat. Im Scheinleben der Figuren stellt sich der Bruch zwi-
schen Gegenstand und Bedeutung dar. Letztlich fiihrt die Darstellung dieses
Bruchs die Briichigkeit einer jeden Totalitdt und der Trauer angesichts der aus
ihr folgenden Leere vor. Denn, so Schwarz,

132 vgl. Schwarz 1996, S. 161.
133 Benjamin 1982, S. 161.
134 Schwarz 1996, S. 162.



130 3. Textanalysen

Das Spiel des melancholischen Allegorikers ist keine Therapie, sondern die Darstellung
einer Trauerarbeit ohne Ende. Der allegorische Bilderreichtum fiillt die Leere nicht,
sondern vertieft sie in dem Augenblick, in dem seine Bilder zu ironischen ,,Kobolden*
werden, die sich gegen ihren allegorischen Gestalter und ihren melancholischen
Scharfrichter wenden und beide zu einer ,,unendlichen Trauerarbeit an den von der Ironie
zugefiigten Traumen* verurteilen. Die allegorische Darstellung wird zum Emblem ihrer
eigenen Trauer. 135

Dennoch kann man die Haltung des Allegorikers mit der des Melancholikers,
wie Freud ihn beschreibt, vergleichen. Zwar erscheint die melancholische Iden-
tifizierung mit dem verlorenen Objekt zunéchst als symbolische Verschmelzung,
doch zeigt sich, dafl es dem Melancholiker nicht um die Wiederherstellung der
verlorenen Liebesbeziehung geht, sondern um die Wiederholung der Briichig-
keit und um die Austragung in der einstigen Beziehung miBachteter Ambivalen-
zen. Maria Q ist in diesem Sinne auch als freudsche Melancholikerin lesbar, da
sie im Prozel} der Erinnerung an die Dreiecksbeziehung zwischen ihr, Asja und
Vidkun die Unstimmigkeiten der Beziehung austrigt.

Maria Qs Erzidhlung von Petruschka 1d6t den jungen Mann nach dem Verbleib
der Figur fragen. Maria Q weicht mit der Antwort aus. Maria:

Kan De skifte pakninger? Det er sd vondt for meg a krype under vasken, for hvis det ikke
er pakningene sd ma det vere noe med rgrene, det er mulig De ma helt ned i kjelleren,
der véger ikke jeg ga. [...] (S. 33f.)

[Konnen Sie Dichtungen wechseln? Es ist so schwer fiir mich unter das Waschbecken zu
kriechen, denn wenn es nicht die Dichtungen sind, dann muf} es etwas mit den Rohren
sein, vielleicht miissen Sie ganz in den Keller hinunter. Dorthin wage ich nicht zu gehen. ]

Die widersinnige Anweisung, bei kaputten Dichtungen im Keller an den Rohren
zu arbeiten, zitiert mit ironisch distanzierenden Untertonen eine tiefenpsycholo-
gische Lektiirepraxis, in der der Keller als Traumsymbol fiir das UnbewuBte, das
verdringte Inhalte enthilt, erscheint.!36 Auf diese Weise deuten die undichten
Dichtungen auf ein ,,Leck im Gedéchtnis von Maria Q, aus dem ihre bislang
verdringten Erinnerungen Maria Q an Asja in das BewuBtsein stromen. So, wie
Maria Q den Weg in den Keller scheut, fiirchtet sie sich auch vor der Auseinan-
dersetzung mit der Erinnerung an Asja. Im Gesprich mit dem jungen Mann
kommt es zu dieser Konfrontation, die am SchluB3 des Dramas in eine direkte
Konfrontation mit Asja miindet, die leibhaftig im Ballettkostiim Petruschkas
zuriickkommt. In Zusammenhang mit der Figur Asja wird auf das Petruschka-
Motiv zuriickzukommen sein.

135 Schwarz 1996, S. 169.
136 Freud nennt das Haus ein Traumsymbol fiir den menschlichen Korper als Ganzes. Vgl. Freud 1997, S.
197.



3.6. Maria Q 131

3.6.3. Die Dramenfiguren
Maria Q
Michael Ignatieffs Roman Asja als Intertext

Das biographische Detail der Kindheitserinnerung fungiert im Text als Hinweis
auf einen traumatischen Verlust. Die Szene beruft intertextuell eine Passage bei
Juritzen, in der Mara erwiihnt, ihr Vater sei weiBrussischer General gewesen und
gestorben, als sie zehn Jahre alt gewesen sei. Der situative Rahmen der Szene
kniipft hier an.!37 Im Dramentext jedoch wird der Tod des Vaters zu einem ent-
scheidenden Ereignis. Diese Umdeutung bezieht sich auf einen weiteren Inter-
text, Michael Ignatieffs Roman Asja. In einer Schliisselszene dieses Romans
stiirmen russische Revolutiondre den Landsitz, auf dem die Adelsfamilie der
Hauptprotagonistin Asya lebt. Sie pliindern und bedrohen Asya und ihren Vater
mit einer Pistole. Wenig spiter stirbt der Vater infolge des Uberfalls an Erschop-
fung.138 Die Romanszene bildet einen Intertext fiir die Dramenszene. Im Roman
wird die leichenhafte Erstarrung des Vaters metaphorisch mit einer Maske ver-
glichen:

Sie lie ihn sanft auf den Teppich gleiten und begann zu weinen. [...] eine Kerze warf ihr
Licht auf die sprode Maske seines Gesichts. [...] Die Gesichtshaut war um den Schidel
geschrumpft, sein ganzes ausdrucksvolles Mienenspiel war verschwunden. 139

Der Dramentext greift das Motiv der Maske auf, als Maria Q sich an den Ver-
gleich erinnert, den ihr Vater kurz vor seinem Tod zwischen dem menschlichen
Gesicht und einer Maske zog. Allerdings meint der Vater das Gesicht eines le-
benden Menschen. Uber den intertextuellen Bezug zu Ignatieffs Roman und
iiber den Zeitpunkt der Szene, kurz vor seinem Tod, verschiebt sich jedoch die
Bedeutung der Metapher derart, daf} sie zur Vorausdeutung auf seinen bevorste-
henden Tod wird.

Die Reaktion der Romanfigur Asya auf den Tod des Vaters skizziert das Bild
einer emotionalen Erstarrung, die wiederum die Symptomatik einer depressiven
Reaktion zitiert. Thre Wahrnehmung des maskenhaften Erstarrens des Toten bildet
metonymisch ihre eigene Reaktion ab. Dieser situative Rahmen des Geschehens,
der Tod des Vaters und die Reaktion der Tochter, liefern aber einen aufschluf3-
reichen Intertext zum Drama. Beide Texte schildern den Tod des Vaters als ent-
scheidenden Wendepunkt in der Biographie der jeweiligen Hauptfigur. Die zahl-
reichen intertextuellen Beziige bedingen eine herausragende Bedeutung des Ro-
mans fiir die aktuelle Szene.

Doch nicht nur der Roman fungiert als Intertext, sondern iiber den Roman auch
dessen Autor bzw. der Autor als Metonymie fiir das Gesamtwerk Ignatieffs. Ig-
natieffs literarische und wissenschaftliche Arbeit ist stark von seiner Beschiftigung

137 vagl. Juritzen 1988, S. 63f.
138 vgl. Ignatieff 1991, S. 33-35.
139 Ignatieff 1991, S. 34f.

140 [gnatieff 1991, S. 34f.



132 3. Textanalysen

mit dem Thema Melancholie in der Psychoanalyse und in der Literatur geprigt.
Vermittelt iiber den Intertext des Romans wird das Thema Melancholie als
Metatext eingefiihrt, denn eine der ersten luziden Rezensionen liber Soleil noir
stammt von ihm.!4!1 So wird iiber den Intertext des Romans das Thema
Melancholie als Metatext eingefiihrt. In seiner Besprechung geht Ignatieff auf
Kristevas Analyse der narziltischen Depression ein, bei der eine Verletzung
primitiver Anteile des Ichs vorliege, das sich mangelhaft und leer fiihle. Der Topos
der Leere als Symptom einer Depression kehrt in der Reaktion Asyas im Roman
wieder. Ignatieff konzipiert Asyas Reaktion auf den Verlust ihres Vaters analog
seiner Beschreibung einer depressiven Symptomatik:

Aus einer diirren Wiliste, die sich in ihr aufgetan hatte, schrie eine tonlose Stimme: Ich bin
allein.142

Anhand von Maria Qs Reaktion auf den Verlust des Vaters und, wie weiter un-
ten gezeigt wird, auf den Verlust ihres Ehemannes wird analog, vermittelt iiber
die Topoi von Einsamkeit und emotionaler Leere, der Metatext Melancholie
zitiert.

Im Roman wird der Verlust des Vaters strukturell mit Asyas erstem Geliebten
verkniipft, dem sie kurz nach dem Tod des Vaters begegnet. Sie heiratet ihn,
verliert ihn aber immer wieder aus den Augen. Dennoch bleibt sie lebensldnglich
emotional an ithn gebunden. Das Drama zitiert diese Konstellation mit der Bindung
Maria Qs an Vidkun. Ein Zusammenhang zwischen dem Verlust des Vaters und
der Bindung an Vidkun klingt iiber den Intertext an, bleibt im Drama aber offen.

Uber diesen inhaltlichen Bezug hinaus setzt sich das Spiel intertextueller Beziige
bis in die Metaphorik fort. Asya berichtet ihrem zukiinftigen Mann von der
Pliinderung und dem Tod des Vaters, der ihr letzter Familienangehoriger war. Dann
beginnt sie zu lachen. In die Beschreibung ihrer Gedanken schiebt sich der
Kommentar des allwissenden Erzihlers:

Als sie authorte und sich die Augen trocknete, dachte sie: Dieses Lachen muB} so idhnlich
sein wie Sterben; alles schwindet dahin, verflieft in den Staub und den Tumult von
Lachen und Weinen in deinem Kopf.143

Auch als Asya sich im Kreis von Freunden an die Zerstorung des Elternhauses
erinnert, wird ihr Humor vom Erzihler als Ausdruck von Verzweiflung gedeu-
tet:

Keiner von ihnen hat je die seltsame Heiterkeit vergessen, die Asja dort ergriffen hatte.
Es war, als tanzte sie auf den Triimmern ihrer Erinnerungen und freue sich iiber ihre
Weigerung, vor dem Pathos all ihrer Verluste zu kapitulieren. 144

141 Ignatieff 1988. Ignatieffs Artikel zeichnet eine seltene Verbindung von psychologischem und
literaturwissenschaftlichem Denken aus.

142 [gnatieff 1991, S. 35.

143 Ignatieff 1991, S. 42.

144 [gnatieff 1991, S. 121f.



3.6. Maria Q 133

Die Erstarrung der Gefiihle infolge des Verlusts artikuliert sich in tiberbordender
Heiterkeit. Die Metapher vom Tanz auf den Triimmern der Erinnerung greift der
Text in Zusammenhang mit dem Leitmotiv der aus Traurigkeit tanzenden Puppe
und Biihnenfigur Petruschka auf. Uber den Intertext von Ignatieffs Roman wird
Maria Qs Interpretation von Petruschka derart erneut als Allegorie ihrer Erinne-
rung an den Tod des Vaters und deren Bedeutung fiir ihr Leben lesbar.

Die Anwesenheit einer Abwesenheit

Die zentrale Bedeutung der Verlusterfahrung prigt in Maria Q auch das Biih-
nenbild, das die Wohnung von Maria Q zeigt. Die Beschreibung des Biihnen-
bilds fiihrt ein Sammelsurium von Gegenstinden auf: Quislings Urne, Olge-
milde alter Meister, Meillener Porzellan, sogar ein Goldei (S. 13). Die Samm-
lung von Gemilden und Kunstgegenstinden spielt darauf an, da Quisling in
den zwanziger Jahren in Ruflland verfolgten Adligen fiir einen Schleuderpreis
ihre Kunstsammlungen abkaufte und so in den Besitz einer zusammengew(r-
felten, aber wertvollen Kunstsammlung kam.!45 In der Liste dieser Gegenstidnde
werden einmal mehr zwei intertextuelle Beziige miteinander verschrinkt. Zu-
nichst verweist die Szenerie auf ein Photo, das Mara Quisling in ihrer Wohnung
zeigt. Sie sitzt neben einem Hausaltar, auf dem die Urne Quislings und ein
Photo von ihm zu sehen sind.!46 Die Liste der Gegenstinde wird von der Urne
angefiihrt. Auch auf dem Photo, das vermutlich die Auslieferung der Urne an die
Witwe, die vierzehn Jahre lang um den Besitz der Urne gekdmpft hatte, im Juni
1959 dokumentiert, steht die Urne im Bildzentrum. Die zentrale Position der
Urne im Biihnenbild liefert einen Hinweis auf die Rolle, die Quisling auch nach
seinem Tod in der Alltagswelt von Maria Q spielt.

Die Handlung zeigt abwechselnd Bilder aus dem Alltag von Maria Q, aus ihrer
inneren Wahrnehmung und Bilder aus ihrer Erinnerung. Die Ubergiinge zwischen
diesen unterschiedlichen Realititen sind flieBend, offenbar kann Maria Q nicht
zwischen Vergangenheit und Gegenwart, eigener Wahrnehmung und Realitit un-
terscheiden. Sie bleibt in ihren Erinnerungen an Vidkun verhaftet und leidet
darunter. Dies wird bereits in der einfiihrenden ersten Szene deutlich. Die Szene
spielt in der Ukraine und zeigt ein Kind, das von einem Adler verfolgt wird und
Hilfe suchend nach seiner Mutter ruft. Daraufhin erwacht Maria Q in ihrer Osloer
Wohnung und die vorausgehende Szene wird als Alptraum lesbar. Maria Q bittet

145 Die Einzelteile der Kunstsammlung sind bei Parmann 1980, S. 23, und Juritzen 1988, S. 154f,,
aufgelistet. Das goldene Ei als Requisit spielt auf ein vom russischen Hofjuwelier Fabergé angefertigtes
wertvolles Kunstei an. Zu der Sammlung gehorten auch 8 Glaser mit dem Monogramm des GrofBfiirsten
Nikolai. Anhand der Initialen auf den Glisern, die auf diesen Intertext referieren, versucht Maria Q.
spéter dem jungen Mann ihre Verwandtschaft mit Zar Nikolai II. und ihre adlige Abstammung zu
beweisen (S. 29).

146 Dag Bild wurde am 30. Juni 1959 aufgenommen und war im Programmbheft zur Urauffiihrung
abgebildet.



134 3. Textanalysen

den Adler um den Tod, um von Vidkun befreit zu werden, und sie will, auf seinen
Fliigeln reisend, ein Kind suchen, das sie im Stich gelassen hat. Maria:

[...] Fri meg fra denne krigeren i nordlyset! / [...] / ta meg med / for & lete etter barnet /
som jeg svek sa stygt. (S. 15)

[Befreie mich von diesem Krieger im Nordlicht! Nimm mich mit, um nach dem Kind zu
suchen, das ich so iibel verraten habe.]

Zwei Themen klingen hier an: das verlassene Kind, das bereits in Barock Friise
ein wichtiger Topos war und auch in Rhindgtrene eine zentrale Rolle spielt,
sowie das Thema einer unlosbaren und verhingnisvollen emotionalen Bindung,
das einen wiederkehrenden Alptraum begriindet.

Der Adler, der das Kind bedroht, zitiert das deutsche Nationalsymbol und deutet
so auf Quislings Verbindungen zu den Nazis hin. Gleichzeitig ruft Maria Q ihn als
mythischen Totenvogel an, der ihr den Tod bringen soll. Sie sieht den Tod als
Erlosung von dem HaB, den die Umwelt ihr als der Ehefrau Vidkun Quislings
entgegenbringt, und von Schuldgefiihlen gegeniiber einem verratenen Kind. Thr
Wunsch geht am Schluf3 des Dramas in Erfiillung. Unter der Szeneniiberschrift
,»Hjem [Nach Hause] tritt der Bir als Seelenfiihrer auf und fithrt Maria Q ins
Jenseits.147 Sie trigt einen Mantel, der mit Sternenmotiven dekoriert ist. Unter dem
Mantel ist ein Kind zu sehen, das ihr folgt. Im Bild des verlassenen Kindes flieBen
zwei Erzihlungen, die die Dramenhandlung leitmotivisch durchziehen, ineinander.
Das Kind liefert einen ersten Hinweis darauf, dal Maria Q ein Kind aus einer
fritheren Ehe, Nadesda, in Ruflland zuriicklie3, und verweist damit auf problema-
tische Aspekte der Beziehung. Es symbolisiert aber auch das Kind in Maria Q, als
Symbol fiir die Summe des geistigen, seelischen und korperlichen Potentials eines

147 n der Doppelfigur von Bir und Haushilterin verschiebt sich die Gestalt der Hausangestellten zur
Mirchenfigur. Die Verschiebung ist symptomatisch fiir die Vermischung von Traumwelt und Realitit in
Maria Qs Wahrnehmung. Die dramatische Figur des Béren tritt in verschiedenen Rollen auf: als
Haushilterin, Amme, alte Frau und Satan. Diese verschiedenen Gestalten erinnern an die Baba-Jaga in
den Zaubermirchen der Ostslawen. Sie tritt in der Rolle der Helferin oder Gegnerin des Helden bzw. der
Heldin auf. Thre Gunst zeigt sich im Aushindigen von kostbaren Gegenstinden, withrend ihre Mifigunst
sich in verschiedene Typen untergliedert, u.a. dem Typus der Kindesentfiihrerin und Richerin. Vgl.
dazu das Stichwort ,,Baba-Jaga“ in: Enzyklopéidie des Mdrchens. Handwdorterbuch zur historischen und
vergleichenden Erziihlforschung 1975, S. 1120. Der Biér ist aber auch als Hinweis auf Maria Qs Rolle in
der Beziehung zu Vidkun lesbar. Eine solche Interpretation liegt nahe, wenn man das Vorwort
Parmanns zu seinem Buch iiber Mara Quisling betrachtet. Er liest hier ein Marchen von Fuchs und Bir
als Parabel fiir die Beziehung zwischen Terboven und Vidkun Quisling: ,,Som vi skal se — blant annet av
Maria Quislings beskrivelse av Terboven — ble Vidkun Quisling en slags godtroende bjgrn i eventyret
hvor reven, den kyniske, drevne og virkelighetsnare politiker Terboven — igjen og igjen gravet bjgrne-
graver og satte opp feller, som Quisling alltid gikk rett i, fordi han ut fra sin natur ikke kjente denne
siden av mennesket, og fordi han med sin filosofiske legning sa de stgre linjer, men mistet det vi idag
kaller bakkekontakten.* Parmann 1980, S. 21. [Wie wir sehen werden — unter anderem an Marias
Beschreibung Terbovens — wurde Vidkun Quisling eine Art gutgliubiger Bér im Mirchen, in dem der
Fuchs, der zynische, hinterlistige und realitdtsnahe Politiker Terboven — immer wieder Barengruben
grub und Fallen aufstellte, in die Quisling immer voll hineintappte, weil er nach seiner Natur diese Seite
des Menschen nicht kannte und weil er mit seiner philosophischen Veranlagung die grofien Linien sah,
aber das verlor, was wir heute den Bodenkontakt nennen.] Im Dramentext bezeichnet der Bir jedoch die
gutgliubige Haltung Maria Qs gegeniiber einem hinterlistigen Vidkun.



3.6. Maria Q 135

jeden Menschen. Somit riicken die Szenen am Dramenanfang und -schluf} eine
Selbstverleugnung Maria Qs infolge der Beziehung zu Vidkun in den Vordergrund.
Das Kind wird zum Sinnbild fiir die Diskrepanz zwischen ihrer Gefiihlswelt und
der ihr zugeteilten sozialen Rolle.

Die Beziehung zu Vidkun prigt ihr Leben. Sie ist die Ursache fiir ihre
gesellschaftliche Achtung und dafiir, daB sie sich in ihren Erinnerungen isoliert.
Dies wird in der zweiten Szene erkennbar, wenn Maria, so die Bithnenanweisung,
gedanklich erneut die Situation unmittelbar nach der Hinrichtung Quislings durch-
lebt. Die Trennung wird als traumatische Erfahrung vorgefiihrt, die ihr weiteres
Leben dahingehend prigt, daB sie in dieser Erinnerung verhaftet bleibt. Die
Erinnerung an Vidkuns Tod kehrt als Alptraum zuriick. Sie klammert sich auf der
Suche nach Hilfe an den Bettpfosten, als wiren es Menschen, und bleibt allein.
Einsamkeit prigt ihr Leben wihrend und nach der Zeit mit Vidkun. Der Text greift
mit diesem Aspekt Juritzens Hinweis auf, Mara sei oft einsam gewesen.!148

Der anschlieende Dialog zwischen Maria Q und dem Béren, der in diesem
Moment als Haushilterin auftritt, fiihrt einen Konflikt Maria Qs zwischen Treue
und Verzweiflung vor. Maria Q trigt den alten Morgenmantel Vidkuns, so wie
Mara Quisling laut Juritzen die letzten Tage ihres Lebens im Morgenmantel
Vidkun Quislings zugebracht hat. Indem der Mantel ihren Korper einschlieft, ist er
als semiotischer Ausdruck einer depressiven Enkryptifizierung lesbar, der zum
Ausdruck bringt, wie sie sich in der Erinnerung an Vidkun einschliet.14% Maria Q
sinkt immer stidrker zurtick in ihre Erinnerungen. Der Bér bringt ihr eine Handarbeit
an einem Bildteppich, auf dem eine halbfertige Stickerei mit Sternen, einem
Himmelsthron und Bindern mit kyrillischen Buchstaben zu sehen ist, die
ikonographisch Darstellungen von Christus als Weltenherrscher zitiert. Das
Stickbild deutet auf Maria Qs psychische Reprisentanz von Vidkun hin, denn das
Muster gibt Vidkuns universistische Lehre und sein messianisches Selbstbild, wie
sie sich in der Vorstellung Maria Qs niedergeschlagen haben, wieder. Sie trdumt
von ihm als einem neuen Gottessohn, der nach seinem Tod aufersteht und zum
Weltenherrscher wird. Laut Biihnenanweisung wird ihre Erinnerung von
,,Universistisk musikk® (S. 18) [Universistische Musik] untermalt. Die Musik im
Hintergrund bringt erneut zum Ausdruck, daB Maria Qs visionédre Erinnerung an
Vidkun von Vidkuns Ideen geprigt ist.

Das Stickbild zitiert aber auch ihre Erinnerung an den ersten gemeinsamen
Abend mit Vidkun, als er ihr ein alttestamentarisches Gleichnis erzihlte, wonach
Sterne Botschafter Gottes seien (S. 39). Wihrend die Schrift Universismus bei
Vidkun Quisling auf ein irdisches Reich zielt, assoziiert Maria (Q damit das Weltall
und leitet daraus die Vorstellung von Vidkuns Weiterleben nach dem Tod ab. Diese
Auslegung macht nicht nur ein Wiedersehen mit ihm nach dem Tod wahrschein-
lich, sondern motiviert auch die Vorstellung, er sei latent anwesend. Maria:

Soraya, soraya ... / Er det nogen der? Vidkun! Den bla farven var vidunderlig klar. (S. 16)

148 vgl. Juritzen 1988, S. 300.
149 Vgl Juritzen 1988, S. 302.



136 3. Textanalysen

[Soraya, soraya ... Ist da jemand? Vidkun! Die blaue Farbe war wunderbar klar. |

Maria Q versinnbildlicht Vidkuns Priasenz in ihrem Leben, indem sie ihn sich als
Stern am Himmel vorstellt. Sie glaubt, er sende Strahlen zu ihr und wirke auf ihr
Leben ein. Thre Einbildung beruft intertextuell eine Tagebuchaufzeichnung Ma-
ras iiber die Nacht von Quislings Hinrichtung. Im Dramentext ist die Tagebuch-
aufzeichnung zu einem trostenden Erinnerungsbild veridndert. Maria:

Jeg sa ... i den natt, i samme minutt som han ble skutt, universet, dypt, uendelig, gjennom
en ... mgrk bla himmel. / For i hellige netter er himmelen apen. / Den bla farven er
vidunderlig klar, dekket med tusener eller millioner av stjerner, / noen store, noen mindre,
klare skinnende stjerner / skinte og spilte. / Hgyt oppe en lysere stjerne, / klarere enn de
andre, / blinket og vinket nesten muntert til meg; Vidkun! // Sendte blendende striler til
meg gjennom den bld himmelen, / hele det majestetiske univers, / hele meg, en lykke, /
gjennomtrengte meg, / salighet, helligdom ... // Den stgrste stjernen spilte som den
vakreste diamant, / overstralte alle de andre, / det var en ujordisk ro over det hele, / Og
jeg var sa liten, sa liten. // roper // Min mann er skutt! (S. 18f.)

[Ich sah ... in jener Nacht, in derselben Minute, als er erschossen wurde, das Universum,
tief, unendlich, durch einen ... dunklen blauen Himmel. Denn in heiligen Nichten ist der
Himmel offen. Die blaue Farbe ist wunderbar klar, bedeckt von tausenden oder Millionen
von Sternen, einige grof3, einige kleiner, klare glinzende Sterne glinzten und spielten.
Hoch oben ein hellerer Stern, klarer als die anderen, blinkte und winkte nahezu munter zu
mir; Vidkun! Sandte blendende Strahlen zu mir durch den blauen Himmel, das ganze
majestitische Universum, ganz durch mich, ein Gliick, durchdrang mich, Seligkeit,
Heiligkeit ... Der groBte Stern glinzte wie der schonste Diamant, iiberstrahlte alle
anderen, es war eine iiberirdische Ruhe iiber allem. Und ich war so klein, so klein. ruft
Mein Mann ist erschossen!|

Die intertextuell berufene Tagebuchnotiz lautet:

Fgr jeg skulde bli vekket ved 8-tiden om morgenen den 24. oktober hadde jeg en
vidunderlig drgm. Jeg ser universet, rommet uendelig stort rundt meg og over meg —
mgrk bla himmel, den bla farven er vidunderlig klar, hele himmelen dekket med tusener
eller millioner av stjerner, noen store, noen mindre, klare skinnende stjerner, de skinte og
spilte som diamanter. Hgyt oppe blandt disse stjernene var det en som lyste klarere og
stgrre enn alle de andre. Den blinket og vinket nesten muntert til meg og sendte blen-
dende straler gjennom den bla himmelen. Jeg syntes jeg sa hele det majestetiske univers.
Over det hele var en uendelig ro, det fgltes som den var full av helligdom og salighet og
fred. Denne fglelsen gjennomtrengte hele mitt indre, hele meg, en lykke, salighet og
helligdom. Den stgrste stjernen spilte som den vakreste diamant mot meg og overstrilte
alle de andre. Det var en ujordisk ro over det hele. Jeg fglte guddommen selv ... Da jeg en
stund etter viknet fullstendig, tenkte jeg: Den drgmmen har forbindelse med min kjare
Vidkun. 150

150 [Ehe man mich gegen 8 Uhr am 24. Oktober wecken sollte, hatte ich einen wunderbaren Traum. Ich
sehe das Universum, den Raum unendlich grof3 um mich herum und {iber mir — dunkler blaver Himmel,
die blaue Farbe ist wunderbar klar, der ganze Himmel bedeckt mit tausenden oder Millionen von
Sternen, einige grof, einige kleiner, klare, glinzende Sterne, sie glinzten und spielten wie Diamanten.
Hoch oben unter diesen Sternen war einer, der klarer und groBer schien als alle anderen. Er blinkte und
winkte beinahe munter zu mir und schickte blendende Strahlen durch den blaven Himmel. Ich hatte das
Gefiihl, ich sah das majestiitische Universum. Uber dem Ganzen war eine unendliche Ruhe, es war, als
ob sie voll von Heiligkeit und Seligkeit und Frieden war. Dieses Gefiihl durchdrang mein ganzes



3.6. Maria Q 137

Vergleicht man den Tagebucheintrag mit der Schilderung der Szene in Maria Qs
Erinnerung, fillt auf, daB} sich die mit positiven Gefiihlen verbundene Schilde-
rung des Geschehens zur Darstellung einer erschiitternden Erinnerung verindert
hat. Zugleich zeigt das Stickbild, dall Maria den Sternenhimmel als Beweis da-
fir nimmt, dal Vidkun zum Weltenherrscher avanciert ist. Ihre Deutung des
Sternenhimmels fungiert als Beweis fiir die gottliche Legitimation Vidkuns. Der
Vergleich mit dem Intertext macht aber auch deutlich, da3 Maria Qs emotionale
Bindung im Text ironisch hinterfragt wird. Denn ihr Versuch, ihre Vision in
einer profanen Stickarbeit wiederzugeben und dabei selbst noch das Himmels-
blau originalgetreu abzubilden, lidsst ihre Vorstellungswelt naiv erscheinen.

Insgesamt zeigt diese Szene die Trennung als personliches Verhingnis fiir Maria
Q. Der Dialog mit dem Biren ist eigentlich ein innerer Monolog, ein wieder-
kehrendes Frage-und-Antwort-Spiel, bei dem Maria Q lidngst alle Antworten kennt,
die Fragen aber nochmals stellt, um vielleicht ein neues Detail zu finden, das
schlieBlich ein Annehmen der Erinnerung ermoglichen konnte. Gedanklich spielt
sie die Situation immer wieder durch, was zeigt, daB sie das Geschehene nicht
begreifen und sich nicht davon l6sen kann. Thre eingangs geiduflerte Hoffnung, von
Vidkun befreit zu werden, ist in diesen Kontext einzuordnen. Dieses Verhalten
beruft intertextuell die depressive Symptomatik des Nicht-loslassen-Konnens. Der
Text greift hier intertextuell aber auch darauf zuriick, dall Mara sich nicht
personlich von Quisling verabschieden durfte. Im Text liefert dieser Umstand die
Begriindung dafiir, da} es Maria Q nicht gelingt, Vidkuns Tod zu realisieren. Diese
Feststellung wird mehrmals formelhaft wiederholt. Maria: ,,Jeg fikk ikke lov til a si
ham adjg!“ (S. 16, 17, 19) [Ich durfte ihm nicht Adieu sagen!] Ihr Ausruf zitiert den
Brauch, da3 Menschen, die hingerichtet werden, ein letzter Wunsch erfiillt wird.
Doch hier geht es nicht um Vidkun, dem eine Geste verwehrt wurde, sondern um
Maria Q. Sie erscheint als das eigentliche Opfer, weil sie keine eigene Erfahrung
mit dem Ereignis verbinden und es so nicht bewiiltigen kann.

Die Umstinde um Vidkuns Tod kennt sie nur aus den Berichten Dritter, die sie
in der Unterhaltung mit dem Biren immer wieder abruft.!5! Die Details der
Schilderungen stimmen nicht mit ihrer Reprisentanz von Vidkun iiberein, und es
kommen Zweifel an der Rolle auf, die sie in seinem Leben gespielt hat. Den Dialog
mit dem Biren durchziehen intertextuelle Beziige zu den Umstinden um Quislings
Tod, wie sie bei Juritzen und Parmann nachzulesen sind. Indem die Zitate
abgewandelt werden, ergeben sich neue Perspektiven auf die Situation. Die Szene
filhrt Maria Qs Treue, aber auch ihre Zweifel an der Beziehung vor. So erinnert sie

Inneres, ein Gliick, Seligkeit und Heiligkeit. Der grofite Stern funkelte wie der schonste Diamant zu mir
und tiberstrahlte alle anderen. Es war eine iiberirdische Ruhe tiber dem Ganzen. Ich fiihlte die Gottheit
selbst ... Als ich etwas spiiter vollends aufwachte, dachte ich: Der Traum steht in Zusammenhang mit
meinem lieben Vidkun.] Vgl. Maria Quislings Tagebuchaufzeichnungen zum 24. Oktober 1945. Zitiert
nach Parmann 1980, S. 62.

151 Der Bir tritt hier als fiirsorgliche Haushilterin auf, die Maria Q wie ein Kind vor einer feindlichen
Umwelt schiitzt. Diese Rolle verweist intertextuell auf einen Brief, den Vidkun Quisling aus dem
Gefingnis an seine Haushilterin schickte, in dem er sie anweist, auf seine Ehefrau zu achten, die nun
einsam werden wiirde. Siehe dazu Juritzen 1988, S. 253.



138 3. Textanalysen

sich an den Bericht des Gefédngnispriesters, der die letzte Nachricht von Vidkun
tiberbringt. Hier wird als Intertext die Tagebuchnotiz vom 24. Oktober 1945
aufgerufen, in der Mara die Nachricht des Gefidngnispriesters notierte: ,,Han bad
hilse Dem og si at hans siste tanke var Dem og Gud.* [Er bat, man mdge sie griilen
und sagen, sein letzter Gedanke waren sie und Gott.] Und weiter:

Vidkun Quisling var hele tiden rolig og forberedt til a4 dg, det eneste som holdt ham
tilbake til jorden var tanken pa hans elskede hustru, ellers hadde han gitt uttrykk for at det
skulle bli interessant 4 gd over i den nye verden hvor det ogsd ville ligge nye
oppgaver.132

[Vidkun Quisling war die ganze Zeit iiber ruhig und darauf vorbereitet zu sterben, das
einzige was ihn zuriickhielt, war der Gedanke an seine geliebte Frau, ansonsten hatte er
zum Ausdruck gebracht, daf} es interessant werden wiirde, in die neue Welt liberzugehen,
in der ebenfalls neue Aufgaben liegen wiirden.]

Doch in das Zitat ist ein Kommentar eingeschoben, der die Aussage gegeniiber
dem Intertext mafigeblich verindert. Anstatt christliche Vertrostungen auf ein
Wiedersehen im Jenseits zu bieten, berichtet der Priester im Dramentext von
einer endgiiltigen Abwendung Vidkuns von Maria Q. Der Bér gibt den Bericht
des Priesters wieder:

Han forberedte seg til sin siste reise. / Han var rolig og ferdig til den. / Det som holdt ham
igjen var tanken pid Dem. / Han har under stor fortvilelse og indre kamp revet seg lgs fra
Dem for alltid, fortalte pastoren. (S. 17)

[Er bereitete sich auf seine letzte Reise vor. Er war ruhig und bereit dazu. Was ihn
zuriickhielt, war der Gedanke an Sie. Er rif} sich mit grofer Verzweiflung und unter
innerem Kampf fiir immer von Thnen los, erzihlte der Pastor. ]

Es ist eine bewuf}t vollzogene und freiwillige Loslosung Vidkuns von Maria Q,
um in dem von ihm erwarteten néichsten Leben frei von ihr zu sein. Damit wird
die pathetische Schilderung iiber seine Stimmung als leere Phrase lesbar. Auch
die Nachricht iiber Vidkuns letzte Mahlzeit verstiirkt diesen Eindruck. Hier liegt
wieder eine intertextuelle Referenz auf die Umstinde um Vidkun Quislings
Hinrichtung vor. Man servierte ihm Kaffee und Kuchen, die die Pastorengattin
gebacken hatte. Im Dramentext erscheint die Mahlzeit als groteske Feier der
Trennung von Maria Q, bei der Vidkun schon Pléne fiir die Zukunft ohne sie
macht. Die Festatmosphire steht in Kontrast zu Maria Qs Verzweiflung und 1463t
sie erneut als das eigentliche Opfer erscheinen. Maria: ,,Mens jeg ikke fikk lov
til a si ham adjg! (S. 17) [Wihrend ich ihm nicht Adieu sagen durfte!] Am Ende
der Szene kommt sie auf den ambivalenten Charakter ihrer Situation zu spre-
chen:

[...] Jeg fikk ikke lov til & bli med. / P4 denne reisen heller. // For jeg er voktersken av

hans skrifter, / manuset med hans store tanker. / Jeg er dragen! / Og dragen kunne ikke fa
dg! (S. 19)

152 Zitiert nach Parmann 1980, S. 63.



3.6. Maria Q 139

[Ich durfte nicht mitkommen. Auch auf diese Reise nicht. Denn ich bin die Wichterin
seiner Schriften, das Schriftstiick mit seinen groen Gedanken. Ich bin der Drache! Und
der Drache durfte nicht sterben!]

Sie vergleicht ihre Situation nach der Hinrichtung allegorisch mit einem
Drachen, der in einem Mirchen als Wiichter eingesetzt ist und deshalb nicht
sterben darf. Thre Situation ist durch die Anweisung bestimmt, als Verwalterin
von Vidkuns Erbe zu wirken und so weder Vidkun in den Tod zu folgen noch
sich von ihm zu trennen. Wie in einem mirchenhaften Fluch wird die bereits
thematisierte Einsamkeit Maria Qs so fiir den Rest ihres Lebens zementiert.
Diese schicksalhafte Verstrickung beruft zwei Intertexte, Ignatieffs Roman und
eine Tagebuchnotiz.

Maria Q entdeckt auch schlechte Seiten an Vidkun, hingt jedoch an einem Ideal
von Liebe und Treue bis in den Tod. Thre ambivalente Haltung und das Verhédngnis
ihrer Treue verweisen intertextuell auf eine Passage in Ignatieffs Roman. Am
Schlufl des zweiten Teils des Romans sagt Asya iiber ihren Ehemann, dessen
stindige Abwesenheit ihr Leben zerstort hat: ,,Ob er gut ist oder schlecht [...] er ist
mein Schicksal“.153 Die Passage in Ignatieffs Roman schlieBt auBerdem
intertextuell an eine Textstelle in den Erinnerungen Maras iiber das Leben mit
Quisling an. Dort schreibt sie iiber die erste Begegnung mit Quisling bei einem
Festbankett:

Jeg hadde straks kjent ham igjen. — Sé dette er kaptein Vidkun Quisling! tenkte jeg. Jeg
hadde sett ham pa nzart hold, sett ham i gynene, mannen fra det fjerne landet i nord som
hele Ukraina snakket om og velsignet. Plutselig kjente jeg att hjertet mitt banket heftig og
sa var det noe i meg som sa sa tydelig som det ble uttalt i gret pd meg: Dette blir min
skjebne. 154

Die komplexe Verschrinkung intertextueller Beziige zwischen Dramentext,
Ignatieffs Roman und Maras Text stellt die unheilvollen Folgen der Bindung
Maria Qs an Vidkun aus. Sie verweist aber auch auf die prigende Funktion von
literarisch vermittelten Mythen fiir die Vorstellungswelt der Hauptprotagonistin,
auf die im folgenden Abschnitt eingegangen wird.

Vidkun: Messias und Mirchenheld

Die Person Vidkun wird aus zwei Perspektiven gezeigt. Einerseits aus der Sicht
Maria Qs, die in Erzéhlungen zum Ausdruck kommt, andererseits erscheint die
dramatische Figur in den retrospektiven Szenen selbst. Zwischen der psychi-
schen Reprisentanz und der Figur Vidkun in der aktuellen Wirklichkeit des

153 Ignatieff 1991, S. 175.

154 [Ich hatte ihn gleich wiedererkannt. — Das ist also Hauptmann Vidkun Quisling! dachte ich. Ich hatte ihn
aus der Nihe gesehen, ihm in die Augen gesehen, dem Mann aus dem fernen Norden, iiber den die
ganze Ukraine sprach und den man segnete. Plotzlich fiihlte ich, daB3 mein Herz heftig klopfte und dann
war da etwas in mir, was so deutlich zu mir sprach, als ob es mir jemand ins Ohr sprechen wiirde: Das
wird mein Schicksal.] Juritzen 1980, S. 66.



140 3. Textanalysen

Dramas besteht eine starke Diskrepanz. In der Vorstellungswelt von Maria Q
spielt Vidkun die Rolle eines mirchentypischen Helden, wihrend die drama-
tische Figur Vidkun als grofles Kind erscheint, das an maBlloser Selbstiiberschit-
zung leidet.

Das Bild, das Maria Q von Vidkun hat, und ihr Traum von ihrer Ehe sind von
mirchenhaften Ziigen gepréagt. Vermittelt iiber die Bedeutung von Mirchen und
mirchentypischen Handlungsablidufen wird als Intertext eine literaturtheoretische
Arbeit aus dem Jahr 1928, Die Morphologie des Mcrchens, von Vladimir Propp
aufgerufen. Gegenstand von Propps Studie waren die Strukturprinzipien der
Zaubermirchen aus der Sammlung A. N. Afanasievs. Propp konnte in seiner Arbeit
zeigen, daB die Handlung der Mirchen auf konstanten Elementen beruht. Die
Attribute der Personen bilden dagegen lediglich Variablen. Propp analysierte und
unterteilte die Mérchenhandlung in kleinste Einheiten, die er ,,Funktionen* nannte.
In dem von ihm untersuchten Textkorpus fixierte er 31 solcher Funktionen, die er
als ,,Abreise”, ,Riickkehr®, ,Schidigung®, ,Rettung®, ,Empfang des Zauber-
mittels* usw. definierte. Die Funktionen wiederum sind mit konstanten Rollen des
jeweiligen Handlungstrigers verbunden, wie etwa ,Held", ,.Gegenspieler*,
,Helfer* usw. Aullerdem sind die Funktionen zu ,,Sequenzen* geordnet, die Propp
als Struktureinheit zwischen Funktion und Textganzem festlegt. Die Grundform
des Zaubermiirchens ist nach Propp das Mirchen von dem Helden, der die
Prinzessin und das halbe Zarenreich gewinnt. Eben diese Grundform wird in der
Vorstellungswelt Maria Qs reproduziert, wenn sie Vidkun als Helden aus dem
Norden wahrnimmt, der die Ukraine erobert und sie, die Prinzessin, als Belohnung
zur Ehefrau bekommt. Maria: ,,Jeg blir dronning i Norge, slik kong Jaroslavs dgtre
ble dronninger 1 den gamle tid.” (S. 88) [Ich werde Konigin in Norwegen, wie
Konig Jaroslavs Tochter Koniginnen wurden in der alten Zeit. |

Angesichts der Wirkung literarisch vermittelter Mythen ist es reine Nebensache,
dal sie selbst keine Prinzessin mit Zarenreich ist, sondern aus einer Arbeiterfamilie
stammt. Gegeniiber dem Journalisten wird sie versuchen, glaubhaft zu machen, daf3
sie ein Mitglied der Zarenfamilie war. Das Bild, das Maria Q in ihrer Erinnerung
von Vidkun zeichnet, zitiert die Funktionen des Helden. Propp fixierte im
Zaubermirchen einen Heldentypus, der sich durch die Funktionen auszeichnet, daf3
der Held im Verlauf des Miirchens seinen Heimatraum verlassen muf3, in dem ein
Mangel oder Schaden entstanden ist, um danach in einem gefihrlichen Auflenraum
verschiedene Priifungen durchzustehen, die ihn dazu qualifizieren, abschlieBend in
einem harmonischen wiederetablierten Heimatraum belohnt zu werden. Das Bild,
das Maria Q in ihrer Erinnerung von Vidkun zeichnet, zitiert diese Funktionen des
Helden. Vidkun zieht von Norwegen in die Ukraine, um dort die Hungersnot zu
bekdmpfen, und er rettet viele Leben. In der Logik der Zaubermirchen scheint es
folgerichtig, daB er nach seiner Riickkehr in den Heimatraum Norwegen die Macht
tibernimmt. Dabei begegnet er in Terboven einem gemeinen und hinterhiltigen
Widersacher. Ein weiterer Bestandteil der Handlung der Zaubermirchen ist auch
die Begegnung mit dem Schenker, die den Helden nach bestandener Priifung erst
dazu befihigt, die entscheidende Auseinandersetzung mit dem Gegner zu bestehen.



3.6. Maria Q 141

Anders als im Mirchen begegnet im Drama aber nicht der Held dem Schenker,
sondern Maria Q iibernimmt diese Funktion, um den Helden zu unterstiitzen und
die Entwicklung der Sequenz aufrechtzuerhalten. Der Held wird aufgrund dieser
Hilfe aber als Held im Mirchen fragwiirdig. Um ihre Phantasie iiber ihn zu
realisieren, geht sie einen Bund mit dem Biren ein. Dieser tritt hier zunéchst als
gutmiitiger Helfer auf, der dann aber die Rolle der kinderraubenden Baba-Jaga-
Hexe einnimmt, ihr hilft und als Gegenleistung das Leben des Kindes, das sie
erwartet, nimmt.155 Mit seiner Unterstiitzung jedoch gelingt Vidkun die
Machtiibernahme und ein Sieg iiber Terboven.

Die Szeneniiberschrift zum dritten Aufzug, ,Helten drar austrveg™ [Der Held
zieht nach Osten] (S. 20), zitiert den Typus des Helden, und die Biihnenanweisung
fiihrt das Bild des Helden in Maria Qs Erinnerung vor:

Vikingskipet med den unge helt, kaptein Vidkun Quisling, drar austrveg, pd vei til nye
store ddder. Hans ansikt er Igftet mot fremtiden, haret blafrer kjekt som pa en NS-plakat,
solkorset glpder i rgdt og gull pa himmelen (S. 20)

[Das Wikingerschiff mit dem jungen Helden, Kapitéin Vidkun Quisling, zieht nach Osten,
auf dem Weg zu neuen grofen Taten. Sein Gesicht ist in die Zukunft gerichtet, das Haar
weht wie auf einem NS-Plakat, das Sonnenkreuz gliiht rot und golden am Himmel.]

Die Heldentypologie Propps mit dem Helden, der auszieht, verbindet sich hier
mit der Ikonographie des Helden in der Ideologie der Nasjonal-Samling-Partei.
Im Bild des Helden flieBen die psychische Reprisentanz von Maria Q und das
Selbstbild Vidkuns zusammen, auf das im Folgenden eingegangen werden soll.
Die tatsidchliche Inkongruenz der beiden Bilder und die Diskrepanz zwischen
den mythischen Fixierungen und der Realitit entgeht Maria Q und fiihrt zu einer
Fehleinschitzung der Person.

Anhand einiger Daten zum Leben Vidkun Quislings soll jetzt die historische
Figur skizziert werden, auf die sich die Darstellung bezieht. Vidkun Abraham
Lauritz Quisling (1887-1945) war norwegischer Offizier und Politiker. Nach dem
Examen an der Militirhochschule wurde er Mitglied des militdrischen General-
stabs, und dort teilte man ihm als Spezialgebiet Rulland zu. Er lernte Russisch und
war ab 1918 Militdrattaché in Petrograd, 1922-26 leistete er unter anderem als
Sekretir der von Nansen geleiteten Volkerbundskommission humanitire Arbeit in
der Sowjetunion. Nach der Riickkehr nach Norwegen engagierte sich Quisling
politisch und griindete 1933 die Partei Nasjonal Samling. Als der norwegische
Konig ins Londoner Exil emigriert war, ernannte sich Quisling am 9. April 1940 in
einem politischen Schachzug selbstmichtig zum norwegischen Ministerpri-
sidenten. Auf Druck der deutschen Regierung mufite er jedoch am 15. April
zuriicktreten. Im Februar 1942 wurde er vom deutschen Reichskommissar in
Norwegen, Terboven, als Ministerprisident eingesetzt, und er erklirte, daB er das
Amt iibernehme, das laut Grundgesetz dem Konig und dem Parlament zukomme.
Unmittelbar nach der Kapitulation Deutschlands 1945 stellte sich Quisling der

155 Mara Quisling wurde 1924 schwanger und lieB das Kind abtreiben. Vidkun Quisling antwortete auf die
Frage, ob er Kinder haben wolle: ,,Nicht, wenn ich es verhindern kann.* Juritzen 1988, S. 100.



142 3. Textanalysen

Polizei. Es folgte ein Strafverfahren, und im Oktober 1945 wurde er wegen
Hochverrats hingerichtet.

Quisling war, so die heute in Norwegen gingige Erkldrung fiir sein Verhalten,
wirklichkeitsfremd und neigte zu ausufernden Phantasien. Ein nahezu messia-
nisches Selbstbewuftsein und sein Berufungsglaube trugen mit dazu bei, daf} er
sich von den politischen Realitéiten entfernte. Quislings Name ist international zum
Synonym fiir Verrat geworden und bezeichnet, zumindest fiir die Kriegsgeneration
in Norwegen, bis heute ein nationales Trauma. Wihrend des Prozesses antwortete
der Verteidiger Quislings auf die Frage, wie das Verhalten des Mandanten zu
erkldren sei: es sei ein Ritsel. Damit wurde die Formel ,,giaten Vidkun Quisling*
(das Ritsel Vidkun Quisling) geprigt, die als stehende Formel die Ohnmacht,
Distanzierung und das Unvermogen der Mehrzahl der norwegischen Bevilkerung
zusammenfallt, Quislings Verhalten zu begreifen. Das im Text entwickelte Person-
lichkeitsbild Vidkuns zitiert diese Darstellung.

Die Figurenzeichnung im Text ruft einzelne Charakterziige und zahlreiche
Ereignisse aus dem Leben Quislings auf. So beschreiben die Szenen 8-10 die erste
Begegnung zwischen Maria Q und Vidkun. Szene 8, ,,Sommernatt i Ukraina“
[Sommernacht in der Ukraine] zitiert eine Passage aus Maras Tagebuch. Die Szene
referiert intertextuell auf die erste Begegnung zwischen Mara und Quisling in
Charkov. Die Begegnung wird hier mit einer Passage verschriinkt, die zeigt, wie
Vidkun in den Augen der Hungerleidenden zum Helden mit iiberirdischen
Fihigkeiten avanciert.!56 Fast zwangsldufig wichst in Maria Q das Bild von
Vidkun als Held.157 In diesem Idealbild fallen die Projektionen der Rettung
suchenden Menschen und sein eigenes Selbstbild zusammen:

Vidkun, folkehelten, trer ut av katedralen med brod i hendene. Folk strommer til

Som Jesus har jeg kun fem bred og to fisker. / Det burde rekke til fem tusen menn,
foruten kvinner og barn. Hellig Olav pa flukten til Kiev, mettet fem hundre menn med to
dyreskotter. Men jeg ma skaffe mat til minst en million bgnder. folk fir brod, korser seg,
kysser hendene hans // Asja, forfprerisk, gdr forbi Vidkun

Maria: Dette blir min skjebne ... (S. 36)

[Vidkun, der Volksheld, tritt aus der Kathedrale mit Brot in den Hinden. Leute stromen
herbei: Wie Jesus habe ich nur fiinf Brote und zwei Fische. Das miifite fiir fiinftausend
Miinner reichen, zusitzlich fiir Frauen und Kinder. Der Heilige Olav speiste auf der
Flucht nach Kiew flinfhundert Mann mit zwei Tierkdrpern. Aber ich mufi Essen fiir

156 Die Szene referiert auf Maras Bericht iiber den ersten Abend mit Vidkun Quisling: ,,Sommeraftnene i
Ukraina er helt annerledes enn her i Norge. [...] Vi gikk langs elven som gled tung og stille forbi.** [Die
Sommerabende in der Ukraine sind véllig anders als hier in Norwegen. Wir gingen am Fluf3 entlang, der
schwer und leise vorbeiglitt.] zitiert nach Juritzen 1988, S. 68.

I57 Maria Q weist auch nach der Hinrichtung Vidkuns auf seine Leistungen und die Anerkennung von
Nansen hin. Maria: ,,Nansen var svert forngyd med min manns arbeide i Ukraina for mitt folk. Ja, det
vil ingen hgre pd nd, men jeg har det her, et brev. [...] (S. 34). [Nansen war mit der Arbeit meines
Mannes fiir mein Volk in der Ukraine sehr zufrieden. Ja, das will jetzt keiner horen, aber ich habe es
hier, einen Brief. [...]] Die Stelle bezieht sich intertextuell auf ein Dankesschreiben Nansens an das
Auflenministerium vom 4.8.1922, das bei Juritzen 1988, S. 52 zitiert ist. Aulerdem hatte Mara wihrend
des Prozesses gegen Vidkun Quisling immer wieder auf seine Leistungen fiir die Nansen-Hungerhilfe
hingewiesen (ebd. S. 239).



3.6. Maria Q 143

mindestens eine Million Bauern herbeischaffen. die Leute bekommen Brot, bekreuzigen
sich, kiissen seine Hinde. Asja, verfiihrerisch, geht an Vidkun vorbei
Maria: Das wird mein Schicksal]

Die Passage zeigt die Figur Vidkun als jemanden, der davon iiberzeugt ist, ein
neuer Messias und zu weltbewegenden Verdnderungen berufen zu sein und sich
mabBlos selbst iiberschitzt. In den Augen der hungernden Menschen erscheint er
wie von Gott gesandt, als er mit Brot in den Hénden aus der Kirche hervortritt.
Er greift diese Vision in seiner Selbstinszenierung auf, indem er auf das bibli-
sche Gleichnis der wunderbaren Brotvermehrung durch Jesus anspielt (Mk 6,35-
44). Damit zeichnet er sich in der Nachfolge des Messias und unmittelbar im
AnschluB daran in der Nachfolge des in der literarischen Uberlieferung mit mér-
chenhaften Ziigen ausgestatteten norwegischen Konigs Olav Haraldsson, ge-
nannt Olav der Heilige (ca. 995-1030).158 Doch Vidkun geht die Selbstiiber-
schitzung, die darin liegt, sich mit Jesus oder Olav dem Heiligen zu vergleichen,
nicht weit genug. Er bezeichnet die Aufgaben, die ihm gestellt sind, als schwerer
denn die, welche die Heiligen zu bewiiltigen hatten, und stellt sich somit tiber
sie. Diese Selbstiiberschiitzung zitiert die blasphemische Identifikation Vidkun
Quislings mit Olav dem Heiligen, die im Kontext der verstirkten Rezeption der
altgermanischen Mythologie in den zwanziger Jahren des vergangenen Jahrhun-
derts gesehen werden muf} und die die Voraussetzung fiir die Pervertierung der
Germanomanie in den dreiBBiger Jahren bildete. Die Gefahr der Pervertierung ist
jedoch bereits in der historischen Figur Olav des Heiligen angelegt, dem in der
mittelalterlichen Uberlieferung als Rex Perpetuus Norvegie eine immerwiih-
rende Herrschaft iiber Norwegen zugeschrieben wird. In Norwegen hélt man im
Zuge der unkritischen Heiligenverehrung an dieser Vorstellung fest. Lgveids
Drama leistet in diesem Kontext eine aulerordentlich kritische Auseinanderset-
zung mit einem Nationalmythos, der bis heute in Norwegen nicht hinterfragt
wird.

Die Identifikation Vidkun Quislings mit heldenhaften Gestalten des nor-
wegischen Mittelalters wird im Text ironisch mit Bildern aufgegriffen, die populére
Wikingermythen nachahmen. Die bereits erwéhnte Biihnenanweisung zum dritten
Aufzug zeigt ihn auf einem Wikingerschiff, und im 17. Aufzug verwandelt sich ein
Bett in ein Wikingerschiff, das die beiden Frauen Asja und Maria Q in das
norwegische Wikingerreich bringt (S. 74).

Vidkuns Anspruch, als Retter von einer Million Menschen zum Heiligen und
Helden zu avancieren, bezieht sich intertextuell auf die eine Million Menschen,
denen die verschiedenen Nansen-Hilfsorganisationen in der Ukraine das Leben
retteten. In der Ukraine, wo Quisling eingesetzt war, wurden mit der Hilfsaktion
200 000 Menschen vor dem Hungertod bewahrt. Vidkun verbucht diese Leistung
als seinen Verdienst, und erneut tritt seine Selbstiiberschitzung in den Vorder-
grund.!39 Vidkuns Megalomanie und AnmafBung kontrastiert mit seiner Hilf-

158 Qlay Tryggvason wuchs in Ruflland auf.
159 Vgl Juritzen 1988, S. 138.



144 3. Textanalysen

losigkeit angesichts der konkreten Situation. Sein Bericht iiber die Notsituation
macht den krassen Gegensatz zwischen Anspruch und Realitét deutlich. Er beginnt
mit einer Aufzéihlung der Tiere, die man jagen kann, um zu Fleisch zu gelangen.
Die Tiere werden in seiner Aufzéhlung immer kleiner und magerer, bis der Anteil
des eB3baren Fleischs der ohnehin ungeniefbaren Tiere und Pflanzen in winzige
Dimensionen schrumpft. Vidkun:

Nansen har sagt; her gjelder det a redde liv. / Jeg har hele steppen a ta av. / Jeg kan ga pa
jakt etter villkatter og bever, / saigaantilope eller steppegress, / trefrosker eller firestripete
slanger, / honningbier eller ekornsnuter. / Mens jeg héper pa sild og tran fra Norge, mens
hjelpearbeiderne er pa nippet til a gi opp. / Hvor ille det egentlig er, vet ikke engang
Nansen. (S. 43)

[Nansen sagte: hier geht es darum, Leben zu retten. Ich kann von der ganzen Steppe
nehmen. Ich kann auf die Jagd nach Wildkatzen und Bibern, Steppenantilope oder
Steppengras, Baumfroschen und viergestreiften Schlangen, Honigbienen und
Eichhornchenschnauzen gehen. Wihrend ich auf Hering und Tran aus Norwegen hoffe.
Wihrend die Hilfsarbeiter nahe daran sind, aufzugeben. Wie schlimm es wirklich ist,
weif3 nicht einmal Nansen.]160

Die massive Diskrepanz zwischen der mythischen Idealwelt, die Vidkun sich
ertraumt, und seiner Realitit zeigt sich, wenn er sich wie in obigem Zitat mit
Olav dem Heiligen vergleicht. Er phantasiert sich als von Gott berufener, zu-
kiinftiger Konig Norwegens. Der Text bezieht sich in Maria Qs Vision Vidkuns
als Helden intertextuell auf Maras Schilderung des ersten Abends mit Quisling.
Sie berichtet, er hétte ihr an diesem Abend von Olav dem Heiligen erzihlt,
dessen Frau aus dem alten russischen Reich stammte, das von den norwegischen
Wikingern gegriindet wurde.!61 Maria Qs Phantasie iiber Vidkun und ihre
eigene Rolle greift diesen Intertext auf. Vidkun:

Jeg hgrte en stemme i skyen, den sa til meg: [...] For du skal bli konge over Norge til
evighet. (S. 45).

[Ich horte eine Stimme im Himmel, sie sprach zu mir: Denn du sollst Konig iiber
Norwegen werden in Ewigkeit. ]

Entsprechend seiner vermeintlich goéttlichen Berufung zitiert Vidkun die gottli-
che VerheiBung des Gelobten Landes, in dem Nahrung im UberfluB vorhanden

160 pie Hungersnot im Wolgabereich zog von Nansens Seite mehr Aufmerksamkeit auf sich als die in der
Ukraine. Der Hinweis auf die Situation der Hilfsarbeiter zitiert ein Telegramm Vidkun Quislings an
Nansen in Genf: ,, Hjelpearbeiderne er ofte ogsé pa nippet til & gi opp. [...] Deres Organisasjon ma skaffe
mat til minst en million [...].* [Die Hilfsarbeiter sind haufig auch an der Grenze dazu, aufzugeben. [...]
Thre Organisation mufl Nahrung fiir mindestens eine Million beschaffen.] Beide Zitate nach Juritzen
1988, S. 48.

161 vgl. Parmann 1980, S. 36. Der Text legt nahe, daB Vidkun seinem Vorbild selbst in diesem Detail
nacheifern wollte. Ein weiterer Aspekt von Vidkuns Identifizierung mit den herausragenden Gestalten
norwegischer Mythologie und Geschichte ist der Name seines Wohnsitzes: Gimle, dem in der Voluspa
beschriecbenen Wohnsitz der Menschen nach den Ragnardk (S. 109). Der Text greift hier Vidkun
Quislings Anderung des Namens der von ihm bewohnten Villa auf Bygdgy von urspriinglich ,,Villa
Grande* zu ,,Gimle* auf.



3.6. Maria Q 145

ist (Exodus 33,8).162 — Die Abwandlung der im biblischen Text versprochenen
Attribute eines paradiesischen Daseins, Milch und Honig, zu Lachs und saurer
Sahne 1dBt Norwegen als das gelobte Land des biblischen Mythos erscheinen.
Vor dem Hintergrund der existenzbedrohenden Hungersnot malt er fiir Asja und
Maria Q ein Paradiesbild Norwegens, dessen Suggestivkraft so grof} ist, dal es
ein Traumbild pragt: am Schluf3 der Szene tritt die phantastische Traumgestalt
eines Béren auf, der einen Lachs im Arm hélt.

Vidkun identifiziert sich mit Olav dem Heiligen und versucht, ihn nachzuahmen.
Dabei fillt ihm nicht auf, daf} der Stil und die Umgangsformen, wie sie von der
historischen Figur iiberliefert sind, mit seinem eigenen Zeitkontext nicht zusam-
menpassen. Ebenso unpassend zitiert Vidkun beim ersten Treffen mit Maria Q eine
Replik Helgis aus dem Heldenlied Helgakvida Hundingsbana I, die er leicht variiert
(S. 40). Er vergleicht ihre Begegnung mit der des Wikingerhelden und der Walkiire
Sigrun, die um seinetwillen ihren Vater verlidBt, der sie anderweitig verlobt hat. Der
Vergleich enthilt eine schicksalhafte Vorausdeutung, denn Helgi wird ermordet. In
der Voluspé fillt die Replik im Zusammenhang mit einer néichtlichen Begegnung
Sigruns mit Helgi, der als Toter aus Walhall zuriickkehrt, und sie enthélt die von
Vidkun in beschonigender Absicht entfernte Sentenz: ,,dem Leblosen liegst du im
Arm“.163 Dieser Aspekt spielt intertextuell mit der Verselbstindigung von
Quislings Phantasie bis zur Entfernung von der Wirklichkeit. Eine weitere Text-
passage, in der Vidkun ziemlich frei eine Brautwerbung aus dem Nibelungenlied
zitiert, ist aufschluBreich fiir die Diskrepanz zwischen mythischer Welt und eigener
Realitit und fiir die Schwierigkeiten, die daraus entstehen, dal Erlebnis- und
Wunschwelt nicht mit dem Geschehen der mythischen Erzdhlung iibereinstimmen.
Bereits die Tatsache, daf} seine Brautwerbung sich an zwei Frauen zugleich richtet,
hinterfragt ironisch das vorgeblich edle Ansinnen des Brautwerbers. Vidkun:

Folg med til mitt rike, edle frgken, jeg ber! Med dem jeg gjerne ville vandre, men enda
heller ville jeg ligge! For Deres fgtter. (S. 37)

[ Vidkun: Folgt mir in mein Reich, edle Friulein, ich bitte euch! Mit euch wiirde ich gerne
wandern, aber noch viel lieber wiirde ich liegen. Zu Euren Fiifen.]

Der Kontrast zwischen dem Pathos, der sich mit der Szene im mittelalterlichen
Kontext verbindet, und der unverhohlenen Anziiglichkeit verweist darauf, daf3
auch in Vidkuns Privatleben edler Anspruch und Realitit auseinanderklaffen.

Der dritte Akt mit dem Titel ,,Nidaros* fiihrt vor, wie Vidkuns Identifikation mit
Olav dem Heiligen sein politisches Handeln motiviert. Der Nidarosdom in
Trondheim war im Mittelalter Ziel der Pilger, die den Heiligen Olav verehrten. Die
Griindung der Partei Nasjonal Samling, die den Akt einleitet, erscheint im Text als
Mittel, um seine politische Karriere zu fordern und seinem Ideal Olav dem
Heiligen gleich zu werden (S. 88).

162 vidkun: , Jeg vet et land* (S. 45). [Ich weiB ein Land]
163 Die Altere Dichtung von Helgi dem Hundingstéter, in: Die Edda. Gotterdichtung, Spruchweisheit und
Heldengesénge der Germanen. Ubertragen von Felix Genzmer. Miinchen 1997, S. 376-387, hier S. 386.



146 3. Textanalysen

Vidkuns Megalomanie zeigt sich auch an seinem besonderen Interesse an
Napoleon, den er in den Antiquariaten von Paris personlich sucht (S. 73). Der Text
spielt hier ironisch auf Quislings Bewunderung fiir Napoleon an. Auf einem Tisch
in seinem Arbeitszimmer stand eine Biiste Napoleons.!64

Die Selbstiiberschitzung Vidkuns ist schlieBlich auch an zahlreichen inter-
textuellen Referenzen auf Vidkun Quislings religios-philosophisches Werk
Universismen [Der Universismus] ablesbar, in denen Passagen zitiert werden, die
Quislings Selbstiiberschidtzung dokumentieren. Beispielhaft ist die Idee, die eigene
Lehre sei eine neue Weltreligion. Vidkun: ,,Universismen, den nye verdens-
religion!* (S. 38) [Der Universismus, die neue Weltreligion!] Universismen ist eine
Sammlung von fertigen Textpassagen und Notizen, die als eine Art geistiges
Vermichtnis gedacht war. Quisling widmete die Arbeit Mara, die sie auch auf-
bewahren sollte. Quislings Arbeit ist inhaltlich schwer zuginglich. Else Margarete
Barth hat mit ihrer Studie: Gud, det er meg. Vidkun Quisling som politisk filosof.
Oslo 1996, eine erste wissenschaftliche Untersuchung der Schrift vorgelegt und das
Denken Quislings mit zeitgendssischen und historischen philosophischen
Denkrichtungen verglichen. Mit ihrer Analyse des Universismus tritt sie der
Annahme entgegen, die bis heute in Norwegen verbreitet ist, wonach Quisling
kenntnisreich und intelligent gewesen sei. Insbesondere die Arbeiten von Gabriel
Langfeldt: Gaten Vidkun Quisling. Oslo 1969, und Benjamin Vogt: Mennesket
Vidkun og forreederen Quisling. Oslo 1965, hatten diese Vorstellung geprégt. Barth
stellt fest:

Ved karakteristikken ,,hgyt begavet™ setter vi et stort spgrsmalstegn. Stort sett er det
banaliteten i tenkning og sprakbruk som er pafallende i Quislings papirer. Mange av
aforismene er rent ut sagt sjenerende lesning: Quisling forsgker uttrykke seg flott, men
oppnar ganske andre effekter.

Quislings filosofi bestar i en mengde anlgp til filosofisk tenkning, nedskrevet uten stor
sammenheng, uten originalitet, ofte rene skoleguttspekulasjoner uten teoretisk-filosofisk
eller livsfilosofisk verdi. Derimot er dens betydning for kultur- og politikk-kritikk stor.
Det vi leerer om hans tenkesett er som oftest ikke begrenset til Quislings person. Det gj@r
oss kjent med ideer og tankemgnstre som var karakteristiske for mange tilhengere av
nazistiske og fascistisce partier, i mange forskjellige land. Og som kan bli det igjen.165

Es ist im Rahmen dieser Arbeit nicht moglich, Barths differenzierte und umfas-
sende Studie wiederzugeben. Hier sei nur eine der Eigenschaften von Quislings

164 vgl. Juritzen 1988, S. 205.

165 [Hinter die Charakterisierung ,,hochbegabt* setzen wir ein grofies Fragezeichen. Im grofien und ganzen
fillt in Quislings Papieren die Banalitit im Denken und Sprachgebrauch auf. Viele der Aphorismen
sind, um es direkt zusagen, eine peinliche Lektiire: Quisling versucht, sich elegant auszudriicken,
erreicht aber eine ganz andere Wirkung. Quislings Philosophie besteht aus einer Menge von Anldufen
zu philosophischem Denken, ohne groBen Zusammenhang hingeschrieben, ohne Originalitit, hidufig
reine Schuljungenspekulationen ohne theoretisch-philosophischen oder lebensphilosophischen Wert.
Dagegen hat sie grofie Bedeutung fiir die Einschidtzung von Kultur und Politik. Was wir aus seiner
Denkweise lernen, gilt wie so oft, nicht nur fiir Quislings Person. Sie macht uns mit Ideen und
Denkmustern bekannt, die fiir viele Anhidnger nazistischer und faschistischer Parteien in vielen
verschiedenen Lindern charakteristisch waren. Und die es wieder werden konnen.] Vgl. Barth 1996, S.
270f.



3.6. Maria Q 147

Denken herausgehoben, die iiber die Repliken Vidkuns im Drama intertextuell
berufen wird. Quislings Weltbild und Denken ist, so zeigt Barth, von dualisti-
schen Denkformen geprigt. Komplexe Zusammenhinge reduziert er auf ein-
dimensionale Verhiltnisse. Auch der parataktische Satzbau fillt auf. Derart
werden bereits auf formaler Ebene alle potentiellen Widerspriiche ausgemerzt.
Barth kommt am Schluf ihrer Arbeit zu dem Fazit:

For Quislings papirer, sett under ett, barer jo vitnesbyrd om en mann, formet og fascinert
av minst tre oldtider, som mente han métte vise at han var pa hgyde med sin egen tids
retninger og kunnskaper. Han gnsket a stille sin dnd til skue med moteriktige emner fra
Einstein til Action, om det ni hang i hop eller ikke; for & vise enheten i det hele, som han
sa.

Pa basis av det tenkesettet vi har beskrevet i tolv punkter demonstrerer Quisling et stort
og rotete sammensurium. 166

Der Dramentext beruft intertextuell Quislings Denken in Dualismen sowie sei-
nen Sprachgestus und fiihrt die Banalitit dieses Denkens vor. Vidkun:

Altsa fire muligheter. / 1. Intet liv etter dgden. / 2. Liv etter dgden. / 3. Individuelt bevisst.
/ 4. Individuelt ubevisst. (S. 79)

[Also vier Moglichkeiten. 1. Kein Leben nach dem Tod. 2. Leben nach dem Tod. 3.
Individuell bewuBt. 4. Individuell unbewuft.]

Eine weitere Referenz auf Universismus bildet Vidkuns Monolog gegeniiber
Maria Q im situativen Kontext der Kapitulation am 9. Mai 1945. Diese Text-
stelle enthélt mehrere lingere Zitate aus Universismus.167 Zugleich referiert die
Szene auf Maras Bericht iiber das Geschehen. 168

166 [Denn Quislings Papiere zeugen, als Ganzes gesehen, von einem Mann, der von mindestens drei
historischen Epochen geprégt und fasziniert war, der glaubte, er miifite zeigen, daf3 er auf der Hohe der
Stromungen und des Wissens seiner Zeit war. Er wollte seinen Geist zur Schau stellen mit modischen
Themen von Einstein bis Action, egal ob es einen Zusammenhang gab oder nicht; um die Einheit im
Ganzen zu zeigen, wie er sagte. Auf der Basis der Denkweisen, die wir in zwolf Punkten beschrieben
haben, demonstriert Quisling ein groBes und wirres Sammelsurium.] Vgl. Barth 1996, S. 274.

167  Die entsprechenden Textstellen sind bei Parmann 1980, S. 176f. abgedruckt.

168 vidkuns Drohung, wenn Hjemmevernet, die organisierte Widerstandsbewegung in Norwegen, ihm
Schaden zufiige, wiirde das Volk sich erheben und die Widerstandsorganisation zerstoren (S. 126),
zitiert Vidkun Quislings Kommentar in einem Telefonat in der Nacht zum 9. Mai 1945. Aus diesem
Telefonat ist auch Vidkun Quislings Protest gegen seine Inhaftierung als Verbrecher iiberliefert. Vidkun
verhilt sich entsprechend und artikuliert so sein Unverstindnis gegeniiber den Vorwiirfen, die man ihm
macht. Terboven hatte sich im Bunker auf Skaugen in die Luft gesprengt. Vidkun: ,,[...] Terboven har
sprengt seg selv ... (S. 123) [Terboven hat sich in die Luft gesprengt ...]; diese Handlung erscheint im
Text als Mitausloser fiir die Selbstmordgedanken Vidkun Quislings. Gegen sechs Uhr trat er in das
Schlafzimmer Maras und fragte sie, ob sie sterben wolle. Als sie mit Ja antwortete, sagte Vidkun
Quisling, er erschiefie zuerst sie und anschliefiend sich selbst. Dieser Dialog bildet einen intertextuellen
Bezug fiir den Dialog im Text (S. 123). Juritzen gibt den Wortlaut des Gesprichs nach den
Aufzeichnungen iiber das Verhor von Maria Quisling am 4. Juni 1946 wieder. Spiiter, so gab Mara im
Verhor an, beschlof Vidkun Quisling, sich selbst zu stellen. Im Dramentext unterbreitet Maria Q den
Gegenvorschlag, mit dem U-Boot zu fliichten (S. 124). Der Vorschlag bezieht sich intertextuell auf
Terbovens Angebot an Vidkun Quisling, ihm wiirden ein U-Boot und ein Flugzeug zur Verfiigung
stehen. Vidkun Quislings Antwort lautete, folgt man seinen eigenen Angaben im Verhor: ,Jeg takket
ham for hans tilbud og sa at jeg ikke kunne reflektere pé det. Jeg hadde alltid veert av den oppfatning at



148 3. Textanalysen

Das Programm, das Vidkun formuliert, indem er aus Universismus zitiert, zielt
darauf, das Reich Gottes auf der Erde zu verwirklichen. Auch seine Selbs-
tstilisierung als neuer Reichgriinder steht in diesem Kontext. Er eifert seinen Idolen
nach und betrachtet es als seine vorrangige Aufgabe, ein Reich Gottes auf Erden zu
begriinden und ausgerechnet in Norwegen damit anzufangen.!69

Weitere Beispiele fiir Vidkuns Megalomanie sind seine Rede bei der Versamm-
lung am Sankt-Olavs-Tag in der Nasjonal Samling, in der er sich in einem
Atemzug mit Christus und Olav Haraldsson, d.h. Olav dem Heiligen nennt, sowie
der Traum, in dem er sich in der Position des Sohnes und somit eines Nachfolgers
des Heiligen Olav sieht (S. 100).170 Die Textstelle spielt darauf an, dal Olav der
Heilige und Harald Hérfagri die Vorbilder Quislings waren. Fiir Quisling
verkorperten sie ein sogenanntes ,,Gotteswissen®, ein absolutes, ewig giiltiges
Wissen.17!1 Dieses Wissen, so eine fiir Quislings autoritire Haltung typische
SchluBfolgerung, legitimierte sie, die Verwirklichung des Gottesreiches auf Erden
notfalls auch gegen den Willen und das Wissen der Mehrheit der Bevolkerung
voranzutreiben.!72

man ikke skulle remme fra sitt folk.” [Ich dankte ihm fiir sein Angebot und sagte, dafl das undenkbar
sei. Ich war immer der Ansicht gewesen, da3 man sein Volk nicht verlassen darf.] Siehe den Bericht
iiber den Prozef gegen Vidkun Quisling bei Juritzen 1988, S. 226f. Dieser Dialog bildet einen
intertextuellen Bezug fiir den Dialog zwischen Vidkun und Mara im Text (S. 123). Der Dramentext
zitiert nur den ersten Teil des Berichts, wihrend die Begriindung mit der Treue zum eigenen Volk fehlt.
Statt dessen liefert Maria Q eine Erkldrung fiir Vidkuns Verhalten. Sie vermutet, Vidkun habe seine
eigene Heiligenbiographie nicht mit einem unschénen Schluf3 gefihrden wollen (S. 124). SchliefSlich
referiert auch Maria Qs Vorschlag, sie und Vidkun konnten sich vergiften (S. 123), auf eine Episode,
von der Mara berichtete: Bei einem Besuch bei Vidkun Quisling im Gefingnis bot sie ihm eine
Giftampulle an, doch Vidkun Quisling weigerte sich, sie anzunehmen. Thren Plan, sie bei seinem Tod
selbst zu nehmen, lehnte er mit der Begriindung ab, sie miisse weiterleben, um seinen Kampf
fortzufiihren, S. 241.

169 Fremtidens Gudsrike er séledes et rike pé Jorden, og det er var hovedoppgave i vaere med & grunnlegge
og utbygge dette verdensrike: Se, Guds bolig er hos menneskene, og han skal bo hos dem, og de skal
vare hans folk, og Gud selv skal vaere hos dem og vare deres Gud. Jeg mente i Norge a legge
grunnstenen til dette og har ogsa lagt den, selv om utviklingen arter seg anderledes enn hapet av mange.
Av Herren er dette gjort og det er underfullt i vare gyne.” [Das Gottesreich der Zukunft ist somit ein
Reich auf Erden, und es ist unsere Hauptaufgabe, teilzunehmen an der Griindung und beim Ausbau
dieses Weltreichs. Seht, Gottes Wohnung ist bei den Menschen, und er soll unter ihnen leben, und sie
sollen sein Volk sein, und Gott selbst soll bei ihnen sein und ihr Gott sein. Ich wollte in Norwegen den
Grundstein dafiir legen und habe ihn auch gelegt, selbst wenn die Entwicklung anders verlauft, als viele
hofften. Der Herr hat dies getan, und es ist wunderbar in unseren Augen.] Aus: Universismus, zitiert
nach Parmann 1980, S. 171.

170 Der Sankt-Olavs-Tag am 29. Juli erinnert an den Todestag des Konigs Olav Haraldsson im Jahr 1030.
Die Uberschrift des 20. Aufzugs, ,.Stiklestad*, bildet einen Hinweis auf den Ort in Nord-Trgndelag, an
dem Olav seine letzte Schlacht schlug.

I'71" Parmann 1980, S. 166. Harald Hérfagre (865-933) war der erste Konig iiber Gesamtnorwegen und ging
als Reichsgriinder in die norwegische Geschichte ein.

172 Universismus, zitiert nach Parmann 1980, S. 166. Vidkun Quisling war der Meinung, es erfordere eine
herausragende Personlichkeit, um auf religioser oder politischer Ebene die egoistischen Interessen der
Menschen zu iiberwinden. Exemplarisch zihlt Vidkun Quisling die Reihe von Harald Hérfagre,
Bismarck, Washington, Hamilton auf. Universismus, zitiert nach Parmann, S. 168., vgl. dazu den
Dramentext: Vidkun: ,,Jeg er barer av fellesbevisstheten, av gudsbevisstheten, slik som Harald Harfagre
og Hellig Olav en gang var det. [...] Nu er den guddommelige impuls i meg til & fremme Gudsriket her



3.6. Maria Q 149

Nicht nur, was seine politischen Uberzeugungen angeht, sondern auch im
Privatleben erscheint Vidkun autoritdr. Mit schonungsloser Riicksichtslosigkeit
bezieht Vidkun Maria Q und Asja in seine Selbstinszenierung ein. Er fordert von
beiden um seiner militdrischen Karriere willen ein konservativ-korrektes Auftreten
(S. 77). Die vordergriindige Erkldrung, schlielich miisse seine Selbstaufopferung
einen Sinn haben, wird in seinem Phantasiebild von ihnen zum zynischen
Kommentar zur Situation der Frauen. Vidkun: ,,[...] Jeg ser ansiktene deres malt
med offergaver pa fars kirke i Telemarken.” (S. 71) [Ich sehe eure mit Opfergaben
bemalten Gesichter an Vaters Kirche in Telemark.] Liest man diese Vision als
Metapher, dann haben sich die Opfer, die die beiden Frauen um seinetwillen
erbrachten, in ihre Gesichter eingeschrieben. Der Text zeichnet das Bild eines
Strategen, der weil3, wie niedertrachtig er sich verhélt. Vidkun:

[...] Du vil forene det uforenlige, lyset og mgrket. Men da ma du ta / pa deg den tunge bgr
a veere en Kain eller en Judas! (S. 77)

[Du willst das Unvereinbare vereinbaren, das Licht und die Dunkelheit. Doch dann muf3t
du die schwere Biirde auf dich nehmen, ein Kain zu sein oder ein Judas!]

Vidkun kennt die Diskrepanz zwischen Anspruch und Wirklichkeit. Er sieht sich
selbst in der Rolle eines biblischen Kain oder Judas, die Verbrechen begingen,
und glaubt sich dennoch im Recht. Diese schwer verstindliche Textstelle be-
zieht sich auf die Feststellung Quislings in Universismus, wonach es letztlich
nicht auf gute Taten selbst ankomme, sondern auf den Glauben, aus dem die
guten Taten hervorgehen.!73 Die Darstellung Quislings wird im Drama iiber den
Vergleich mit Kain und Judas inhaltlich verindert. Vidkuns Feststellung signali-
siert, daB er sich des Hochverrats bewuBt ist.

Der Text zeigt Vidkun als einen dominanten und zugleich kindlichen Charakter
und fiihrt das Charakterbild auf die Beziehung zu seiner Mutter zuriick. Die
Mutterbindung Vidkuns zitiert intertextuell die Beziehung zwischen Vidkun
Quisling und seiner Mutter.!74 Die Allmachtsphantasien Vidkuns erscheinen als
das Ergebnis der weltfremden Erziehung seitens seiner Mutter. Die Gestaltung der
Mutter-Sohn-Beziehung bezieht sich intertextuell auf Maras Feststellung, Quisling
sei immer der kleine Junge geblieben, dem die Mutter, Anna, gute Ratschlige
erteilen mufite.175> Vgl. Vidkun:

Hellig Olav viste seg for meg i drgmme, mamma. Han kalte meg sgnn! [...]

Anna: Huff, akkurat som i romanene.

Vidkun: Ja, akkurat som i romanene.

Anna: I grunnen ventet jeg noe slikt av deg Vidkun, og nu forstér jeg hvorfor du handlet
som du gjorde. Ditt store hellige oppdrag. (S. 100)

pa Jorden.* (S. 103) [Ich bin Triiger des kollektiven BewuBtseins, so wie Harald Harfagre und der
Heilige Olav es einmal waren. Jetzt ist der gottliche Impuls in mir, um das Gottesreich auf Erden
voranzutreiben. ]

173 Vgl. Parmann 1980, S. 168.

174 Juritzen gibt an, die Mutter sei der wichtigste Mensch in Vidkun Quislings Leben gewesen. Vegl.
Juritzen 1988, S. 24.

175 vgl. Parmann 1980, S. 120.



150 3. Textanalysen

[Der Heilige Olav erschien mir im Traum. Er nannte mich Sohn!

Anna: Oh, genau wie in den Romanen.

Vidkun: Ja, genau wie in den Romanen.

Anna: Im Grunde habe ich so etwas von dir erwartet. Vidkun, und jetzt verstehe ich,
weshalb du so gehandelt hast. Dein grofler heiliger Auftrag.]

Vidkuns Selbstiiberschitzung wird hier ironisch ausgestellt. Offenbar gehen die
Berufungsphantasien des Ministerprisidenten darauf zuriick, dall seine Mutter
zu viele schlechte Romane gelesen hat. Doch eine tiefere Ironie liegt in einem
intertextuellen Bezug der Passage, die Szene bezieht sich auf Maras Beschrei-
bung eines gemeinsamen Besuchs bei Quislings Mutter.!76 Sie gibt nahezu wort-
lich die Reaktion von Quislings Mutter wieder, als er ihr von den Ereignissen in
Zusammenhang mit seiner Machtiibernahme am 8. April 1940 erzéhlte.

Die Bithnenanweisung zur Dramenszene schreibt vor, Vidkun liege mit Biichern
auf dem Bauch und einem geknoteten Taschentuch auf dem Kopf in der
Hingematte. Da er nur Unterwische trégt, erscheint er wie ein grofles Kind und
spitestens, wenn Mutter Anna fiir ihren Sohn, der gerade ein Gartenfest mit den
Nazis plant, das Wiegenlied Bissa bissa bdni singt (S. 101f.), und die Hingematte
zur von Anna geschaukelten Wiege wird, wird Vidkuns geistiges Niveau mit dem
Entwicklungsstand eines allein auf seine Mutter fixierten Sduglings verglichen.177

SchlieBlich schenkt sie ihm eine Jacke, auf der Vidkun zusammen mit Jesus und
Olav dem Heiligen dargestellt ist (S. 103). Vidkuns Identifikation mit dem Heiligen
Olav wird hier auf den priagenden Einfluf} der Mutter zuriickgefiihrt. Das Geschenk
fiihrt vor, wie die Mutter das falsche Selbstbild Vidkuns geprigt hat. Zugleich wird
eine Diskrepanz zwischen Vidkuns personlichem Format und dem der beiden
Heiligen ironisch ausgestellt, indem die Jackenédrmel fiir Vidkun viel zu lang sind.
Dieser Bezug kniipft intertextuell daran an, dal Vidkun Quisling in Universismus
schreibt, es sei fiir ihn seit seiner Jugend klar gewesen, er solle ,,der Mann der

176 Mara Quisling berichtete, ihre Schwiegermutter habe gesagt: ,,Huff, akkurat som i romanene.” Indem
die folgende Passage im Drama zitiert wird, fiihrt der Text eine Mutter-Sohn-Konstellation vor, in der
der Ministerprisident die Rolle des braven kleinen Jungen einnimmt: ,,Vet du, Vidkun, at jeg ikke har
sett deg siden fgr 9. April? Nu ma dere sitte ned og fa en kopp te og ta det riktig med ro, for nu vil jeg ha
ordentlig rede pa alt som har hendt. Ja, Vidkun, nu ma du love meg at du forteller meg alt, altsammen,
sa hun og strgk ham moderlig med hinden over den lyse manken hans. Det lune guttesmilet spilte
sk@yeraktig rundt munnen hans da han svarte: — Det er altsé statshemmeligheter vi skal snakke om idag,
forstar jeg. Ja, alt vil jeg hgre, absolut alt.” [Weiit du, Vidkun, dal} ich dich seit der Zeit vor dem 9.
April nicht gesehen habe? Jetzt miif3t ihr euch setzen und eine Tasse Tee trinken und es ganz ruhig
angehen, denn jetzt will ich genau wissen, was alles geschehen ist. Ja, Vidkun, jetzt muBt du mir
versprechen, alles zu erzihlen, alles zusammen, sagte sie und strich ihm miitterlich mit der Hand iiber
seinen hellen Schopf. Das weiche Jungenldcheln umspielte scherzhaft seinen Mund, als er antwortete: —
Ich verstehe, wir sollen heute also {iber Staatsgeheimnisse sprechen. Ja, alles will ich hdren, absolut
alles.] Zitiert nach Parmann 1980, S. 113f. Mara schilderte auch den Stolz von Vidkun Quislings Mutter
auf ihren Sohn. So etwa bei einer Einladung zum Tee, wenige Tage nach dem 9. April, bei der Vidkun
Quisling von seiner Mutter, wie immer, fiir sein Verhalten gelobt worden sei. Vgl. Juritzen 1988, S. 198.
Diese Haltung wird im Dramentext bei ihrem Auftritt auf dem Gartenfest aufgenommen. Der Text zeigt
eine einfache Frau, die stolz auf ihren Sprofling ist.

177 Analog dazu ist auch Asjas Aussage zu lesen, Vidkun hitte beim Abschied von ihr geschluchzt wie ein
Kind (S. 82).



3.6. Maria Q 151

neuen Ideen werden“.178 Im Drama wird seine Megalomanie, vermittelt {iber
diesen Intertext, auf die Erziehung in seinem Elternhaus zuriickgefiihrt.

Der Mangel an personlicher Reife prigt auch Vidkuns Beziehung zu Maria Q
und Asja, und auch hier bleibt die Mutterbindung so dominant, daf selbst Vidkuns
Geist sich noch aus einem erotischen Tanz mit Asja 10st, als seine Mutter ihn ruft
(S. 148). Auch die Namensidnderung von Mara zu Maria, die er organisiert,
verweist auf die Mutter. Indem er Mara zu Maria dndern 14t, nivelliert er die im
Norwegischen mit Mara verbundene Assoziation von mardrgm [ Alptraum], die fiir
die Zukunft Boses ahnen 1dBt. Gleichzeitig macht er sie der Mutter Gottes als
seinem christlichen Idealbild einer Mutter gleich. Auch Vidkun Quisling wollte in
RuBland Maras Vornamen zu Maria indern lassen, was ihm jedoch nicht gelang.179
Im Text gelingt ihm die Umbenennung. Die Namensinderung bringt hier die
Ausloschung der Identitdt von Maria Q zugunsten eines von ihm eingefiihrten
Idealbildes zum Ausdruck.

Vidkuns mangelnde personliche Reife kommt auch in der Szene ,,Moroleik med
Mgdrene* [Spiel mit den Miittern] zum Ausdruck (S. 75). Einem in Norwegens
landlichen Regionen traditionellen Hochzeitsbrauch entsprechend, wird Vidkun
zum Hallingtanz gezwungen. Es ist bei diesem Spiel Aufgabe des Briutigams,
einen Hut, der an einer Stange hochgehalten wird, mit moglichst hohen Spriingen
zu fangen. Vidkun trdgt in dieser Szene eine zu enge Jacke und eine zu kurze Hose.
Sein Aufzug versinnbildlicht das Kind im Korper des Erwachsenen. Als Kind ist er
viel zu klein, es gelingt ihm nicht, den Hut zu ergreifen. Die scheinbar fehlende
physische Kraft steht metonymisch fiir den Mangel an geistiger Reife nicht nur fiir
eine Ehe. Er geht eine Doppelehe ein, weil er zu feige ist, sich von einer Frau zu
trennen.

Alexandra Veronina

Die dritte Gestalt in der Dreiecksbeziehung, Asja, referiert intertextuell auf
Alexandra Veronina, die erste Frau Quislings. Asja steht als Rufname fiir Alex-
andra Veronina. Da zahlreiche Einzelheiten im Text Details aus ihrem Leben
aufgreifen, wird hier in einem Uberblick auf einige biographische Hintergriinde
eingegangen werden, die im Text intertextuell berufen werden. Die Informatio-
nen basieren auf Erzihlungen von Mara, die Juritzen wiedergegeben hat, und
Photos, die im Programmbheft abgedruckt waren.!80 Angesichts dieses Riick-
griffs auf Berichte Dritter bleibt die historische Figur ungreifbar. Statt dessen
entsteht ein Bild iiber die Rolle, die sie in den Augen anderer spielte. Und diese
Vorstellung bildet wiederum einen Intertext fiir das Drama.

I78  Siche die Textstelle aus Universismus bei Parmannn 1980, S. 177.

179 Vgl. Juritzen 1988, S. 185. Barth fiihrt die Namensinderung von Mara zu Maria auf Quislings
Bekanntschaft mit Max Scheler zuriick. Scheler ging davon aus, daB es verschiedene Typen von Frauen,
wie Mutter, Liebende, Nonne, Prostituierte, gibt. Die Umbenennung kime dann einer Klassifizierung
gleich. Vidkun Quisling traf Scheler 1919 in Kéln. Vgl. Barth 1996, S. 248.

180 vgl. Juritzen 1988, S. 55-102.



152 3. Textanalysen

Alexandra Andrevna Veronina wurde 1905 in Sewastopol geboren. [hr Rufname
war Acia. Als junge Frau tanzte sie jahrelang Ballett und galt als tanzbegabt. Spiter
arbeitete sie als Telegrafistin bei der Nansen-Mission und lernte Mara Vasiljevna
und auch Vidkun Quisling kennen. Am 21. August 1922, einen Tag nach ihrem 17.
Geburtstag, an dem sie volljihrig geworden war, heiratete sie Vidkun Quisling.
Juritzen vermutet angesichts der offensichtlich zeitlich forcierten Heirat, sie habe
Vidkun Quisling als die Rettung vor dem Hungertod betrachtet.!81 Mit der Trauung
wurde sie norwegische Staatsbiirgerin.!82 Vidkun Quisling reiste mit Acia aus
RuBland aus und brachte sie 1923 in Paris in der Pension Glaize unter. Dann
erklirte er, er wolle sich wegen des Altersunterschieds zwischen ihnen scheiden
lassen und reiste ab. Im Spitherbst besucht Mara Ascia in Paris. Und Vidkun
Quisling schrieb: ,,.Du vet, Maria, du er eldre enn henne og en voksen kvinne, hun
er et barn.” [Du weif3t Maria, du bist &lter als sie und eine erwachsene Frau, sie ist
ein Kind.|!83 Ascia wulite bis zum Friihjahr 1924 nichts von der Liebesbeziehung,
die unterdessen zwischen ihrem Ehemann und Mara entstanden war. Ent-
sprechende Nachrichten, die zu ihr vordrangen, hielt sie fiir Geriichte. Mara
erzdhlte ihr, sie sei Quislings Sekretdrin. Vidkun Quisling vermied das Thema
Mara gegeniiber Ascia. In einem Brief an Mara vom 17. Dezember 1923 wird ihre
Situation besonders deutlich:

Wenn du kommst, werde ich dir von den Geriichten erzihlen, die von Kharkov nach
Paris gedrungen sind, ziemlich seltsam, ich lachte wie verriickt. Man schreibt, daf du fiir
irgendeinen Trust arbeitest, aber unter irgend jemandes allmichtiger Protektion. Und
giftig berichten sie — ich zitiere — dafl man dich, wihrend ich auf der Krim war, mehrmals
mit dem Hauptmann [Quisling, d. Verf.] spazierengeben sah. Ach, ... aber wie konnten
Sie es wagen, Frau, zusammen mit meinem Mann spazierenzugehen, warten Sie, bis Sie
nach Paris kommen, dann werde ich ihnen einen kleinen Skandal bereiten, es wird Sie
nicht freuen.184

Der Text dieses Briefes ist im Drama im Dialog zwischen Asja und Maria Q
nahezu wortlich wiedergegeben (vgl. S. 64). Spiter reiste Ascia zu Mara und
Vidkun Quisling nach Oslo. Von dort aus reiste sie nach Nizza, um Urlaub zu
machen. Sie lief ihre personlichen Dinge in Oslo zuriick und scheint von einer
Riickkehr nach Oslo ausgegangen zu sein; es kam jedoch nie dazu. Ascia sandte
weiterhin Liebesbriefe an Vidkun Quisling. SchlieBlich schrieb Mara einen Brief
an die Rivalin und verbannte sie mit dem Argument aus Vidkun Quislings Le-

181 vgl. Juritzen 1988, S. 56.

182 Ascia verbrachte nur wenig Zeit in Norwegen. Thr wird nachgesagt, sie hitte nur zwei Worte norwegisch
gesprochen. Das Drama greift dies als Anekdote auf (vgl. S. 78).

183 Quislings Brief an Maria vom November 1923, vgl. Juritzen 1988, S. 78.

184 per Originaltext lautet: ,,Nar du kommer, skal jeg fortelle deg om de sladderaktige ryktene som er nidd
frem til Paris fra Kharkov, ganske merkelig, jeg lo som besatt. Man skriver at du arbeider for en eller
annen Trust, men under en eller annens allmektige proteksjon. Og giftig melder de — jeg siterer — at
mens jeg var pd Krim, sd man deg flere ganger med kapteinen. Ah ... men hvordan viget De, frue,
spasere sammen med min mann, bare vent til De kommer til Paris, sa skal jeg lage en liten skandale for
Dem, De vil ikke bli glad for det.* Nach Juritzen 1988, S. 83f.



3.6. Maria Q 153

ben, eine Liebesbeziehung zu zwei Frauen wiirde seinem Ruf schaden.!85 Trotz
allem blieb Ascia iiber zehn Jahre mit Vidkun Quisling verheiratet. Sie lebte in
Paris und hatte wieder angefangen zu tanzen. Als man ihr anbot, in eine grofle
Ballettkompanie einzutreten, untersagte ihr Vidkun Quisling per Telegramm das
Tanzen. Uber Olga Hohlowa, Picassos erste Frau, die ebenfalls Russin war,
lernte sie Picasso kennen, und er malte mehrere Portraits von ihr. 1929 reiste
Ascia auf Einladung einer in China lebenden russischen Familie nach Shanghai.
Dort wurde ihre Ehe annulliert, und sie heiratete 1931 einen Arzt. Ihr Ehemann
starb drei Jahre spiter. 1936 heiratete sie erneut. Ihr Ehemann wurde spéter zum
franzdsischen Ehrenkonsul ernannt. Wihrend der japanischen Besetzung wurde
die Familie interniert und emigrierte nach der Revolution 1949 gezwungener-
maBen in die USA. Dort hatte Ascia als bildende Kiinstlerin Erfolg. Am Schluf3
seines Berichts iiber ihr Leben stellt Juritzen fest, da}3 die Enttiuschungen, die
Vidkun Quisling verursacht hatte, sie lebenslang begleitet hiitten.!86

Asja

Im Drama miindet die erste Begegnung zwischen Asja und Vidkun in rasendem
Tempo in Heiratspldne. Unmittelbar bevor Vidkun und Asja sich begegnen,
verhort Vidkun eine Bauersfrau, der vorgeworfen wird, zwei ihrer Kinder geto-
tet und gegessen zu haben. Die Szene zitiert ein reales Ereignis aus den Arbeits-
protokollen Vidkun Quislings. Sie fiihrt das AusmaB des Elends in der Ukraine
vor und zeigt, wozu der Hunger die Menschen treibt. Vor diesem situativen
Hintergrund erscheint Asjas forcierte Heirat mit Vidkun als harmlose Uberle-
bensmalBinahme. Musik aus Igor Strawinskys Ballett Petruschka leitet die Szene
ein. Asja tritt als Ballettinzerin auf und trigt das Kostiim der Ballettfigur
Petruschka.

Asja wechselt stindig zwischen der Identitit der Ballettrolle und ihrer indi-
viduellen Identitédt. Dieses metatheatrale Element des Aus-der-Rolle-Fallens greift
intertextuell einen typischen Aspekt der russischen Versionen der Commedia
dell’arte in diesem Jahrhundert auf, nimlich das Ausstellen der theatralen Struktur.
Die Dramaturgie des Dramas zitiert folglich als Intertext fiir die Ballettéinzerin Asja
die zeitgenossischen Theaterexperimente und 148t sie so besonders progressiv
erscheinen. 187

So wird die Grenze zwischen Asjas Identitidt und der Biihnenrolle, die sie tanzt,
flieBend. Asja: ,Jeg er ulykkelig. Og Petrusjka er ulykkelig.”“ (S. 44) [Ich bin
ungliicklich. Und Petruschka ist ungliicklich.] Derart ist die Begegnung zwischen
Vidkun und Asja mit dem Motiv Petruschka verkniipft. Die Dreiecksgeschichte im

185 Vel. Juritzen 1988, S. 94. Juritzen vermutet, daf} der Brief von 1929 stammt.

186 vgl. Juritzen 1988, S. 102.

187 Diese Form von Metatheater geht funktional iiber Spiel-im-Spiel-Figuren hinaus. Es ist der Struktur der
Charaktere inhérent und priigt sie in Form eines Bruchs zwischen Charakter und Rolle. Die Figuren sind
sich ihrer Theatralitdt bewuBt, und auf diese Art wird die theatrale Form menschlichen Lebens selbst
thematisiert. Im Text wird dieser Bruch in der Doppelung von Petruschka und Asja ausgestellt.



154 3. Textanalysen

Ballett fungiert als Sinnbild fiir das Beziehungsmodell im Drama, das sich aus
dieser Szene heraus entwickelt. In Zusammenhang mit Asja fungiert das Motiv
dann als Vorausdeutung darauf, daf} sie in der Konkurrenz um die Gunst Vidkuns
unterliegen und ihn verlieren wird, so wie Petruschka im Streit um die Prinzessin
unterliegt. Am Schlufl von Strawinskys Ballett erscheint der Geist von Petruschka.
Analog erscheint am Schluff des Dramas auch Asjas Geist. Anders als im Ballett
kommt Asja jedoch aus Rache zuriick, und die Wiederkehr findet in einem
Alptraum von Maria Q statt. Deren Schuldgefiihle lassen Asja als liberméchtigen
Geist zuriickkehren, der seine ehelichen Rechte einklagt und ihr die Urne Vidkuns,
d.h. im tibertragenen Sinn Vidkun selbst, nimmt. Asja trdgt bei ihrer néchtlichen
Riickkehr das Ballettkostiim des Petruschka. Die Trauer Petruschkas spiegelt jetzt
einen Teil ihrer Identitidt und bildet den AnlaB fiir ihre Riickkehr. Asja: ,,.Dere har
gdelagt mitt liv! Hvorfor blir jeg ikke kvitt dere?* (S. 148) [Ihr habt mein Leben
zerstort! Weshalb werde ich euch nicht los?]

Asja interessiert sich bei ihrer Riickkehr besonders fiir Vidkuns Urne. Nach
zdhem Ringen mit Maria Q nimmt sie sie, verstreut Vidkuns Asche auf dem
Teppichboden und zerstort damit fiir beide die sterblichen Reste Vidkuns. Dieser
verzweifelte Versuch, Vidkun loszuwerden, macht deutlich, dafl auch ihr eine
emotionale Ablosung von Vidkun lebenslang nicht gelungen ist. Maria Q kommt
noch einmal auf das weissagende Spiel zuriick, das die Lebenspline der Frauen
geprigt hat, und stellt fest, Asja habe das bessere Los gezogen. Asja hilt dagegen,
sie habe getanzt: ,Jeg har danset, Marotsjka.” (S. 144) [Ich habe getanzt, Ma-
rotsjka. ]

Asjas Tanz wird hier abschlieBend als Ausdruck unertréiglicher Trauer lesbar.
Thre Identitit geht in der Figur des Petruschka auf. Uber das Petruschka-Motiv
spiegeln sich die Erfahrungen von Maria Q und Asja hier ineinander. Insgesamt
etabliert der Text iiber die Intertexte des Balletts Petruschka und Ignatieffs Roman
Asja das Thema Depression als Metatext. Der Tanz, der konventionell als
Ausdruck von Lebenslust verstanden wird, wird metaphorisch zum Totentanz
dramatischer Figuren, die aus Trauer zur Maske erstarrt sind. Die Spannung zwi-
schen wilder Lebenshoffnung und Schmerz, die dem Tanzmotiv hier unterlegt ist,
macht ihn zum grotesken Ausdruck von depressiver Trauer.

3.7. Rhindgtrene

3.7.1. Erste Zugédnge zum Text
Hildegard von Bingen

Das Drama Rhindgtrene thematisiert das Leben der deutschen Mystikerin Hil-
degard von Bingen.!88 Die folgende Kurzbiographie der als Vorlage dienenden

188 In cinem Interview mit @yvind Skau berichtet Loveid, wie sie iiber die Musik von Bingens zufillig auf
die Mystikerin aufmerksam geworden sei. Dieser erste Zugang ist typisch dafiir, da3 von Bingen bis vor



	Maria Q

