
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 29 (2002)

Artikel: Melancholie und Karneval : zur Dramatik Cecilie Løveids

Autor: Baur, Bettina

Kapitel: 3.5: Barock Friise

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858252

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


3.5. Barock Friise 85

3.5. Barock Friise

3.5.1. Der Text als Erinnerungsprojekt

Mit Barock Friise eller kjœrligheten er en st0rre labyrint [Barocker Fries oder
die Liebe ist ein größeres Labyrinth] beginnt ein Zyklus von drei Dramen, in
denen sich Lpveid mit historischen Frauenfiguren beschäftigt.95 Barock Friise
knüpft an die Biographie von Zille Gad an, die von 1675-1711 in Bergen lebte.
Sie war zu ihren Lebzeiten aufgrund ihrer hervorragenden Fremdsprachenkenntnisse

in Latein, Griechisch und Hebräisch eine lokale Berühmtheit. Frauen hatten

im 17. Jahrhundert keinen Zugang zu höherer Bildung, deshalb erscheint sie

im Zeitkontext als außergewöhnliche Persönlichkeit. Der Dramentext zeigt Zil-
les Leben als maßgeblich davon geprägt, daß ihre Fähigkeiten in krassem

Gegensatz zu den sozialen Chancen stehen, diese zu entwickeln. Dieser Kontrast
zitiert zugleich ein typisches Stilmittel der Barockliteratur: die Antithetik. Doch
während die Antithesen in der Barockliteratur häufig auf den Gegensatz
zwischen irdischem Elend und der Vorstellung von einem glücklichen Leben nach

dem Tod abheben, fokussiert der Text auf den Gegensatz zwischen individuellen
Fähigkeiten und fehlenden sozialen Chancen. Während das strenge
theologischmetaphysische Weltbild im Barock es nicht zuläßt, einen Ausbruch aus den

religiösen und sozialen Sinnwelten zu denken, klagt der Text diese fehlenden
Freiräume für die Figur ein.

Doch nicht nur ihre intellektuellen Fähigkeiten, auch ihre Lebensgeschichte ist

außergewöhnlich. Anhand von Rechtsprotokollen, Aufzeichnungen zur Loka-
geschichte und frühen Lexika über herausragende Persönlichkeiten läßt sich
skizzenhaft folgender Lebenslauf rekonstruieren. Als junge Frau machte Zille Gad mit
ihrer Sprachbegabung auf sich aufmerksam. Mit dreißig Jahren hatte sie eine kurze
Liason mit einem Ostindienfahrer, Henri Boudaen, und wurde schwanger. Boudaen
verließ sie, während die Schwangerschaft unbemerkt blieb. Als die Wehen zu einer

Frühgeburt einsetzten, schickte Zille das anwesende Hauspersonal fort, um allein
zu sein. Das Kind starb unmittelbar nach der Geburt, und die Mutter versteckte es

in einer Truhe, in der sie auch ihre wissenschaftlichen Arbeiten autbewahrte. Man
fand das Kind, klagte Zille Gad als Kindsmörderin an und verurteilte sie zum Tode.
Es folgte ein zweijähriger Gefängnisaufenthalt, während dem sie auf die

Vollstreckung des Urteils wartete. Schließlich wurde sie aufgrund ihrer intellektuellen

Fähigkeiten begnadigt. Daraufhin reiste sie nach Kopenhagen, um dort an
der königlichen Akademie zu arbeiten. Als Frau war sie von den

Erwerbsmöglichkeiten als Dozentin ausgeschlossen und litt weiterhin unter materieller Not.

95 Die Uraufführung fand bei den Bergenser Festpielen am 24. Mai 1991 statt. Regie und Choreographie
waren ein Gemeinschaftsprojekt der Tanzgruppe Scirocco und des Regisseurs Carl Jörgen Kipnig. 1992

wurde das Projekt auf der Osloer Bühne Scenehus in derselben Besetzung wieder aufgenommen. Die

Druckfassung erschien 1993 in Oslo. Sie enthält Illustrationen von Kristin Torp, die auch das Bühnenbild

für die Uraufführung zeichnete.



86 3. Textanalysen

Kurze Zeit nach ihrer Ankunft in Kopenhagen infizierte sie sich mit der Pest und
starb.

Der Dramentitel wird von einer Genrebezeichnung ergänzt, die den Text als

„Epitaphium Dramaticum Pro Zille Gad Bergis Norvegias" einordnet. Ein Epitaph
bezeichnet in der Kunstgeschichte eine Grabinschrift. Im Zeitalter des Barock war
ein Epitaph eine Grabrede. So wie mit einer Grabrede an eine Verstorbene erinnert
wird und eine Grabinschrift einzelne Daten zur Erinnerung festhält, zielt das Drama
darauf, Zille Gad in Erinnerung zu halten.

3.5.2. Schrift und Trauerprozeß

Die Dramenhandlung ist in zwei parallel verlaufende Handlungen gegliedert.
Eine erste Handlung zeigt das nächtliche Gespräch zwischen dem Mond, einer
weiblichen Figur, und Zille als Kind. Die zweite Handlung zeichnet chronologisch

Zilles Biographie nach. Die parallel verlaufenden Handlungen vermitteln
den Eindruck von Ambivalenz hinsichtlich Raum und Zeit des Geschehens.

Auch die biographisch orientierte Handlungsebene, die zunächst stärker der

Wirklichkeit verhaftet zu sein scheint, ist von Brüchen geprägt. Die Handlungsabschnitte

haben episodischen Charakter, und die Dialoge sind von intertextuel-
len Referenzen und Anspielungen durchsetzt, die sich erst nach mehrmaligem
Lesen erschließen. Diese Anordnung macht deutlich, daß das Ziel des Textes
nicht die Mitteilung eines eindeutigen Inhalts ist, sondern vielmehr darin
besteht, die Brüchigkeit einer jeden Totalität darzustellen.

Vergleicht man Barock Friise und die nachfolgenden beiden Dramen mit
früheren Texten, fällt auf, daß die Autorin in ihren späteren Texten zunehmend ein
Gewebe aus intertextuellen Bezügen entwickelt. Immer häufiger bildet die Kenntnis

spezieller Intertexte eine wichtige Voraussetzung, um einen Zugang zum Text
zu finden. Zugleich legt die offene Struktur der Texte ein Lektüreverfähren nahe,

das auf die Herstellung von Kohärenzen verzichtet und statt dessen verschiedene

Zugänge zum Text ermöglicht. Die Texte sind geprägt von einer polyphonen
Struktur im Sinne einer Pluralität von Bedeutungen. Seit Barock Friise hat sich

dieses Verfahren zu einem poetologischen Konzept struktureller Ambivalenz
entwickelt. Vor diesem Hintergrund überrascht es kaum, daß gerade in diesem Text
die philosophischen Prämissen einer solchen Textstruktur diskutiert werden. Die
Überlegungen der Hauptprotagonistin Zille Gad legen die philosophischen
Prämissen offen, nach denen der Text organisiert ist. Sie thematisieren die
Abwesenheit eines Bedeutung organisierenden Sinnzentrums und spiegeln so eine für
die Stimmung Melancholie typische Haltung.

Diese Verbindung zwischen einer melancholischen Disposition der
Hauptprotagonistin und einer poetologischen Konzeption, die Doppeldeutigkeiten und
Inkohärenzen vertritt, beruft im Kontext des Barockzeitalters als Intertext Walter
Benjamins Theorie des deutschen Trauerspiels. Der Intertext des Trauerspiels weist
wiederum zurück auf die melancholische Haltung der Hauptprotagonistin, so daß



3.5. Barock Friise 87

das Thema Melancholie als sprachliches und als psychologisches Problem präsentiert

wird und beide Problemfelder miteinander verschränkt werden.
Walter Benjamin hat in seiner Untersuchung des deutschen Trauerspiels des 17.

Jahrhunderts einen Zusammenhang zwischen melancholischer Haltung und

Sinndispersion aufgezeigt. Benjamin sah im deutschen Trauerspiel den

rhetorischen Ausdruck von schwerer Trauer. Im Bilderreichtum der Texte aus dem

Barockzeitalter, so Benjamin, artikuliert sich ein Zuviel an Bedeutung. Dieses
Zuviel an Bedeutung verweist, analog der Überfülle an Chiffren in der barocken
Emblematik, nicht länger auf eine sinnhafte Mitte, sondern ist Ausdruck einer

eschatologischen Krise und des religiösen Weltverlustes im Zuge der
Säkularisierung. Benjamins Begriff der Trauer meint eigentlich Melancholie. Im barocken

Trauerspiel bringt sich eine Zeit zum Ausdruck, die von den Konfessionskriegen
der Reformation erschüttert ist und das Vertrauen in den göttlichen Sinn des

historischen Verlaufs verloren hat. Diese Vorstellung von einem Verfall in Natur
und Geschichte führt nach Benjamin zum Verlust der natürlichen Beziehung zu den

Dingen, und das heißt zu der lediglich über Konventionen verbürgten Verbindung
zwischen Form und Inhalt. Das Fehlen dieser Verbindung ist zwar schon immer
konstitutiv für die menschliche Sprache, doch wird der Mangel erst im Barock
ästhetisch reflektiert. Adäquates Darstellungsmittel dieser Auflösung ist nach
Benjamin die Allegorie, da sie Bilder schafft, die keinen konkreten „Sinn" mehr
besitzen. Die Allegorie löst das Bedeutungsproblem unter der Bedingung, daß es

keine Bedeutung mehr gibt, indem sie ein Spiel von letztlich nicht mehr auf einen
Sinn reduzierbaren Bedeutungen eröffnet.

Der Melancholiker verfügt im Umgang mit den allegorischen Bildern über ein
besonderes Talent. Denn Trauer ist nach Benjamin „die Gesinnung, in der das

Gefühl die entleerte Welt maskenhaft neubelebt, um ein rätselhaftes Genügen an

ihrem Anblick zu haben."96 „Der melancholische Blick", so Ludger Heidbrink über

Benjamins Melancholiker, „'mortifiziert' die Gegenstände und entlockt ihnen auf
dem Wege einer radikalisierten subjektiven Interpretation die Rudimente einer
Wahrheit, die den Gegenständen von sich aus nicht mehr zukommen."97 Derart
bewirkt die melancholische Feere Bedeutungskomplexion.

Der von Benjamin skizzierte Zusammenhang zwischen Melancholie und

Sinndispersion prägt auch die Textgestalt von Barock Friise. Lpveid arbeitet in
ihrem Drama über eine Figur aus dem norwegischen Barock mit der Benjamin-
schen Theorie zum barocken Trauerspiel und bezieht sie, wie noch zu zeigen sein

wird, mittels der Febensphilosophie der Protagonistin intertextuell in den Text ein.
Die Anknüpfung an Benjamins Theorie ist im Kontext einer Reaktualisierung
seiner Theorie in der poststrukturalistischen Fiteraturtheorie zu lesen. Denn

Benjamins Theorie des deutschen Trauerspiels wurde in den achtziger Jahren von
dem amerikanischen Fiteraturwissenschaftler Paul de Man in seinem für die
Fiteraturästhetik des Poststrukturalismus heute kanonischen Text The Rhetoric of

96 Vgl. Benjamin 1982, S. 120.
97 Vgl. Heidbrink 1994, S. 166.



88 3. Textanalysen

Temporality als Anleitung für eine zeitgenössische Literaturbetrachtung
wiederentdeckt.98 Doch läßt sich Benjamins Theorie des deutschen Trauerspiels nicht
ohne Einschränkung auf das vorliegende Drama übertragen. Der
geistesgeschichtliche Horizont des Barock unterscheidet sich von dem der 1930er und der
1990er Jahre. Benjamins Text ist von einer eschatologischen Ausrichtung geprägt,
die sich angesichts des verlorenen Glaubens an die großen Erzählungen seit den

achtziger Jahren nicht mehr aufrechterhalten läßt. Die melancholische Haltung im
Drama wird nicht länger wie bei Benjamin geschichtsphilosophisch motiviert,
sondern in der subjektiven Erfahrung der Protagonistin verankert.

Den Diskurs über Melancholie kennzeichnet eine strukturelle Verbindung
zwischen Melancholie und Sinndispersion, die hier zunächst mit Bezug auf
Benjamins Trauerspielbuch vorgestellt wurde. Der Dramentext knüpft hier an,
wobei ein intertextueller Verweis, im Untertitel des Dramas, der Hinweis auf ein

Labyrinth einen ersten Hinweis auf diese Verfahrensweise liefert: Barocker Fries
oder die Liebe ist ein größeres Labyrinth. Das Motiv des Labyrinths verweist auf
den Verlust eines orientierenden Zentrums. Darüber hinaus zitiert Zille Gad immer
wieder aus einem Roman von Johann Comenius, Das Labyrinth der Welt, der im
17. Jahrhundert weit verbreitet war. Comenius Roman, so hat Martina Wagner-
Egelhaaf gezeigt, folgt selbst dem Strukturschema eines Labyrinths, indem der
Autor eine verwirrte Seele das von Chaos geprägte irdische Labyrinth
durchwandern und schließlich das Seelenheil erreichen läßt. Außerdem beruft das Drama
über das Labyrinthmotiv Robert Burtons Anatomy ofMelancholy 1621 und damit
einen weiteren Text, der aus dem Diskurs über Melancholie nicht wegzudenken ist.
Robert Burton verwendete das Labyrinthmotiv exzessiv, um den Zustand der Welt,
aber auch die Struktur seines Textes zu beschreiben. In Zusammenhang mit dem
Drama Rhindptrene wird auf das Labyrinth als Motiv und Strukturmodell des

Textes zurückzukommen sein.

Auch der Dramentitel selbst verweist über das Adjektiv „barock" (barock] auf
Sinndispersion, denn „barock" weckt Assoziationen von verschnörkelt und
überladen. In diesem Sinn bildet der Text ein von Bedeutungen überladenes und
zugleich in sich gebrochen wirkendes Gesamtbild. Dieser Eindruck wird zusätzlich

von zwei Bildern verstärkt, die dem Text vorangestellt sind. Die Bilder sind jeweils
von einer Arabeske umrahmt und nehmen so die Struktur des Textes semiotisch

vorweg, zumal der Begriff der Arabeske bis zur Goethezeit synonym mit Groteske
verwendet wurde. Ursprünglich bezeichneten Arabesken verschlungene Pflanzen
oder Tiergestalten in Ornamenten. Friedrich Schlegel übertrug den Begriff auf
verschlungene Stoff- und Formkompositionen in der Literatur. Die arabeske Ver-

98 Diese Verbindung zwischen Barock und Postmoderne bezieht sich auf Paul de Mans Beschäftigung mit
der rhetorischen Figur der Allegorie in The Rhetoric ofTemporality. Im Anschluß an Walter Benjamins
Arbeit über das deutsche Trauerspiel hat de Man gezeigt, wie der Allegorie die grundsätzliche Differenz
zwischen Zeichen und Referenten eingeschrieben ist. Das für das Barock typische Stilmittel der
Allegorie reflektiert eine grundsätzliche Verunsicherung gegenüber der Verbindung zwischen Zeichen und
Referenten und nimmt die Absage an die Möglichkeit einer letztendlichen Bedeutungszuschreibung

vorweg, wie sie sich im Poststrukturalismus durchgesetzt hat.



3.5. Barock Friise 89

zierung weist den Anspruch auf Klarheit und Ordnung semiotisch als Täuschung
aus und konterkariert ihn in einer unendlich verschlungenen Textur. Semiotisch

gelesen bezeichnen die verschlungenen Linien die Dispersion und den Verlust
eines organisierenden Zentrums. Die Affinität des melancholischen Diskurses zur
Struktur eines Labyrinths kommt in der Figur der Arabeske semiotisch zum
Ausdruck. Die Ranken der Arabeske weisen auf den melancholischen Diskurs des

Textes hin.
Schließlich verweist selbst die Figur der Autorin mittels einer metonymischen

Verschiebung auf die dem Text zugrundeliegende Struktur. Sie tritt in der Nebenrolle

einer „Matrone" (S. 15) [Matrone] auf, in der sie die Zuschauer begrüßt, die in
den Theaterraum eintreten. Die Bühnenanweisung beschreibt sie als „en uregel-
messig formet perle" [eine unregelmäßig geformte Perle] und spielt dabei auf den

Ursprung des Begriffs „Barock" im portugiesischen Wort barrocco als Bezeichnung

für eine traubenartig geblähte, wucherförmige und schiefrunde Perle an. Die
metaphorische Umschreibung ihres Äußeren weist über den Vergleich zurück auf
die Struktur ihres Dramentextes. Der Vergleich bedient sich des rhetorischen
Mittels der Antonomasie, das die Autorin mit einer Eigenschaft ihres Textes

vergleicht, und wirkt als manierierter Effekt. Er verweist damit einerseits erneut auf
barocke Stilformen, andererseits, indem er die Grenze von Spiel und Wirklichkeit
verwischt, auf eine verschlungene Textur. Diese Synekdoche von literarischem
Produkt und Autorin stellt aber auch die dialogische Konstruktion des Textes aus.

Die Einbindung der Autorin als Figur in die historische Szenerie und die Auflösung
der Grenze zwischen vergangenem Geschehen und der Gegenwart von Autorin und

Zuschauern, die immer wieder praktiziert wird, verweisen auf ein Erinnerungsmodell,

das sich einem mimetischen Abbilden von Vergangenheit widersetzt. Statt
dessen liefert der Text ein von Widersprüchen durchzogenes Zusammenspiel
vielfältiger Intertexte, das auf den Zeitkontext des Barock Bezug nimmt, dabei aber die

geistesgeschichtliche Perspektive der Gegenwart im Blick auf die Vergangenheit
mitreflektiert. Derart entsteht ein sinnüberladen wirkendes Gesamtbild, das den

Anspruch einer „barocken" Form einlöst. Die Zeitsprünge zwischen Vergangenheit
und Gegenwart signalisieren, daß es sich trotz zahlreicher intertextueller Bezüge
auf den Kontext des norwegischen Barock nicht um ein historisches Drama
handelt, sondern um eine Auseinandersetzung mit historischem Material, die die
historische Differenz nicht nivelliert. Die ständigen Brüche im Hinblick auf die
zeitliche Verödung des Geschehens machen kenntlich, daß es eine Erinnerung
unabhängig vom geistigen Horizont der Gegenwad nicht geben kann.

Entsprechend gehen auch die Angaben zu den dramatis personae nicht von einer

Repräsentanz von historischen Figuren, sondern von „figurasjoner fra livet" (S. 9)

[Darsteller aus dem Leben] in Bergen im Zeitraum zwischen 1600 und 1700 aus.

Die zahlreichen intedextuellen Bezüge auf die Lebenswelt von Zille Gad und
das Barock als Literatur- und Kunstepoche tragen zusätzlich zur Bedeutungsvielfalt
bei. Diese Bedeutungskomplexion entspricht dem textuellen Verfahren der

Dialogizität. Lpveid selbst beschreibt das Kompositionsprinzip des Textes in ihrem
Nachwod als dialogisches Verfahren:



90 3. Textanalysen

Det skulle vaere tablâer, men tablâene skulle bevege seg. I en frise. Det skulle vaere tekst,
men teksten skulle vaere del av komposisjonen. Det skulle ikke vaere handling fra
barokken. Vi skulle vaere i dialog med barokken.99

[Es sollten Tableaus sein, aber die Tableaus sollten sich bewegen. In einem Fries. Es

sollte Text sein, aber der Text sollte Teil der Komposition sein. Es sollte keine Handlung
aus dem Barock sein. Wir sollten mit dem Barockzeitalter „im Dialog stehen".]

Dieser Dialog mit dem Barockzeitalter setzt sich in den Bildern fort, die dem
Text vorangestellt sind. Wie weiter unten noch ausführlicher zu zeigen ist, erinnern

sie an barocke Embleme, die das Thema des folgenden Textes vorwegnehmen.

Auch in diesen Bildern vermischen sich die Zeitebenen. Zum Dialog im
Sinne einer produktiven Auseinandersetzung lud schließlich auch der Ort der

Uraufführung ein, die Schötträume in Bergen. Diese Räumlichkeiten dienten der
Hanse als Versammlungsräume und wurden als Justizräume genutzt. Die
Uraufführung fand in den Schötträumen statt, die nach einem Brand originalgetreu
wieder aufgebaut wurden. Der Ort der Inszenierung erinnert so an die
Gerichtsverhandlung, in deren Verlauf Zille zum Tode verurteilt wurde.

Die Handlung als groteskes Fest

Den äußeren Rahmen für das Dramengeschehen bildet ein Fest, bei dem die

Hauptfigur Zille Gad in der Nacht als Wiedergängerin an den Ort zurückkommt,
an dem sie gelebt hat. Die Festgäste sind ihre ehemaligen Zeitgenossen. Sie

treten im zweiten Aufzug als Gruppe auf die Bühne, wobei ihr Auftritt eine

groteske Mischung aus Feichenzug und festlichem Aufzug darstellt. Die nächtliche

Szene, die längst verstorbenen Gäste und die festliche Atmosphäre berufen
als Intertext die mittelalterliche Vorstellung vom Totentanz, derzufolge die Toten

um Mitternacht aus ihren Gräbern aufsteigen und einen makabren Tanz
aufführen. Auch die Bühnenanweisung verweist auf einen solchen „danse macabre"
(S. 17). Zugleich wird das Bühnenbild in der Bühnenanweisung mit einem

„skuemat", einem barocken Schauessen verglichen (S. 17). Bei einem Schauessen

werden den Gästen üppige Gerichte vorgeführt. Statt eines Festessens werden

hier jedoch Requisiten aus der nachfolgenden Dramenhandlung serviert:
Indem die Szene einzelne Elemente der nachfolgenden Handlung aufgreift, dient
sie als Vorausdeutung auf die Handlung.

Die Zuschauer werden in das Geschehen einbezogen. Diese Beteiligung der
Zuschauer entspricht Bachtins Beschreibung karnevalisierter Fiteratur, in der, wie
im Karneval, die Unterscheidung zwischen Zuschauem und Darstellern wegfällt.
Auf den Karneval verweist auch das Verhalten Zilles. Sie tritt in der Figuration des

Kindes Zille auf und läuft übermütig zwischen den Festgästen hin und her, um sie

zu begrüßen. Da ihr Übermut die strengen Mienen der Gäste konterkariert,
erscheint sie als kritischer Narr.

99 L0veid: Om prosjektet Barock Friise. Nachwort zu Barock Friise 1993, S. 99-103, hier S. 102.



3.5. Barock Friise 91

Die ambivalente Verbindung von fröhlicher Ausgelassenheit und dem unheimlichen

Grauen, das von den gespenstischen Festgästen ausgeht, macht die Szene

ebenfalls als karnevaleske Inszenierung lesbar. Nach Renate Lachmann
kennzeichnet die Ambivalenz den Karneval in der Konzeption Bachtins. Seine

Funktion ist es, eine Flucht vor der kosmischen Angst und vor dem Tod in die
fröhliche Relativität zu ermöglichen. Das ambivalente Lachen, das diese Dramenszene

prägt, entspricht trotz der Parallelen zu Bachtins Konzept jedoch auch der

grotesken Komik, wie Wolfgang Kayser sie bestimmt hat. Denn während Bachtins

Karnevalsutopie und hier die utopische Funktion des Lachens auf der Unsterblichkeit

des Gattungskörpers beruht, steht im Zentrum des Dramas das Einzelschicksal

von Zille Gad. Bereits das Vorspiel, das am Grab von Zille Gad stattfindet, stellt
die Irreversibilität des Geschehens in den Vordergrand. Angesichts der Einzigartigkeit

und Endlichkeit des individuellen Lebens wirkt die Komik, die sich mit der
Festszene verbindet, unheimlich und düster. Das groteske Lachen wirkt nicht als

Depotenzierung des Todes, wie bei Bachtin vorgesehen. Es verweist vielmehr auf
ein unheimliches Zentrum des Geschehens, das die Dramenhandlung organisiert
und nur als grotesker Effekt repräsentierbar scheint.

Der groteske Totentanz, mit dem die Handlung beginnt, ist ein Verweis auf den

Tod der Hauptfigur am Ende des Dramas. Zugleich symbolisiert er aber auch die

Einschreibung einer Todeserfahrung in das Leben der Figur. Der eigene Tod ist
nach Freud im Unbewußten nicht darstellbar. Dazu Kristeva:

[...] la mort est irreprésentable dans l'insonscient freudien. Elle s'y marque cependant,
nous l'avons dit, par l'intervalle, le blanc, la discontinuité ou la destruction de la
représentation. [...] Le moi érotise et signifie l'obsédante présence de la Mort en

marquant d'isolement, de vide ou de rire absurde sa propre assurance imaginaire qui le
tient vivant, c'est-à dire-ancré dans le jeu des formes. A rebours, les images et les

identités - calques de se moi triomphant - s'en trouvent marquées d'une tristesse
inaccessible. 10°

Die Hauptfigur Zille Gad stirbt am Schluß des Dramas an der Pest. Kurz vor
ihrem Tod wird sie wahnsinnig, so daß ihr Tod lediglich als fortgeschrittene
Form und letzte Konsequenz einer mentalen Zerstörung erscheint. In der grotesken

Komik der zweiten Szene ist diese Entwicklung bereits vorweggenommen.
Die groteske Mischung aus Lebenslust und tödlicher Bedrohung im Totentanz

trägt die innere Erfahrung der Figur allegorisch nach außen.

Der ambivalente Charakter des Geschehens als Fest und Trauerveranstaltung
setzt sich fort in Mânen [Der Mond], einer Figur, die die Handlung aus der Distanz
beobachtet, zeitweise aber auch Nebenrollen übernimmt. In der Personenliste wird

100 „Der Tod ist im freudschen Unbewußten nicht darstellbar. Wie wir bereits gesagt haben, schreibt er sich

jedoch über den Zwischenraum, das Blanc, den Bruch oder die Zerstörung der Repräsentation darin ein.

[...] Das Ich lädt die lästige Anwesenheit des Todes erotisch auf und bezeichnet sie, indem es seine

eigene fiktive Sicherheit, die es am Leben erhält, mit der Isolation, der Leere oder einem absurden

Lachen kennzeichnet, das heißt im Spiel der Formen verankert. Umgekehrt sind die Bilder und

Identitäten - die von diesem triumphierenden Ich erstellt werden - dadurch von einer unerreichbaren

Traurigkeit geprägt." Vgl. Kristeva 1987, S. 149.



92 3. Textanalysen

Mânen als „kjent himmellegeme" [bekannter Himmelskörper] charakterisiert. Die
einleitende Bühnenanweisung beschreibt die Figur als „vakker moderskikkelse"
[schöne Mutterfigur]. Mânen tritt mit einem Leierkasten auf, und so wird mit ihr
das Motiv des Todes als Spielmann zitiert, der den Menschen zum Tod aufspielt.
Dadurch wiederholt sich in der Figur die Doppelcodierung des Geschehens als Fest

und als Trauerfeier. Diese Doppelcodierung entspricht der dem Text zugrundeliegenden

Ambivalenz, die immer wieder ausgespielt wird.
Mânen nimmt gegenüber Zille die Rolle einer Mutterfigur ein. Die Figur

verweist auf den Verlust der Mutter und dessen prägende Bedeutung für Zille. Als
Ersatz für die fehlende Mutter stellt sie, wie weiter unten gezeigt wird, den

eigentlichen Mangel aus, um den Zilles Denken und die ganze Handlung kreist.
Die dramaturgische Organisation des Dramas in verschiedene Erzählebenen

entspricht der Dissoziation der Wahrnehmung der Protagonistin. Auf der ersten
Ebene werden biographisch nachvollziehbare Ereignisse thematisiert, während auf
der zweiten Ebene der Ursprung der abgründigen Erfahrung im Subtext verborgen
bleibt. Die erste Handlungsebene zeigt anhand wichtiger Stationen in Zilles
Biographie das äußere Geschehen ihres Lebens und den Zeitkontext im Barock; sie

strukturiert den Handlungsablauf insgesamt und ist retrospektiv angelegt. Auf der
zweiten Ebene wird eine innerpsychische Erklärung für Zilles Verhalten und ihre

persönliche Entwicklung aufgezeigt. Sie besteht aus einem fortlaufenden Gespräch
zwischen Mânen und dem Zillekind und spielt in der Gegenwart der Darstellung.
Die Handlungsebenen referieren auf die äußere, zwischenmenschliche, beziehungsweise

die innere Erfahrung Zilles. Letztendlich verschränken sich jedoch die

Handlungsstränge in ihrer Erlebniswelt und führen zu einem äußerst fragilen
Gesamtgebilde, dessen Leerstellen auf ein unnennbares und, wie sich zeigen wird,
melancholisches Zentrum verweisen.

Um die skizzierte Doppelstruktur der Ebenen nachvollziehbar zu machen, löse
ich sie vorläufig auf und gehe nacheinander auf die einzelnen Handlungsebenen
ein, um sie abschließend wieder zusammenzuführen. Ein Überblick über die
verschiedenen Intertexte und deren Funktion dient als erste Hinführung zum Text.

3.5.3. Intertextuelle Bezüge

Die historische Figur Zille Gad

Mit dem Drama über Zille Gad wird an eine von der Kulturgeschichte vergessene

Figur erinnert. Bei den Bezügen auf das Barockzeitalter und die Biographie
Zille Gads fällt Lpveids genaue Lektüre der historischen Quellen und deren
unkonventionelle und kritische Interpretation auf. Ihr Umgang mit literarischen
Quellen macht deutlich, daß sie historische Quellen als Texte begreift, die
Wirklichkeit nicht abbilden, sondern ein eigenes Bild von Wirklichkeit entwerfen.

Diese Haltung gegenüber Texten entspricht der poststrukturalistischen
Ablösung von der Vorstellung, daß in den Texten eine ursprüngliche Bedeutung
aufzudecken wäre. Lpveid führt in einem Nachwort zum Text in die Biographie



3.5. Barock FrUse 93

der Figur ein und nennt einige der Quellen, aus denen sie Informationen zu Zille
Gad entnommen hat. Sie verweist auf Friderich Christian Schönaus 1753 in

Kopenhagen in zweiter Auflage erschienenen Katalog gelehrter Frauen, Sämling af
Danske, Lcerde Fruentimer, som ved deres Leerdom, og udgive eller efterladte
Skrifter have gjort deres Navne i den lcerde Verden bekiendte, med adskillige
mest Historiske Anmerkninger for0get, og udgivet ved Friderich Christian
Schönau [Sammlung Dänischer gelehrter Frauen, die ihren Namen über ihre
Kenntnisse und Veröffentlichungen oder hinterlassene Schriften in der gelehrten
Welt bekannt gemacht haben, erweitert mit zahlreichen historischen Anmerkungen

und herausgegeben von Friderich Christian Schönau].101 Die Autorin zitiert
aus Schönaus Darstellung, kritisiert aber, der Autor habe ausschließlich Zille
Gads intellektuelle Fähigkeiten behandelt. Zusätzlich bezieht sie Rechtsprotokolle

zu Zille Gads Verurteilung und die Norske Bygdesagn, samlede af Ludvig
Daae [Norwegische Lokalgeschichten, gesammelt von Ludvig Daae] in der
1881 in Christiania erschienenen zweiten Auflage in ihre Recherchen ein. Die
Norske Bygdesagn versammeln Erzählungen über lokale Ereignisse. Daae
bezieht sich in seinem Portrait von Zille Gad auf Aussagen von Zilles Großvater,
Abraham Berg, die aus dem Jahr 1751 stammen. Seine Angaben liefern einen
Intertext zur Dramenhandlung. Löveid zitiert Daae:

Hr. Abraham Berg, Prost paa Tysnes; hans datterdatter var den i de Tider bekjendte Zille
Gad, hvilken myrdede sit Foster, som hun lenge skjulte iblandt sine Boger. Men en-
skjpndt samme Gjerning siden blev aabenbaret og hun derfor aktioneret, blev hun dog i
Henseende til Erfarenhed i det graeske og hebraiske Sprog benaadet paa Livet.102

[Herr Abraham Berg, Propst auf Tysnes [berichtet], seine Enkelin war die zu jenen Zeiten
bekannte Zille Gad, die ihr Kind tötete, das sie lange zwischen ihren Büchern versteckte.
Doch obwohl diese Tat später entdeckt und sie dafür verurteilt wurde, wurde sie doch mit
Rücksicht auf ihre Erfahrung in der griechischen und hebräischen Sprache zum Leben
begnadigtf

Diese Passage wird im 17. Aufzug des Dramas zitiert. Sie bildet einen Bestandteil

des königlichen Briefes, mit dem Zille Gad begnadigt wird. Das Schreiben
schließt die Gerichtsszene ab, in der die Richter Zille zuerst zum Tod verurteilen
und dann begnadigen. Im Drama erscheint die Begnadigung nach einem vorherigen

Todesurteil nicht als Gnade, sondern als weiteres Urteil im Sinne einer
Verurteilung zum Weiterleben. Der Text thematisiert den Gewaltakt des Urteils
und dieser Verfahrensweise sowie den mit der Situation verbundenen, psychischen

Schock für die Verurteilte. Die unmittelbare Konfrontation mit dem Tod
erscheint als Auslöser einer irreversiblen Verletzung:

Dommer (leser kongelig brev pei et kongelig dansk): „[...] Dette MENNESKE SYLLA
GATT, hvis yndelige Iserdom udi det grteske og det hebraiske sâledes at spille oss gär til
HJERTET, domines Sylla Gatt til livet igjen!" (S. 79)

101 Schönau 1753. Die Textstelle, die L0veid anfuhrt, findet sich bei Schönau auf den Seiten 664-666.
102 Zitiert nach Löveid 1993, S. 101. Die Insel Tysnes liegt südlich von Bergen. Im Text wird Tysnes als

Wohnort der Großeltern zitiert und dient zugleich als Inbegriff einer unbeschwerten Kindheit (S. 88).



94 3. Textanalysen

[Ein Richter (liest einen königlichen Briefaufköniglichem Dänisch): „Dieser MENSCH,
SYLLA GATT, deren herrliche Gelehrsamkeit im Griechischen und im Hebräischen auf
diese Weise zu verlieren uns zu HERZEN geht, wird Sylla Gatt wieder zum Leben

verurteilt!"]

Ludvig Daaes Bericht über Zille Gad lenkt den Blick auf einen weiteren Inter-
text. Daae ging es bei seiner Darstellung um den Nachweis, daß Zille Gad das

historische Vorbild für die lange Zeit als fiktiv erachtete Figur der Zille Gad in

Ludvig Holbergs Lehrgedicht und Streitschrift Gynaikologia eller Forsvarsskrift
for Qvinde-Ki0nnet war. Daae bemerkte, daß die Kinderzeit Holbergs (1684-
1754) in Bergen sich mit den letzten Lebensjahren Zilles überschnitt. Holberg,
so seine schlüssige Folgerung, habe Zille entweder noch persönlich gekannt
oder zumindest von ihr gehört. Lpveid greift die zeitliche und räumliche
Überschneidung in den Biographien der in Vergessenheit geratenen gelehrten Frau
und des Schriftstellers, der in den literarischen Kanon aufgenommen wurde, auf
und läßt den berühmten Dramenautor Holberg in ihrem Drama als kleinen
Schuljungen auftreten. Sein Kommentar zu Zille: „[...] for en uskyldig Amazo-
ninde" (S.88) [welch eine unschuldige Amazone] zitiert die Einleitung aus
Holbergs Lehrgedicht. Die Formulierung „uskyldig Amazoninde" läßt auf eine,

wenngleich distanzierte, heimliche Bewunderung des Autors gegenüber der

gelehrten Frau schließen. Lpveid vermutet, Holberg habe Zille Gad als eine

weltgeschichtlich herausragende Frauengestalt geschätzt. Zur Begründung
führt sie eine Passage in seiner Streitschrift an, in der das lyrische Ich die für die
Zeit progressive Ansicht vertritt, die Geschlechter würden sich in ihren geistigen
Fähigkeiten nicht unterscheiden. Als Beleg werden dann die Vornamen
herausragender Frauen der Weltgeschichte, darunter die norwegische Barockdichterin
Dorothe Engelbretsdatter aufgezählt. So wie Daae geht auch Lpveid davon aus,
daß Zille eine Kindheitsheldin Holbergs gewesen sei, der er in seiner
Streitschrift ein Denkmal gesetzt habe.

Holberg läßt Zille Gad in der Streitschrift Zille Hans Doters Gynaicologia eller
Forsvarsskrift for Qvinde-Ki0nnet für die Gleichberechtigung der Geschlechter

plädieren. Jedoch wurde der Text im Anhang zu einer Sammlung von
Scherzgedichten, den Fire Skiemte-Digte, publiziert, und so wertete man den Text in

literaturgeschichtlichen Darstellungen als nicht ernstzunehmenden, witzigen Einfall.

Daß es sich dabei um eine Fehleinschätzung handelt, hat Anne E. Jensen in
ihrer Arbeit über die Frauenfiguren bei Holberg deutlich gemacht. Sie verweist auf
die sachliche Argumentation des lyrischen Ichs und begründet damit, daß die

Streitschrift Holbergs Überzeugung wiedergibt.103 Wenn man bedenkt, daß Hol-

103 Vgl. Jensen 1984, S. 69-95, hier S. 84. Ein fiktiver Brief Zilles, in dem sie das folgende Gedicht als

eigene Streitschrift ausgibt, leitet den Text ein. Das Gedicht beschreibt aus Zilles Perspektive ihre

Erziehung und hinterfragt geschlechtsspezifische Zuschreibungen. Ihre Argumentation wirkt äußerst

modern, zumal sie das „weibliche Wesen" als Effekt kultureller Zuschreibungen betrachtet und so im
Sinne der Gender-Theorie argumentiert. Vgl.: „Men, naar man vil Naturen vel / fia Vanen separere, /
See efter, om ens Naturel / Sligt bpr tilskreves meere, / End Vanen og optugtelsen, / End Moder, Skik og
Love, / Jeg da paa nye tpr hvesse Pen, / Et slag mod dennem vove." [Doch wenn man die Natur von der



3.5. Barock Friise 95

bergs Wertschätzung als Hinweis herangezogen wird, um Zille Gads persönliches
und intellektuelles Format zu beweisen, wirkt es um so komischer, daß er im
Drama zum lächerlichen Schuljungen degradiert wird. Der berühmte Schriftsteller
in einer Nebenrolle in einem Drama über Zille Gad bildet eine subversive

Umkehrung der von der Literaturgeschichtsschreibung vorgenommenen Wertungen.

Das Zeitalter des Barock

Eine wichtige Rolle als Fundus intertextueller Bezüge ist das Barockzeitalter als

literatur- und kunstgeschichtliche Epoche. Auf den Vergleich, der einen

Zusammenhang zwischen Dramenautorin und dem Begriff „Barock" herstellt,
wurde bereits hingewiesen. Auch die Genrebezeichnung im Untertitel, „dramatisches

Epitaph", verweist auf eine literarische Form des Barock. Einen weiteren
Hinweis auf die Literatur des Barock bilden die zahlreichen literarischen
Rahmenelemente, die die eigentliche Handlung einleiten und abschließen. Denn
Texte aus dem Zeitalter des Barock zeichnen sich dadurch aus, daß sie von enem
überbordenden literarischen Rahmenwerk umgeben sind, das aus Einleitung,
Vorrede und Emblemen besteht. Analog sind dem Dramentext als Einleitung
zwei Embleme, eine Widmung und eine Speisekarte, die als Inhaltsüberblick
dient und die Inhalte für das spätere Schauessen aufführt, vorangestellt. Der
Dramentext beginnt mit einer Vorrede, in der das Geschehen skizziert und
bewertet wird. Es folgen ein Tableau, in dem Manen am Grab Zilles steht, sowie
der Einzug der Gäste. Im dritten Aufzug tritt erneut Manen auf und wird als

Spielleiterin eingeführt. Erst mit der Ankunft Zilles im vierten Aufzug ist der
Kreis der Festgäste vollkommen, und das eigentliche Spiel, das Zilles Biographie

thematisiert, beginnt. Die vorangestellten Rahmenhandlungen werden am
Dramenschluß mit dem Tod Zilles, dem Abschied von Manen und dem Auszug
der Gäste nochmals aufgegriffen und abgeschlossen.

Auch die Dramaturgie des Textes verweist auf das Barock als kulturgeschichtliche

Epoche. Der als Fest konzipierte äußere Rahmen und Anlaß der Handlung,
bei dem die Mitspieler sich, wie in einem barocken Grand ballet, an einem Aufzug
beteiligen, spielt auf die Feste an, die im Barockzeitalter einen wichtigen Bestandteil

der höfischen Kulturpraxis bildeten. Feste dienten der Selbstdarstellung der
höfischen Gesellschaft und bildeten den Höhepunkt jener Prachtentfaltung, die
heute mit dem Begriff „barock" assoziiert wird. Diese Konnotation von „barock"
wird auch zitiert, wenn die Zuschauer am Eingang zum Spielort einem Restaurator

begegnen, der dabei ist, Blattgold auf eine Tür aufzutragen.
Die graphische Gestaltung des Textes bildet ebenfalls einen intertextuellen

Verweis auf Barockliteratur. Dem Text sind zwei Bilder und ein typographisch

Gewohnheit trennt, sieh nach, ob man so viel mehr auf die Veranlagung zurückführen muß, als vielmehr

auf Gewohnheit und Erziehung, Moden, Gebräuche und Gesetze, ich wage aufs neue die Feder für einen

Schlag dagegen zu spitzen.] Vgl. Holberg 1969, S. 402.



96 3. Textanalysen

aufwendig gestaltetes Frontispiz der Bühnenbildnerin Kristin Torp vorangestellt.
Das erste Bild illustriert den Titel, das zweite bildet zusammen mit dem Frontispiz
eine Doppelseite. Diese Gestaltung verweist auf die Buchgestaltung im Barock. Die
Bilder, der lange Dramentitel und eine Widmung an Zille Gad referieren auf die
barocke Emblematik. Titelembleme dienten in der Literatur des Barock als
symbolische Vorausdeutung auf den Inhalt des Werkes. Entsprechend nimmt das dem

Frontispiz gegenüberliegende Bild auf Seite 2, wie weiter unten gezeigt werden
soll, die folgende Handlung vorweg. Die Bilder sind wie Embleme in der Barockliteratur

ein wichtiger Bestandteil des Textes und müssen in die Interpretation
einbezogen werden. Ein für Barockliteratur selbstverständliches Lektüreverfahren
trifft sich hier mit dem erweiterten Textverständnis des Poststrukturalismus, das,

anstatt von der Autorin auszugehen, den Text in den Vordergrund der Lektüre stellt
und auch Bilder einbezieht.

Die Embleme und das Frontispiz wirken aber auch historisierend. Da es zugleich
moderne Bilder sind, die hier als Embleme eingesetzt werden, markieren sie

gleichzeitig eine historische Differenz. Das Strukturprinzip der Ambivalenz wird
hier in der spannungsvollen Beziehung zwischen Vergangenheit und Gegenwart
fortgeführt und graphisch umgesetzt. Thematisch sind die Bilder über einen
rekurrenten Bildausschnitt verbunden, der ihnen wie ein Aufsatz am oberen Bildrand
angefügt ist. Er zeigt ein Bücherstilleben mit einer ungeordneten Ansammlung von
aufgeschlagenen Büchern, die unter einer Lünette liegen. Dieses Bücherstilleben ist
ein Bildausschnitt aus dem Altarflügel der, Jesaias, der dem Meister der Verkündigung

von Aix zugeschrieben wird und zwischen 1443 und 1445 entstanden ist.104

Der Bildausschnitt ist so gewählt, daß das Bild als reines Bücherstilleben erscheint,
während die Bücher im ursprünglichen Bildkontext als Gelehrsamkeitsattribute des

Heiligen dienten. In jenem Kontext symbolisierten die Bücher die Möglichkeit, mit
wissenschaftlicher und künstlerischer Arbeit ein Werk zu schaffen, das den Tod
überdauert und somit besiegt. Der neue Bildkontext verursacht eine
Bedeutungsverschiebung, jetzt richtet sich das Vanitas-Verdikt auf die dargestellten Bücher, es

wird zu einem reinen Bücherstilleben, wie es erst im Barock vorkommt. Der
konventionelle Bildgehalt von Bücherstilleben, die Vanitas von Wissenschaft und
Künsten angesichts der Vergänglichkeit menschlichen Lebens, unterliegt im
Bildkontext einer weiteren Bedeutungsverschiebung. Die Büchergelehrsamkeit von
Zille Gad wird zu einem Faktor, der an ihrem existentiellen Scheitern mitwirkt.

Zwischen barockem Stilleben und Melancholie, so hat Martina Wagner-Egel-
haaf gezeigt, besteht ein enger Zusammenhang. Denn das Stilleben wird durch den

Vanitas-Gedanken motiviert. Es entfaltet weltliche Pracht, um zu zeigen, daß sie

aufgrund ihrer irdischen Vergänglichkeit nichts wert ist. Tatsächlich geht es im
barocken Stilleben, so Wagner-Egelhaaf, nicht um die Darstellung eines Objektes,
sondern um die Darstellung der Leere hinter der Erscheinung.105 Das
Bücherstilleben im Text deutet somit auf eine unrepräsentierbare Erfahrung von Leere,

104 Das Bild ist im Besitz des Louvre. Eine Abbildung findet sich bei Schwarz 1987. S. 12.
105 vgl. Wagner-Egelhaaf 1997, S. 81.



3.5. Barock Friise 97

wie sie der melancholischen Disposition zu eigen ist. Da die Bilder eine weibliche

Figur zeigen und so auf die Hauptfigur des Dramas verweisen, wird das Stilleben-
Element zum Hinweis auf eine melancholische Disposition der Hauptprotagonistin
und zum Bezugspunkt des Handlungsverlaufs.

Vergleicht man den Bildausschnitt aus dem Stilleben mit dem Original, so fällt
auf, daß die Künstlerin und Bühnenbildnerin Kristin Torp dem Bild ein Element

hinzugefügt hat, das in der Bildvorlage fehlt. Die Lünette wird hier teilweise von
einer Arabeske verdeckt, die in der Vorlage fehlt. Die Veränderung des Bildes mittels

der Arabeske bildet einen semiotischen Verweis auf die Struktur des Textes.

Neben historischen Texten bezog die Autorin auch einen modernen Text über

Zille Gad in ihre Arbeit ein und nennt ihn in ihrem Nachwort als weiteren

Referenztext, den 1986 erschienenen Roman I Dorotheas hus von Thoril Thorstad

Hauger.106 Um die zahlreichen Bezüge zwischen Dramentext und Roman

aufzuzeigen, lohnt es sich, ausführlicher auf Haugers Roman einzugehen. Darüber
hinaus lassen sich im Vergleich von Drama und Roman die kategorialen
Unterschiede hinsichtlich der Vorstellung von Gedächtnis aufzeigen, die den Texten

jeweils zugrundeliegen. Außerdem wird nachvollziehbar, daß das Drama einer

eigenständigen Konzeption folgt. Der Roman ist somit kein Quellentext, dessen

Inhalte kritiklos übernommen worden wären, sondern fungiert als weiterer Intertext.

Thoril Thorstad Hauger: / Dorotheas hus

Haugers Roman skizziert die Lebensläufe von vier Frauen, die im 17. Jahrhundert

in Skandinavien lebten. Anhand verschiedener Abschnitte ist der Text in
mehrere, deutlich getrennte Erzählebenen gegliedert. Auf der ersten Ebene
beschreibt die Erzählerin immer wieder den Prozeß ihrer eigenen Auseinandersetzung

mit den Biographien der Frauen. Eine zweite Ebene schildert den Alltag
einer fiktiven, anonymen Frau in der Stadt Bergen im 17. Jahrhundert. Auf einer
dritten Ebene schließlich erzählen nacheinander drei herausragende Frauengestalten

des skandinavischen Barock von ihrem Leben: die weitgehend
unbekannte Zille Gad, die norwegische Psalmendichterin Dorothe Engelbretsdatter
(1634-1716) und Leonora Christina (1621-1698), die Tochter Christians IV.

Das Drama stellt über die Inszenierung am Originalschauplatz einen räumlichen

Bezug zum historischen Geschehen her. Analog sucht die Erzählerin zu Beginn des

Romans das rekonstruierte Wohnhaus von Dorothe Engelbretsdatter in Bergen auf.

In diesem Kontext spricht sie über die Intention, die ihre Erzählung leitet:

Jeg har forspkt ä gripe fatt i den tiden hun levde i, den kvinnen jeg spker. Barokken. [...]
Barokken er tung sorg og lpssluppen glede.107

Lieh habe versucht, die Zeit zu begreifen, in der sie lebte, die Frau, die ich suche. Das
Barockzeitalter. Das Barock ist tiefe Trauer und überbordende Freude.]

106 Hauger 1987.
107 Hauger 1987, S. 9.



98 3. Textanalysen

Das Nebeneinander von Trauer und Freude zitiert die Antithese, die ein Thema
in gegensätzliche Komponenten aufgliedert, das charakteristische rhetorische

Stilprinzip des Barock. Dieser Stilzug wird im Roman auf der inhaltlichen
Ebene über die krasse Gegensätzlichkeit der verschiedenen Lebensläufe
reproduziert. Barock Friise dagegen verweist strukturell, in der Verbindung von
ausgelassenem Fest und Totentanz, Situationskomik und traurigem Geschehen, auf
die alltagsweltlichen Gegensätze im 17. Jahrhundert. Doch unterliegt dem
barocken Stilmittel der Antitethik hier eine moderne Motivation. Während die

Gegensätze im Barock letztlich im göttlichen Ordo-Gedanken wurzeln und sich
in ihm auch aufheben, bleibt bei Lpveid die Ambivalenz bestehen. Die Antithese
ist hier anders motiviert als die Antithesen in der Literatur des Barock. An ihrem
Ursprung steht eine Erkenntnisohnmacht, die in die Infragestellung aller Aussagen

mündet. Sie bezeugt die Unverläßlichkeit der Sprache als Medium der
Erkenntnis und Kommunikation sowie als Garant von Mitteilbarkeit. Dieser
entmystifizierende Impetus entspricht dem Denken der Postmoderne. Den einheits-
stiftenden Bemühungen des offiziellen Geschichtsdiskurses wird die Einsicht in
die Erkenntnisohnmacht entgegengestellt.

Flaugers Erzählerin trifft vor dem Haus Dorothe Engelbretsdatters Dorothe
Engelbretsdatter, Leonora Christina und Zille Gad. Zunächst bleibt die Identität der
drei Frauen offen:

Det er en gammel kvinne, en noe yngre, og en ganske ung pike. De utgjpr pâ en mäte en
enhet. Som om de er malt av samme kunstner og tilhprer samme bilde, Jeg fâr en
underlig fplelse av at det ikke bare er en, men tre kvinner jeg skal lete etter. 1('8

[Es ist eine alte Frau, eine etwas jüngere und ein ziemlich junges Mädchen. Sie bilden
irgendwie eine Einheit. Als ob sie von demselben Künstler gemalt wären und zum selben
Bild gehörten. Ich habe das eigenartige Gefühl, daß ich nicht nur nach einer, sondern
nach drei Frauen suchen muß.]

Am Schluß des Romans wird eine gemeinsame Beziehung zwischen den drei
Frauen hergestellt, indem die Erzählerin erklärt, sie fühle sich ihnen über eine
allen Frauen gemeinsame Geschichte verbunden: „Jeg er litt av alle kvinner som
lever nâ, og av dem som en gang levde."109 [Ich bin ein Teil von allen Frauen,
die heute leben, und von denen, die einst lebten.] Während Hauger die Lebensläufe

von mehreren historischen Frauengestalten nachzeichnet, um ein vielseitiges

und plastisches Bild der Zeit zu gestalten, beschränkt sich das Drama auf
eine Figur, die in drei Figurationen auftritt: als Mädchen, als junge und als ältere
Frau. Das Nebeneinander verschiedener Generationen bei Hauger wird im
Drama von einer Gleichzeitigkeit verschiedener Lebensabschnitte eines einzigen
Menschen ersetzt. Die verschiedenen Lebensalter und Ich-Figurationen bringen
die Komplexität und Widersprüchlichkeit eines modernen Bewußtseins zum
Ausdruck. Zille tritt als ältere, gelehrte Frau, als tanzende, junge und lebenslustige

Frau und als neugieriges und erwartungsvolles Kind zugleich auf. Lpveids

108 Hauger 1987, S. 1 lf.
109 Hauger 1987, S. 174.



3.5. Barock Friise 99

Verständnis von Wirklichkeit setzt sich in der Konzeption der Hauptprotagoni-
stin fort. Auch hier ist keine Reduktion auf eine alleingültige Aussage mehr
möglich. Demgegenüber liefert Hauger ein vielseitiges, in sich aber geschlossenes

Bild einer vergangenen Realität.
Schließlich schildert der Romantext eine Begegnung zwischen der Erzählerin

und Zille Gad. Die Passage bildet einen wichtigen Intertext für die Embleme zu
Barock Friise:

- Du leser, sier jeg. - Det gjorde du alltid da du var barn. Gikk inn i en uvirkelig Verden

°g bygget opp en mur rundt deg av dikt og drpm, mens det virkelige liv pulserte utenfor.
Et liv der duftene var Sterke, og tonene sâ lokkende at du ikke vâget at gâ ut gjennom
porten.

- Bare en gang gikk jeg ut av porten og inn i haven, sier hun, og pynene er som et speil
mot mine egne. -110

[- Du liest, sage ich. - Das hast du immer getan, als du noch ein Kind warst. Du gingst
hinein in eine unwirkliche Welt und bautest eine Mauer um dich herum aus Gedichten
und Träumen, während das wirkliche Leben draußen pulsierte. Ein Leben, in dem die
Düfte intensiv waren, und die Töne so verlockend, daß du es nicht wagtest, durch die Tür
hinauszugehen.

- Nur einmal ging ich aus der Tür hinaus und in den Garten, sagt sie, und die Augen sind
wie ein Spiegel für meine eigenen. ]

Das Drama greift das Motiv des Mädchens, das das Haus verläßt, um die Welt
kennenzulernen in einem der Bilder auf, die dem Text als Embleme vorangestellt

sind. Auch der Gegensatz von Lebenslust und häuslicher Isolation prägen
den Alltag Zilles im Text.

Haugers Roman skizziert die Lebensphasen von Zilles Kindheit, ihre Verbindung

mit Henri Boudaen und ihr Lebensende in Kopenhagen. Diese Stationen
finden sich auch im Drama. Gleichwohl entwickelt der Dramentext ein eigenes
Profil, das im folgenden Handlungsüberblick aufgezeigt werden soll.

Beide Texte führen Zilles Bildungshunger auf eine ödipal geprägte Beziehung
zum Vater zurück. Das Leben Zilles kreist um die Zuneigung des Vaters. Bei
Hauger erlebt das Mädchen den Disput mit ihm als elitäre Zweisamkeit und

registriert „sin fars grenselpse kjaerlighet" [die grenzenlose Liebe ihres Vaters].111
Beide Texte entwerfen das Mädchen als Opfer eines falschen väterlichen
Ehrgeizes. Der Vater leidet darunter, daß sein Beruf als Sekretär ihm keine

gesellschaftliche Anerkennung gibt. Deshalb fördert er das Talent seiner Tochter,
um über ihren zukünftigen Erfolg seinen Wunsch nach Berühmtheit zu erfüllen.

Im Drama wird die ödipale Beziehung kritisch hinterfragt. Im fünften Aufzug
etwa benutzt der Vater, Knud Gad, die kindliche Zuneigung seiner Tochter, um ihr
lateinische Verse beizubringen. Bereits sein erster Auftritt, als er das Kind zu sich

ruft, um es zu lehren, weise zu sein: „Kom hit, Barnlille, laer at vtere vis." (S. 27)
[komm her, mein Kleines, lerne, weise zu sein.], charakterisiert ihn als egoistische
und übertrieben ehrgeizige Person. Die Idee, ein kleines Kind mit „Weisheit" zu

110 Hauger 1987, S. 56f.
111 Hauger 1987, S. 74.



100 3. Textanalysen

plagen, wirkt komisch und stellt seine Selbstüberschätzung ironisch aus. Außerdem

zeigt der autoritäre Unterton in „ich will dich lehren", daß dem Kind keine andere

Wahl bleibt, als sich dem väterlichen Wunsch zu beugen. Im Text folgt unmittelbar
darauf eine Replik von Maria, die diese Konnotation entlarvt, indem sie auf den

Ausspruch des Vaters einen Reim macht. In diesem Reim wird um Gnade vor
Gewalt gebeten:

Knud Gad: Kom hit, Barnlille, jeg skal laere Eder at va;re vis!
Maria: Bruk ikke Vredens skarpe ris! (S. 22)

[Knud Gad: Komm her, mein Kleines, ich werde Euch lehren, weise zu sein!
Maria: Gebrauche nicht das scharfe Reisig des Zorns!]

Maria macht sich hier nicht nur im direkten, sondern auch im übertragenen Sinn
einen Reim auf dieses Angebot des Vaters und zeigt damit, daß für den Fall, daß

Zille der Einladung zur Gelehrsamkeit nicht nachkommt, Strafsanktionen
drohen. Die Beziehung zwischen Vater und Tochter wird von einer subtilen Form
väterlicher Gewalt begleitet. - Eine entsprechend ambivalente Beziehungskonstellation

findet sich auch in Baiansedame in der Beziehung zwischen Susanne

und ihrem Vater, der ihr die Bausteine des abendländischen Denkgebäudes in

die Hände legt. d.h. seine Tochter mit Bildung überlastet, die ihr mit der Zeit die
Hände verbrennen (Baiansedame, S. 24). - Die Sentenz, die Maria hier als Reim

hinzufügt, stammt aus einem Psalm Dorothe Engelbretsdatters. Im Psalmentext
lieht das lyrische Ich Gott um Gnade an. Im Dramentext wendet sich die Bitte

gegen die Gewalt und Scheinheiligkeit des Vaters. Sie liefert einen ersten
Verweis auf die Doppelmoral einer sozialen Umwelt, die mit dem Hinweis auf
Gottes Willen ihre eigenen Interessen verfolgt. In diesem Sinne wird die Sentenz

zu einem späteren Handlungszeitpunkt nochmals aufgegriffen und formelhaft
wiederholt. Signifikanterweise liefert sie die Überschrift für die Gerichtsszene,
in der Zille zum Tode verurteilt und ins Gefängnis gebracht wird (S. 75). Die
angeklagte Zille bittet die Richter um ein mildes Urteil: „Brug ikke Vredens

skarpe ris", doch das Todesurteil wird verkündet. Die Androhung väterlicher
Gewalt wiederholt sich hier als Gewaltausübung seitens der Justiz. Damit wird
zwischen den beiden Instanzen eine Verbindungslinie hergestellt, und die Justiz
erscheint als eine andere Form paternaler Gewalt. Sie repräsentiert und vollzieht
gesellschaftliche Machtverhältnisse, die die freie Persönlichkeitsentfaltung der

Hauptprotagonistin behindern. Zille stirbt am Dramenschluß an den Auswirkungen

dieses Gesetzes.

In beiden Texten entwickelt das Kind den Wunsch, die provinzielle Enge des

Lebens in Bergen zu verlassen und als Gelehrte an der Akademie in Kopenhagen,
dem geistigen Zentrum der norwegisch-dänischen Doppelmonarchie, aufzutreten.
Wie einen Schatz bewahrt sie ihre Übersetzungen und wissenschaftlichen Arbeiten
in einer Truhe auf, die von ihrer Großmutter stammt.

Die Kindheit Zilles endet in Drama und Roman mit dem Brand Bergens, in der
die Familie ihren gesamten Besitz verliert. Bei Hauger bricht der Vater nach dem
Verlust psychisch zusammen. Seine Tochter hingegen nimmt die Situation gelassen



3.5. Barock Friise 101

hin. Sie betrachtet ihr Wissen und die väterliche Liebe als ihren unzerstörbaren
Reichtum. Im Drama dagegen prallen in einer sehr vielschichtigen Szene die
Kindheitsträume Zilles mit der Brutalität der Realität zusammen und zerbrechen.
Das Kerzenlicht, das ihr das nächtliche Arbeiten ermöglicht, wird im Drama zum
Auslöser für den Brand Bergens. Genau in dem Moment, als sie über ihre
wissenschaftliche Arbeit glücklich ist, wird sie mit dem wirtschaftlichen Ruin der
Familie konfrontiert. Auffällig ist hier der groteske Gegensatz zwischen ihrem
idealen Selbstbild als nächtliche Schriftstellerin und der grausamen Realität, die sie

existentiell bedroht. Zille regiert auf die traurige Situation, indem sie sich jemanden
wünscht, der mit ihr spielt. Dieses Spiel erscheint als Mittel, um das Unfaßbare zu

bewältigen. Zille:

[...] Ah, og jeg, hengiven til mine Studeringer ved min Bogstol när jeg om Natten vil
vaere Poetesse, setter jeg bare opp et Lys i en Stage. [•••] synes hun ser noen Hvem er De,
min Herre? Lykken? Akk. Narr meg ikke te le. Jeg er av Svovel, jeg kan selges pâ Hj0r-
net som mister lyset en Fyrstikk / Bergen brenner. / Far har mistet alt. / Det brenner, men
det regner. Jeg ser det oppe fra Lpvstakken at hele Bryggen brenner. / Vil nogen leke med
meg? Far har mistet alt. / Det brenner, men det regner. (S. 37)

[Ach, und ich, an meinem Stehpult, meinem Studium ergeben, wenn ich des Nachts
Dichterin sein will, stelle ich einfach eine Kerze auf einen Leuchter, sie glaubt, jemanden
zu sehen Wer seid ihr, mein Herr? Das Glück? Ach. Verleite mich nicht zum Lachen. Ich
bin aus Schwefel, man kann mich am Hauseck verkaufen die Kerzefällt ihr herunter wie
ein Streichholz. Bergen brennt. Vater hat alles verloren. Es brennt, aber es regnet. Ich
sehe es von Lpvstakken aus, die ganze Brücke brennt. Hat jemand Lust, mit mir zu spielen?

Vater hat alles verloren. Es brennt, aber es regnet.]

Diese Szene beendet die Kindheit Zilles. Im nächsten Akt trifft sie den Seefahrer
Boudaen. Die Liaison mit ihm erscheint im Text als naiver Versuch, einer
sozialen Deklassierung zu entkommmen. Der Text zeigt eine knapp dreißigjährige
Zille, die unter den sozialen Bedingungen des Barock als Gelehrte nicht
anerkannt wird. Vielmehr leidet sie darunter, daß sie von ihrer Umwelt geringgeschätzt

wird, weil sie nicht der konventionellen Frauenrolle der Ehefrau und
Mutter entspricht. Eine schwarze Samthaube, die die Dreißigjährige als
unverheiratet stigmatisiert, symbolisiert sowohl in Haugers Roman als auch im Drama
diese Deklassierung. Im Drama dient die Haube „gammeljomfrukyse" als
Leitmotiv und Symbol für die soziale Demütigung, die Zille als unverheiratete Frau
erfährt. In der gemeinsamen Zukunft mit dem welterfahrenen Henri Boudaen,
glaubt sie eine Lösung für das Dilemma zu finden.

Haugers Roman endet in Kopenhagen mit dem Tod von Zille Gad. Zwar gelingt
es ihr dort, ihren Kindheitstraum vom akademischen Disput mit den Gelehrten an
der Akademie einzulösen. Doch sie lebt in ärmlichen Verhältnissen, da sie als Frau
nicht lehren darf und deshalb aus ihren Fähigkeiten keinen materiellen Gewinn
ziehen kann. In der letzten Szene des Romans sitzt sie 1711 in einem Park und
sehnt sich nach dem Kind, das sie verloren hat. Dann wird ihr Denken plötzlich
verworren, und sie begreift, daß sie pestinfiziert ist. Den bevorstehenden Tod
erwartet sie als Erlösung und Möglichkeit, das Kind wiederzusehen. Am Ende des



102 3. Textanalysen

Romans steht das Vergessen, die Erinnerung an Zille Gad verliert sich in der
Dunkelheit einer Mondnacht. Im Drama wird Zille Gad am Ende wahnsinnig. Sie

sehnt sich nach der unbeschwerten Zeit ihrer frühen Kindheit bei den Großeltern
und regrediert zum Kind.

Um die Textskizze abzuschließen, sollen noch einige markante intertextuelle
Bezüge in Zusammenhang mit den Nebenfiguren erwähnt werden. Eine
Prostituierte im Hansemilieu Bergens, Maria Tysker, ragt in beiden Texten als

Nebenfigur hervor. Im Roman wird sie tagsüber von den gesitteten Bürgern, die
nachts zu ihrer Kundschaft zählen, abgelehnt. Die Kaufleute, Kirchenvertreter und

Amtspersonen prophezeien der Prostituierten ewige Verdammnis. Deshalb
versucht sie auch ohne kirchlichen Beistand für ihr Seelenheil zu sorgen und wünscht
sich, die Psalmen aus Dorothe Engelbretsdatters Sicelens Sangoffer (1678) zu lesen.

Eines Tages findet ein junger, verzweifelter Lateinschüler vorübergehend bei ihr
Unterschlupf, das Schulkind Ludvig Holberg. Nachdem Holberg beim Rezitieren
lateinischer Verse in Konkurrenz mit Zille Gad versagt hat und sich, wie so oft, vor
den Schlägen des Vaters fürchtet, sucht und findet er bei der Prostituierten
Geborgenheit und Verständnis. Als Gegenleistung bringt er ihr das Lesen bei. Auch
Lpveid macht eine Pointe daraus, den späteren Schriftsteller als stotternden und

gehemmten Lateinschüler auftreten zu lassen. Maria tritt im Drama in frivoler
Aufmachung als „Maria fra 0vre Gade" und Wirtin aus dem Hanseviertel Bergens
auf. Sie zeichnet sich gleichermaßen durch fundierte Psalmenkenntnisse und
Zauberkünste aus. Woher dieses Wissen stammt, bleibt offen. Der Bezug zu Religion
und Zauberei umgibt sie mit einer rätselhaften Aura. Insgesamt ist sie eine leicht
ironisch überzeichnete Figur, die ihre Zeitgenossen in Bergen an Humanität aber

weit überragt.
Schließlich knüpft LOveid bei der Gestaltung der Nebenfigur Dorothe Engel-

bretsdatter an die in Norwegen verbreitete Vorstellung von der gleichnamigen
bekannten Psalmendichterin an, die zu den wichtigsten Autorinnen des skandinavischen

Barock gehört und bereits zu Lebzeiten in Norwegen berühmt war. In
literaturwissenschaftlichen Darstellungen über die Autorin wird immer wieder
darauf hingewiesen, daß Engelbretsdatter in der Mitte ihres Lebens nacheinander
den Tod ihrer neun Kinder und ihres Ehemannes erlebte. Ihr persönliches Schicksal
dient häufig als Erklärung für ihre Psalmen, in denen sie, barocker Vanitas-

Dichtung entsprechend, die diesseitige Welt zugunsten von jenseitigem Glück
kritisiert. Ihr ständiges Trauern hat ihr den Beinamen einer „tareperse", einer Heulsuse,

eingebracht. Auf diesen Zusammenhang zwischen Dorothe Engelbretsdatters
Trauer und ihrer literarischen Produktion spielt der Text ironisch an: um ihre
Tränen zu trocknen, hat die Dichterin immer ein Taschentuch dabei, das sie bei
Bedarf auch als Notizblock verwendet. Folgt man der Überlieferung, so hat

Dorothe Engelbretsdatter, obwohl sie den Wert ihrer Arbeit durchaus kannte, eine
soziale Deklassierung von Frauen im Vergleich mit Männern nie in Frage gestellt.
Von ihr ist der Kommentar gegenüber dem Dichterkollegen Pedder Dass
überliefert: „Buxefolket gaar dog for" |Hosenleute gehen doch vor], wobei es sich

keineswegs, wie gelegentlich vermutet wird, nur um eine rhetorische Devotions-



3.5. Barock Friise 103

formel handelt. Entsprechend hat auch ihr dramatisches alter ego für Zille, die in
Hosen und Mieder auftritt, nur harsche Kritik übrig. Dorothe wirft ihr vor, sie sei

keine Frau (vgl. S. 22). Doch der Vorwurf wirkt so reduziert, daß er zum Ausdruck
von Engstimigkeit wird, ihre konservativen Vorstellungen von Geschlechtsrollen
aufdeckt und ironisch auf die Psalmendichterin zurückfällt.

Die dramatische Figur Zille Gad kennzeichnet das Nebeneinander verschiedener

Figurationen, die einzelne Persönlichkeitsanteile repräsentieren. Die Figur ist so

dadurch geprägt, daß sie ihre verschiedenen Persönlichkeitsanteile, die
Wissenschaftlerin, die mütterliche Frau, die liebende Frau, nicht integrieren kann und den

Konflikt zwischen ihnen in drei entsprechenden Figurationen artikuliert. Diese

Eigenschaft teilt sie mit der Hauptfigur von Rhinddtrene, Hildegard, die am Konflikt

zwischen ihrer Rolle als Nonne und liebender Frau scheitert, aber auch mit
Susanne in Baiansedame, die in ihrem sozialen Umfeld kein Verständnis für ihre
wechselnden Rollen als Konservatorin, Ehefrau und Mutter findet. Die unmögliche
Integration verschiedener Persönlichkeitsanteile bestimmt auch den letzten Wunsch

von Zille Gad. Als sie im Sterben liegt, regrediert sie psychisch zum Kind und
sehnt sich nach „eneren pâ Tysnes" (S. 94) [der Wiese auf Tysnes], auf der sie ihre
frühe Kindheit verbrachte. Der Ort zitiert die alltagsmythische Vorstellung einer
unberührten Natur und steht als Kindheitsraum für psychische Ganzheit. Die
Regression erscheint dergestalt als psychischer Schutzmechanismus gegenüber
einer gesellschaftlichen Umwelt, die, indem sie ihre Persönlichkeitsentfaltung
verhindert hat, die Figur scheitern ließ. Das Titelbild mit der Frau, die zum Säugling
regrediert, weist ebenfalls in diese Richtung.

3.5.4. Gesellschaftskritik

Die Verantwortung der Gesellschaft

Wie viele Frauenfiguren in den Texten Fpveids ist Zille Gad ein nicht mit sich
selbst identisches Subjekt. Ihre gespaltene Identität kommt darin zum Ausdruck,
daß sie in vier verschiedenen Figurationen auftritt. Drei der Figurationen
repräsentieren je eine Identität Zilles. In der Personenliste werden sie anhand einer
charakteristischen Farbe und des jeweiligen Lebensalters charakterisiert: Die
rote Zille repräsentiert Zille als ältere, gelehrte Frau, die schwarze Zille stellt
eine tanzende, lebenshungrige junge Frau dar, und die goldfarbene Zille ist das

Kind in Zille. Die einzelnen Identitäten konkurrieren um den Anspruch, die
echte Zille zu repräsentieren. Diese Identitätsspaltung trägt die Schwierigkeiten
nach außen, die für Zille aus der Unmöglichkeit erwachsen, sich an dem ihr
zugewiesenen gesellschaftlichen Ort als ganzheitliche Persönlichkeit zu
verwirklichen. Die Identitätsspaltung setzt sich hinsichtlich des sozialen
Geschlechts fort. Denn eine vierte Zille-Figur, Zille (Knudsdatter) Gad, die in der
Personenliste nicht aufgeführt ist, trägt Mieder und Männerhosen (vgl. S. 21)
und stellt mit dieser Kleidung den Normenkatalog in Frage, der sich in einer

geschlechtsspezifischen Kleidung spiegelt.



104 3. Textanalysen

Die Entfaltung einer komplexen Persönlichkeit und die Entwicklung ihrer
Interessen bleibt Zille innerhalb der Gesellschaft verwehrt. Angesichts dieser

Diskrepanz bleibt ihr die Gesellschaft fremd. Beispielhaft führt Szene vier vor, wie
sie versucht, sich zwischen Norm und eigenem Anspruch hindurchzulavieren. Die
Szene nimmt den Handlungsverlauf vorweg. Zille tritt hier als Wiedergängerin in
ihre Vergangenheit ein und erinnert sich im Kreis ihrer ehemaligen Mitmenschen
sofort an die Haube, die sie zu Lebzeiten als unverheiratete Frau stigmatisierte.
Plötzlich fällt ihr ein, daß sie die Haube verloren hat, doch es bleibt offen, ob es

sich um einen versehentlichen Verlust oder um eine absichtliche Trennung von
dem verhaßten Stück handelt. Ein Wortspiel zwischen „gjemt" [versteckt] und

„glemt" [vergessen] spiegelt die ambivalente Haltung der Figur. Zille:

Ah, min gammeljomfrukyse. Den har jeg mistet, gjemt, eller glemt, under
smprblomstene. De gror pä den! Og stenene, de hviler pâ den. Jeg sover der ute. Nu har
dere meg her inne. Skulle jeg ikke slippes inn? (S. 23)

[Ach, meine Haube. Ich habe sie zwischen den Butterblumen verloren, versteckt oder

vergessen. Sie wachsen auf ihr! Und die Steine ruhen auf ihr. Ich schlafe dort draußen.
Jetzt habt ihr mich hier drinnen. Wolltet ihr mich nicht hereinlassen?]

Die Haube, die zwischen den Butterblumen versteckt wurde, ist als metonymischer

Hinweis auf die verlorene Virginität lesbar. Mit der Haube, die Zille als

sozial unverheiratete Frau markiert, versucht Zille, sich vom deklassierenden
Status der Virginität zu trennen, zumal der situative Kontext des Verlusts auf die
erotische Begegnung mit Boudaen hinweist, bei der Zille schwanger wird.
Indem die erotische Begegnung metonymisch mit der Haube ersetzt wird,
erscheint sie als unaussprechliches Geschehen. Die metonymische Ersetzung
signalisiert, daß die Folgen der Verführung so unerträglich und tabuisiert sind, daß

eine Erinnerung nur noch indirekt, über die Synekdoche der verlorenen Haube,
möglich ist. Die Butterblumen deuten auf den räumlichen Kontext der Begegnung,

rufen aber auch die Begegnung mit Boudaen, die Schwangerschaft, den
Verlust des Kindes und die Verurteilung ins Gedächtnis. Zugleich deuten sie auf
eine kindliche Utopie von Geborgenheit und Glück, die sich hier mit dem
erotischen Motiv verschränkt. Am Dramenschluß erscheint das Blumenmotiv erneut,
und jetzt ist es ausschließlich positiv konnotiert. Angesichts ihres Todes sehnt
sich Zille zurück auf die Wiese auf Tysnes (vgl. S. 94). Die Erinnerung an die
Blumenwelt wirkt hier als kritisches Moment gegenüber der Gesellschaft, die
der kindlichen Freiheit Schranken auferlegt hat. In der Verschränkung von Kind
und Natur steht die Blumenwiese der Kindheit für Freiheit von gesellschaftlichen

Regelmechanismen und beruft darin intertextuell die heute noch virulente
Vorstellung einer idealen, heilen Kindheit, auf die noch zurückzukommen sein

wird.
Das Butterblumen-Motiv verweist aber auch auf Zilles Beziehung zu ihren

Mitmenschen. Sie spielte unmittelbar, nachdem sie sich an den Verlust ihrer Haube
erinnert hat, mit ihren Zeitgenossen das norwegische Kinderspiel Liker du sm0r
[Magst du Butter], Dabei hält man einem Gegenüber eine Butterblume unters Kinn



3.5. Barock Friise 105

und fragt, ob er Butter mag. Wenn der Blütenstaub einen gelben Schatten auf die
Haut wirft, ist die Antwort „ja". In einer frecheren Version wartet man die Antwort
nicht ab, sondern stülpt dem Gegenüber die Blüte ins Gesicht.112 Im übertragenen
Sinn hält das Kind den Menschen, die die Erinnerung an ihr alter ego verschweigen,

mit der Butterblume ihre Geschichte unter die Nase. Das Kinderspiel wird zur
Metapher für die Konfrontation mit der sorgsam verschwiegenen Vergangenheit.

Der Text führt die Entwicklung der Lebensgeschichte von Zille Gad auf die

gesellschaftlichen Bedingungen im 17. Jahrhundert zurück und hinterfragt sie. Im
Kontext des 17. Jahrhunderts waren die individuellen Lebenschancen in einem
sozialen Ordnungsgefüge festgeschrieben, das das Bewußtsein der Menschen über
den eigenen und fremden Ort in der Gesellschaft fundamental prägte. Die
unkonventionellen persönlichen Interessen von Zille Gad provozieren einen Konflikt mit
dem rigiden Ordnungsgefüge, und ihr Aufbegehren wird entsprechend heftig
sanktioniert.

Die Verantwortung für Zilles Tod wird im Text der Gesellschaft zugeschrieben.
Diese Zuschreibung ist daran ablesbar, daß Zille einen zweifachen Tod stirbt. Den
ersten Tod erlebte sie schon in der Szene mit der Überschrift Zille Gad dfimmesfra
livet og d0mm.es tilbake til livet igjen (17. Aufzug) [Zille Gad wird zum Tod
verurteilt und wieder zum Leben zurück verurteilt]. Eine Verurteilung „zurück zum
Leben" setzt voraus, daß zuvor der Tod eintrat. Die Überschrift läßt darauf schließen,

daß Zille, einem psychischen Schutzmechanismus entsprechend, das Todesurteil

psychisch als Tod erlebt, der auch nach der Begnadigung und trotz
physischem Weiterleben nicht mehr rückgängig gemacht werden kann. Die
bürokratische Lormel von der Verurteilung zum Leben bringt die Absurdität und
Unmenschlichkeit einer Justiz zum Ausdruck, die sich eine Entscheidung über Tod
oder Leben anmaßt.

Den zweiten und physischen Tod stirbt Zille Gad an der Pest. Die allegorische
Figur der Pest (sie wird von Manen gespielt), tritt hier als Vollstreckerin eines

Urteils auf, das von den Repräsentanten der Gesellschaft längst gefällt worden ist
und jetzt nur noch vollzogen wird. Die Pest stellt Zille vor die Wahl zwischen zwei
Entscheidungen: Sie hält ihr ihre beiden Hände entgegen, in denen sich, als Symbol
für Leben oder Tod, ein Apfel beziehungsweise eine Schere verbergen. Im
Hintergrund der Szene hetzen die Zeitgenossen, sie solle Zilles Lebensfaden
durchtrennen (S. 92f.). In dieser Situation stellt sich auch Mânen auf die Seite der

Mächtigen und wird in Gestalt der Pest zur Vollstreckerin des Urteils. Als Zille sich
kurz vor ihrem Tod mit zunehmend gestörter Wahrnehmung nach der Idylle ihrer
Kindheit, ihrer Bibliothek und ihrem Geliebten sehnt, kommentiert sie: „Manen:
Den som drpmmer pver seg pâ Dpden." (S. 94) [Der Mond: Wer träumt, übt sich
im Sterben.] Der Kommentar belehnt ein Diktum Ciceros: „Somnus imago mortis"
[Der Schlaf ist das Bild des Todes]. Allerdings kommt es im Dramentext im

Vergleich mit der Sentenz Ciceros zu einer signifikanten Bedeutungsverschiebung.
Während Cicero lediglich einen Zusammenhang zwischen der Wirklichkeit des

112 Vgl. H0eg 19%, S. 65.



106 3. Textanalysen

Traumes und einer Wirklichkeit in einem Leben nach dem Tod andeutet, stellt der
Kommentar von Mânen einen konsekutiven Zusammenhang zwischen Träumen
und Tod, d.h. zwischen Zilles Tagträumen und ihrer Verurteilung, her. In diesem
Kommentar artikuliert sich die versammelte Ablehnung gegenüber Zilles
normenkritischem Verhalten. Ihre Tagträume enthalten, und hier entsprechen sie

der Funktion von Tagträumen, wie sie Ernst Bloch im Prinzip Hoffnung formuliert
hat, ein utopisches Potential, das für die bestehende reaktionäre Gesellschaft so

gefährlich ist, daß die Repräsentanten gesellschaftlicher Macht die Worte von
Mânen aufgreifen und Zille gleich ein zweites Mal zum Tode verurteilen (S. 94).
Und schließlich leiht Mânen Priester und Arzt, den Repräsentanten der
Gesellschaft, ihre Stimme, um Zille endgültig auszugrenzen: Der Priester

behauptet, Zille sei vom Teufel besessen, und der Arzt diagnostiziert geistige
Verwirrung. Diese Diagnosen sind in Lettern gedruckt und damit wird auch

graphisch erkennbar, daß es sich um Urteile handelt. Zille stirbt unmittelbar darauf.
Das jetzt vollzogene Todesurteil bindet die Szene zurück an das Gerichtsurteil, das

Zilles ersten Tod verursachte. Letztlich wird die Verantwortung für Zilles Tod
demnach nicht im anonymen Schicksal der Pesterkrankung, sondern in der Verweigerung

von Lebenschancen seitens der Gesellschaft, die Ausbruchsversuche aus
der etablierten Ordnung mit dem Tod sanktioniert, verortet. Das todbringende
Schicksal in Gestalt der Pest dient lediglich als Vollstrecker des Urteils und als

logische Konsequenz aus einer Reihe von Gewalttaten. Die Verantwortung für den

Tod von Zille Gad liegt bei den anwesenden Festgästen, die sie verurteilt und mit
dem Todesurteil und dem Gefängnisaufenthalt ihre Widerstandskraft gebrochen
haben.

Bereits im zweiten Aufzug wird jene Verantwortung der Gesellschaft, die im 17.

Jahrhundert als gottgegeben gedacht wurde, eingeklagt. Die Szene mit dem Titel
„Hvor skal 1 hen, sagde Jesus" (S. 17) [Wohin wollt ihr, sagte Jesus] kritisiert die
Rolle der Kirche und zieht sie dafür zur Verantwortung, daß Zille Gad in
Vergessenheit geriet. Situativer Kontext der Szene ist der Einzug der Gäste. Diese
Gäste murmeln eine Beschwörung:

Hvor skal I hen sagde Jesus. Jeg skal til Zille Knudsdatter Gad. / Nei sagde Jesus. Jeg
skal Eder gjenvende til den Eder udsendte. Jeg setter Eder ned under det Nordiske Hav,
med 9e Synâler og 3 Jordfaste Stene. / Der skal I stâ som Sand under rinnende Wann. (S.
17)

[Wohin wollt Ihr, sagte Jesus. Ich will zu Zille Knudsdatter Gad. Nein! sagte Jesus. Ich
schicke Euch zurück zu dem der Euch sandte. Ich versenke Euch im Nordischen Meer,
mit 9 Nähnadeln und 3 felsenfesten Steinen. Dort sollt ihr stehen wie Sand unter
fließendem Wasser.]

Die Szene beruft die Auferstehung Jesu im Evangelium des Matthäus, Mt 28, als

Intertext. Die Passage beschreibt, wie Maria von Magdala und Maria einige
Tage nach der Grablegung Christi das Grab besuchen und es leer finden. Auf
dem Rückweg begegnet ihnen Jesus. Kurz darauf erteilt Jesus seinen Jüngern
den Missionsbefehl. Er sendet sie mit dem Auftrag in die Welt aus, die
Botschaft von seiner Auferstehung zu verkünden. Somit bildet die Passage den End-



3.5. Barock Friise 107

punkt der Erzählung über das Leben Jesus und den Anfang der Verbreitung
seiner Lehre. Mit der Frage nach dem Ziel der Gäste greift der Dramentext die
biblische Szenerie auf und vergleicht das fehlende Andenken an Zille mit der

Erinnerung an Jesus. Die biblische Vorlage wird jedoch in der Übertragung auf
den Umgang mit der Erinnerung an Zille in kritischer Absicht entscheidend
modifiziert. Die Szene bildet eine Travestie des biblischen Stoffs. Nach der
biblischen Überlieferung gab Jesus seinen Jüngern den Auftrag, den christlichen
Glauben in der Welt zu verbreiten. Der Text ruft diese Aussendung der Jünger
intertextuell auf, kehrt den Missionsbefehl aber um. Im Namen Jesu sprechen
die Gäste von einer Mission, derzufolge sie über Zille Gad schweigen sollen,
und anstatt die Nachricht in der Welt zu verbreiten, sollen sie in verschiedene

Richtungen verstreut werden. Die Beschwörungsformel erscheint als Alibi der
Gäste. Sie bringt zum Ausdruck, daß die Gäste daran arbeiteten, die Erinnerung
an Zille Gad systematisch zu zerstören. Sie haben ein Interesse an der Bewahrung

des Status quo und legitimieren ihre Entscheidungen als Ausführung
göttlichen Willens.

In der darauffolgenden Szene, „Manesang" [Mondgesang], geht es noch einmal

um die Erinnerung an Zille; Mânen erklärt die Erinnerung an Zille jetzt als

Gegenstrategie zum kollektiven Vergessen und zum programmatischen Anspruch
des Dramas. Dieses Erinnerungsprojekt liefert eine weitere Begründung für die

dramaturgische Konzeption des Dramas als Totentanz. Denn auch die
Auferstehung der Toten beim Jüngsten Gericht in der Bibel wird als Totentanz imagi-
niert. Man kann die Handlung so auch als Versuch einer nachträglichen Revision
des Zille Gad geschehenen Unrechts lesen, indem Zille Gad in der Inszenierung
aufersteht.

Die Verurteilung der für Zilles Schicksal Verantwortlichen ist Bestandteil einer
im Text durchgängigen Kritik an der Vorstellung von absoluter Wahrheit, anhand
derer Autoritäten ihre Herrschaft legitimieren. Die Figur Zille Gad wirkt als
kritisches Moment gegenüber dem gesellschaftlichen Umfeld. Ihre Überschreitung der
etablierten Geschlechterrollen, die sich in ihrem intellektuellen Interesse artikuliert,
stellt die traditionelle Ordnung in Frage.

Kritik am Logozentrismus

Bis hierher konnte gezeigt werden, wie in der biographisch orientierten Handlung

immer wieder anhand eines Motivs verschiedene Bedeutungen oder anhand
einer Figur verschiedene Rollen aufgerufen werden, so daß keine alleingültige
Aussage mehr abzuleiten ist. Am Ende des ersten Aktes formulieren Zille und
Manen zusammen ein anthropologisches Denkmodell, das als metapoetischer
Kommentar zu dieser Strategie und als Plädoyer für Ambivalenz und Vielstimmigkeit

gelesen werden kann. Zille kritisiert eine logozentrische Bestimmung
von Wahrheit, d.h. alleingültige Wahrheiten und Autoritäten, die ihre Macht auf
Wahrheitsansprüchen gründen. Tendenziell gleicht ihre Kritik der poststruktura-



108 3. Textanalysen

listischen Kritik am Logozentrismus und an dessen Ausrichtung auf eine

Ordnung des Sinns. Zille:

For verden er sä full av folk som sier hva skal vaere sant og hva skal vaere l0gn men det
som er SORT for en, er HVITT for en annen (S. 42)

[Denn die Welt ist so voll von Leuten, die sagen, was wahr sein soll und was Lüge aber
was für den einen SCHWARZ ist, ist WEISS für den anderen ...?]

Hier repräsentiert der Text die Bewußtseinsstruktur eines modernen Subjekts.
Auch in der psychischen Wirklichkeit weicht die logozentrische Selbstpräsenz
des Bewußtseins dem Nebeneinander verschiedener Wahrheiten. Um diesen
Gedanken zu veranschaulichen, läßt Zille Gad ihre klassische Bildung spielen
und entwickelt eine Parabel mit den antiken Philosophen Demokrit und Heraklit:

Zille: To gamle tenkere fra Grekenland. Democritus og Heraclitus
Mânen: Â? Â de! Jeg kjenner dem. Nettopp.
Zille: de to hadde en maske hver; den ene masken lo, den andre gren, med târer. Jeg

putter begge pâ, men foran speilet kan jeg aldri finne ut hvilken som har rett / og hvilken
som tar feil, / for jeg er liksom begge, / har jeg rett? / Har jeg rett? / Har jeg rett, Mâne?
(S. 42f.)

[Zille: Zwei alte Denker aus Griechenland. Democritus und Heraclitus
Der Mond: Äh? Ach die! Ich kenne sie! Ja, genau.
Zille: jeder der beiden hatte eine Maske, die eine Maske lachte, die andere weinte, mit
Tränen. Ich setze beide Masken auf, aber vor dem Spiegel kann ich nie herausfinden,
welche recht hat, und welche sich irrt, denn ich bin irgendwie beide, habe ich recht? Habe
ich recht? Habe ich recht, Mond?]

Der Text beruft hier intertextuell eine populärphilosophische Konvention im
Zusammenhang mit den Philosophen Demokrit und Heraklit. Die beiden
Philosophen werden in philosophischen Anekdoten häufig als Gegensatzpaar dargestellt,

wobei Demokrit als der lachende Philosoph und Heraklit als der weinende

Philosoph charakterisiert wird. Zugleich beruft Zilles Antithese von Demokrit
und Heraklit als Intertext Ludvig Holbergs Gedicht „Democritus og Heraclitus.
Satyra I." Es stammt aus demselben Band wie die Streitschrift für Zille Gad.113

Auch bei Holberg treten die beiden Philosophen als Repräsentanten gegensätzlicher

Meinungen über das Wesen des Menschen auf. Heraklit, so der Tenor, fand
die Menschen schlecht und weinte über ihr Wesen, während Demokrit die
Menschennatur lächerlich fand. Holbergs Text schildert zunächst die Position Hera-

klits, dann jene Demokrits. Abschließend wird zwar die Haltung Demokrits
favorisiert, doch bleibt die Entscheidung zwischen den beiden Weltanschauungen

grundsätzlich offen. Dementsprechend wird bereits am Gedichtanfang
angedeutet, daß das Wesen des Menschen in einem „Sowohl-als-auch" liege.
Allerdings verweist die Vereinigung von Gegensätzen indirekt auf Heraklits Denken,

denn dieses basiert auf der Annahme, daß alles, was Objekt menschlicher
Erkenntnis werden kann, selbst aus Gegensätzen vereint ist.114 Zilles Darstel-

113 Vgl. Holberg 1969, S. 324-345.
11/1 Zu Demokrit und Heraklit vgl. Kirk 1994.



3.5. Barock Friise 109

lung zitiert demnach intertextuell und vermittelt über Holberg die Position He-
raklits. Die Einheit der Gegensätze, die Zille hier mit Heraklit beruft, um sie der
autoritären Gesellschaftsordnung entgegenzuhalten, weist wiederum auf Bachtins

Theorie des Karnevalesken zurück. Bachtins Vorstellung von karnevali-
sierter Literatur liegt die Idee vom dialogischen Wesen der Wahrheit und des

menschlichen Denkens zugrunde.115 Die Idee von der dialogischen Natur der
Wahrheit und des menschlichen Denkens ist, wie Tzvetan Todorov gezeigt hat,
die gedankliche Grundlage für das Karnevalistische bei Bachtin. Zilles Parabel

geht von einer in sich gebrochenen, ambivalenten Persönlichkeitsstruktur aus.
Übertragen auf die Struktur des Textes gewinnt das anthropologische Modell
poetologische Bedeutung als Begründung karnevalesker Polyphonie. Die von
Zille vertretene Weltsicht findet in Bachtins Literaturkonzept ihre Umsetzung.

Zilles Vorstellung von einer Einheit der Gegensätze bildet ein Leitmotiv des

Textes, das im Motiv des Schachbrettmusters bildlich zum Ausdruck kommt.
Dieses Motiv gewinnt in der Szene „Elsk meg fremfor alle andre i verden" (S. 66)
| Liebe mich mehr als alle anderen in der Welt] besondere Bedeutung. Die
Bühnenanweisung schreibt einen Lußboden im Schachbrettmuster und eine zum
Antreiben auf Wasser gesetzte Tulpenzwiebel mitsamt roter Tulpe vor (vgl S. 66).
Die Lußbodenfliesen im Schachbrettmuster sind ein typisches Bildelement in der
Malerei des 14. Jahrhunderts. Im historischen Bildkontext dienten sie dazu, im Bild
eine perspektivische Wirkung zu erzeugen. Im Drama wird das Motiv mit der

Bedeutung von Schachdarstellungen in der Malerei des Barock verschränkt. In der

Ikonographie des Barock bildet das Schachspiel als „Schachvanitas" einen Hinweis
auf die irdische Vergänglichkeit.116 Es vermittelt die Moral, die Welt gleiche
einem Schachbrett, auf dem die Menschen als Spielfiguren agieren. Am Ende ihres
Lebens setzt sie der Tod als Stellvertreter des allesbeherrschenden Gottes wie eine

Figur im Schachspiel matt. In der niederländischen Malerei des 17. Jahrhunderts,
die mit der Tulpenzwiebel berufen wird, weil Tulpen heute aus den Niederlanden

importiert werden, wird das Schachspiel zum Sinnbild für die Beschwernisse und
Gefahren des menschlichen Lebens. Die Spielfiguren versinnbildlichen jetzt den
schicksalhaften Ablauf des Lebens. Im Hinblick auf Zille sind beide Bedeutungen
der Schachvanitas, die Antizipation des Todes im Schachbild und die Schicksal-

haftigkeit, als bedeutungsgenerierende Intertexte relevant. Darüber hinaus wird das

Vanitasmotiv auch mit dem Bühnenrequisit der roten Tulpe aufgegriffen. Sie bildet
zunächst einen ironischen Hinweis auf Holland als Ursprungsland der
niederländischen Malerei. Die niederländische Malerei bildet einen künstlerischen Höhepunkt

des Barock und so wird über die Tulpe als Intertext das Zeitalter des Barock
berufen und zugleich die zeitgenössische Vorstellung von Barock thematisiert. Die

' '5 Bachtin selbst führt die Idee von der dialogischen Natur der Wahrheit auf Sokrates zurück: „Wir
betonen, daß die sokratischen Vorstellungen von der dialogischen Natur der Wahrheit die volkstümlich-
karnevalistische Grundlage der Gattung des .sokratischen Dialogs' darstellten und seine Form

bestimmten, aber durchaus nicht immer im Inhalt der einzelnen Dialoge ihren Ausdruck fanden." in:

Bachtin 1971, S. 23. Siehe auch die Überlegungen zur Ambivalenz unter 2.2.
' '6 Zur Bedeutungsstruktur von Schachdarstellungen vgl. Faber 1988, S. 206.



110 3. Textanalysen

schnell verblühende Schnittblume zitiert aber auch ein auf Bildern aus dem 17.

Jahrhundert häufig wiederkehrendes Vanitasmotiv, das die Vergänglichkeit
menschlichen Lebens symbolisierte. Während die Tulpen als Bildmotive jedoch
üblicherweise als schnell welkende Schnittblumen dargestellt sind, ist die Tulpe im
Drama eine blühende Tulpe, die zum Antreiben auf Wasser gesetzt wurde. Der
konventionelle Symbolgehalt des Motivs wird auf diese Weise subvertiert und die

Notwendigkeit der Vergänglichkeit motivisch in Frage gestellt.
Zille selbst deutet das Muster der Fußbodenfliesen als Sinnbild für ihren

Lebenslauf. Sie liest das Schachbrettmuster des Bodens als Allegorie des Neben-
einanders von Glück und Leid. Kurz vor ihrem Tod spricht sie über den Symbolwert

im Muster der Fußbodenfliesen und zieht das Fazit:

Livet er lagt ut for meg / med sorte og hvite stenfliser / som et hollandsk gulv. [...] / De
sorte som er Dpden. / Og de hvite som er Dagen. [...] / Jeg hopper som en liten pike pâ
dem, prpver â hoppe bare pâ de hvite. Men snart trakker jeg pâ streken og er „d0". (S. 66)

(Das Leben ist für mich mit schwarzen und weißen Steinfliesen ausgelegt, wie ein
holländischer Fußboden. Die schwarzen, die den Tod bedeuten, und die weißen, die den

Tag bedeuten. Ich hüpfe wie ein kleines Madchen auf ihnen, versuche, nur auf die weißen
zu springen. Aber schnell trete ich auf den Strich und bin „tot".]

Hier wird auf das norwegische Kinderspiel Hoppe paradis [Paradies hüpfen]
angespielt, das man im deutschen Sprachraum als Himmel und Hölle kennt.
Während Zille erzählt, spielt im Bühnenhintergrund Mânen mit dem Zillekind
Himmel und Hölle. Es ist ein Hüpfspiel, das auf römisch-antike Ursprünge
zurückgeht und ursprünglich der Weissagung diente. Man zeichnet dafür ein Spielfeld

auf den Boden, das aus einer länglichen Figur besteht, die in 10-12 Felder
unterteilt ist. Es gleicht dem Grundriß einer Kirche mit dem obersten, halbrunden

Spielfeld, dem „Paradies", als Apsis. Das Spiel selbst besteht darin, durch
die Felder zu hüpfen, um das „Paradies" zu erreichen, und dabei einen Stein auf
dem Fuß zu balancieren. Im ursprünglichen Kontext symbolisierte der Stein die
Seele, die mühsam versucht, das Ziel der Seligkeit im Paradies zu erreichen.
Wurde das Paradies erreicht, war es ein gutes Omen. Die Spielregeln schreiben

vor, daß in die Felder gehüpft werden muß. Wer auf die Feldbegrenzungen tritt,
gilt als „tot" und scheidet aus. Dieser Intertext wird dahingehend instrumentalisiert,

daß er den Kontrast zwischen Zilles Zukunftsträumen und der grausamen
Realität vorführt.117 Die Diskrepanz zwischen Traum und Wirklichkeit läßt das

Geschehen um so brutaler wirken. Doch Zilles Spielbeschreibung ist in einem
Punkt falsch. Anders als die Beschreibung es angibt, gibt es im Himmel-und-
Hölle-Spiel keine schwarzen und weißen Felder, sondern nur Umrisse. Das be-

1 '7 Dieser Gegensatz zwischen dem Streben nach Glück und einer unüberschaubaren Verstrickung ins

Unglück greift das Gegenbild von Labyrinth und Paradies in Das Labyrinth der Welt und andere

Schriften von Johann Arnos Comenius auf, Comenius Buch und insbesondere das Motiv des Labyrinths
ist, wie bereits erwähnt, in Zusammenhang mit dem melancholischen Diskurs des Textes von

Bedeutung. Mit der Antithese von Labyrinth und Paradies bezeichnete er im weitesten Wortsinn das 17.

Jahrhundert. Das Labyrinth war ihm Sinnbild für die Unsinnigkeit der Welt, das Paradies Allegorie für
inneren Frieden.



3.5. Barock Friise 111

schriebene Schachbrettmuster ist ungeeignet, um Himmel-und-Hölle zu spielen,
da die Felder keine Unterscheidung zwischen innen und außen zulassen würden.
Die Verbindung von Himmel-und-Hölle-Spiel und Schachbrettmuster unterlegt
letzterem eine schicksalhafte Bedeutung. Zilles Beschreibung ihres Versagens
im Himmel-und-Hölle-Spiel kündigt ihren Tod an. Ihr ständiges Scheitern im
Spiel und der symbolische Tod nehmen den realen Tod symbolisch vorweg, und
das Schachbrettmotiv wird zum barocken Vanitassymbol.

Erwartungsgemäß folgt unmittelbar im Anschluß an das Omen die
schicksalhafte Wendung in Zilles Leben, Zille ist schwanger. Im Gespräch mit Maria
schildert sie einen Tagtraum von einer stillenden Mutter. Die Szene, die sich in
ihrer Vorstellung abspielt, referiert motivisch auf Interieurszenen in der
niederländischen Malerei. Der Fußboden des Raumes hat wie häufig in Bildern der

niederländischen Malereien Schachbrettmuster. Licht umspielt die Personen. Der
Raum, den sie gedanklich entwirft, vermittelt den Eindruck von Ruhe und
Harmonie und macht Zilles Träume von einem mhigen, geordneten Leben deutlich.
Die Szene führt aber auch vor, daß es sich um eine idealisierte Konstruktion über
das Leben im Zeitalter des Barock handelt. In dem Moment, als sie plant, den

Tagtraum mit ihrem Kind zu realisieren, platzt die Illusion. Analog dem Schwarzweiß-
Kontrast eines Schachbrettmusters stürzt sie aus himmelstürmenden Träumen in
bodenloses Elend. Das Licht, das vor ihr auf dem schachbrettartig gefliesten
Fußboden einfällt, löst, anders als in ihrem Traum eines Barockbildes, die unheilvollen
schwarzen Striche im Himmel-und-Hölle-Spiel nicht auf, sondern läßt die
Konturen der Fliesen stärker hervortreten. Sie versteht, daß sie von ihrem Geliebten
verlassen worden ist. Glück und Unglück stehen als absolute Größen
nebeneinander. Als sie am Ende stirbt, wird dieses Bild erneut zitiert. Sie selbst begreift
ihren Tod als Konsequenz menschlicher Vanitas. Zille:

Mitt blod svartner i et mpnster som er stillhet / i et mpnster. som er Dpden / stenfliser
som ingen / leser riktig [...] (S. 95)

[Mein Blut verfärbt sich schwarz in einem Muster, das Stille ist, in einem Muster, das der
Tod ist, Steinfliesen, die niemand richtig liest.]

Im Kontext der Barockliteratur wäre eine solche Schicksalskonstellation als

Vanitasmotiv zu lesen, und Zille übernimmt diese Perspektive. Der Text jedoch
legt bei der Frage nach den Ursachen der Handlungsentwicklung eine andere

Erklärung nahe. So, wie auch das Verwelken der Tulpe konterkariert wird, legt
er weltliche Ursachen zur Erklärung des Geschehens nahe. Zwar tritt die Pest als

Verkörperung des Schicksals auf und durchtrennt Zilles Lebensfaden, doch

agiert die Schicksalsbringerin nicht zufällig, sondern auf Geheiß des Arztes und
des Priesters. Diesen Repräsentanten gesellschaftlicher Autorität im 17.

Jahrhundert wird letztlich die Verantwortung für Zilles Schicksal zugewiesen.
Dieser gesellschaftskritische Aspekt bestimmt auch das Fazit, das Manen am

Dramenende im Rückblick auf die Handlung zieht: „Lytt til en Pikes glemte Sang, /
for aldri skulle hennes Pikedrpmmer strykes ut." (S. 97) [Horche auf das

vergessene Lied eines Mädchens, denn man hätte ihre Mädchenträume niemals aus-



112 3. Textanalysen

löschen dürfen.] Manen klagt Zilles Recht auf die Chance zur Verwirklichung ihrer
Lebenspläne ein und kritisiert damit indirekt die Verhältnisse, die eine Umsetzung
dieser Pläne verhinderten. Der mit dem Schachbrettmotiv berufene Gedanke barok-
ker Vanitas wird zum Ausdruck des Scheiterns an gesellschaftlichen Bedingungen.
Zwischen den Hoffnungen der Figur und ihrer konkreten Erfahrung wird hier ein
starker Kontrast konstruiert. Diese Gegensätzlichkeit bestimmt als Motiv auch des

Verhältnis zwischen den beiden Bildern, die auf dem Titel und auf Seite 3 der

Printausgabe abgebildet sind.

Die Emblematik

Das Emblem auf dem Umschlag ist eine skizzenhafte Tuschezeichnung. Es zeigt
eine schwangere Frau, die auf einem kargen Boden sitzt und sich an eine Wand
lehnt. Ihr Mund ist zu einem irren Lachen aufgerissen. Ihr Blick ist starr, die

gekrümmte Körperhaltung und die krampfhaft zum Schaukeln angezogenen
Beine lassen auf eine psychische Regression in den geistigen Zustand eines

Säuglings schließen. Das zweite Emblem bildet mit dem Frontispiz eine

Doppelseite. Es zeigt eine scheinbar heile, geordnete Welt. Formal spiegelt sich die
Ruhe der Szene in den klaren Umrissen einer Bleistiftzeichnung wieder. Das

Bild zeigt den Blick von einem im Halbdunkel liegenden Raum in einen
lichtdurchfluteten Flur, in dem ein kleines Mädchen steht. Das Kind schaut neugierig
durch eine halboffene Tür nach draußen. Von dort fällt gleißendes Licht in den

Raum. Der Lichteinfall erinnert an die Interieurs des niederländischen Malers
Jan Vermeer van Delft, in denen das von außen in das Halbdunkel der Räume
einfallende Licht die dargestellte Szenerie oft mystisch überhöht. Vermittelt
über den Intertext von Vermeers Bildern kann der Lichteinfall als Symbol für
die Hoffnungen gelesen werden, die das Kind Zille Gad in seine Zukunft setzte.
Von diesem hoffnungsvollen Ausgangspunkt aus spannt sich der Handlungs-
bogen bis zum psychotischen Zustand der Hauptfigur am Schluß, auf die die
Titelillustration verweist. Im Halbdunkel des Flurs fällt noch ein gescheckter
Hund auf, wie man ihn aus Interieurszenen der niederländischen Malerei kennt.
Er wendet dem Betrachter mit frechem Blick sein Hinterteil zu. Die obszöne
Geste dient in der Ikonographie der niederländischen Malerei als Hinweis auf
ein erotisches Motiv. Dieser intertextuelle Bezug signalisiert, daß die kindliche
Neugier des Mädchens von einer erotischen Verstrickung bedroht wird.

Beide Bilder sind über die rekurrenten Motive des schachbrettartig gefliesten
Fußbodens und des bereits erwähnten Rahmenelements verbunden. Zwischen den

Bildern verläuft eine Entwicklungslinie. Die Geschichte beginnt damit, daß Zille
Gad ein vielversprechendes Talent besitzt, und endet mit einer psychotischen Frau,
wie sie auf dem ersten Bild dargestellt ist. Der Fußboden im Schachbrettmuster hat
aber auch Zeichenfunktion. Die in ihm vereinten Gegensätze machen ihn zum
semiotischen Ausdruck für die dem Text eigene strukturelle Ambivalenz und für
die Weltsicht Zilles. Diese Bedeutung des Schachbrettbodens tritt im vierzehnten



3.5. Barock Friise 113

Aufzug zutage. Zilles hochfliegende Zukunftspläne werden in dieser Szene mit
einem Schlag von der Realität zerstört. Die Szene bildet den Wendepunkt zwischen
einer beschützten, vielversprechenden Kindheit und ihrer späteren Situation. Doch
wirkt der krasse Gegensatz nicht wie ein Bruch, sondern wie das selbstverständliche

Nebeneinander verschiedener Möglichkeiten.
Soweit konnten im Rahmen der biographisch orientierten Handlungsebene die

intertextuellen Bezüge im Text und ihre Funktion aufgezeigt werden. Jetzt soll auf
die parallel dazu verlaufende Handlung eingegangen werden.

3.5.5. Zweite Handlung: Das Zillekind und Manen

Kindheit und Utopie

Im Zentrum des zweiten Handlungsstrangs steht das Gespräch zwischen dem
Zillekind und Manen. Zille Gad tritt hier ausschließlich als kleines Kind auf, das

nach seiner Mutter sucht, während Mänen als Mutterfigur auftritt. Diese

Figurenkonzeption ist als Hinweis auf ein organisierendes Zentrum des Textes
lesbar. Denn zwischen dem Zillekind und Manen wird eine Mutter-Kind-Beziehung

angedeutet. Sie bildet, wie im Folgenden gezeigt wird, den Bezugspunkt
für die melancholische Disposition Zille Gads. Die Melancholie infolge der

Trennung von der Mutter bildet den Subtext der Handlung zwischen Zillekind
und Manen; sie liefert aber auch den Hintergrund der Liebesbeziehung zu Bou-
daen.

Bereits im Vorspiel taucht das Motiv der fehlenden Mutter und dessen

Bedeutung für die Entwicklung des dramatischen Geschehens auf. Denn laut
Bühnenanweisung zeigt die Tischplatte, auf der das Schauessen serviert wird, das Bild
einer Interieurszene mit Mutter und Kind (S. 15). So wie die Tischplatte das auf ihr
servierte Essen trägt, das wiederum symbolisch die Dramenhandlung vorwegnimmt,

fungiert die Mutter-Kind-Beziehung als handlungstragender Subtext.
Die biographisch orientierte Handlung umfaßt das Leben der Zille Gad von der

Geburt bis zu ihrem Tod. Die zweite Handlung dauert eine einzige Nacht und bildet
einen Rahmen um das Gesamtgeschehen. Sie beginnt mit dem Auftritt von Mänen
bei Mondaufgang und endet mit ihrem Abschied am Morgen. Mänen ist auch

Spielleiterin, die aus der Distanz das Geschehen betrachtet, sowie das Publikum
begrüßt und verabschiedet. Als Spielleiterin übernimmt sie gelegentlich auch
Nebenrollen (Lateinlehrermond, Pest), um die Handlung voranzutreiben. Die Rolle
als Spielleiterin entspricht der räumlichen Position des Mondes, der im eigentlichen
Sinne des Wortes „über den Dingen" steht, das Weltgeschehen aus der Distanz
betrachtet und zum stillen Zeugen von Geheimnissen sowie Mitwisser menschlicher

Leiden wird. Zugleich ist sie aber voller Empathie für die Erlebnisse von
Zille Gad. In dieser Hinsicht zitiert die Figur die mythische Gestalt der guten
Mondesmutter, die die Menschen behütet und in den Schlaf wiegt. Die Idee von der
Mondesmutter ist im Kontext von Vorstellungen entstanden, wonach es sich bei
Sonne und Mond um zweiseitig entfaltete Manifestationen des Göttlichen handelt.



114 3. Textanalysen

Aus der Zuordnung des Weiblichen zum Mond entwickelten sich vielfältige
assoziative Verknüpfungen zu Vorstellungen von mütterlichen Eigenschaften. In
bildlichen Darstellungen erscheint die Mondesmutter als Frauenfigur auf der
zunehmenden Sichel.

Im Text wird Mänen schon im ersten Aufzug als mütterliche Figur markiert,
indem sie dem Publikum einen Säugling entgegenhält und ihn dann auf Zilles Grab

legt. Das Halbdunkel und die handlungsarme Szene lassen die Situation wie eine
archaische Handlung wirken. Sie lenkt die Assoziationen in Richtung einer heiligen
Verbindung zwischen Mutter und Kind. Zugleich referiert die Szenenüberschrift,
„Se dette barn" (S. 16) [Schaut dieses Kind], auf Lukas 2,4, die biblische Erzählung
über das Kind Jesus im Tempel, das die Zuhörer mit seinen klugen Antworten
überrascht. Dieser intertextuelle Bezug legt es nahe, Zille mit dem göttlichen Kind
Jesus zu vergleichen. In ihrem Nachwort erwähnt Lpveid entsprechend ein Bild,
das Zille Gad als kleines Mädchen zwischen Akademikern zeige und das sie an die

Darstellungen des Jesuskindes, das die Erwachsenen belehrt, erinnert habe.118 Es

sei, so die Autorin, ein wichtiger Intertext für ihren Text. Dieser Hinweis führt zu
einem zentralen Motiv des Dramas. So wie Christus mit der biblischen Erzählung
über das göttliche Kind im Tempel als Heilsbringer inszeniert wurde, wird dem
Kind Zille ein utopisches Potential zugeschrieben.

Der Text vertritt hier ein stark idealisiertes Bild von Kind und Kindheit. Das

Bild des Kindes, das die Erwachsenen belehrt, sie an geistigen Fähigkeiten
überragt, aber auch im kindlichen Spiel gesellschaftliche Konventionen in Frage
stellt, entspricht der romantischen Vorstellung vom Kind als idealem Menschen,
der noch frei von Fremdbestimmung ist und deshalb ein Potential zur Veränderung
der bestehenden gesellschaftlichen Verhältnisse in sich trägt. Folgt man dieser

Vorstellung, so endet die Kindheit damit, daß die Realisation der Lebensträume an
der konservativen gesellschaftlichen Realität scheitert. Aus der Perspektive der
enttäuschten Erwachsenen wird die Kindheit später als verlorenes Paradies erinnert.
Die Figuration von Zille Gad als Kind zitiert dieses idealisierte Kindheitsmuster.
Das Zillekind scheint im direkten Vergleich mit der Gruppe der Erwachsenen einen
besseren Charakter zu haben und gegenüber Neuem aufgeschlossener zu sein.

Entsprechend unvoreingenommen tritt es den Festgästen entgegen, die immerhin
als Repräsentanten der Gesellschaft die leidvollen Erfahrungen ihres alter egos
Zille Gad zu verantworten haben. Die kritische Geste mit dem Blumenspiel liker-
du-sm0r ergänzt diese Haltung. Das Schlußbild schließlich belehnt erneut das

romantische Bild von Kindheit und zeigt als utopisches Gegenbild zur grausamen
Realität der zurückliegenden Geschichte ein Kind, das glücklich ein Zuckerbrot mit
Honig schleckt. Das Schlußwort von Mänen unterstreicht ebenfalls das mit dem
Kind verbundene Entwicklungspotential, indem sie betont, man hätte die Träume
des Zillekindes niemals zerstören dürfen (S. 97).

Die Idee von Kindheit, die hier konstruiert wird, ist eine Idee aus der Sicht der
Erwachsenen, die ihre Lebensträume auf eine zurückliegende Lebensphase proji-

118 Vgl. L0veid 1993, S. 102.



3.5. Barock Friise 115

zieren. Mit der häufig von Ängsten und Hilflosigkeit geprägten Realität kindlichen
Erlebens hat diese Vorstellung wenig gemeinsam. Vielmehr tragen die Figuration
von Zille Gad als Kind und ihre Idealisierung, die übrigens auch in der
charakterisierenden Farbe der Figuration, Gold, zum Ausdruck kommt, dazu bei, der

Figur ein außerordentliches Veränderungspotential zuzuschreiben. Im Kontext
einer reaktionären Umwelt wirkt die Eigenart der gelehrten Frau damit revolutionär
und weit über ihre Zeit hinausweisend. Die auf der ersten Handlungsebene
thematisierte Gesellschaftskritik setzt sich hier fort und bildet eine Verbindungslinie
zwischen den Handlungsebenen.

Das Kind spielt jedoch noch eine weitere wichtige Rolle. Die Beziehung
zwischen Zillekind und Mânen verweist auf die Abwesenheit der Mutter von Zille
Gad und bildet den Hintergrund für die melancholische Disposition der Hauptfigur.

Sphärenharmonie und Trennung

Mânen ist eine mythologische Figur, die mit mütterlichen Eigenschaften
verknüpft ist. Enstprechend ist die Beziehung zwischen Zillekind und Mânen als

Mutter-Kind-Beziehung markiert. Im Text verschmilzt die mythische Fundierung

der Figur mit der jungianischen Idee der Großen Mutter. Die dramatische

Figur Mânen trägt einen mit Sternen dekorierten Unterrock (S. 36). Sie ist
deshalb, mit leicht ironischen Untertönen, als Figuration der Großen Mutter
erkennbar, die nach Jung ein sternengewobenes Himmelskleid trägt. Bereits die
erste Begegnung zwischen Mânen und dem Zillekind zitiert das Bild einer
Mutter-Kind-Beziehung. Sie wird dadurch ausgelöst, daß das Kind Zille am
Nachthimmel die Sterne betrachtet und seine Mutter unter ihnen sucht. Es folgt dem

Kinderglauben, wonach Verstorbene zu Sternen am Himmel werden. In diesem
Moment tritt Mânen auf. Die Suche des Kindes ruft den Auftritt des Mondes
hervor, und derart erscheint der Mond als Stellvertreterfigur für die verlorene
Mutter.

In der folgenden Szene „Zille og mânen" [Zille und der Mond] wird ein

Zusammenhang zwischen der Abwesenheit der Mutter und dem Denken Zilles
entwickelt. Mit einem ironischen Seitenhieb auf die Szene im Studierzimmer in
Faust I sitzt die junge gelehrte Frau Zille Gad in ihrem Studierzimmer und leidet an

Konzentrationsproblemen. Eine Sammlung von Instrumenten, die auf Wissenschaft
und Künste verweisen, umgibt sie. Dieses Ambiente zitiert das ikonographische
Bild der Melancholie überhaupt: Albrecht Dürers Melancholia 1. Dürers Kupferstich

zeigt einen weiblichen Engel, der inmitten einer chaotischen Sammlung von
wissenschaftlichen Gerätschaften sitzt und den Kopf traurig in die Hand stützt.
Vermittelt über den Intertext von Dürers Bild verweist die Dramenszene zunächst
auf das barocke Motiv der Vanitas. Doch das für die Zeit des Barock typische
Motiv der Vanitas der Wissenschaft als Ausdruck eines Gefühls von Leere wird
hier umgedeutet. Statt einer epochentypischen Geisteshaltung erscheint sie als
Reaktion auf eine subjektive Erfahrung. Bezeichnenderweise finden sich in Zilles



116 3. Textanalysen

Sammelsurium so auch nicht nur die Instrumente, die auf ein wissenschaftliches
Interesse schließen lassen, sondern, entgegen der Darstellungskonvention von
Vanitas-Stilleben, auch Muscheln. Eben der Blick auf die Muscheln löst bei Zille
jedoch die Erinnerung an die Mutter aus, und sie wendet sich fragend an Manen:

Zille: [...] Men alt, alt handler om ANDEN, ekkoet er ândens stemme, ordet, musikken,
speilene som reflekterer lyset... men jeg samler bare det jeg liker, skjell fra vannkanten
(S. 42)

[Zille: Aber alles, alles handelt vom Geist, das Echo ist die Stimme des Geistes, das

Wort, die Musik, die Spiegel, die das Licht reflektieren aber ich sammle nur das, was
ich mag, Muscheln vom Strand ...J

Das Rauschen, das man im Innern der Muscheln zu hören glaubt, wenn man sie

ans Ohr hält, bildet einen Hinweis auf das meeresrauschenähnliche Getöse
intrauteriner Selbstwahrnehmung und auf das Gefühl des Geschaukeltwerdens im
Mutterbauch, das nach der Geburt als „ozeanisches Gefühl" (Freud) die Erinnerung

an umfassende Harmonie bewahrt. Die Muscheln symbolisieren die
Symbiose mit der Mutter. Im szenischen Kontext entwickeln sie einen Zusammenhang

zwischen Zilles Gefühl der Verlassenheit und Leere und der Trennung von
der Mutter. Die Muscheln deuten auf die Phase der präödipalen Loslösung von
der Mutter, in der Kristeva den Ursprung der Melancholie lokalisiert. Der Verlust

der direkten oralen Bedürfnisbefriedigung und somit der symbiotischen
Beziehung zur Mutter verleiht dem Selbst, so Kristeva, ein Gefühl von Mangel
und Leere. Zwar bildet die Trennung eine notwendige Bedingung für die
Ausdifferenzierung eines autonomen Subjekts, doch bleibt das Subjekt fortan von
der dauerhaften Wunde gekennzeichnet, die ihm die Trennung zufügt. Der Verlust

der Mutter entspricht in seiner spezifischen Kompensationslosigkeit einem
uneinholbaren melancholischen Verlust.

So scheint die Beziehung zwischen Manen und Zillekind einen Ersatz für die

Mutter-Kind-Beziehung zu bilden. Da Manen die Mutter aber nicht ersetzt, sondern

nur stellvertretend ihren Platz einnimmt und als Mutter-Archetyp auftritt, verweist
die Beziehung zwischen ihr und dem Zillekind immer wieder auf einen Mangel.
Die tödliche Erkrankung Zille Gads an der Pest ist als Folge und Repräsentation
dieser Wunde lesbar. Sie verschränkt sich mit den schmerzhaften Einprägungen
aufgrund der Ablehnung und Verurteilung seitens der Gesellschaft, und so wird
Zille Gad als Opfer einer doppelten Verletzung dargestellt. Ihr mit Pestbeulen über-
säter Körper bildet eine Metapher der Verletzungen, an denen sie schließlich stirbt.

Ihr Scheitern wird von einer rigiden gesellschaftlichen Ordnung vorangetrieben,
die ihr die Selbstentfaltung versagt. Jacques Lacan hat in seiner Theorie des

Spiegelstadiums die These aufgestellt, wonach die mit der Trennung von der

Mutter eintretende Leere im Spiegelstadium bewältigt wird. Mit Hilfe der Spiegel-
Imago wird die eintretende Leere und Mangelhaftigkeit überwunden. In dieser
Phase wird ein Ideal-Ich gesetzt, das als Garant von Einheit und Omnipotenz
fungiert. Eine solche Setzung von Identität, mit der die Trennungserfahrung
ertragbar wird, wird Zille Gad verweigert. Die verschiedenen Facetten ihrer



3.5. Barock Friise 117

Persönlichkeit stoßen bei den Menschen in ihrer Umgebung auf Ablehnung. Im

Gespräch mit Mânen tritt ihre verzweifelte Suche nach einer Spiegel-Imago zutage,
indem die einzelnen Zille-Figurationen versuchen, sich im Mond zu spiegeln:

Den sorte Zille: Jeg fanget Mânen elegant, og skulle til â sette kniven i den for â fâ den til
â stanse; SPEIL MEG SPEIL, ropte jeg. (S. 39)

| Die schwarze Zille: Ich fing den Mond elegant, und war gerade dabei, das Messer an ihn
zu setzen, um ihn zum Stehen zu bringen, SPIEGLE MICH, SPIEGEL, rief ich. ]

Danach findet ein Rollenwechsel statt. Mânen wird zum weinenden Kind, und
die schwarze Zille klagt, sie hätte nichts, was sie dem hungernden Kind zu essen

geben könnte. Sie ist für einen Moment nicht mehr Mutterfigur, sondern das

einsame und leidende Kind. Der Rollenwechsel markiert den wesentlichen
Bezugspunkt der Beziehung, indem das von der Mutter verlassene Kind thematisch
ins Zentrum rückt. Das Motiv dient als Erläuterung für die melancholische
Disposition der Hauptprotagonistin und zitiert dabei eine Konstante der lpveidschen
Dramen. Rhindptrene knüpft thematisch hier an. Noch deutlicher zeigt sich die
thematische Kontinuität im Vergleich von Barock Friise und Dobbel nytelse und
im Blick auf die jeweiligen intertextuellen Bezüge. So klagt die verlassene
Tochter Kat in der Schlußszene von Dobbel nytelse als Resümee über den
fehlenden Kontakt zu ihrer Mutter und stellt fest, die (Mutter)Milch habe ihr
gefehlt. In Barock Friise wird die Metapher der Muttermilch als Sinnbild für die
symbiotische Verbindung mit der Mutter aufgegriffen und mit dem Bildmotiv
von Kometenschweifen verknüpft. Kometenschweife sind auf Bildern aus früheren

Jahrhunderten oft als weiße Schlieren, die die Sterne hinter sich herziehen,
dargestellt. Im Text dient das Bild von den Kometenschweifen als Intertext, der
die Metapher von der Sternenmilch erklärt. Nachdem die Mutter bereits einleitend

als Stern imaginiert wurde, wird in der Szene mit dem Titel „Stjernenes
melk" (S. 96) [Sternenmilch] die überfließende Sternenmilch in Analogie zu
Dobbel nytelse als Allegorie der Muttermilch und damit als Wiederherstellung
der symbiotischen Einheit mit der Mutter phantasiert. Sie erscheint als Lösung
zu jenem Grundproblem der abwesenden Mutter, das das Denken der Figur
einnimmt.

Als Zille im Sterben liegt, phantasiert sie die Geborgenheit der symbiotischen
Beziehung mit der Mutter als idealen Gegenentwurf zu den Erfahrungen des hinter
ihr liegenden Lebens. In ihrer Vision wird der Gedanke von einer von Gott
verwalteten Harmonie der Welt, der für das Zeitalter des Barock typisch ist, zur
Allegorie menschlicher Geborgenheit in der pränatalen Mutter-Kind-Beziehung
umgedeutet:

Zille Gad: [...[ reise gjennom lüften, / flyte pâ melken / til de fjernes sfterer, og der; men
helt annerledes, hprer jeg lyden av evighet, den lyden det fprste mennesket hprte, den
fprste musikken mennesket hprer, den av skjell og konkylier, sydd in i pilegrimens klaer.

(S. 96)

|Zille Gad: durch die Luft reisen, an der Milch saugen, zu den Sphären derer, die fern
sind, und dort; jedoch ganz anders, höre ich den Ton der Ewigkeit, den Ton, den der erste



118 3. Textanalysen

Mensch hörte, die erste Musik, die der Mensch hört, aus Muscheln und Konchylien,
eingenäht in die Kleider des Pilgers.]

Die Passage beruft die pythagoreische These von der Sphärenharmonie als In-
tertext und knüpft erneut an das Motiv der Muscheln an. Die Pythagoreer gingen
davon aus, daß jeder Planet abhängig von der Geschwindigkeit, mit der er um
die Sonne kreist, einen Ton erzeugt. Im Zusammenspiel der Planeten entstehe
daraus wie in einem Orchester ein harmonischer Einklang des Alls: die
Sphärenmusik. Der Gedanke unendlicher Harmonie, der sich mit der Sphärenmusik
verbindet, dient im Text als Metapher für die Erfahrung ursprünglicher Harmonie,

die sich am Anfang jedes individuellen menschlichen Lebens mit dem Hören

der Geräusche im Mutterbauch verbindet. Die für Menschen unhörbare

Sphärenmusik wird zur Metapher von umfassender Harmonie und ungespaltener
Identität, zu der sich das Subjekt zurückwünscht.

Neben seiner Funktion in der Mutter-Kind-Relation fungiert der Topos Kind als

metonymischer Ausdruck für die in der Person Zille Gad enthaltenen Potentiale
menschlicher Entwicklung. Diese Funktion des Topos wird in der Szene

„Stjernenes melk" deutlich, die verschiedene Codierungen des Topos Kind im
Hinblick auf die einzelnen Zille-Figurationen aufzeigt. Die Bühnenanweisung
schreibt zunächst vor, Zille werde ein symbolisches Kind aus Papier überreicht. Die

rote, gelehrte Zille glättet seine Falten, faltet es wie ein Buch und bewahrt es in
ihrer Truhe auf. Indem sie das Kind wie ein Buch behandelt, beruft der Text
intertextuell den Vergleich zwischen einer Schwangerschaft und dem Entstehungsprozeß

eines Buches. Demgegenüber wendet sich die schwarze Zille zärtlich dem
Kind zu und zitiert so die Rolle einer Mutter. Beide Gesten zitieren Rollen, die

Zille Gad vorenthalten wurden. Die Situation von Zille Gad und die ihres Kindes
brechen sich hier ineinander, und sie selbst erscheint als das Kind, das im figu-
rativen Sinne nicht leben durfte, zumal ihm wichtige Lebenschancen verweigert
wurden. Eine Geste von Manen, mit der das Schauspiel beginnt und endet, macht
diese Verbindung noch deutlicher. Sie legt Zille ein (Papier-)Kind in den Arm (S.

16, 96) und klagt mit dieser Geste einerseits Zilles Recht auf eine Rolle als Mutter
und als Wissenschaftlerin, andererseits aber auch die Anwesenheit der Mutter
Zilles ein.

Ebenso deutet das Schlußbild auf eine ideale Situation. Es zeigt das zufriedene

Zillekind, wie es ein Zuckerbrot mit Honig verzehrt. Wenche Larsen deutet das

Schlußbild als Utopie und liest das Kind als Hoffnungsträger, der auf alternative

Entwicklungsmöglichkeiten jenseits der zurückliegenden Handlung hinweist. Das

Kind und das Genießen, so Larsen, überleben.119 Ähnlich lautet auch ihre Deutung
für die Szene „Stjernenes melk" [Sternenmilch], die sie als Auferstehungsszene
liest, die zeige, daß die Autorin das Drama nicht mit Zilles Tod enden lassen wolle.
Angesichts des surrealen Charakters ist die Szene aber auch als Tagtraum Zilles
lesbar, der, unabhängig von den Einschränkungen der Lebensrealität, Zilles
unerfüllte Hoffnungen zum Ausdruck bringt. Ihre Träume werden nicht ver-

119 Vgl. die Rezension von Larsen 1994, S. 60.



3.5. Barock Friise 119

wirklicht, und auch das Grab im Hintergrund der Szene rückt eher die Irreversibilität

des Geschehenen in den Blick. Das Leben der Träumenden jedoch ist vorbei.

Im Idealbild einer symbiotischen Beziehung zwischen Mutter und Kind fließen
verschiedene Handlungssegmente ineinander. Zille Gad ist zugleich Mutter und

Kind, denn das verlassene Kind ist auch Zille selbst. Das Motiv des verlassenen

Kindes lenkt den Blick erneut auf das Melancholiethema zurück. Die abwesende

Mutter prägt die Situation des Zillekindes, während Zille als Mutter ihr
verstorbenes Kind vermißt, und schließlich erscheint auch die Liaison mit Henri
Boudaen als Versuch, die Trennung von der Mutter aufzuheben. Sein Auftritt im
Leben Zilles folgt direkt auf die Einsicht in den Tod und somit den endgültigen
Verlust der Mutter. Das Kind, das am Nachthimmel nach der Mutter sucht, führt
vor, daß das Zillekind an der Abwesenheit der Mutter leidet. Für die junge Frau
wiederholt sich die Verlusterfahrung gegenüber Boudaen. Zwischen der problematischen,

weil fehlenden, Mutter-Kind-Beziehung und dem Verlust des Partners wird
hier ein Zusammenhang konstruiert. Zilles Erinnerung an den Geliebten vermischt
sich mit der Erinnerung an die pränatale Symbiose mit der Mutter, und ihre
Zuneigung zu Boudaen wird, so die naheliegende Schlußfolgerung, von der Hoffnung
auf die Aufhebung der mit dem Mutterverlust einhergehenden Trennung getragen.
So glaubt Zille, in den Augen des Geliebten die Sphärenmusik, mit der sie den

Ausdruck eines harmonischen, ungespaltenen Zustands verbindet, gefunden zu
haben. Sie erinnert sich an diese Musik als Licht aus seinen Augen: „Zille Gad: Jeg
husker den som lys, som lys fra dine 0yne." (S. 96) [Zille Gad: Ich erinnere mich
an sie [die Musik] als Licht, als Licht aus deinen Augen.] Zille glaubt, in der

Liebesbeziehung die verlorene Harmonie wiedergefunden zu haben. Doch ihre

Erinnerung an die Liebesbeziehung als Möglichkeit, das nach Kristeva
ursprüngliche Gefühl von Entfremdung und Trennung aufzuheben, ist selbst schon
als Illusion ausgestellt: sie erinnert eine Liebesszene, die immer schon von der

Täuschung Boudaens geprägt war. Unter diesen Bedingungen war die Harmonie
niemals Realität. Aufgrund der Untilgbarkeit des melancholischen Gefühls kann
dieser Anspruch auch nicht realisiert werden.

In dem Moment, als sie begreift, daß sie von ihrem Geliebten verlassen worden
ist, erkennt Zille auch die Irreversibilität der ursprünglichen Trennung. Der
vierzehnte Aufzug beginnt mit einer Phantasie Zilles über das mythische Idealbild
einer stillenden Mutter. Zille träumt von einer absolut harmonischen Beziehung zu
dem Kind, das sie erwartet. In diese Phantasie von symbiotischer Zweisamkeit
bricht ohne äußeren Anlaß die Einsicht von der Abreise Boudaens ein. Ab diesem
Moment verschlechtert sich Zilles Lebenssituation kontinuierlich. Man kann vor
diesem situativen Hintergrund die Einsicht in die Unerreichbarkeit einer

symbiotischen Zweisamkeit, die den mit der Geburt eintretenden Trennungsschmerz

aufheben würde, als latenten Auslöser für den Verlust Boudaens lesen.

Boudaens Abreise erscheint als logische Konsequenz und Ausdruck der Einsicht in
den unwiederbringbaren Verlust der pränatalen Harmonie, zu der Zille in ihren
Überlegungen über ihr Kind gekommen ist. Die Schwangere gerät danach in eine



120 3. Textanalysen

schwierige Situation, erlebt eine Frühgeburt, verliert ihr Kind und wird als

Kindsmörderin verurteilt. Der Verrat Boudaens bildet eine Verletzung der
kindlichen Lebensträume Zilles, die auf eine harmonische Zweisamkeit hofft, um den

Verlust der Mutter zu beheben. Die mit der Kindheit Zilles und in der Figur des

Zillekindes leitmotivisch durchgeführte utopische Vision zerbricht.

3.6. Maria Q

3.6.1. Thematik

Maria Q wurde 1994 am Osloer Nationaltheater unter der Regie von Kjetil
Bang-Hansen uraufgeführt. Die Inszenierung war Bestandteil des offiziellen
Kulturprogramms der Olympischen Winterspiele in Lillehammer und als solcher
eine Form nationaler Selbstdarstellung. Dieser Hintergrund und Kontext der

Entstehung des Dramas ist besonders interessant, weil Lpveid mit ihrem Text
ein brisantes Thema aus der jüngeren norwegischen Geschichte aufgreift: die

Doppelehe des Ministerpräsidenten Vidkun Quisling.120 Quisling ist in Norwegen

eine historische Gestalt, mit der umzugehen vielen Norwegern bis heute

schwerfällt. Er gilt als Landesverräter, da er 1942 nach der Emigration des

Königs von Hitlers Reichskommissar in Norwegen als Ministerpräsident des Landes

eingesetzt wurde und dieses Amt bis zur Kapitulation Deutschlands behielt.
Sofort nach der Kapitulation wurde er in Norwegen des Hochverrats angeklagt
und, nach Abschluß des Strafverfahrens, hingerichtet. Diese politischen
Zusammenhänge prägen auch das Verhältnis der Norweger zu Quislings Ehefrau
Mara Quisling. Die politischen Verhältnisse treten im Text jedoch in den

Hintergrund. Vielmehr geht es um ein besonderes und spektakuläres Detail des

Quislingschen Privatlebens: Vidkun Quisling führte jahrelang eine Doppelehe
mit Alexandra Voronina, seiner ersten Frau, und Mara Vasiljevna, die er später
heiratete. Diese Dreiecksbeziehung und vor allem die Rolle, die Mara darin

spielte, bilden das thematische Zentrum des Textes. Maria Q ist die Hauptprota-
gonistin des Dramas.

Über das Leben von Mara Quisling ist wenig bekannt, da sie ihre Kindheit in
der Ukraine verbrachte und auch nach der Heirat mit Quisling in Norwegen fremd
blieb. Der Text zeigt sie als eine Frau, die noch Jahrzehnte nach dem Tod ihres
Gatten sowohl gesellschaftlich als auch emotional an die Rolle der Ehefrau

gebunden bleibt. Die unauflösbare Bindung an Vidkun wird der Figur zum
persönlichen Verhängnis. Der Dramentitel spielt auf die folgenschwere Verbindung

'20 Um zwischen den historischen Figuren und den Dramenfiguren zu unterscheiden, beziehe ich mich im

Folgenden mit Maria Q auf die Dramenfigur, während Mara die historische Figur bezeichnet. Mit
Vidkun ist ebenfalls die Dramenfigur gemeint, während die historische Figur als Vidkun Quisling oder

einfach als Quisling zititert wird. Asja bezieht sich auf die Dramenfigur und Acia auf die historische

Figur Alexandra Veronina. Asya schließlich verweist auf die gleichnamige Figur in Michael Ignatieffs
Roman Asja und zitiert die Schreibweise im Titel der englischen Originalausgabe.


	Barock Friise

