Zeitschrift: Beitrage zur nordischen Philologie
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Skandinavische Studien
Band: 29 (2002)

Artikel: Melancholie und Karneval : zur Dramatik Cecilie Lgveids
Autor: Baur, Bettina

Kapitel: 3.5: Barock Friise

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858252

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

3.5. Barock Friise 85
3.5. Barock Friise

3.5.1. Der Text als Erinnerungsprojekt

Mit Barock Friise eller kjeerligheten er en stgrre labyrint [Barocker Fries oder
die Liebe ist ein groBeres Labyrinth] beginnt ein Zyklus von drei Dramen, in
denen sich Lgveid mit historischen Frauenfiguren beschiftigt.95 Barock Friise
kniipft an die Biographie von Zille Gad an, die von 1675-1711 in Bergen lebte.
Sie war zu ihren Lebzeiten aufgrund ihrer hervorragenden Fremdsprachenkennt-
nisse in Latein, Griechisch und Hebréisch eine lokale Beriihmtheit. Frauen hat-
ten im 17. Jahrhundert keinen Zugang zu hoherer Bildung, deshalb erscheint sie
im Zeitkontext als auBergewohnliche Personlichkeit. Der Dramentext zeigt Zil-
les Leben als maBgeblich davon geprégt, daB ihre Fihigkeiten in krassem Ge-
gensatz zu den sozialen Chancen stehen, diese zu entwickeln. Dieser Kontrast
zitiert zugleich ein typisches Stilmittel der Barockliteratur: die Antithetik. Doch
wihrend die Antithesen in der Barockliteratur hiufig auf den Gegensatz zwi-
schen irdischem Elend und der Vorstellung von einem gliicklichen Leben nach
dem Tod abheben, fokussiert der Text auf den Gegensatz zwischen individuellen
Fihigkeiten und fehlenden sozialen Chancen. Wihrend das strenge theologisch-
metaphysische Weltbild im Barock es nicht zuldf3t, einen Ausbruch aus den reli-
giosen und sozialen Sinnwelten zu denken, klagt der Text diese fehlenden
Freirdume fiir die Figur ein.

Doch nicht nur ihre intellektuellen Fihigkeiten, auch ihre Lebensgeschichte ist
aullergewohnlich. Anhand von Rechtsprotokollen, Aufzeichnungen zur Loka-
geschichte und friihen Lexika iiber herausragende Personlichkeiten 146t sich skiz-
zenhaft folgender Lebenslauf rekonstruieren. Als junge Frau machte Zille Gad mit
ihrer Sprachbegabung auf sich aufmerksam. Mit dreiBig Jahren hatte sie eine kurze
Liason mit einem Ostindienfahrer, Henri Boudaen, und wurde schwanger. Boudaen
verlieB sie, wihrend die Schwangerschaft unbemerkt blieb. Als die Wehen zu einer
Frithgeburt einsetzten, schickte Zille das anwesende Hauspersonal fort, um allein
zu sein. Das Kind starb unmittelbar nach der Geburt, und die Mutter versteckte es
in einer Truhe, in der sie auch ihre wissenschaftlichen Arbeiten aufbewahrte. Man
fand das Kind, klagte Zille Gad als Kindsmérderin an und verurteilte sie zum Tode.
Es folgte ein zweijdhriger Gefingnisaufenthalt, wihrend dem sie auf die
Vollstreckung des Urteils wartete. Schlielich wurde sie aufgrund ihrer intellek-
tuellen Fiahigkeiten begnadigt. Darauthin reiste sie nach Kopenhagen, um dort an
der koniglichen Akademie zu arbeiten. Als Frau war sie von den Erwerbs-
moglichkeiten als Dozentin ausgeschlossen und litt weiterhin unter materieller Not.

95 Die Urauffiihrung fand bei den Bergenser Festpielen am 24. Mai 1991 statt. Regie und Choreographie
waren ein Gemeinschaftsprojekt der Tanzgruppe Scirocco und des Regisseurs Carl Jgrgen Kignig. 1992
wurde das Projekt auf der Osloer Biihne Scenehus in derselben Besetzung wieder aufgenommen. Die
Druckfassung erschien 1993 in Oslo. Sie enthilt [llustrationen von Kristin Torp, die auch das Biihnen-
bild fiir die Urauffiihrung zeichnete.



86 3. Textanalysen

Kurze Zeit nach ihrer Ankunft in Kopenhagen infizierte sie sich mit der Pest und
starb.

Der Dramentitel wird von einer Genrebezeichnung erginzt, die den Text als
,.Epitaphium Dramaticum Pro Zille Gad Bergis Norvegi®” einordnet. Ein Epitaph
bezeichnet in der Kunstgeschichte eine Grabinschrift. Im Zeitalter des Barock war
ein Epitaph eine Grabrede. So wie mit einer Grabrede an eine Verstorbene erinnert
wird und eine Grabinschrift einzelne Daten zur Erinnerung festhilt, zielt das Drama
darauf, Zille Gad in Erinnerung zu halten.

3.5.2. Schrift und Trauerprozel3

Die Dramenhandlung ist in zwei parallel verlaufende Handlungen gegliedert.
Eine erste Handlung zeigt das néchtliche Gesprich zwischen dem Mond, einer
weiblichen Figur, und Zille als Kind. Die zweite Handlung zeichnet chronolo-
gisch Zilles Biographie nach. Die parallel verlaufenden Handlungen vermitteln
den Eindruck von Ambivalenz hinsichtlich Raum und Zeit des Geschehens.
Auch die biographisch orientierte Handlungsebene, die zunichst stirker der
Wirklichkeit verhaftet zu sein scheint, ist von Briichen geprigt. Die Handlungs-
abschnitte haben episodischen Charakter, und die Dialoge sind von intertextuel-
len Referenzen und Anspielungen durchsetzt, die sich erst nach mehrmaligem
Lesen erschliefen. Diese Anordnung macht deutlich, dall das Ziel des Textes
nicht die Mitteilung eines eindeutigen Inhalts ist, sondern vielmehr darin be-
steht, die Briichigkeit einer jeden Totalitéit darzustellen.

Vergleicht man Barock Friise und die nachfolgenden beiden Dramen mit
fritheren Texten, fillt auf, da} die Autorin in ihren spiteren Texten zunehmend ein
Gewebe aus intertextuellen Beziigen entwickelt. Immer hiufiger bildet die Kennt-
nis spezieller Intertexte eine wichtige Voraussetzung, um einen Zugang zum Text
zu finden. Zugleich legt die offene Struktur der Texte ein Lektiireverfahren nahe,
das auf die Herstellung von Kohidrenzen verzichtet und statt dessen verschiedene
Zugiange zum Text ermoglicht. Die Texte sind gepridgt von einer polyphonen
Struktur im Sinne einer Pluralitidt von Bedeutungen. Seit Barock Friise hat sich
dieses Verfahren zu einem poetologischen Konzept struktureller Ambivalenz
entwickelt. Vor diesem Hintergrund iiberrascht es kaum, da gerade in diesem Text
die philosophischen Primissen einer solchen Textstruktur diskutiert werden. Die
Uberlegungen der Hauptprotagonistin Zille Gad legen die philosophischen Pri-
missen offen, nach denen der Text organisiert ist. Sie thematisieren die Ab-
wesenheit eines Bedeutung organisierenden Sinnzentrums und spiegeln so eine fiir
die Stimmung Melancholie typische Haltung.

Diese Verbindung zwischen einer melancholischen Disposition der Haupt-
protagonistin und einer poetologischen Konzeption, die Doppeldeutigkeiten und
Inkohidrenzen vertritt, beruft im Kontext des Barockzeitalters als Intertext Walter
Benjamins Theorie des deutschen Trauerspiels. Der Intertext des Trauerspiels weist
wiederum zuriick auf die melancholische Haltung der Hauptprotagonistin, so daf}



3.5. Barock Friise 87

das Thema Melancholie als sprachliches und als psychologisches Problem prisen-
tiert wird und beide Problemfelder miteinander verschrinkt werden.

Walter Benjamin hat in seiner Untersuchung des deutschen Trauerspiels des 17.
Jahrhunderts einen Zusammenhang zwischen melancholischer Haltung und
Sinndispersion aufgezeigt. Benjamin sah im deutschen Trauerspiel den
rhetorischen Ausdruck von schwerer Trauer. Im Bilderreichtum der Texte aus dem
Barockzeitalter, so Benjamin, artikuliert sich ein Zuviel an Bedeutung. Dieses
Zuviel an Bedeutung verweist, analog der Uberfiille an Chiffren in der barocken
Emblematik, nicht linger auf eine sinnhafte Mitte, sondern ist Ausdruck einer
eschatologischen Krise und des religiosen Weltverlustes im Zuge der Sékula-
risierung. Benjamins Begriff der Trauer meint eigentlich Melancholie. Im barocken
Trauerspiel bringt sich eine Zeit zum Ausdruck, die von den Konfessionskriegen
der Reformation erschiittert ist und das Vertrauen in den goéttlichen Sinn des
historischen Verlaufs verloren hat. Diese Vorstellung von einem Verfall in Natur
und Geschichte fiihrt nach Benjamin zum Verlust der natiirlichen Beziehung zu den
Dingen, und das heif3t zu der lediglich iiber Konventionen verbiirgten Verbindung
zwischen Form und Inhalt. Das Fehlen dieser Verbindung ist zwar schon immer
konstitutiv fiir die menschliche Sprache, doch wird der Mangel erst im Barock
dsthetisch reflektiert. Addquates Darstellungsmittel dieser Auflosung ist nach Ben-
jamin die Allegorie, da sie Bilder schafft, die keinen konkreten ,,Sinn“ mehr
besitzen. Die Allegorie 16st das Bedeutungsproblem unter der Bedingung, dal} es
keine Bedeutung mehr gibt, indem sie ein Spiel von letztlich nicht mehr auf einen
Sinn reduzierbaren Bedeutungen eroffnet.

Der Melancholiker verfiigt im Umgang mit den allegorischen Bildern iiber ein
besonderes Talent. Denn Trauer ist nach Benjamin ,,die Gesinnung, in der das
Gefiihl die entleerte Welt maskenhaft neubelebt, um ein rétselhaftes Geniigen an
threm Anblick zu haben.* % |, Der melancholische Blick”, so Ludger Heidbrink tiber
Benjamins Melancholiker, ,,‘mortifiziert’ die Gegenstinde und entlockt ihnen auf
dem Wege einer radikalisierten subjektiven Interpretation die Rudimente einer
Wahrheit, die den Gegenstinden von sich aus nicht mehr zukommen.“97 Derart
bewirkt die melancholische Leere Bedeutungskomplexion.

Der von Benjamin skizzierte Zusammenhang zwischen Melancholie und
Sinndispersion prigt auch die Textgestalt von Barock Friise. Lgveid arbeitet in
threm Drama tiber eine Figur aus dem norwegischen Barock mit der Benjamin-
schen Theorie zum barocken Trauerspiel und bezieht sie, wie noch zu zeigen sein
wird, mittels der Lebensphilosophie der Protagonistin intertextuell in den Text ein.
Die Ankniipfung an Benjamins Theorie ist im Kontext einer Reaktualisierung
seiner Theorie in der poststrukturalistischen Literaturtheorie zu lesen. Denn
Benjamins Theorie des deutschen Trauerspiels wurde in den achtziger Jahren von
dem amerikanischen Literaturwissenschaftler Paul de Man in seinem fiir die
Literaturisthetik des Poststrukturalismus heute kanonischen Text The Rhetoric of

96 vgl. Benjamin 1982, S. 120.
97 Vgl. Heidbrink 1994, S. 166.



88 3. Textanalysen

Temporality als Anleitung fiir eine zeitgenossische Literaturbetrachtung wieder-
entdeckt.98 Doch ld6t sich Benjamins Theorie des deutschen Trauerspiels nicht
ohne Einschrinkung auf das vorliegende Drama iibertragen. Der geistesge-
schichtliche Horizont des Barock unterscheidet sich von dem der 1930er und der
1990er Jahre. Benjamins Text ist von einer eschatologischen Ausrichtung geprigt,
die sich angesichts des verlorenen Glaubens an die groflen Erzidhlungen seit den
achtziger Jahren nicht mehr aufrechterhalten 1dBt. Die melancholische Haltung im
Drama wird nicht linger wie bei Benjamin geschichtsphilosophisch motiviert,
sondern in der subjektiven Erfahrung der Protagonistin verankert.

Den Diskurs iiber Melancholie kennzeichnet eine strukturelle Verbindung
zwischen Melancholie und Sinndispersion, die hier zunidchst mit Bezug auf
Benjamins Trauerspielbuch vorgestellt wurde. Der Dramentext kniipft hier an,
wobei ein intertextueller Verweis, im Untertitel des Dramas, der Hinweis auf ein
Labyrinth einen ersten Hinweis auf diese Verfahrensweise liefert: Barocker Fries
oder die Liebe ist ein grofieres Labyrinth. Das Motiv des Labyrinths verweist auf
den Verlust eines orientierenden Zentrums. Dariiber hinaus zitiert Zille Gad immer
wieder aus einem Roman von Johann Comenius, Das Labyrinth der Welt, der im
17. Jahrhundert weit verbreitet war. Comenius Roman, so hat Martina Wagner-
Egelhaaf gezeigt, folgt selbst dem Strukturschema eines Labyrinths, indem der
Autor eine verwirrte Seele das von Chaos geprigte irdische Labyrinth durch-
wandern und schlieBlich das Seelenheil erreichen 1a8t. Aulerdem beruft das Drama
liber das Labyrinthmotiv Robert Burtons Anatomy of Melancholy (1621) und damit
einen weiteren Text, der aus dem Diskurs liber Melancholie nicht wegzudenken ist.
Robert Burton verwendete das Labyrinthmotiv exzessiv, um den Zustand der Welt,
aber auch die Struktur seines Textes zu beschreiben. In Zusammenhang mit dem
Drama Rhindgtrene wird auf das Labyrinth als Motiv und Strukturmodell des
Textes zuriickzukommen sein.

Auch der Dramentitel selbst verweist {iber das Adjektiv ,,barock” [barock] auf
Sinndispersion, denn ,,barock” weckt Assoziationen von verschnorkelt und iiber-
laden. In diesem Sinn bildet der Text ein von Bedeutungen iiberladenes und zu-
gleich in sich gebrochen wirkendes Gesamtbild. Dieser Eindruck wird zusitzlich
von zwei Bildern verstiirkt, die dem Text vorangestellt sind. Die Bilder sind jeweils
von einer Arabeske umrahmt und nehmen so die Struktur des Textes semiotisch
vorweg, zumal der Begriff der Arabeske bis zur Goethezeit synonym mit Groteske
verwendet wurde. Urspriinglich bezeichneten Arabesken verschlungene Pflanzen
oder Tiergestalten in Ornamenten. Friedrich Schlegel iibertrug den Begriff auf ver-
schlungene Stoff- und Formkompositionen in der Literatur. Die arabeske Ver-

98 Diese Verbindung zwischen Barock und Postmoderne bezieht sich auf Paul de Mans Beschiiftigung mit
der rhetorischen Figur der Allegorie in The Rhetoric of Temporality. Im AnschluBl an Walter Benjamins
Arbeit iiber das deutsche Trauerspiel hat de Man gezeigt, wie der Allegorie die grundsitzliche Differenz
zwischen Zeichen und Referenten eingeschrieben ist. Das fiir das Barock typische Stilmittel der Alle-
gorie reflektiert eine grundsitzliche Verunsicherung gegeniiber der Verbindung zwischen Zeichen und
Referenten und nimmt die Absage an die Moglichkeit einer letztendlichen Bedeutungszuschreibung
vorweg, wie sie sich im Poststrukturalismus durchgesetzt hat.



3.5. Barock Friise 89

zierung weist den Anspruch auf Klarheit und Ordnung semiotisch als Tduschung
aus und konterkariert ihn in einer unendlich verschlungenen Textur. Semiotisch
gelesen bezeichnen die verschlungenen Linien die Dispersion und den Verlust
eines organisierenden Zentrums. Die Affinitit des melancholischen Diskurses zur
Struktur eines Labyrinths kommt in der Figur der Arabeske semiotisch zum
Ausdruck. Die Ranken der Arabeske weisen auf den melancholischen Diskurs des
Textes hin.

SchlieBlich verweist selbst die Figur der Autorin mittels einer metonymischen
Verschiebung auf die dem Text zugrundeliegende Struktur. Sie tritt in der Neben-
rolle einer ,,Matrone* (S. 15) [Matrone] auf, in der sie die Zuschauer begriifit, die in
den Theaterraum eintreten. Die Biihnenanweisung beschreibt sie als ,.en uregel-
messig formet perle” [eine unregelmifig geformte Perle] und spielt dabei auf den
Ursprung des Begriffs ,,.Barock™ im portugiesischen Wort barrocco als Bezeich-
nung fiir eine traubenartig geblihte, wucherformige und schiefrunde Perle an. Die
metaphorische Umschreibung ihres AuBeren weist iiber den Vergleich zuriick auf
die Struktur ihres Dramentextes. Der Vergleich bedient sich des rhetorischen
Mittels der Antonomasie, das die Autorin mit einer Eigenschaft ihres Textes
vergleicht, und wirkt als manierierter Effekt. Er verweist damit einerseits erneut auf
barocke Stilformen, andererseits, indem er die Grenze von Spiel und Wirklichkeit
verwischt, auf eine verschlungene Textur. Diese Synekdoche von literarischem
Produkt und Autorin stellt aber auch die dialogische Konstruktion des Textes aus.
Die Einbindung der Autorin als Figur in die historische Szenerie und die Aufldsung
der Grenze zwischen vergangenem Geschehen und der Gegenwart von Autorin und
Zuschauern, die immer wieder praktiziert wird, verweisen auf ein Erinnerungs-
modell, das sich einem mimetischen Abbilden von Vergangenheit widersetzt. Statt
dessen liefert der Text ein von Widerspriichen durchzogenes Zusammenspiel viel-
faltiger Intertexte, das auf den Zeitkontext des Barock Bezug nimmt, dabei aber die
geistesgeschichtliche Perspektive der Gegenwart im Blick auf die Vergangenheit
mitreflektiert. Derart entsteht ein sinniiberladen wirkendes Gesamtbild, das den
Anspruch einer ,,barocken* Form einlost. Die Zeitspriinge zwischen Vergangenheit
und Gegenwart signalisieren, da3 es sich trotz zahlreicher intertextueller Beziige
auf den Kontext des norwegischen Barock nicht um ein historisches Drama
handelt, sondern um eine Auseinandersetzung mit historischem Material, die die
historische Differenz nicht nivelliert. Die standigen Briiche im Hinblick auf die
zeitliche Verortung des Geschehens machen kenntlich, da es eine Erinnerung
unabhingig vom geistigen Horizont der Gegenwart nicht geben kann. Ent-
sprechend gehen auch die Angaben zu den dramatis personae nicht von einer
Reprisentanz von historischen Figuren, sondern von ,,figurasjoner fra livet” (S. 9)
[Darsteller aus dem Leben] in Bergen im Zeitraum zwischen 1600 und 1700 aus.

Die zahlreichen intertextuellen Beziige auf die Lebenswelt von Zille Gad und
das Barock als Literatur- und Kunstepoche tragen zusétzlich zur Bedeutungsvielfalt
bei. Diese Bedeutungskomplexion entspricht dem textuellen Verfahren der
Dialogizitit. Lgveid selbst beschreibt das Kompositionsprinzip des Textes in threm
Nachwort als dialogisches Verfahren:



90 3. Textanalysen

Det skulle vere tablder, men tablaene skulle bevege seg. I en frise. Det skulle vare tekst,
men teksten skulle vare del av komposisjonen. Det skulle ikke vare handling fra
barokken. Vi skulle vare i dialog med barokken.99

[Es sollten Tableaus sein, aber die Tableaus sollten sich bewegen. In einem Fries. Es
sollte Text sein, aber der Text sollte Teil der Komposition sein. Es sollte keine Handlung
aus dem Barock sein. Wir sollten mit dem Barockzeitalter ,.im Dialog stehen®.]

Dieser Dialog mit dem Barockzeitalter setzt sich in den Bildern fort, die dem
Text vorangestellt sind. Wie weiter unten noch ausfiihrlicher zu zeigen ist, erin-
nern sie an barocke Embleme, die das Thema des folgenden Textes vorwegneh-
men. Auch in diesen Bildern vermischen sich die Zeitebenen. Zum Dialog im
Sinne einer produktiven Auseinandersetzung lud schlieBlich auch der Ort der
Urauffiihrung ein, die Schottriume in Bergen. Diese Raumlichkeiten dienten der
Hanse als Versammlungsrdume und wurden als Justizriume genutzt. Die Urauf-
filhrung fand in den Schottrdaumen statt, die nach einem Brand originalgetreu
wieder aufgebaut wurden. Der Ort der Inszenierung erinnert so an die Gerichts-
verhandlung, in deren Verlauf Zille zum Tode verurteilt wurde.

Die Handlung als groteskes Fest

Den #duBleren Rahmen fiir das Dramengeschehen bildet ein Fest, bei dem die
Hauptfigur Zille Gad in der Nacht als Wiedergéngerin an den Ort zuriickkommt,
an dem sie gelebt hat. Die Festgiste sind ihre ehemaligen Zeitgenossen. Sie
treten im zweiten Aufzug als Gruppe auf die Biihne, wobei ihr Auftritt eine
groteske Mischung aus Leichenzug und festlichem Aufzug darstellt. Die néchtli-
che Szene, die ldngst verstorbenen Giste und die festliche Atmosphiire berufen
als Intertext die mittelalterliche Vorstellung vom Totentanz, derzufolge die To-
ten um Mitternacht aus ihren Gribern aufsteigen und einen makabren Tanz auf-
fithren. Auch die Bithnenanweisung verweist auf einen solchen ,,danse macabre*
(S. 17). Zugleich wird das Biihnenbild in der Biihnenanweisung mit einem
,,.skuemat“, einem barocken Schauessen verglichen (S. 17). Bei einem Schaues-
sen werden den Gisten lippige Gerichte vorgefiihrt. Statt eines Festessens wer-
den hier jedoch Requisiten aus der nachfolgenden Dramenhandlung serviert:
Indem die Szene einzelne Elemente der nachfolgenden Handlung aufgreift, dient
sie als Vorausdeutung auf die Handlung.

Die Zuschauer werden in das Geschehen einbezogen. Diese Beteiligung der
Zuschauer entspricht Bachtins Beschreibung karnevalisierter Literatur, in der, wie
im Karneval, die Unterscheidung zwischen Zuschauern und Darstellern wegfillt.
Auf den Karneval verweist auch das Verhalten Zilles. Sie tritt in der Figuration des
Kindes Zille auf und lduft iibermiitig zwischen den Festgésten hin und her, um sie
zu begriiBen. Da ihr Ubermut die strengen Mienen der Giiste konterkariert, er-
scheint sie als kritischer Narr.

99 Lgveid: Om prosjektet Barock Friise. Nachwort zu Barock Friise 1993, S. 99-103, hier S. 102.



3.5. Barock Friise 91

Die ambivalente Verbindung von frohlicher Ausgelassenheit und dem unheim-
lichen Grauen, das von den gespenstischen Festgésten ausgeht, macht die Szene
ebenfalls als karnevaleske Inszenierung lesbar. Nach Renate Lachmann
kennzeichnet die Ambivalenz den Karneval in der Konzeption Bachtins. Seine
Funktion ist es, eine Flucht vor der kosmischen Angst und vor dem Tod in die
frohliche Relativitdt zu ermoglichen. Das ambivalente Lachen, das diese Dramen-
szene pragt, entspricht trotz der Parallelen zu Bachtins Konzept jedoch auch der
grotesken Komik, wie Wolfgang Kayser sie bestimmt hat. Denn wiihrend Bachtins
Karnevalsutopie und hier die utopische Funktion des Lachens auf der Unsterblich-
keit des Gattungskorpers beruht, steht im Zentrum des Dramas das Einzelschicksal
von Zille Gad. Bereits das Vorspiel, das am Grab von Zille Gad stattfindet, stellt
die Irreversibilitiat des Geschehens in den Vordergrund. Angesichts der Einzigartig-
keit und Endlichkeit des individuellen Lebens wirkt die Komik, die sich mit der
Festszene verbindet, unheimlich und diister. Das groteske Lachen wirkt nicht als
Depotenzierung des Todes, wie bei Bachtin vorgesehen. Es verweist vielmehr auf
ein unheimliches Zentrum des Geschehens, das die Dramenhandlung organisiert
und nur als grotesker Effekt représentierbar scheint.

Der groteske Totentanz, mit dem die Handlung beginnt, ist ein Verweis auf den
Tod der Hauptfigur am Ende des Dramas. Zugleich symbolisiert er aber auch die
Einschreibung einer Todeserfahrung in das Leben der Figur. Der eigene Tod ist
nach Freud im UnbewuBten nicht darstellbar. Dazu Kristeva:

[...] la mort est irreprésentable dans 1’insonscient freudien. Elle s’y marque cependant,
nous l'avons dit, par ’intervalle, le blanc, la discontinuité ou la destruction de la
représentation. [...] Le moi érotise et signifie I’obsédante présence de la Mort en
marquant d’isolement, de vide ou de rire absurde sa propre assurance imaginaire qui le
tient vivant, c’est-a dire-ancré dans le jeu des formes. A rebours, les images et les
identités — calques de se moi triomphant — s’en trouvent marquées d’une tristesse
inaccessible.100

Die Hauptfigur Zille Gad stirbt am Schlul des Dramas an der Pest. Kurz vor
ihrem Tod wird sie wahnsinnig, so da3 ihr Tod lediglich als fortgeschrittene
Form und letzte Konsequenz einer mentalen Zerstorung erscheint. In der grotes-
ken Komik der zweiten Szene ist diese Entwicklung bereits vorweggenommen.
Die groteske Mischung aus Lebenslust und tédlicher Bedrohung im Totentanz
tragt die innere Erfahrung der Figur allegorisch nach auf3en.

Der ambivalente Charakter des Geschehens als Fest und Trauerveranstaltung
setzt sich fort in Manen [Der Mond], einer Figur, die die Handlung aus der Distanz
beobachtet, zeitweise aber auch Nebenrollen iibernimmt. In der Personenliste wird

100 Der Tod ist im freudschen UnbewuBten nicht darstellbar. Wie wir bereits gesagt haben, schreibt er sich
jedoch iiber den Zwischenraum, das Blanc, den Bruch oder die Zerstorung der Représentation darin ein.
[...] Das Ich ladt die lastige Anwesenheit des Todes erotisch auf und bezeichnet sie, indem es seine
eigene fiktive Sicherheit, die es am Leben erhilt, mit der Isolation, der Leere oder einem absurden
Lachen kennzeichnet, das heifit im Spiel der Formen verankert. Umgekehrt sind die Bilder und
Identititen — die von diesem triumphierenden Ich erstellt werden — dadurch von einer unerreichbaren
Traurigkeit geprigt.” Vgl. Kristeva 1987, S. 149.



92 3. Textanalysen

Madnen als ,kjent himmellegeme* [bekannter Himmelskorper| charakterisiert. Die
einleitende Biihnenanweisung beschreibt die Figur als ,,vakker moderskikkelse*
[schone Mutterfigur]. Manen tritt mit einem Leierkasten auf, und so wird mit ihr
das Motiv des Todes als Spielmann zitiert, der den Menschen zum Tod aufspielt.
Dadurch wiederholt sich in der Figur die Doppelcodierung des Geschehens als Fest
und als Trauerfeier. Diese Doppelcodierung entspricht der dem Text zugrunde-
liegenden Ambivalenz, die immer wieder ausgespielt wird.

Ménen nimmt gegeniiber Zille die Rolle einer Mutterfigur ein. Die Figur
verweist auf den Verlust der Mutter und dessen prigende Bedeutung fiir Zille. Als
Ersatz fiir die fehlende Mutter stellt sie, wie weiter unten gezeigt wird, den
eigentlichen Mangel aus, um den Zilles Denken und die ganze Handlung kreist.

Die dramaturgische Organisation des Dramas in verschiedene Erzihlebenen
entspricht der Dissoziation der Wahrnehmung der Protagonistin. Auf der ersten
Ebene werden biographisch nachvollziehbare Ereignisse thematisiert, wihrend auf
der zweiten Ebene der Ursprung der abgriindigen Erfahrung im Subtext verborgen
bleibt. Die erste Handlungsebene zeigt anhand wichtiger Stationen in Zilles
Biographie das duflere Geschehen ihres Lebens und den Zeitkontext im Barock; sie
strukturiert den Handlungsablauf insgesamt und ist retrospektiv angelegt. Auf der
zweiten Ebene wird eine innerpsychische Erklirung fiir Zilles Verhalten und ihre
personliche Entwicklung aufgezeigt. Sie besteht aus einem fortlaufenden Gespriich
zwischen Manen und dem Zillekind und spielt in der Gegenwart der Darstellung.
Die Handlungsebenen referieren auf die duf3ere, zwischenmenschliche, beziehungs-
weise die innere Erfahrung Zilles. Letztendlich verschrinken sich jedoch die
Handlungsstringe in ihrer Erlebniswelt und filhren zu einem &uBerst fragilen
Gesamtgebilde, dessen Leerstellen auf ein unnennbares und, wie sich zeigen wird,
melancholisches Zentrum verweisen.

Um die skizzierte Doppelstruktur der Ebenen nachvollziehbar zu machen, 16se
ich sie vorldufig auf und gehe nacheinander auf die einzelnen Handlungsebenen
ein, um sie abschlieBend wieder zusammenzufiihren. Ein Uberblick iiber die
verschiedenen Intertexte und deren Funktion dient als erste Hinfiihrung zum Text.

3.5.3. Intertextuelle Beziige
Die historische Figur Zille Gad

Mit dem Drama iiber Zille Gad wird an eine von der Kulturgeschichte verges-
sene Figur erinnert. Bei den Beziigen auf das Barockzeitalter und die Biographie
Zille Gads fillt Lgveids genaue Lektiire der historischen Quellen und deren
unkonventionelle und kritische Interpretation auf. Thr Umgang mit literarischen
Quellen macht deutlich, daB3 sie historische Quellen als Texte begreift, die
Wirklichkeit nicht abbilden, sondern ein eigenes Bild von Wirklichkeit entwer-
fen. Diese Haltung gegeniiber Texten entspricht der poststrukturalistischen Ab-
losung von der Vorstellung, daBl in den Texten eine urspriingliche Bedeutung
aufzudecken wire. Lgveid fiihrt in einem Nachwort zum Text in die Biographie



3.5. Barock Friise 93

der Figur ein und nennt einige der Quellen, aus denen sie Informationen zu Zille
Gad entnommen hat. Sie verweist auf Friderich Christian Schonaus 1753 in Ko-
penhagen in zweiter Auflage erschienenen Katalog gelehrter Frauen, Samling af
Danske, Lerde Fruentimer, som ved deres Leerdom, og udgive eller efterladte
Skrifter have gjort deres Navne i den leerde Verden bekiendte, med adskillige
mest Historiske Anmerkninger forpget, og udgivet ved Friderich Christian
Schonau [Sammlung Dinischer gelehrter Frauen, die ihren Namen iiber ihre
Kenntnisse und Verdffentlichungen oder hinterlassene Schriften in der gelehrten
Welt bekannt gemacht haben, erweitert mit zahlreichen historischen Anmerkun-
gen und herausgegeben von Friderich Christian Schonau].101 Die Autorin zitiert
aus Schonaus Darstellung, kritisiert aber, der Autor habe ausschlieBlich Zille
Gads intellektuelle Fihigkeiten behandelt. Zusitzlich bezieht sie Rechtsproto-
kolle zu Zille Gads Verurteilung und die Norske Bygdesagn, samlede af Ludvig
Daae [Norwegische Lokalgeschichten, gesammelt von Ludvig Daae] in der
1881 in Christiania erschienenen zweiten Auflage in ihre Recherchen ein. Die
Norske Bygdesagn versammeln Erzdhlungen iiber lokale Ereignisse. Daae be-
zieht sich in seinem Portrait von Zille Gad auf Aussagen von Zilles Grof3vater,
Abraham Berg, die aus dem Jahr 1751 stammen. Seine Angaben liefern einen
Intertext zur Dramenhandlung. Lgveid zitiert Daae:

Hr. Abraham Berg, Prost paa Tysnes; hans datterdatter var den i de Tider bekjendte Zille
Gad, hvilken myrdede sit Foster, som hun lenge skjulte iblandt sine Bgger. Men en-
skjgndt samme Gjerning siden blev aabenbaret og hun derfor aktioneret, blev hun dog i
Henseende til Erfarenhed i det graeske og hebraiske Sprog benaadet paa Livet.102

[Herr Abraham Berg, Propst auf Tysnes [berichtet], seine Enkelin war die zu jenen Zeiten
bekannte Zille Gad, die ihr Kind totete, das sie lange zwischen ihren Biichern versteckte.
Doch obwohl diese Tat spiter entdeckt und sie dafiir verurteilt wurde, wurde sie doch mit
Riicksicht auf ihre Erfahrung in der griechischen und hebriischen Sprache zum Leben
begnadigt].

Diese Passage wird im 17. Aufzug des Dramas zitiert. Sie bildet einen Bestand-
teil des koniglichen Briefes, mit dem Zille Gad begnadigt wird. Das Schreiben
schlieBt die Gerichtsszene ab, in der die Richter Zille zuerst zum Tod verurteilen
und dann begnadigen. Im Drama erscheint die Begnadigung nach einem vorhe-
rigen Todesurteil nicht als Gnade, sondern als weiteres Urteil im Sinne einer
Verurteilung zum Weiterleben. Der Text thematisiert den Gewaltakt des Urteils
und dieser Verfahrensweise sowie den mit der Situation verbundenen, psychi-
schen Schock fiir die Verurteilte. Die unmittelbare Konfrontation mit dem Tod
erscheint als Ausloser einer irreversiblen Verletzung:

Dommer (leser kongelig brev pa et kongelig dansk):. ,,[...] Dette MENNESKE SYLLA
GATT, hvis yndelige l&erdom udi det graeske og det hebraiske siledes at spille oss gar til
HJERTET, dgmmes Sylla Gatt til livet igjen!* (S. 79)

101 Schinau 1753. Die Textstelle, die Loveid anfiihrt, findet sich bei Schénau auf den Seiten 664-666.
102 Zitiert nach Leveid 1993, S. 101. Die Insel Tysnes liegt siidlich von Bergen. Im Text wird Tysnes als
Wohnort der Grofieltern zitiert und dient zugleich als Inbegriff einer unbeschwerten Kindheit (S. 88).



94 3. Textanalysen

[Ein Richter (liest einen koniglichen Brief auf koniglichem Ddnisch): ,,Dieser MENSCH,
SYLLA GATT, deren herrliche Gelehrsamkeit im Griechischen und im Hebrdischen auf
diese Weise zu verlieren uns zu HERZEN geht, wird Sylla Gatt wieder zum Leben
verurteilt!*]

Ludvig Daaes Bericht iiber Zille Gad lenkt den Blick auf einen weiteren Inter-
text. Daae ging es bei seiner Darstellung um den Nachweis, da3 Zille Gad das
historische Vorbild fiir die lange Zeit als fiktiv erachtete Figur der Zille Gad in
Ludvig Holbergs Lehrgedicht und Streitschrift Gynaikologia eller Forsvarsskrift
for Qvinde-Kipnnet war. Daae bemerkte, dall die Kinderzeit Holbergs (1684-
1754) in Bergen sich mit den letzten Lebensjahren Zilles iiberschnitt. Holberg,
so seine schliissige Folgerung, habe Zille entweder noch personlich gekannt
oder zumindest von ihr gehort. Lgveid greift die zeitliche und rdumliche Uber-
schneidung in den Biographien der in Vergessenheit geratenen gelehrten Frau
und des Schriftstellers, der in den literarischen Kanon aufgenommen wurde, auf
und 146t den beriihmten Dramenautor Holberg in ihrem Drama als kleinen
Schuljungen auftreten. Sein Kommentar zu Zille: ,,[...] for en uskyldig Amazo-
ninde* (S.88) [welch eine unschuldige Amazone] zitiert die Einleitung aus Hol-
bergs Lehrgedicht. Die Formulierung ,,uskyldig Amazoninde® ldBt auf eine,
wenngleich distanzierte, heimliche Bewunderung des Autors gegeniiber der
gelehrten Frau schlieBen. Lgveid vermutet, Holberg habe Zille Gad als eine
weltgeschichtlich herausragende Frauengestalt geschitzt. Zur Begriindung
fiihrt sie eine Passage in seiner Streitschrift an, in der das lyrische Ich die fiir die
Zeit progressive Ansicht vertritt, die Geschlechter wiirden sich in ihren geistigen
Fiahigkeiten nicht unterscheiden. Als Beleg werden dann die Vornamen heraus-
ragender Frauen der Weltgeschichte, darunter die norwegische Barockdichterin
Dorothe Engelbretsdatter aufgezihlt. So wie Daae geht auch Lgveid davon aus,
daf3 Zille eine Kindheitsheldin Holbergs gewesen sei, der er in seiner Streit-
schrift ein Denkmal gesetzt habe.

Holberg 146t Zille Gad in der Streitschrift Zille Hans Doters Gynaicologia eller
Forsvarsskrift for Qvinde-Kignnet fiir die Gleichberechtigung der Geschlechter
plddieren. Jedoch wurde der Text im Anhang zu einer Sammlung von Scherz-
gedichten, den Fire Skiemte-Digte, publiziert, und so wertete man den Text in
literaturgeschichtlichen Darstellungen als nicht ernstzunehmenden, witzigen Ein-
fall. Daf} es sich dabei um eine Fehleinschitzung handelt, hat Anne E. Jensen in
ihrer Arbeit iiber die Frauenfiguren bei Holberg deutlich gemacht. Sie verweist auf
die sachliche Argumentation des lyrischen Ichs und begriindet damit, da die
Streitschrift Holbergs Uberzeugung wiedergibt.103 Wenn man bedenkt, daB Hol-

103 vgl. Jensen 1984, S. 69-95, hier S. 84. Ein fiktiver Brief Zilles, in dem sie das folgende Gedicht als
eigene Streitschrift ausgibt, leitet den Text ein. Das Gedicht beschreibt aus Zilles Perspektive ihre
Erziehung und hinterfragt geschlechtsspezifische Zuschreibungen. Thre Argumentation wirkt duferst
modern, zumal sie das ,,weibliche Wesen* als Effekt kultureller Zuschreibungen betrachtet und so im
Sinne der Gender-Theorie argumentiert. Vgl.: ,Men, naar man vil Naturen vel / fra Vanen separere, /
See efter, om ens Naturel / Sligt bgr tilskreves meere, / End Vanen og optugtelsen, / End Moder, Skik og
Love, / Jeg da paa nye tgr hvesse Pen, / Et slag mod dennem vove.” [Doch wenn man die Natur von der



3.5. Barock Friise 95

bergs Wertschitzung als Hinweis herangezogen wird, um Zille Gads personliches
und intellektuelles Format zu beweisen, wirkt es um so komischer, dafl er im
Drama zum lidcherlichen Schuljungen degradiert wird. Der beriihmte Schriftsteller
in einer Nebenrolle in einem Drama iiber Zille Gad bildet eine subversive
Umkehrung der von der Literaturgeschichtsschreibung vorgenommenen Wertun-
gen.

Das Zeitalter des Barock

Eine wichtige Rolle als Fundus intertextueller Beziige ist das Barockzeitalter als
literatur- und kunstgeschichtliche Epoche. Auf den Vergleich, der einen Zu-
sammenhang zwischen Dramenautorin und dem Begriff ,,Barock® herstellt,
wurde bereits hingewiesen. Auch die Genrebezeichnung im Untertitel, ,,dramati-
sches Epitaph®, verweist auf eine literarische Form des Barock. Einen weiteren
Hinweis auf die Literatur des Barock bilden die zahlreichen literarischen Rah-
menelemente, die die eigentliche Handlung einleiten und abschlieBen. Denn
Texte aus dem Zeitalter des Barock zeichnen sich dadurch aus, daB} sie von enem
tiberbordenden literarischen Rahmenwerk umgeben sind, das aus Einleitung,
Vorrede und Emblemen besteht. Analog sind dem Dramentext als Einleitung
zwei Embleme, eine Widmung und eine Speisekarte, die als Inhaltsiiberblick
dient und die Inhalte fiir das spitere Schauessen auffiihrt, vorangestellt. Der
Dramentext beginnt mit einer Vorrede, in der das Geschehen skizziert und be-
wertet wird. Es folgen ein Tableau, in dem Manen am Grab Zilles steht, sowie
der Einzug der Giste. Im dritten Aufzug tritt erneut Manen auf und wird als
Spielleiterin eingefiihrt. Erst mit der Ankunft Zilles im vierten Aufzug ist der
Kreis der Festgiste vollkommen, und das eigentliche Spiel, das Zilles Biogra-
phie thematisiert, beginnt. Die vorangestellten Rahmenhandlungen werden am
Dramenschlu3 mit dem Tod Zilles, dem Abschied von Ménen und dem Auszug
der Géste nochmals aufgegriffen und abgeschlossen.

Auch die Dramaturgie des Textes verweist auf das Barock als kulturgeschicht-
liche Epoche. Der als Fest konzipierte dulere Rahmen und Anlal der Handlung,
bei dem die Mitspieler sich, wie in einem barocken Grand ballet, an einem Aufzug
beteiligen, spielt auf die Feste an, die im Barockzeitalter einen wichtigen Bestand-
teil der hofischen Kulturpraxis bildeten. Feste dienten der Selbstdarstellung der
hofischen Gesellschaft und bildeten den Hohepunkt jener Prachtentfaltung, die
heute mit dem Begriff ,,barock assoziiert wird. Diese Konnotation von ,,barock*
wird auch zitiert, wenn die Zuschauer am Fingang zum Spielort einem Restaurator
begegnen, der dabei ist, Blattgold auf eine Tiir aufzutragen.

Die graphische Gestaltung des Textes bildet ebenfalls einen intertextuellen Ver-
weis auf Barockliteratur. Dem Text sind zwei Bilder und ein typographisch

Gewohnheit trennt, sieh nach, ob man so viel mehr auf die Veranlagung zuriickfithren muf, als vielmehr
auf Gewohnheit und Erziehung, Moden, Gebriuche und Gesetze, ich wage aufs neue die Feder fiir einen
Schlag dagegen zu spitzen.] Vgl. Holberg 1969, S. 402.



96 3. Textanalysen

aufwendig gestaltetes Frontispiz der Biihnenbildnerin Kristin Torp vorangestellt.
Das erste Bild illustriert den Titel, das zweite bildet zusammen mit dem Frontispiz
eine Doppelseite. Diese Gestaltung verweist auf die Buchgestaltung im Barock. Die
Bilder, der lange Dramentitel und eine Widmung an Zille Gad referieren auf die
barocke Emblematik. Titelembleme dienten in der Literatur des Barock als sym-
bolische Vorausdeutung auf den Inhalt des Werkes. Entsprechend nimmt das dem
Frontispiz gegeniiberliegende Bild auf Seite 2, wie weiter unten gezeigt werden
soll, die folgende Handlung vorweg. Die Bilder sind wie Embleme in der Barock-
literatur ein wichtiger Bestandteil des Textes und miissen in die Interpretation ein-
bezogen werden. Ein fiir Barockliteratur selbstverstindliches Lektiireverfahren
trifft sich hier mit dem erweiterten Textverstindnis des Poststrukturalismus, das,
anstatt von der Autorin auszugehen, den Text in den Vordergrund der Lektiire stellt
und auch Bilder einbezieht.

Die Embleme und das Frontispiz wirken aber auch historisierend. Da es zugleich
moderne Bilder sind, die hier als Embleme eingesetzt werden, markieren sie
gleichzeitig eine historische Differenz. Das Strukturprinzip der Ambivalenz wird
hier in der spannungsvollen Beziehung zwischen Vergangenheit und Gegenwart
fortgefiihrt und graphisch umgesetzt. Thematisch sind die Bilder iiber einen rekur-
renten Bildausschnitt verbunden, der ihnen wie ein Aufsatz am oberen Bildrand
angefiigt ist. Er zeigt ein Biicherstilleben mit einer ungeordneten Ansammlung von
aufgeschlagenen Biichern, die unter einer Liinette liegen. Dieses Biicherstilleben ist
ein Bildausschnitt aus dem Altarfliigel des Jesaias, der dem Meister der Verkiin-
digung von Aix zugeschrieben wird und zwischen 1443 und 1445 entstanden ist.104
Der Bildausschnitt ist so gewihlt, daf3 das Bild als reines Biicherstilleben erscheint,
wihrend die Biicher im urspriinglichen Bildkontext als Gelehrsamkeitsattribute des
Heiligen dienten. In jenem Kontext symbolisierten die Biicher die Moglichkeit, mit
wissenschaftlicher und kiinstlerischer Arbeit ein Werk zu schaffen, das den Tod
tiberdauert und somit besiegt. Der neue Bildkontext verursacht eine Bedeutungs-
verschiebung, jetzt richtet sich das Vanitas-Verdikt auf die dargestellten Biicher, es
wird zu einem reinen Biicherstilleben, wie es erst im Barock vorkommt. Der
konventionelle Bildgehalt von Biicherstilleben, die Vanitas von Wissenschatt und
Kiinsten angesichts der Vergénglichkeit menschlichen Lebens, unterliegt im Bild-
kontext einer weiteren Bedeutungsverschiebung. Die Biichergelehrsamkeit von
Zille Gad wird zu einem Faktor, der an ihrem existentiellen Scheitern mitwirkt.

Zwischen barockem Stilleben und Melancholie, so hat Martina Wagner-Egel-
haaf gezeigt, besteht ein enger Zusammenhang. Denn das Stilleben wird durch den
Vanitas-Gedanken motiviert. Es entfaltet weltliche Pracht, um zu zeigen, dal} sie
aufgrund ihrer irdischen Verginglichkeit nichts wert ist. Tatséchlich geht es im ba-
rocken Stilleben, so Wagner-Egelhaaf, nicht um die Darstellung eines Objektes,
sondern um die Darstellung der Leere hinter der Erscheinung.!05 Das Biicher-
stilleben im Text deutet somit auf eine unreprisentierbare Erfahrung von Leere,

104" Dag Bild ist im Besitz des Louvre. Eine Abbildung findet sich bei Schwarz 1987, S. 12.
105 vgl. Wagner-Egelhaaf 1997, S. 81.



3.5. Barock Friise 97

wie sie der melancholischen Disposition zu eigen ist. Da die Bilder eine weibliche
Figur zeigen und so auf die Hauptfigur des Dramas verweisen, wird das Stilleben-
Element zum Hinweis auf eine melancholische Disposition der Hauptprotagonistin
und zum Bezugspunkt des Handlungsverlaufs.

Vergleicht man den Bildausschnitt aus dem Stilleben mit dem Original, so fallt
auf, daf die Kiinstlerin und Biihnenbildnerin Kristin Torp dem Bild ein Element
hinzugefiigt hat, das in der Bildvorlage fehlt. Die Liinette wird hier teilweise von
einer Arabeske verdeckt, die in der Vorlage fehlt. Die Verénderung des Bildes mit-
tels der Arabeske bildet einen semiotischen Verweis auf die Struktur des Textes.

Neben historischen Texten bezog die Autorin auch einen modernen Text iiber
Zille Gad in ihre Arbeit ein und nennt ihn in ihrem Nachwort als weiteren
Referenztext, den 1986 erschienenen Roman I Dorotheas hus von Thoril Thorstad
Hauger.106 Um die zahlreichen Beziige zwischen Dramentext und Roman
aufzuzeigen, lohnt es sich, ausfiihrlicher auf Haugers Roman einzugehen. Dariiber
hinaus lassen sich im Vergleich von Drama und Roman die kategorialen Unter-
schiede hinsichtlich der Vorstellung von Gedichtnis aufzeigen, die den Texten
jeweils zugrundeliegen. AuBerdem wird nachvollziehbar, da das Drama einer
eigenstindigen Konzeption folgt. Der Roman ist somit kein Quellentext, dessen In-
halte kritiklos iibernommen worden wiren, sondern fungiert als weiterer Intertext.

Thoril Thorstad Hauger: [ Dorotheas hus

Haugers Roman skizziert die Lebensldufe von vier Frauen, die im 17. Jahrhun-
dert in Skandinavien lebten. Anhand verschiedener Abschnitte ist der Text in
mehrere, deutlich getrennte Erzdhlebenen gegliedert. Auf der ersten Ebene be-
schreibt die Erzihlerin immer wieder den Prozef ihrer eigenen Auseinanderset-
zung mit den Biographien der Frauen. Eine zweite Ebene schildert den Alltag
einer fiktiven, anonymen Frau in der Stadt Bergen im 17. Jahrhundert. Auf einer
dritten Ebene schlieBlich erzdhlen nacheinander drei herausragende Frauenge-
stalten des skandinavischen Barock von ihrem Leben: die weitgehend unbe-
kannte Zille Gad, die norwegische Psalmendichterin Dorothe Engelbretsdatter
(1634-1716) und Leonora Christina (1621-1698), die Tochter Christians I'V.

Das Drama stellt iiber die Inszenierung am Originalschauplatz einen rdumlichen
Bezug zum historischen Geschehen her. Analog sucht die Erzéhlerin zu Beginn des
Romans das rekonstruierte Wohnhaus von Dorothe Engelbretsdatter in Bergen auf.
In diesem Kontext spricht sie iiber die Intention, die ihre Erzihlung leitet:

Jeg har forsgkt a gripe fatt i den tiden hun levde i, den kvinnen jeg sgker. Barokken. [...]
Barokken er tung sorg og lgssluppen glede.107

[Ich habe versucht, die Zeit zu begreifen, in der sie lebte, die Frau, die ich suche. Das
Barockzeitalter. Das Barock ist tiefe Trauer und iiberbordende Freude.]

106 Hauger 1987.
107 Hauger 1987, S. 9.



98 3. Textanalysen

Das Nebeneinander von Trauer und Freude zitiert die Antithese, die ein Thema
in gegensitzliche Komponenten aufgliedert, das charakteristische rhetorische
Stilprinzip des Barock. Dieser Stilzug wird im Roman auf der inhaltlichen
Ebene iiber die krasse Gegensitzlichkeit der verschiedenen Lebensldaufe repro-
duziert. Barock Friise dagegen verweist strukturell, in der Verbindung von aus-
gelassenem Fest und Totentanz, Situationskomik und traurigem Geschehen, auf
die alltagsweltlichen Gegensitze im 17. Jahrhundert. Doch unterliegt dem ba-
rocken Stilmittel der Antitethik hier eine moderne Motivation. Wihrend die
Gegensiitze im Barock letztlich im gottlichen Ordo-Gedanken wurzeln und sich
in ihm auch aufheben, bleibt bei Lgveid die Ambivalenz bestehen. Die Antithese
ist hier anders motiviert als die Antithesen in der Literatur des Barock. An ihrem
Ursprung steht eine Erkenntnisohnmacht, die in die Infragestellung aller Aussa-
gen miindet. Sie bezeugt die UnverldBlichkeit der Sprache als Medium der Er-
kenntnis und Kommunikation sowie als Garant von Mitteilbarkeit. Dieser ent-
mystifizierende Impetus entspricht dem Denken der Postmoderne. Den einheits-
stiftenden Bemiihungen des offiziellen Geschichtsdiskurses wird die Einsicht in
die Erkenntnisohnmacht entgegengestellt.

Haugers Erzéhlerin trifft vor dem Haus Dorothe Engelbretsdatters Dorothe
Engelbretsdatter, Leonora Christina und Zille Gad. Zunéchst bleibt die Identitit der
drei Frauen offen:

Det er en gammel kvinne, en noe yngre, og en ganske ung pike. De utgjgr pa en mate en
enhet. Som om de er malt av samme kunstner og tilhgrer samme bilde. Jeg far en
underlig fplelse av at det ikke bare er en, men tre kvinner jeg skal lete etter.108

[Es ist eine alte Frau, eine etwas jiingere und ein ziemlich junges Midchen. Sie bilden
irgendwie eine Einheit. Als ob sie von demselben Kiinstler gemalt wiren und zum selben
Bild gehorten. Ich habe das eigenartige Gefiihl, daf3 ich nicht nur nach einer, sondern
nach drei Frauen suchen muB. |

Am Schluf} des Romans wird eine gemeinsame Beziehung zwischen den drei
Frauen hergestellt, indem die Erzdhlerin erklirt, sie fiihle sich ihnen iiber eine
allen Frauen gemeinsame Geschichte verbunden: ,,JJeg er litt av alle kvinner som
lever nd, og av dem som en gang levde.“'"” [Ich bin ein Teil von allen Frauen,
die heute leben, und von denen, die einst lebten.] Wihrend Hauger die Lebens-
laufe von mehreren historischen Frauengestalten nachzeichnet, um ein vielseiti-
ges und plastisches Bild der Zeit zu gestalten, beschrinkt sich das Drama auf
eine Figur, die in drei Figurationen auftritt: als Midchen, als junge und als dltere
Frau. Das Nebeneinander verschiedener Generationen bei Hauger wird im
Drama von einer Gleichzeitigkeit verschiedener Lebensabschnitte eines einzigen
Menschen ersetzt. Die verschiedenen Lebensalter und Ich-Figurationen bringen
die Komplexitit und Widerspriichlichkeit eines modernen BewuBtseins zum
Ausdruck. Zille tritt als dltere, gelehrte Frau, als tanzende, junge und lebenslu-
stige Frau und als neugieriges und erwartungsvolles Kind zugleich auf. Lgveids

108 Hauger 1987, S. 11f.
109 Hauger 1987, S. 174.



3.5. Barock Friise 99

Verstindnis von Wirklichkeit setzt sich in der Konzeption der Hauptprotagoni-
stin fort. Auch hier ist keine Reduktion auf eine alleingiiltige Aussage mehr
moglich. Demgegeniiber liefert Hauger ein vielseitiges, in sich aber geschlosse-
nes Bild einer vergangenen Realitit.

SchlieBlich schildert der Romantext eine Begegnung zwischen der Erzéhlerin
und Zille Gad. Die Passage bildet einen wichtigen Intertext fiir die Embleme zu
Barock Friise:

— Du leser, sier jeg. — Det gjorde du alltid da du var barn. Gikk inn i en uvirkelig verden
og bygget opp en mur rundt deg av dikt og drgm, mens det virkelige liv pulserte utenfor.
Et liv der duftene var sterke, og tonene sa lokkende at du ikke véget at ga ut gjennom
porten.

— Bare en gang gikk jeg ut av porten og inn i haven, sier hun, og gynene er som et speil
mot mine egne. —11

[ Du liest, sage ich. — Das hast du immer getan, als du noch ein Kind warst. Du gingst
hinein in eine unwirkliche Welt und bautest eine Mauer um dich herum aus Gedichten
und Trdumen, wihrend das wirkliche Leben drauBlen pulsierte. Ein Leben, in dem die
Diifte intensiv waren, und die Tone so verlockend, da} du es nicht wagtest, durch die Tiir
hinauszugehen.

— Nur einmal ging ich aus der Tiir hinaus und in den Garten, sagt sie, und die Augen sind
wie ein Spiegel fiir meine eigenen.]

Das Drama greift das Motiv des Midchens, das das Haus verlidfit, um die Welt
kennenzulernen in einem der Bilder auf, die dem Text als Embleme vorange-
stellt sind. Auch der Gegensatz von Lebenslust und hiuslicher Isolation prigen
den Alltag Zilles im Text.

Haugers Roman skizziert die Lebensphasen von Zilles Kindheit, ihre Verbin-
dung mit Henri Boudaen und ihr Lebensende in Kopenhagen. Diese Stationen
finden sich auch im Drama. Gleichwohl entwickelt der Dramentext ein eigenes
Profil, das im folgenden Handlungsiiberblick aufgezeigt werden soll.

Beide Texte fithren Zilles Bildungshunger auf eine 6dipal geprigte Beziehung
zum Vater zuriick. Das Leben Zilles kreist um die Zuneigung des Vaters. Bei
Hauger erlebt das Madchen den Disput mit ihm als elitire Zweisamkeit und
registriert ,,sin fars grenselgse kjerlighet” [die grenzenlose Liebe ihres Vaters].11!
Beide Texte entwerfen das Maidchen als Opfer eines falschen viterlichen
Ehrgeizes. Der Vater leidet darunter, daB sein Beruf als Sekretir ihm keine
gesellschaftliche Anerkennung gibt. Deshalb fordert er das Talent seiner Tochter,
um iiber ihren zukiinftigen Erfolg seinen Wunsch nach Beriihmtheit zu erfiillen.

Im Drama wird die ddipale Beziehung kritisch hinterfragt. Im fiinften Aufzug
etwa benutzt der Vater, Knud Gad, die kindliche Zuneigung seiner Tochter, um ihr
lateinische Verse beizubringen. Bereits sein erster Auftritt, als er das Kind zu sich
ruft, um es zu lehren, weise zu sein: ,,Kom hit, Barnlille, ler at vaere vis.” (S. 27)
[komm her, mein Kleines, lerne, weise zu sein.], charakterisiert ihn als egoistische
und tibertrieben ehrgeizige Person. Die Idee, ein kleines Kind mit ,,Weisheit* zu

110" Hauger 1987, S. 56f.
T Hauger 1987, S. 74.



100 3. Textanalysen

plagen, wirkt komisch und stellt seine Selbstiiberschitzung ironisch aus. Auflerdem
zeigt der autoritire Unterton in ,,ich will dich lehren, dal dem Kind keine andere
Wabhl bleibt, als sich dem viiterlichen Wunsch zu beugen. Im Text folgt unmittelbar
darauf eine Replik von Maria, die diese Konnotation entlarvt, indem sie auf den
Ausspruch des Vaters einen Reim macht. In diesem Reim wird um Gnade vor
Gewalt gebeten:

Knud Gad: Kom hit, Barnlille, jeg skal leere Eder at vare vis!
Maria: Bruk ikke vredens skarpe ris! (S. 22)

[Knud Gad: Komm her, mein Kleines, ich werde Euch lehren, weise zu sein!
Maria: Gebrauche nicht das scharfe Reisig des Zorns!]

Maria macht sich hier nicht nur im direkten, sondern auch im iibertragenen Sinn
einen Reim auf dieses Angebot des Vaters und zeigt damit, daB fiir den Fall, daB
Zille der Einladung zur Gelehrsamkeit nicht nachkommt, Strafsanktionen dro-
hen. Die Beziehung zwischen Vater und Tochter wird von einer subtilen Form
viterlicher Gewalt begleitet. — Eine entsprechend ambivalente Beziehungskon-
stellation findet sich auch in Balansedame in der Beziehung zwischen Susanne
und ithrem Vater, der ihr die Bausteine des abendlidndischen Denkgebédudes in
die Hinde legt, d.h. seine Tochter mit Bildung iiberlastet, die ihr mit der Zeit die
Hinde verbrennen (Balansedame, S. 24). — Die Sentenz, die Maria hier als Reim
hinzufiigt, stammt aus einem Psalm Dorothe Engelbretsdatters. Im Psalmentext
fleht das lyrische Ich Gott um Gnade an. Im Dramentext wendet sich die Bitte
gegen die Gewalt und Scheinheiligkeit des Vaters. Sie liefert einen ersten Ver-
weis auf die Doppelmoral einer sozialen Umwelt, die mit dem Hinweis auf
Gottes Willen ihre eigenen Interessen verfolgt. In diesem Sinne wird die Sentenz
zu einem spiteren Handlungszeitpunkt nochmals aufgegriffen und formelhaft
wiederholt. Signifikanterweise liefert sie die Uberschrift fiir die Gerichtsszene,
in der Zille zum Tode verurteilt und ins Gefingnis gebracht wird (S. 75). Die
angeklagte Zille bittet die Richter um ein mildes Urteil: ,,Brug ikke vredens
skarpe ris*, doch das Todesurteil wird verkiindet. Die Androhung viterlicher
Gewalt wiederholt sich hier als Gewaltausiibung seitens der Justiz. Damit wird
zwischen den beiden Instanzen eine Verbindungslinie hergestellt, und die Justiz
erscheint als eine andere Form paternaler Gewalt. Sie reprisentiert und vollzieht
gesellschaftliche Machtverhiltnisse, die die freie Personlichkeitsentfaltung der
Hauptprotagonistin behindern. Zille stirbt am Dramenschlufl an den Auswirkun-
gen dieses Gesetzes.

In beiden Texten entwickelt das Kind den Wunsch, die provinzielle Enge des
Lebens in Bergen zu verlassen und als Gelehrte an der Akademie in Kopenhagen,
dem geistigen Zentrum der norwegisch-didnischen Doppelmonarchie, aufzutreten.
Wie einen Schatz bewahrt sie ihre Ubersetzungen und wissenschaftlichen Arbeiten
in einer Truhe auf, die von ihrer GroBmutter stammt.

Die Kindheit Zilles endet in Drama und Roman mit dem Brand Bergens, in der
die Familie ihren gesamten Besitz verliert. Bei Hauger bricht der Vater nach dem
Verlust psychisch zusammen. Seine Tochter hingegen nimmt die Situation gelassen



3.5. Barock Friise 101

hin. Sie betrachtet ihr Wissen und die viterliche Liebe als ihren unzerstorbaren
Reichtum. Im Drama dagegen prallen in einer sehr vielschichtigen Szene die
Kindheitstrdume Zilles mit der Brutalitit der Realitidt zusammen und zerbrechen.
Das Kerzenlicht, das ihr das néchtliche Arbeiten ermoglicht, wird im Drama zum
Ausloser fiir den Brand Bergens. Genau in dem Moment, als sie iiber ihre
wissenschaftliche Arbeit gliicklich ist, wird sie mit dem wirtschaftlichen Ruin der
Familie konfrontiert. Auffillig ist hier der groteske Gegensatz zwischen ihrem
idealen Selbstbild als néchtliche Schriftstellerin und der grausamen Realitét, die sie
existentiell bedroht. Zille regiert auf die traurige Situation, indem sie sich jemanden
wiinscht, der mit ihr spielt. Dieses Spiel erscheint als Mittel, um das Unfabare zu
bewiiltigen. Zille:

[...] Ah, og jeg, hengiven til mine Studeringer ved min Bogstol ... nar jeg om Natten vil
vare Poetesse, setter jeg bare opp et Lys i en Stage. [...] synes hun ser noen Hvem er De,
min Herre? Lykken? Akk. Narr meg ikke te le. Jeg er av Svovel, jeg kan selges pa Hjgr-
net som mister [yset en Fyrstikk / Bergen brenner. / Far har mistet alt. / Det brenner, men
det regner. Jeg ser det oppe fra Lgvstakken at hele Bryggen brenner. / Vil nogen leke med
meg? Far har mistet alt. / Det brenner, men det regner. (S. 37)

[Ach, und ich, an meinem Stehpult, meinem Studium ergeben, ... wenn ich des Nachts
Dichterin sein will, stelle ich einfach eine Kerze auf einen Leuchter. sie glaubt, jemanden
zu sehen Wer seid ihr, mein Herr? Das Gliick? Ach. Verleite mich nicht zum Lachen. Ich
bin aus Schwefel, man kann mich am Hauseck verkaufen die Kerze fdllt ihr herunter wie
ein Streichholz. Bergen brennt. Vater hat alles verloren. Es brennt, aber es regnet. Ich
sehe es von Lgvstakken aus, die ganze Briicke brennt. Hat jemand Lust, mit mir zu spie-
len? Vater hat alles verloren. Es brennt, aber es regnet.]

Diese Szene beendet die Kindheit Zilles. Im nédchsten Akt trifft sie den Seefahrer
Boudaen. Die Liaison mit ithm erscheint im Text als naiver Versuch, einer so-
zialen Deklassierung zu entkommmen. Der Text zeigt eine knapp dreiBigjihrige
Zille, die unter den sozialen Bedingungen des Barock als Gelehrte nicht aner-
kannt wird. Vielmehr leidet sie darunter, daf3 sie von ihrer Umwelt geringge-
schiatzt wird, weil sie nicht der konventionellen Frauenrolle der Ehefrau und
Mutter entspricht. Eine schwarze Samthaube, die die DreiBigjdhrige als unver-
heiratet stigmatisiert, symbolisiert sowohl in Haugers Roman als auch im Drama
diese Deklassierung. Im Drama dient die Haube ,,gammeljomfrukyse* als Leit-
motiv und Symbol fiir die soziale Demiitigung, die Zille als unverheiratete Frau
erfihrt. In der gemeinsamen Zukunft mit dem welterfahrenen Henri Boudaen,
glaubt sie eine Losung fiir das Dilemma zu finden.

Haugers Roman endet in Kopenhagen mit dem Tod von Zille Gad. Zwar gelingt
es ihr dort, ihren Kindheitstraum vom akademischen Disput mit den Gelehrten an
der Akademie einzulosen. Doch sie lebt in armlichen Verhiltnissen, da sie als Frau
nicht lehren darf und deshalb aus ihren Fihigkeiten keinen materiellen Gewinn
ziehen kann. In der letzten Szene des Romans sitzt sie 1711 in einem Park und
sehnt sich nach dem Kind, das sie verloren hat. Dann wird ihr Denken pl6tzlich
verworren, und sie begreift, daB3 sie pestinfiziert ist. Den bevorstechenden Tod
erwartet sie als Erlosung und Moglichkeit, das Kind wiederzusehen. Am Ende des



102 3. Textanalysen

Romans steht das Vergessen, die Erinnerung an Zille Gad verliert sich in der
Dunkelheit einer Mondnacht. Im Drama wird Zille Gad am Ende wahnsinnig. Sie
sehnt sich nach der unbeschwerten Zeit ihrer frilhen Kindheit bei den GrofBeltern
und regrediert zum Kind.

Um die Textskizze abzuschlieen, sollen noch einige markante intertextuelle
Beziige in Zusammenhang mit den Nebenfiguren erwihnt werden. Eine
Prostituierte im Hansemilieu Bergens, Maria Tysker, ragt in beiden Texten als
Nebenfigur hervor. Im Roman wird sie tagsiiber von den gesitteten Biirgern, die
nachts zu ihrer Kundschaft zdhlen, abgelehnt. Die Kaufleute, Kirchenvertreter und
Amtspersonen prophezeien der Prostituierten ewige Verdammnis. Deshalb ver-
sucht sie auch ohne kirchlichen Beistand fiir ihr Seelenheil zu sorgen und wiinscht
sich, die Psalmen aus Dorothe Engelbretsdatters Sicelens Sangoffer (1678) zu lesen.
Eines Tages findet ein junger, verzweifelter Lateinschiiler voriibergehend bei ihr
Unterschlupf, das Schulkind Ludvig Holberg. Nachdem Holberg beim Rezitieren
lateinischer Verse in Konkurrenz mit Zille Gad versagt hat und sich, wie so oft, vor
den Schligen des Vaters fiirchtet, sucht und findet er bei der Prostituierten Gebor-
genheit und Verstindnis. Als Gegenleistung bringt er ihr das Lesen bei. Auch
Lgveid macht eine Pointe daraus, den spiteren Schriftsteller als stotternden und
gehemmten Lateinschiiler auftreten zu lassen. Maria tritt im Drama in frivoler
Aufmachung als ,,Maria fra @vre Gade* und Wirtin aus dem Hanseviertel Bergens
auf. Sie zeichnet sich gleichermafen durch fundierte Psalmenkenntnisse und Zau-
berkiinste aus. Woher dieses Wissen stammit, bleibt offen. Der Bezug zu Religion
und Zauberei umgibt sie mit einer ritselhaften Aura. Insgesamt ist sie eine leicht
ironisch iiberzeichnete Figur, die ihre Zeitgenossen in Bergen an Humanitét aber
weit liberragt.

SchlieBlich kniipft Lgveid bei der Gestaltung der Nebenfigur Dorothe Engel-
bretsdatter an die in Norwegen verbreitete Vorstellung von der gleichnamigen
bekannten Psalmendichterin an, die zu den wichtigsten Autorinnen des skandina-
vischen Barock gehort und bereits zu Lebzeiten in Norwegen beriihmt war. In
literaturwissenschaftlichen Darstellungen iiber die Autorin wird immer wieder
darauf hingewiesen, dal Engelbretsdatter in der Mitte ihres Lebens nacheinander
den Tod ihrer neun Kinder und ihres Ehemannes erlebte. Ihr personliches Schicksal
dient hdufig als Erkldrung fiir ihre Psalmen, in denen sie, barocker Vanitas-
Dichtung entsprechend, die diesseitige Welt zugunsten von jenseitigem Gliick
kritisiert. Thr stindiges Trauern hat ihr den Beinamen einer , tareperse®, einer Heul-
suse, eingebracht. Auf diesen Zusammenhang zwischen Dorothe Engelbretsdatters
Trauver und ihrer literarischen Produktion spielt der Text ironisch an: um ihre
Trinen zu trocknen, hat die Dichterin immer ein Taschentuch dabei, das sie bei
Bedarf auch als Notizblock verwendet. Folgt man der Uberlieferung, so hat
Dorothe Engelbretsdatter, obwohl sie den Wert ihrer Arbeit durchaus kannte, eine
soziale Deklassierung von Frauen im Vergleich mit Minnern nie in Frage gestellt.
Von ihr ist der Kommentar gegeniiber dem Dichterkollegen Pedder Dass iiber-
liefert: ,,Buxefolket gaar dog for* [Hosenleute gehen doch vor], wobei es sich
keineswegs, wie gelegentlich vermutet wird, nur um eine rhetorische Devotions-



3.5. Barock Friise 103

formel handelt. Entsprechend hat auch ihr dramatisches alter ego fiir Zille, die in
Hosen und Mieder auftritt, nur harsche Kritik iibrig. Dorothe wirft ihr vor, sie sei
keine Frau (vgl. S. 22). Doch der Vorwurf wirkt so reduziert, da} er zum Ausdruck
von Engstirnigkeit wird, ihre konservativen Vorstellungen von Geschlechtsrollen
aufdeckt und ironisch auf die Psalmendichterin zurtickfillt.

Die dramatische Figur Zille Gad kennzeichnet das Nebeneinander verschiedener
Figurationen, die einzelne Personlichkeitsanteile reprédsentieren. Die Figur ist so
dadurch geprigt, daf} sie ihre verschiedenen Personlichkeitsanteile, die Wissen-
schaftlerin, die miitterliche Frau, die liebende Frau, nicht integrieren kann und den
Konflikt zwischen ihnen in drei entsprechenden Figurationen artikuliert. Diese
Eigenschaft teilt sie mit der Hauptfigur von Rhindgtrene, Hildegard, die am Kon-
flikt zwischen ihrer Rolle als Nonne und liebender Frau scheitert, aber auch mit
Susanne in Balansedame, die in threm sozialen Umfeld kein Verstindnis fiir ihre
wechselnden Rollen als Konservatorin, Ehefrau und Mutter findet. Die unmogliche
Integration verschiedener Personlichkeitsanteile bestimmt auch den letzten Wunsch
von Zille Gad. Als sie im Sterben liegt, regrediert sie psychisch zum Kind und
sehnt sich nach ,.eneren pa Tysnes™ (S. 94) [der Wiese auf Tysnes], auf der sie ihre
friithe Kindheit verbrachte. Der Ort zitiert die alltagsmythische Vorstellung einer
unberithrten Natur und steht als Kindheitsraum fiir psychische Ganzheit. Die
Regression erscheint dergestalt als psychischer Schutzmechanismus gegeniiber
einer gesellschaftlichen Umwelt, die, indem sie ihre Personlichkeitsentfaltung ver-
hindert hat, die Figur scheitern lie3. Das Titelbild mit der Frau, die zum Sdugling
regrediert, weist ebenfalls in diese Richtung.

3.5.4. Gesellschaftskritik
Die Verantwortung der Gesellschaft

Wie viele Frauenfiguren in den Texten Lgveids ist Zille Gad ein nicht mit sich
selbst identisches Subjekt. Ihre gespaltene Identitit kommt darin zum Ausdruck,
daf3 sie in vier verschiedenen Figurationen auftritt. Drei der Figurationen repri-
sentieren je eine Identitét Zilles. In der Personenliste werden sie anhand einer
charakteristischen Farbe und des jeweiligen Lebensalters charakterisiert: Die
rote Zille reprisentiert Zille als dltere, gelehrte Frau, die schwarze Zille stellt
eine tanzende, lebenshungrige junge Frau dar, und die goldfarbene Zille ist das
Kind in Zille. Die einzelnen Identititen konkurrieren um den Anspruch, die
echte Zille zu représentieren. Diese Identititsspaltung trigt die Schwierigkeiten
nach auBlen, die fiir Zille aus der Unmoglichkeit erwachsen, sich an dem ihr
zugewiesenen gesellschaftlichen Ort als ganzheitliche Personlichkeit zu ver-
wirklichen. Die Identitidtsspaltung setzt sich hinsichtlich des sozialen Ge-
schlechts fort. Denn eine vierte Zille-Figur, Zille (Knudsdatter) Gad, die in der
Personenliste nicht aufgefiihrt ist, trigt Mieder und Minnerhosen (vgl. S. 21)
und stellt mit dieser Kleidung den Normenkatalog in Frage, der sich in einer
geschlechtsspezifischen Kleidung spiegelt.



104 3. Textanalysen

Die Entfaltung einer komplexen Personlichkeit und die Entwicklung ihrer
Interessen bleibt Zille innerhalb der Gesellschaft verwehrt. Angesichts dieser
Diskrepanz bleibt ihr die Gesellschaft fremd. Beispielhaft fiihrt Szene vier vor, wie
sie versucht, sich zwischen Norm und eigenem Anspruch hindurchzulavieren. Die
Szene nimmt den Handlungsverlauf vorweg. Zille tritt hier als Wiedergéngerin in
ihre Vergangenheit ein und erinnert sich im Kreis ihrer ehemaligen Mitmenschen
sofort an die Haube, die sie zu Lebzeiten als unverheiratete Frau stigmatisierte.
Plotzlich fallt ihr ein, daB sie die Haube verloren hat, doch es bleibt offen, ob es
sich um einen versehentlichen Verlust oder um eine absichtliche Trennung von
dem verhaBten Stiick handelt. Ein Wortspiel zwischen ,,gjemt* [versteckt] und
»glemt* [vergessen] spiegelt die ambivalente Haltung der Figur. Zille:

Ah, min gammeljomfrukyse. Den har jeg mistet, gjemt, eller glemt, under
smgrblomstene. De gror pa den! Og stenene, de hviler pa den. Jeg sover der ute. Nu har
dere meg her inne. Skulle jeg ikke slippes inn? (S. 23)

[Ach, meine Haube. Ich habe sie zwischen den Butterblumen verloren, versteckt oder
vergessen. Sie wachsen auf ihr! Und die Steine ruhen auf ihr. Ich schlafe dort draufien.
Jetzt habt ihr mich hier drinnen. Wolltet ihr mich nicht hereinlassen?]

Die Haube, die zwischen den Butterblumen versteckt wurde, ist als metonymi-
scher Hinweis auf die verlorene Virginitét lesbar. Mit der Haube, die Zille als
sozial unverheiratete Frau markiert, versucht Zille, sich vom deklassierenden
Status der Virginitét zu trennen, zumal der situative Kontext des Verlusts auf die
erotische Begegnung mit Boudaen hinweist, bei der Zille schwanger wird. In-
dem die erotische Begegnung metonymisch mit der Haube ersetzt wird, er-
scheint sie als unaussprechliches Geschehen. Die metonymische Ersetzung sig-
nalisiert, da} die Folgen der Verfiihrung so unertrédglich und tabuisiert sind, daf3
eine Erinnerung nur noch indirekt, iiber die Synekdoche der verlorenen Haube,
moglich ist. Die Butterblumen deuten auf den rdumlichen Kontext der Begeg-
nung, rufen aber auch die Begegnung mit Boudaen, die Schwangerschaft, den
Verlust des Kindes und die Verurteilung ins Gedichtnis. Zugleich deuten sie auf
eine kindliche Utopie von Geborgenheit und Gliick, die sich hier mit dem eroti-
schen Motiv verschrinkt. Am Dramenschluf} erscheint das Blumenmotiv erneut,
und jetzt ist es ausschlieBlich positiv konnotiert. Angesichts ihres Todes sehnt
sich Zille zuriick auf die Wiese auf Tysnes (vgl. S. 94). Die Erinnerung an die
Blumenwelt wirkt hier als kritisches Moment gegeniiber der Gesellschaft, die
der kindlichen Freiheit Schranken auferlegt hat. In der Verschrinkung von Kind
und Natur steht die Blumenwiese der Kindheit fiir Freiheit von gesellschaftli-
chen Regelmechanismen und beruft darin intertextuell die heute noch virulente
Vorstellung einer idealen, heilen Kindheit, auf die noch zuriickzukommen sein
wird.

Das Butterblumen-Motiv verweist aber auch auf Zilles Beziehung zu ihren
Mitmenschen. Sie spielte unmittelbar, nachdem sie sich an den Verlust ihrer Haube
erinnert hat, mit ihren Zeitgenossen das norwegische Kinderspiel Liker du smgr
[Magst du Butter]. Dabei hilt man einem Gegeniiber eine Butterblume unters Kinn



3.5. Barock Friise 105

und fragt, ob er Butter mag. Wenn der Bliitenstaub einen gelben Schatten auf die
Haut wirft, ist die Antwort ,,ja“. In einer frecheren Version wartet man die Antwort
nicht ab, sondern stiilpt dem Gegeniiber die Bliite ins Gesicht.!12 Im {ibertragenen
Sinn hilt das Kind den Menschen, die die Erinnerung an ihr alter ego verschwei-
gen, mit der Butterblume ihre Geschichte unter die Nase. Das Kinderspiel wird zur
Metapher fiir die Konfrontation mit der sorgsam verschwiegenen Vergangenheit.

Der Text fiihrt die Entwicklung der Lebensgeschichte von Zille Gad auf die
gesellschaftlichen Bedingungen im 17. Jahrhundert zuriick und hinterfragt sie. Im
Kontext des 17. Jahrhunderts waren die individuellen Lebenschancen in einem
sozialen Ordnungsgefiige festgeschrieben, das das BewuBtsein der Menschen tiber
den eigenen und fremden Ort in der Gesellschaft fundamental priigte. Die unkon-
ventionellen personlichen Interessen von Zille Gad provozieren einen Konflikt mit
dem rigiden Ordnungsgefiige, und ihr Aufbegehren wird entsprechend heftig sank-
tioniert.

Die Verantwortung fiir Zilles Tod wird im Text der Gesellschaft zugeschrieben.
Diese Zuschreibung ist daran ablesbar, daf3 Zille einen zweifachen Tod stirbt. Den
ersten Tod erlebte sie schon in der Szene mit der Uberschrift Zille Gad dgmmes fra
livet og dpmmes tilbake til livet igjen (17. Aufzug) [Zille Gad wird zum Tod
verurteilt und wieder zum Leben zuriick verurteilt]. Eine Verurteilung ,,zuriick zum
Leben* setzt voraus, daB zuvor der Tod eintrat. Die Uberschrift 14Bt darauf schlie-
Ben, daB Zille, einem psychischen Schutzmechanismus entsprechend, das Todes-
urteil psychisch als Tod erlebt, der auch nach der Begnadigung und trotz
physischem Weiterleben nicht mehr riickgingig gemacht werden kann. Die biiro-
kratische Formel von der Verurteilung zum Leben bringt die Absurditit und
Unmenschlichkeit einer Justiz zum Ausdruck, die sich eine Entscheidung iiber Tod
oder Leben anmalt.

Den zweiten und physischen Tod stirbt Zille Gad an der Pest. Die allegorische
Figur der Pest (sie wird von Mdanen gespielt), tritt hier als Vollstreckerin eines
Urteils auf, das von den Reprisentanten der Gesellschaft ldngst gefillt worden ist
und jetzt nur noch vollzogen wird. Die Pest stellt Zille vor die Wahl zwischen zwei
Entscheidungen: Sie hilt ihr ihre beiden Hiinde entgegen, in denen sich, als Symbol
fiir Leben oder Tod, ein Apfel beziechungsweise eine Schere verbergen. Im
Hintergrund der Szene hetzen die Zeitgenossen, sie solle Zilles Lebensfaden
durchtrennen (S. 92f.). In dieser Situation stellt sich auch Manen auf die Seite der
Miichtigen und wird in Gestalt der Pest zur Vollstreckerin des Urteils. Als Zille sich
kurz vor ihrem Tod mit zunehmend gestdrter Wahrnehmung nach der Idylle ihrer
Kindheit, ihrer Bibliothek und ihrem Geliebten sehnt, kommentiert sie: ,,Méanen:
Den som drgmmer gver seg pa Dgden.” (S. 94) [Der Mond: Wer trdumt, iibt sich
im Sterben.] Der Kommentar belehnt ein Diktum Ciceros: ,,Somnus imago mortis*
[Der Schlaf ist das Bild des Todes]. Allerdings kommt es im Dramentext im
Vergleich mit der Sentenz Ciceros zu einer signifikanten Bedeutungsverschiebung.
Waihrend Cicero lediglich einen Zusammenhang zwischen der Wirklichkeit des

112 vgl. Hgeg 1996, S. 65.



106 3. Textanalysen

Traumes und einer Wirklichkeit in einem Leben nach dem Tod andeutet, stellt der
Kommentar von Manen einen konsekutiven Zusammenhang zwischen Traumen
und Tod, d.h. zwischen Zilles Tagtriumen und ihrer Verurteilung, her. In diesem
Kommentar artikuliert sich die versammelte Ablehnung gegeniiber Zilles
normenkritischem Verhalten. Thre Tagtriume enthalten, und hier entsprechen sie
der Funktion von Tagtriumen, wie sie Ernst Bloch im Prinzip Hoffnung formuliert
hat, ein utopisches Potential, das fiir die bestehende reaktionire Gesellschaft so
gefihrlich ist, dal die Reprisentanten gesellschaftlicher Macht die Worte von
Manen aufgreifen und Zille gleich ein zweites Mal zum Tode verurteilen (S. 94).
Und schlieBlich leiht Manen Priester und Arzt, den Reprisentanten der
Gesellschaft, ihre Stimme, um Zille endgiiltig auszugrenzen: Der Priester
behauptet, Zille sei vom Teufel besessen, und der Arzt diagnostiziert geistige
Verwirrung. Diese Diagnosen sind in Lettern gedruckt und damit wird auch
graphisch erkennbar, da3 es sich um Urteile handelt. Zille stirbt unmittelbar darauf.
Das jetzt vollzogene Todesurteil bindet die Szene zuriick an das Gerichtsurteil, das
Zilles ersten Tod verursachte. Letztlich wird die Verantwortung fiir Zilles Tod
demnach nicht im anonymen Schicksal der Pesterkrankung, sondern in der Verwei-
gerung von Lebenschancen seitens der Gesellschaft, die Ausbruchsversuche aus
der etablierten Ordnung mit dem Tod sanktioniert, verortet. Das todbringende
Schicksal in Gestalt der Pest dient lediglich als Vollstrecker des Urteils und als
logische Konsequenz aus einer Reihe von Gewalttaten. Die Verantwortung fiir den
Tod von Zille Gad liegt bei den anwesenden Festgiésten, die sie verurteilt und mit
dem Todesurteil und dem Gefingnisaufenthalt ihre Widerstandskraft gebrochen
haben.

Bereits im zweiten Aufzug wird jene Verantwortung der Gesellschaft, die im 17.
Jahrhundert als gottgegeben gedacht wurde, eingeklagt. Die Szene mit dem Titel
,Hvor skal I hen, sagde Jesus* (S. 17) [Wohin wollt ihr, sagte Jesus] kritisiert die
Rolle der Kirche und zieht sie dafiir zur Verantwortung, dafl Zille Gad in Ver-
gessenheit geriet. Situativer Kontext der Szene ist der Einzug der Giste. Diese
Giiste murmeln eine Beschworung:

Hvor skal I hen sagde Jesus. Jeg skal til Zille Knudsdatter Gad. / Nei! sagde Jesus. Jeg
skal Eder gjenvende til den Eder udsendte. Jeg setter Eder ned under det Nordiske Hav,
med 9e Syniler og 3 Jordfaste Stene. / Der skal I sta som Sand under rinnende Wann. (S.
17)

[Wohin wollt Thr, sagte Jesus. Ich will zu Zille Knudsdatter Gad. Nein! sagte Jesus. Ich
schicke Euch zuriick zu dem der Euch sandte. Ich versenke Euch im Nordischen Meer,
mit 9 Nihnadeln und 3 felsenfesten Steinen. Dort sollt ihr stehen wie Sand unter
flieBendem Wasser. |

Die Szene beruft die Auferstehung Jesu im Evangelium des Matthidus, Mt 28, als
Intertext. Die Passage beschreibt, wie Maria von Magdala und Maria einige
Tage nach der Grablegung Christi das Grab besuchen und es leer finden. Auf
dem Riickweg begegnet ihnen Jesus. Kurz darauf erteilt Jesus seinen Jiingern
den Missionsbefehl. Er sendet sie mit dem Auftrag in die Welt aus, die Bot-
schaft von seiner Auferstehung zu verkiinden. Somit bildet die Passage den End-



3.5. Barock Friise 107

punkt der Erzihlung iiber das Leben Jesus und den Anfang der Verbreitung
seiner Lehre. Mit der Frage nach dem Ziel der Giste greift der Dramentext die
biblische Szenerie auf und vergleicht das fehlende Andenken an Zille mit der
Erinnerung an Jesus. Die biblische Vorlage wird jedoch in der Ubertragung auf
den Umgang mit der Erinnerung an Zille in kritischer Absicht entscheidend
modifiziert. Die Szene bildet eine Travestie des biblischen Stoffs. Nach der
biblischen Uberlieferung gab Jesus seinen Jiingern den Auftrag, den christlichen
Glauben in der Welt zu verbreiten. Der Text ruft diese Aussendung der Jiinger
intertextuell auf, kehrt den Missionsbefehl aber um. Im Namen Jesu sprechen
die Giiste von einer Mission, derzufolge sie liber Zille Gad schweigen sollen,
und anstatt die Nachricht in der Welt zu verbreiten, sollen sie in verschiedene
Richtungen verstreut werden. Die Beschworungsformel erscheint als Alibi der
Giiste. Sie bringt zum Ausdruck, da} die Giste daran arbeiteten, die Erinnerung
an Zille Gad systematisch zu zerstoren. Sie haben ein Interesse an der Bewah-
rung des Status quo und legitimieren ihre Entscheidungen als Ausfiihrung gott-
lichen Willens.

In der darauffolgenden Szene, ,,Manesang® [Mondgesang], geht es noch einmal
um die Erinnerung an Zille; Ménen erklirt die Erinnerung an Zille jetzt als
Gegenstrategie zum kollektiven Vergessen und zum programmatischen Anspruch
des Dramas. Dieses Erinnerungsprojekt liefert eine weitere Begriindung fiir die
dramaturgische Konzeption des Dramas als Totentanz. Denn auch die Aufer-
stehung der Toten beim Jiingsten Gericht in der Bibel wird als Totentanz imagi-
niert. Man kann die Handlung so auch als Versuch einer nachtriiglichen Revision
des Zille Gad geschehenen Unrechts lesen, indem Zille Gad in der Inszenierung
aufersteht.

Die Verurteilung der fiir Zilles Schicksal Verantwortlichen ist Bestandteil einer
im Text durchgéngigen Kritik an der Vorstellung von absoluter Wahrheit, anhand
derer Autorititen ihre Herrschaft legitimieren. Die Figur Zille Gad wirkt als kri-
tisches Moment gegeniiber dem gesellschaftlichen Umfeld. Ihre Uberschreitung der
etablierten Geschlechterrollen, die sich in ihrem intellektuellen Interesse artikuliert,
stellt die traditionelle Ordnung in Frage.

Kritik am Logozentrismus

Bis hierher konnte gezeigt werden, wie in der biographisch orientierten Hand-
lung immer wieder anhand eines Motivs verschiedene Bedeutungen oder anhand
einer Figur verschiedene Rollen aufgerufen werden, so daf} keine alleingiiltige
Aussage mehr abzuleiten ist. Am Ende des ersten Aktes formulieren Zille und
Manen zusammen ein anthropologisches Denkmodell, das als metapoetischer
Kommentar zu dieser Strategie und als Plddoyer fiir Ambivalenz und Vielstim-
migkeit gelesen werden kann. Zille kritisiert eine logozentrische Bestimmung
von Wahrheit, d.h. alleingiiltige Wahrheiten und Autoritéiten, die ihre Macht auf
Wabhrheitsanspriichen griinden. Tendenziell gleicht ihre Kritik der poststruktura-



108 3. Textanalysen

listischen Kritik am Logozentrismus und an dessen Ausrichtung auf eine Ord-
nung des Sinns. Zille:

For verden er sa full av folk som sier hva skal vare sant og hva skal vare lggn ... men det
som er SORT for en, er HVITT for en annen ...7 (S. 42)

[Denn die Welt ist so voll von Leuten, die sagen, was wahr sein soll und was Liige ... aber
was fiir den einen SCHWARZ. ist, ist WEISS fiir den anderen ...7]

Hier reprisentiert der Text die BewulBtseinsstruktur eines modernen Subjekts.
Auch in der psychischen Wirklichkeit weicht die logozentrische Selbstprisenz
des BewuBtseins dem Nebeneinander verschiedener Wahrheiten. Um diesen
Gedanken zu veranschaulichen, [d6t Zille Gad ihre klassische Bildung spielen
und entwickelt eine Parabel mit den antiken Philosophen Demokrit und Heraklit:

Zille: To gamle tenkere fra Grekenland. Democritus og Heraclitus ...

Minen: A? A de! Jeg kjenner dem. Nettopp.

Zille: ... de to hadde en maske hver; den ene masken lo, den andre gren, med tarer. Jeg
putter begge pa, men foran speilet kan jeg aldri finne ut hvilken som har rett / og hvilken
som tar feil, / for jeg er liksom begge, / har jeg rett? / Har jeg rett? / Har jeg rett, Mane?
(S.42f)

[Zille: Zwei alte Denker aus Griechenland. Democritus und Heraclitus ...

Der Mond: Ah? Ach die! Ich kenne sie! Ja, genau.

Zille: ... jeder der beiden hatte eine Maske, die eine Maske lachte, die andere weinte, mit
Trinen. Ich setze beide Masken auf, aber vor dem Spiegel kann ich nie herausfinden,
welche recht hat, und welche sich irrt, denn ich bin irgendwie beide, habe ich recht? Habe
ich recht? Habe ich recht, Mond?]

Der Text beruft hier intertextuell eine populdrphilosophische Konvention im
Zusammenhang mit den Philosophen Demokrit und Heraklit. Die beiden Philo-
sophen werden in philosophischen Anekdoten hdufig als Gegensatzpaar darge-
stellt, wobei Demokrit als der lachende Philosoph und Heraklit als der weinende
Philosoph charakterisiert wird. Zugleich beruft Zilles Antithese von Demokrit
und Heraklit als Intertext Ludvig Holbergs Gedicht ,,Democritus og Heraclitus.
Satyra . Es stammt aus demselben Band wie die Streitschrift fiir Zille Gad.!13
Auch bei Holberg treten die beiden Philosophen als Représentanten gegensétzli-
cher Meinungen iiber das Wesen des Menschen auf. Heraklit, so der Tenor, fand
die Menschen schlecht und weinte iiber ihr Wesen, wihrend Demokrit die Men-
schennatur licherlich fand. Holbergs Text schildert zunichst die Position Hera-
klits, dann jene Demokrits. Abschliefend wird zwar die Haltung Demokrits
favorisiert, doch bleibt die Entscheidung zwischen den beiden Weltanschauun-
gen grundsitzlich offen. Dementsprechend wird bereits am Gedichtanfang an-
gedeutet, dall das Wesen des Menschen in einem ,,Sowohl-als-auch* liege. Al-
lerdings verweist die Vereinigung von Gegensitzen indirekt auf Heraklits Den-
ken, denn dieses basiert auf der Annahme, dal} alles, was Objekt menschlicher
Erkenntnis werden kann, selbst aus Gegensitzen vereint ist.!14 Zilles Darstel-

113 vgl. Holberg 1969, S. 324-345.
114 7y Demokrit und Heraklit vgl. Kirk 1994,



3.5. Barock Friise 109

lung zitiert demnach intertextuell und vermittelt iiber Holberg die Position He-
raklits. Die Einheit der Gegensitze, die Zille hier mit Heraklit beruft, um sie der
autoritiren Gesellschaftsordnung entgegenzuhalten, weist wiederum auf Bach-
tins Theorie des Karnevalesken zuriick. Bachtins Vorstellung von karnevali-
sierter Literatur liegt die Idee vom dialogischen Wesen der Wahrheit und des
menschlichen Denkens zugrunde.!!5 Die Idee von der dialogischen Natur der
Wabhrheit und des menschlichen Denkens ist, wie Tzvetan Todorov gezeigt hat,
die gedankliche Grundlage fiir das Karnevalistische bei Bachtin. Zilles Parabel
geht von einer in sich gebrochenen, ambivalenten Personlichkeitsstruktur aus.
Ubertragen auf die Struktur des Textes gewinnt das anthropologische Modell
poetologische Bedeutung als Begriindung karnevalesker Polyphonie. Die von
Zille vertretene Weltsicht findet in Bachtins Literaturkonzept ihre Umsetzung.
Zilles Vorstellung von einer Einheit der Gegensiitze bildet ein Leitmotiv des
Textes, das im Motiv des Schachbrettmusters bildlich zum Ausdruck kommt.
Dieses Motiv gewinnt in der Szene ,,Elsk meg fremfor alle andre i verden* (S. 66)
[Liebe mich mehr als alle anderen in der Welt] besondere Bedeutung. Die
Biihnenanweisung schreibt einen Fu3boden im Schachbrettmuster und eine zum
Antreiben auf Wasser gesetzte Tulpenzwiebel mitsamt roter Tulpe vor (vgl S. 66).
Die FuBBbodenfliesen im Schachbrettmuster sind ein typisches Bildelement in der
Malerei des 14. Jahrhunderts. Im historischen Bildkontext dienten sie dazu, im Bild
eine perspektivische Wirkung zu erzeugen. Im Drama wird das Motiv mit der
Bedeutung von Schachdarstellungen in der Malerei des Barock verschrinkt. In der
Ikonographie des Barock bildet das Schachspiel als ,,Schachvanitas* einen Hinweis
auf die irdische Verginglichkeit.!16 Es vermittelt die Moral, die Welt gleiche
einem Schachbrett, auf dem die Menschen als Spielfiguren agieren. Am Ende ihres
Lebens setzt sie der Tod als Stellvertreter des allesbeherrschenden Gottes wie eine
Figur im Schachspiel matt. In der niederlindischen Malerei des 17. Jahrhunderts,
die mit der Tulpenzwiebel berufen wird, weil Tulpen heute aus den Niederlanden
importiert werden, wird das Schachspiel zum Sinnbild fiir die Beschwernisse und
Gefahren des menschlichen Lebens. Die Spielfiguren versinnbildlichen jetzt den
schicksalhaften Ablauf des Lebens. Im Hinblick auf Zille sind beide Bedeutungen
der Schachvanitas, die Antizipation des Todes im Schachbild und die Schicksal-
haftigkeit, als bedeutungsgenerierende Intertexte relevant. Dariiber hinaus wird das
Vanitasmotiv auch mit dem Biihnenrequisit der roten Tulpe aufgegriffen. Sie bildet
zundchst einen ironischen Hinweis auf Holland als Ursprungsland der nieder-
lindischen Malerei. Die niederlindische Malerei bildet einen kiinstlerischen Hohe-
punkt des Barock und so wird iiber die Tulpe als Intertext das Zeitalter des Barock
berufen und zugleich die zeitgenossische Vorstellung von Barock thematisiert. Die

115 Bachtin selbst fiihrt die Idee von der dialogischen Natur der Wahrheit auf Sokrates zuriick: ,,Wir
betonen, daf} die sokratischen Vorstellungen von der dialogischen Natur der Wahrheit die volkstiimlich-
karnevalistische Grundlage der Gattung des ,sokratischen Dialogs® darstellten und seine Form
bestimmten, aber durchaus nicht immer im Inhalt der einzelnen Dialoge ihren Ausdruck fanden.” in:
Bachtin 1971, S. 23. Siehe auch die Uberlegungen zur Ambivalenz unter 2.2.

16 zur Bedeutungsstruktur von Schachdarstellungen vgl. Faber 1988, S. 206.



110 3. Textanalysen

schnell verbliihende Schnittblume zitiert aber auch ein auf Bildern aus dem 17.
Jahrhundert hédufig wiederkehrendes Vanitasmotiv, das die Verginglichkeit
menschlichen Lebens symbolisierte. Wihrend die Tulpen als Bildmotive jedoch
tiblicherweise als schnell welkende Schnittblumen dargestellt sind, ist die Tulpe im
Drama eine bliihende Tulpe, die zum Antreiben auf Wasser gesetzt wurde. Der
konventionelle Symbolgehalt des Motivs wird auf diese Weise subvertiert und die
Notwendigkeit der Vergiinglichkeit motivisch in Frage gestellt.

Zille selbst deutet das Muster der FuBbodenfliesen als Sinnbild fiir ihren
Lebenslauf. Sie liest das Schachbrettmuster des Bodens als Allegorie des Neben-
einanders von Gliick und Leid. Kurz vor ihrem Tod spricht sie iiber den Symbol-
wert im Muster der FuBbodenfliesen und zieht das Fazit:

Livet er lagt ut for meg / med sorte og hvite stenfliser / som et hollandsk gulv. [...] / De
sorte som er Dgden. / Og de hvite som er Dagen. [...] / Jeg hopper som en liten pike pa
dem, prgver a4 hoppe bare pa de hvite. Men snart trakker jeg pa streken og er ,,dg". (S. 66)

[Das Leben ist fiir mich mit schwarzen und weillen Steinfliesen ausgelegt, wie ein
hollidndischer Fuliboden. Die schwarzen, die den Tod bedeuten, und die weillen, die den
Tag bedeuten. Ich hiipfe wie ein kleines Midchen auf ihnen, versuche, nur auf die weiflen
zu springen. Aber schnell trete ich auf den Strich und bin ,,tot*.]

Hier wird auf das norwegische Kinderspiel Hoppe paradis [Paradies hiipfen]
angespielt, das man im deutschen Sprachraum als Himmel und Holle kennt.
Wiihrend Zille erzihlt, spielt im Biihnenhintergrund Ménen mit dem Zillekind
Himmel und Hélle. Es ist ein Hiipfspiel, das auf romisch-antike Urspriinge zu-
riickgeht und urspriinglich der Weissagung diente. Man zeichnet dafiir ein Spiel-
feld auf den Boden, das aus einer linglichen Figur besteht, die in 10-12 Felder
unterteilt ist. Es gleicht dem Grundrifl einer Kirche mit dem obersten, halbrun-
den Spielfeld, dem ,,Paradies®, als Apsis. Das Spiel selbst besteht darin, durch
die Felder zu hiipfen, um das ,,Paradies zu erreichen, und dabei einen Stein auf
dem Fuf} zu balancieren. Im urspriinglichen Kontext symbolisierte der Stein die
Seele, die miihsam versucht, das Ziel der Seligkeit im Paradies zu erreichen.
Wurde das Paradies erreicht, war es ein gutes Omen. Die Spielregeln schreiben
vor, daf} in die Felder gehiipft werden muf3. Wer auf die Feldbegrenzungen tritt,
gilt als ,,tot* und scheidet aus. Dieser Intertext wird dahingehend instrumentali-
siert, daf} er den Kontrast zwischen Zilles Zukunftstraumen und der grausamen
Realitit vorfiihrt.!!7 Die Diskrepanz zwischen Traum und Wirklichkeit 146t das
Geschehen um so brutaler wirken. Doch Zilles Spielbeschreibung ist in einem
Punkt falsch. Anders als die Beschreibung es angibt, gibt es im Himmel-und-
Holle-Spiel keine schwarzen und weillen Felder, sondern nur Umrisse. Das be-

117" Dieser Gegensatz zwischen dem Streben nach Gliick und einer uniiberschaubaren Verstrickung ins
Ungliick greift das Gegenbild von Labyrinth und Paradies in Das Labyrinth der Welt und andere
Schriften von Johann Amos Comenius auf, Comenius Buch und insbesondere das Motiv des Labyrinths
ist, wie bereits erwihnt, in Zusammenhang mit dem melancholischen Diskurs des Textes von
Bedeutung. Mit der Antithese von Labyrinth und Paradies bezeichnete er im weitesten Wortsinn das 17.
Jahrhundert. Das Labyrinth war ihm Sinnbild fiir die Unsinnigkeit der Welt, das Paradies Allegorie fiir
inneren Frieden.



3.5. Barock Friise 111

schriebene Schachbrettmuster ist ungeeignet, um Himmel-und-Hélle zu spielen,
da die Felder keine Unterscheidung zwischen innen und auf3en zulassen wiirden.
Die Verbindung von Himmel-und-Holle-Spiel und Schachbrettmuster unterlegt
letzterem eine schicksalhafte Bedeutung. Zilles Beschreibung ihres Versagens
im Himmel-und-Hoélle-Spiel kiindigt ihren Tod an. Ihr stidndiges Scheitern im
Spiel und der symbolische Tod nehmen den realen Tod symbolisch vorweg, und
das Schachbrettmotiv wird zum barocken Vanitassymbol.

Erwartungsgemill folgt unmittelbar im Anschluf an das Omen die schick-
salhafte Wendung in Zilles Leben, Zille ist schwanger. Im Gesprich mit Maria
schildert sie einen Tagtraum von einer stillenden Mutter. Die Szene, die sich in
ihrer Vorstellung abspielt, referiert motivisch auf Interieurszenen in der nieder-
lindischen Malerei. Der FuBboden des Raumes hat wie héufig in Bildern der
niederldndischen Malereien Schachbrettmuster. Licht umspielt die Personen. Der
Raum, den sie gedanklich entwirft, vermittelt den Eindruck von Ruhe und Har-
monie und macht Zilles Trdume von einem ruhigen, geordneten Leben deutlich.
Die Szene fiihrt aber auch vor, daf es sich um eine idealisierte Konstruktion iiber
das Leben im Zeitalter des Barock handelt. In dem Moment, als sie plant, den Tag-
traum mit ithrem Kind zu realisieren, platzt die Illusion. Analog dem Schwarzweil3-
Kontrast eines Schachbrettmusters stiirzt sie aus himmelstiirmenden Triumen in
bodenloses Elend. Das Licht, das vor ihr auf dem schachbrettartig gefliesten Ful3-
boden einfillt, 16st, anders als in ihrem Traum eines Barockbildes, die unheilvollen
schwarzen Striche im Himmel-und-Holle-Spiel nicht auf, sondern 1463t die Kon-
turen der Fliesen stirker hervortreten. Sie versteht, dal sie von ihrem Geliebten
verlassen worden ist. Gliick und Ungliick stehen als absolute Groflen neben-
einander. Als sie am Ende stirbt, wird dieses Bild erneut zitiert. Sie selbst begreift
ihren Tod als Konsequenz menschlicher Vanitas. Zille:

Mitt blod svartner i et mgnster som er stillhet / 1 et mgnster, som er Dgden / stenfliser
som ingen / leser riktig [...] (S. 95)

[Mein Blut verfirbt sich schwarz in einem Muster, das Stille ist, in einem Muster, das der
Tod ist, Steinfliesen, die niemand richtig liest.]

Im Kontext der Barockliteratur wire eine solche Schicksalskonstellation als
Vanitasmotiv zu lesen, und Zille iibernimmt diese Perspektive. Der Text jedoch
legt bei der Frage nach den Ursachen der Handlungsentwicklung eine andere
Erklarung nahe. So, wie auch das Verwelken der Tulpe konterkariert wird, legt
er weltliche Ursachen zur Erkldarung des Geschehens nahe. Zwar tritt die Pest als
Verkorperung des Schicksals auf und durchtrennt Zilles Lebensfaden, doch
agiert die Schicksalsbringerin nicht zufillig, sondern auf Geheill des Arztes und
des Priesters. Diesen Reprisentanten gesellschaftlicher Autoritdt im 17. Jahr-
hundert wird letztlich die Verantwortung fiir Zilles Schicksal zugewiesen.

Dieser gesellschaftskritische Aspekt bestimmt auch das Fazit, das Méanen am
Dramenende im Riickblick auf die Handlung zieht: ,,Lytt til en Pikes glemte Sang, /
for aldri skulle hennes Pikedrgmmer strykes ut.” (S. 97) [Horche auf das ver-
gessene Lied eines M#dchens, denn man hiitte thre Médchentriume niemals aus-



112 3. Textanalysen

16schen diirfen.] Ménen klagt Zilles Recht auf die Chance zur Verwirklichung ihrer
Lebenspline ein und kritisiert damit indirekt die Verhiltnisse, die eine Umsetzung
dieser Pline verhinderten. Der mit dem Schachbrettmotiv berufene Gedanke barok-
ker Vanitas wird zum Ausdruck des Scheiterns an gesellschaftlichen Bedingungen.
Zwischen den Hoffnungen der Figur und ihrer konkreten Erfahrung wird hier ein
starker Kontrast konstruiert. Diese Gegensitzlichkeit bestimmt als Motiv auch des
Verhiltnis zwischen den beiden Bildern, die auf dem Titel und auf Seite 3 der
Printausgabe abgebildet sind.

Die Emblematik

Das Emblem auf dem Umschlag ist eine skizzenhafte Tuschezeichnung. Es zeigt
eine schwangere Frau, die auf einem kargen Boden sitzt und sich an eine Wand
lehnt. Ihr Mund ist zu einem irren Lachen aufgerissen. Ihr Blick ist starr, die
gekriimmte Korperhaltung und die krampfhaft zum Schaukeln angezogenen
Beine lassen auf eine psychische Regression in den geistigen Zustand eines
Sauglings schlieBen. Das zweite Emblem bildet mit dem Frontispiz eine Dop-
pelseite. Es zeigt eine scheinbar heile, geordnete Welt. Formal spiegelt sich die
Ruhe der Szene in den klaren Umrissen einer Bleistiftzeichnung wieder. Das
Bild zeigt den Blick von einem im Halbdunkel liegenden Raum in einen licht-
durchfluteten Flur, in dem ein kleines Midchen steht. Das Kind schaut neugierig
durch eine halboffene Tiir nach drauBBen. Von dort fillt gleiBendes Licht in den
Raum. Der Lichteinfall erinnert an die Interieurs des niederlindischen Malers
Jan Vermeer van Delft, in denen das von auBlen in das Halbdunkel der Ridume
einfallende Licht die dargestellte Szenerie oft mystisch iiberhoht. Vermittelt
iiber den Intertext von Vermeers Bildern kann der Lichteinfall als Symbol fiir
die Hoffnungen gelesen werden, die das Kind Zille Gad in seine Zukunft setzte.
Von diesem hoffnungsvollen Ausgangspunkt aus spannt sich der Handlungs-
bogen bis zum psychotischen Zustand der Hauptfigur am SchluB3, auf die die
Titelillustration verweist. Im Halbdunkel des Flurs fillt noch ein gescheckter
Hund auf, wie man ihn aus Interieurszenen der niederldndischen Malerei kennt.
Er wendet dem Betrachter mit frechem Blick sein Hinterteil zu. Die obszéne
Geste dient in der Ikonographie der niederlindischen Malerei als Hinweis auf
ein erotisches Motiv. Dieser intertextuelle Bezug signalisiert, da3 die kindliche
Neugier des Miadchens von einer erotischen Verstrickung bedroht wird.

Beide Bilder sind iiber die rekurrenten Motive des schachbrettartig gefliesten
Fuflbodens und des bereits erwihnten Rahmenelements verbunden. Zwischen den
Bildern verlduft eine Entwicklungslinie. Die Geschichte beginnt damit, da} Zille
Gad ein vielversprechendes Talent besitzt, und endet mit einer psychotischen Frau,
wie sie auf dem ersten Bild dargestellt ist. Der Fuboden im Schachbrettmuster hat
aber auch Zeichenfunktion. Die in ihm vereinten Gegensdtze machen ihn zum
semiotischen Ausdruck fiir die dem Text eigene strukturelle Ambivalenz und fiir
die Weltsicht Zilles. Diese Bedeutung des Schachbrettbodens tritt im vierzehnten



3.5. Barock Friise 113

Aufzug zutage. Zilles hochfliegende Zukunftspline werden in dieser Szene mit
einem Schlag von der Realitiit zerstort. Die Szene bildet den Wendepunkt zwischen
einer beschiitzten, vielversprechenden Kindheit und ihrer spiteren Situation. Doch
wirkt der krasse Gegensatz nicht wie ein Bruch, sondern wie das selbstverstind-
liche Nebeneinander verschiedener Moglichkeiten.

Soweit konnten im Rahmen der biographisch orientierten Handlungsebene die
intertextuellen Beziige im Text und ihre Funktion aufgezeigt werden. Jetzt soll auf
die parallel dazu verlaufende Handlung eingegangen werden.

3.5.5. Zweite Handlung: Das Zillekind und Manen
Kindheit und Utopie

Im Zentrum des zweiten Handlungsstrangs steht das Gespriach zwischen dem
Zillekind und Manen. Zille Gad tritt hier ausschlieBlich als kleines Kind auf, das
nach seiner Mutter sucht, wihrend Ménen als Mutterfigur auftritt. Diese Figu-
renkonzeption ist als Hinweis auf ein organisierendes Zentrum des Textes les-
bar. Denn zwischen dem Zillekind und Ménen wird eine Mutter-Kind-Bezie-
hung angedeutet. Sie bildet, wie im Folgenden gezeigt wird, den Bezugspunkt
fiir die melancholische Disposition Zille Gads. Die Melancholie infolge der
Trennung von der Mutter bildet den Subtext der Handlung zwischen Zillekind
und Ménen; sie liefert aber auch den Hintergrund der Liebesbezichung zu Bou-
daen.

Bereits im Vorspiel taucht das Motiv der fehlenden Mutter und dessen Be-
deutung fiir die Entwicklung des dramatischen Geschehens auf. Denn laut Biihnen-
anweisung zeigt die Tischplatte, auf der das Schauessen serviert wird, das Bild
einer Interieurszene mit Mutter und Kind (S. 15). So wie die Tischplatte das auf ihr
servierte Essen trigt, das wiederum symbolisch die Dramenhandlung vorweg-
nimmt, fungiert die Mutter-Kind-Beziehung als handlungstragender Subtext.

Die biographisch orientierte Handlung umfalt das Leben der Zille Gad von der
Geburt bis zu ithrem Tod. Die zweite Handlung dauert eine einzige Nacht und bildet
einen Rahmen um das Gesamtgeschehen. Sie beginnt mit dem Auftritt von Manen
bei Mondaufgang und endet mit ihrem Abschied am Morgen. Ménen ist auch
Spielleiterin, die aus der Distanz das Geschehen betrachtet, sowie das Publikum
begriift und verabschiedet. Als Spielleiterin libernimmt sie gelegentlich auch
Nebenrollen (Lateinlehrermond, Pest), um die Handlung voranzutreiben. Die Rolle
als Spielleiterin entspricht der riumlichen Position des Mondes, der im eigentlichen
Sinne des Wortes ,,iiber den Dingen* steht, das Weltgeschehen aus der Distanz
betrachtet und zum stillen Zeugen von Geheimnissen sowie Mitwisser mensch-
licher Leiden wird. Zugleich ist sie aber voller Empathie fiir die Erlebnisse von
Zille Gad. In dieser Hinsicht zitiert die Figur die mythische Gestalt der guten
Mondesmutter, die die Menschen behiitet und in den Schlaf wiegt. Die Idee von der
Mondesmutter ist im Kontext von Vorstellungen entstanden, wonach es sich bei
Sonne und Mond um zweiseitig entfaltete Manifestationen des Gottlichen handelt.



114 3. Textanalysen

Aus der Zuordnung des Weiblichen zum Mond entwickelten sich vielfiltige asso-
ziative Verkniipfungen zu Vorstellungen von miitterlichen Eigenschaften. In bild-
lichen Darstellungen erscheint die Mondesmutter als Frauenfigur auf der zuneh-
menden Sichel.

Im Text wird Manen schon im ersten Aufzug als miitterliche Figur markiert,
indem sie dem Publikum einen Sdugling entgegenhilt und ihn dann auf Zilles Grab
legt. Das Halbdunkel und die handlungsarme Szene lassen die Situation wie eine
archaische Handlung wirken. Sie lenkt die Assoziationen in Richtung einer heiligen
Verbindung zwischen Mutter und Kind. Zugleich referiert die Szeneniiberschrift,
e dette barn* (S. 16) [Schaut dieses Kind], auf Lukas 2.4, die biblische Erzihlung
iber das Kind Jesus im Tempel, das die Zuhorer mit seinen klugen Antworten
iiberrascht. Dieser intertextuelle Bezug legt es nahe, Zille mit dem géttlichen Kind
Jesus zu vergleichen. In ihrem Nachwort erwihnt Lgveid entsprechend ein Bild,
das Zille Gad als kleines Mddchen zwischen Akademikern zeige und das sie an die
Darstellungen des Jesuskindes, das die Erwachsenen belehrt, erinnert habe.!18 Es
sei, so die Autorin, ein wichtiger Intertext fiir ihren Text. Dieser Hinweis fiihrt zu
einem zentralen Motiv des Dramas. So wie Christus mit der biblischen Erzihlung
tiber das gottliche Kind im Tempel als Heilsbringer inszeniert wurde, wird dem
Kind Zille ein utopisches Potential zugeschrieben.

Der Text vertritt hier ein stark idealisiertes Bild von Kind und Kindheit. Das
Bild des Kindes, das die Erwachsenen belehrt, sie an geistigen Fihigkeiten
tiberragt, aber auch im kindlichen Spiel gesellschaftliche Konventionen in Frage
stellt, entspricht der romantischen Vorstellung vom Kind als idealem Menschen,
der noch frei von Fremdbestimmung ist und deshalb ein Potential zur Veridnderung
der bestehenden gesellschaftlichen Verhédltnisse in sich trigt. Folgt man dieser
Vorstellung, so endet die Kindheit damit, daB8 die Realisation der Lebenstrdume an
der konservativen gesellschaftlichen Realitét scheitert. Aus der Perspektive der
enttduschten Erwachsenen wird die Kindheit spiter als verlorenes Paradies erinnert.
Die Figuration von Zille Gad als Kind zitiert dieses idealisierte Kindheitsmuster.
Das Zillekind scheint im direkten Vergleich mit der Gruppe der Erwachsenen einen
besseren Charakter zu haben und gegeniiber Neuem aufgeschlossener zu sein.
Entsprechend unvoreingenommen tritt es den Festgisten entgegen, die immerhin
als Reprisentanten der Gesellschaft die leidvollen Erfahrungen ihres alter egos
Zille Gad zu verantworten haben. Die kritische Geste mit dem Blumenspiel /liker-
du-smer ergdnzt diese Haltung. Das SchlufBbild schlieBlich belehnt erneut das
romantische Bild von Kindheit und zeigt als utopisches Gegenbild zur grausamen
Realitiit der zuriickliegenden Geschichte ein Kind, das gliicklich ein Zuckerbrot mit
Honig schleckt. Das Schluwort von Manen unterstreicht ebenfalls das mit dem
Kind verbundene Entwicklungspotential, indem sie betont, man hitte die Trdume
des Zillekindes niemals zerstoren diirfen (S. 97).

Die Idee von Kindheit, die hier konstruiert wird, ist eine Idee aus der Sicht der
Erwachsenen, die ihre Lebenstriume auf eine zuriickliegende Lebensphase proji-

118 vl Lgveid 1993, S. 102.



3.5. Barock Friise 115

zieren. Mit der hiufig von Angsten und Hilflosigkeit gepriigten Realitéit kindlichen
Erlebens hat diese Vorstellung wenig gemeinsam. Vielmehr tragen die Figuration
von Zille Gad als Kind und ihre Idealisierung, die iibrigens auch in der cha-
rakterisierenden Farbe der Figuration, Gold, zum Ausdruck kommt, dazu bei, der
Figur ein auflerordentliches Veridnderungspotential zuzuschreiben. Im Kontext
einer reaktiondren Umwelt wirkt die Eigenart der gelehrten Frau damit revolutionér
und weit iiber ihre Zeit hinausweisend. Die auf der ersten Handlungsebene the-
matisierte Gesellschaftskritik setzt sich hier fort und bildet eine Verbindungslinie
zwischen den Handlungsebenen.

Das Kind spielt jedoch noch eine weitere wichtige Rolle. Die Beziehung
zwischen Zillekind und Ménen verweist auf die Abwesenheit der Mutter von Zille
Gad und bildet den Hintergrund fiir die melancholische Disposition der Hauptfigur.

Sphérenharmonie und Trennung

Miénen ist eine mythologische Figur, die mit miitterlichen Eigenschaften ver-
kniipft ist. Enstprechend ist die Beziehung zwischen Zillekind und Manen als
Mutter-Kind-Beziehung markiert. Im Text verschmilzt die mythische Fundie-
rung der Figur mit der jungianischen Idee der GroBen Mutter. Die dramatische
Figur Manen triagt einen mit Sternen dekorierten Unterrock (S. 36). Sie ist des-
halb, mit leicht ironischen Untertdnen, als Figuration der Groflen Mutter er-
kennbar, die nach Jung ein sternengewobenes Himmelskleid trigt. Bereits die
erste Begegnung zwischen Ménen und dem Zillekind zitiert das Bild einer Mut-
ter-Kind-Beziehung. Sie wird dadurch ausgeldst, dafl das Kind Zille am Nacht-
himmel die Sterne betrachtet und seine Mutter unter ihnen sucht. Es folgt dem
Kinderglauben, wonach Verstorbene zu Sternen am Himmel werden. In diesem
Moment tritt Manen auf. Die Suche des Kindes ruft den Auftritt des Mondes
hervor, und derart erscheint der Mond als Stellvertreterfigur fiir die verlorene
Mutter.

In der folgenden Szene ,Zille og manen“ [Zille und der Mond] wird ein
Zusammenhang zwischen der Abwesenheit der Mutter und dem Denken Zilles
entwickelt. Mit einem ironischen Seitenhieb auf die Szene im Studierzimmer in
Faust I sitzt die junge gelehrte Frau Zille Gad in ihrem Studierzimmer und leidet an
Konzentrationsproblemen. Eine Sammlung von Instrumenten, die auf Wissenschaft
und Kiinste verweisen, umgibt sie. Dieses Ambiente zitiert das ikonographische
Bild der Melancholie iiberhaupt: Albrecht Diirers Melancholia 1. Diirers Kupfer-
stich zeigt einen weiblichen Engel, der inmitten einer chaotischen Sammlung von
wissenschaftlichen Geritschaften sitzt und den Kopf traurig in die Hand stiitzt.
Vermittelt {iber den Intertext von Diirers Bild verweist die Dramenszene zunidchst
auf das barocke Motiv der Vanitas. Doch das fiir die Zeit des Barock typische
Motiv der Vanitas der Wissenschaft als Ausdruck eines Gefiihls von Leere wird
hier umgedeutet. Statt einer epochentypischen Geisteshaltung erscheint sie als Re-
aktion auf eine subjektive Erfahrung. Bezeichnenderweise finden sich in Zilles



116 3. Textanalysen

Sammelsurium so auch nicht nur die Instrumente, die auf ein wissenschaftliches
Interesse schlieen lassen, sondern, entgegen der Darstellungskonvention von
Vanitas-Stilleben, auch Muscheln. Eben der Blick auf die Muscheln 16st bei Zille
jedoch die Erinnerung an die Mutter aus, und sie wendet sich fragend an Manen:

Zille: [...] Men alt, alt handler om ANDEN, ekkoet er andens stemme, ordet, musikken,
speilene som reflekterer lyset ... men jeg samler bare det jeg liker, skjell fra vannkanten ...
(S.42)

[Zille: Aber alles, alles handelt vom Geist, das Echo ist die Stimme des Geistes, das
Wort, die Musik, die Spiegel, die das Licht reflektieren ... aber ich sammle nur das, was
ich mag, Muscheln vom Strand ...]

Das Rauschen, das man im Innern der Muscheln zu héren glaubt, wenn man sie
ans Ohr hilt, bildet einen Hinweis auf das meeresrauschenihnliche Getose in-
trauteriner Selbstwahrnehmung und auf das Gefiihl des Geschaukeltwerdens im
Mutterbauch, das nach der Geburt als ,,0zeanisches Gefiihl* (Freud) die Erinne-
rung an umfassende Harmonie bewahrt. Die Muscheln symbolisieren die Sym-
biose mit der Mutter. Im szenischen Kontext entwickeln sie einen Zusammen-
hang zwischen Zilles Gefiihl der Verlassenheit und Leere und der Trennung von
der Mutter. Die Muscheln deuten auf die Phase der praodipalen Loslosung von
der Mutter, in der Kristeva den Ursprung der Melancholie lokalisiert. Der Ver-
lust der direkten oralen Bediirfnisbefriedigung und somit der symbiotischen
Beziehung zur Mutter verleiht dem Selbst, so Kristeva, ein Gefiihl von Mangel
und Leere. Zwar bildet die Trennung eine notwendige Bedingung fiir die Aus-
differenzierung eines autonomen Subjekts, doch bleibt das Subjekt fortan von
der dauerhaften Wunde gekennzeichnet, die ihm die Trennung zufiigt. Der Ver-
lust der Mutter entspricht in seiner spezifischen Kompensationslosigkeit einem
uneinholbaren melancholischen Verlust.

So scheint die Beziehung zwischen Manen und Zillekind einen Ersatz fiir die
Mutter-Kind-Beziehung zu bilden. Da Méanen die Mutter aber nicht ersetzt, sondern
nur stellvertretend ihren Platz einnimmt und als Mutter-Archetyp auftritt, verweist
die Beziehung zwischen ihr und dem Zillekind immer wieder auf einen Mangel.
Die todliche Erkrankung Zille Gads an der Pest ist als Folge und Reprisentation
dieser Wunde lesbar. Sie verschrinkt sich mit den schmerzhaften Einprigungen
aufgrund der Ablehnung und Verurteilung seitens der Gesellschaft, und so wird
Zille Gad als Opfer einer doppelten Verletzung dargestellt. Ihr mit Pestbeulen iiber-
siter Korper bildet eine Metapher der Verletzungen, an denen sie schlielich stirbt.

Thr Scheitern wird von einer rigiden gesellschaftlichen Ordnung vorangetrieben,
die ihr die Selbstentfaltung versagt. Jacques Lacan hat in seiner Theorie des
Spiegelstadiums die These aufgestellt, wonach die mit der Trennung von der
Mutter eintretende Leere im Spiegelstadium bewiltigt wird. Mit Hilfe der Spiegel-
Imago wird die eintretende Leere und Mangelhaftigkeit iiberwunden. In dieser
Phase wird ein Ideal-Ich gesetzt, das als Garant von Einheit und Omnipotenz
fungiert. Eine solche Setzung von Identitéit, mit der die Trennungserfahrung er-
tragbar wird, wird Zille Gad verweigert. Die verschiedenen Facetten ihrer



3.5. Barock Friise 117

Personlichkeit stolen bei den Menschen in ihrer Umgebung auf Ablehnung. Im
Gesprich mit Méanen tritt ihre verzweifelte Suche nach einer Spiegel-Imago zutage,
indem die einzelnen Zille-Figurationen versuchen, sich im Mond zu spiegeln:

Den sorte Zille: Jeg fanget Manen elegant, og skulle til 4 sette kniven i den for & fa den til
a stanse; SPEIL MEG SPEIL, ropte jeg. (S. 39)

[Die schwarze Zille: Ich fing den Mond elegant, und war gerade dabei, das Messer an ihn
zu setzen, um ihn zum Stehen zu bringen, SPIEGLE MICH, SPIEGEL, rief ich.]

Danach findet ein Rollenwechsel statt. Manen wird zum weinenden Kind, und
die schwarze Zille klagt, sie hitte nichts, was sie dem hungernden Kind zu essen
geben konnte. Sie ist fiir einen Moment nicht mehr Mutterfigur, sondern das
einsame und leidende Kind. Der Rollenwechsel markiert den wesentlichen Be-
zugspunkt der Beziehung, indem das von der Mutter verlassene Kind thematisch
ins Zentrum riickt. Das Motiv dient als Erlduterung fiir die melancholische Dis-
position der Hauptprotagonistin und zitiert dabei eine Konstante der lgveidschen
Dramen. Rhindgtrene kniipft thematisch hier an. Noch deutlicher zeigt sich die
thematische Kontinuitdt im Vergleich von Barock Friise und Dobbel nytelse und
im Blick auf die jeweiligen intertextuellen Beziige. So klagt die verlassene
Tochter Kat in der Schlu3szene von Dobbel nytelse als Restimee iiber den feh-
lenden Kontakt zu ihrer Mutter und stellt fest, die (Mutter)Milch habe ihr ge-
fehlt. In Barock Friise wird die Metapher der Muttermilch als Sinnbild fiir die
symbiotische Verbindung mit der Mutter aufgegriffen und mit dem Bildmotiv
von Kometenschweifen verkniipft. Kometenschweife sind auf Bildern aus friihe-
ren Jahrhunderten oft als weif3e Schlieren, die die Sterne hinter sich herziehen,
dargestellt. Im Text dient das Bild von den Kometenschweifen als Intertext, der
die Metapher von der Sternenmilch erkldrt. Nachdem die Mutter bereits einlei-
tend als Stern imaginiert wurde, wird in der Szene mit dem Titel ,,Stjernenes
melk® (S. 96) [Sternenmilch] die iiberflieBende Sternenmilch in Analogie zu
Dobbel nytelse als Allegorie der Muttermilch und damit als Wiederherstellung
der symbiotischen Einheit mit der Mutter phantasiert. Sie erscheint als Losung
zu jenem Grundproblem der abwesenden Mutter, das das Denken der Figur
einnimmt.

Als Zille im Sterben liegt, phantasiert sie die Geborgenheit der symbiotischen
Beziehung mit der Mutter als idealen Gegenentwurf zu den Erfahrungen des hinter
ihr liegenden Lebens. In ihrer Vision wird der Gedanke von einer von Gott
verwalteten Harmonie der Welt, der fiir das Zeitalter des Barock typisch ist, zur
Allegorie menschlicher Geborgenheit in der prinatalen Mutter-Kind-Beziehung
umgedeutet:

Zille Gad: [...] reise gjennom luften, / flyte pa melken / til de fjernes sferer, og der; men
helt annerledes, hgrer jeg lyden av evighet, den lyden det fgrste mennesket hgrte, den
fgrste musikken mennesket hgrer, den av skjell og konkylier, sydd in i pilegrimens kler.
(S.96)

[Zille Gad: durch die Luft reisen, an der Milch saugen, zu den Sphiren derer, die fern
sind, und dort; jedoch ganz anders, hore ich den Ton der Ewigkeit, den Ton, den der erste



118 3. Textanalysen

Mensch horte, die erste Musik, die der Mensch hort, aus Muscheln und Konchylien,
eingendht in die Kleider des Pilgers.]

Die Passage beruft die pythagoreische These von der Sphirenharmonie als In-
tertext und kniipft erneut an das Motiv der Muscheln an. Die Pythagoreer gingen
davon aus, dafl jeder Planet abhingig von der Geschwindigkeit, mit der er um
die Sonne kreist, einen Ton erzeugt. Im Zusammenspiel der Planeten entstehe
daraus wie in einem Orchester ein harmonischer Einklang des Alls: die Sphé-
renmusik. Der Gedanke unendlicher Harmonie, der sich mit der Sphirenmusik
verbindet, dient im Text als Metapher fiir die Erfahrung urspriinglicher Harmo-
nie, die sich am Anfang jedes individuellen menschlichen Lebens mit dem Ho-
ren der Gerdusche im Mutterbauch verbindet. Die fiir Menschen unhorbare
Sphidrenmusik wird zur Metapher von umfassender Harmonie und ungespaltener
Identitit, zu der sich das Subjekt zuriickwiinscht.

Neben seiner Funktion in der Mutter-Kind-Relation fungiert der Topos Kind als
metonymischer Ausdruck fiir die in der Person Zille Gad enthaltenen Potentiale
menschlicher Entwicklung. Diese Funktion des Topos wird in der Szene
»Stjernenes melk® deutlich, die verschiedene Codierungen des Topos Kind im
Hinblick auf die einzelnen Zille-Figurationen aufzeigt. Die Biihnenanweisung
schreibt zunichst vor, Zille werde ein symbolisches Kind aus Papier liberreicht. Die
rote, gelehrte Zille glittet seine Falten, faltet es wie ein Buch und bewahrt es in
ihrer Truhe auf. Indem sie das Kind wie ein Buch behandelt, beruft der Text
intertextuell den Vergleich zwischen einer Schwangerschaft und dem Entstehungs-
prozef} eines Buches. Demgegeniiber wendet sich die schwarze Zille zirtlich dem
Kind zu und zitiert so die Rolle einer Mutter. Beide Gesten zitieren Rollen, die
Zille Gad vorenthalten wurden. Die Situation von Zille Gad und die ihres Kindes
brechen sich hier ineinander, und sie selbst erscheint als das Kind, das im figu-
rativen Sinne nicht leben durfte, zumal ihm wichtige Lebenschancen verweigert
wurden. Eine Geste von Mdnen, mit der das Schauspiel beginnt und endet, macht
diese Verbindung noch deutlicher. Sie legt Zille ein (Papier-)Kind in den Arm (S.
16, 96) und klagt mit dieser Geste einerseits Zilles Recht auf eine Rolle als Mutter
und als Wissenschaftlerin, andererseits aber auch die Anwesenheit der Mutter
Zilles ein.

Ebenso deutet das SchluBbild auf eine ideale Situation. Es zeigt das zufriedene
Zillekind, wie es ein Zuckerbrot mit Honig verzehrt. Wenche Larsen deutet das
SchluBbild als Utopie und liest das Kind als Hoffnungstriiger, der auf alternative
Entwicklungsmoglichkeiten jenseits der zuriickliegenden Handlung hinweist. Das
Kind und das GenieBen, so Larsen, iiberleben.!19 Ahnlich lautet auch ihre Deutung
fiir die Szene ,,Stjernenes melk™ [Sternenmilch], die sie als Auferstehungsszene
liest, die zeige, daf3 die Autorin das Drama nicht mit Zilles Tod enden lassen wolle.
Angesichts des surrealen Charakters ist die Szene aber auch als Tagtraum Zilles
lesbar, der, unabhingig von den Einschrinkungen der Lebensrealitit, Zilles
unerfiillte Hoffnungen zum Ausdruck bringt. Thre Tridume werden nicht ver-

119 vgl. die Rezension von Larsen 1994, S. 60.



3.5. Barock Friise 119

wirklicht, und auch das Grab im Hintergrund der Szene riickt eher die Irrever-
sibilitdt des Geschehenen in den Blick. Das Leben der Traumenden jedoch ist vor-
bei.

Im Idealbild einer symbiotischen Beziehung zwischen Mutter und Kind flieBen
verschiedene Handlungssegmente ineinander. Zille Gad ist zugleich Mutter und
Kind, denn das verlassene Kind ist auch Zille selbst. Das Motiv des verlassenen
Kindes lenkt den Blick erneut auf das Melancholiethema zuriick. Die abwesende
Mutter prigt die Situation des Zillekindes, wihrend Zille als Mutter ihr ver-
storbenes Kind vermilst, und schlieSlich erscheint auch die Liaison mit Henri
Boudaen als Versuch, die Trennung von der Mutter aufzuheben. Sein Auftritt im
Leben Zilles folgt direkt auf die Einsicht in den Tod und somit den endgiiltigen
Verlust der Mutter. Das Kind, das am Nachthimmel nach der Mutter sucht, fiihrt
vor, da} das Zillekind an der Abwesenheit der Mutter leidet. Fiir die junge Frau
wiederholt sich die Verlusterfahrung gegeniiber Boudaen. Zwischen der problema-
tischen, weil fehlenden, Mutter-Kind-Beziehung und dem Verlust des Partners wird
hier ein Zusammenhang konstruiert. Zilles Erinnerung an den Geliebten vermischt
sich mit der Erinnerung an die prinatale Symbiose mit der Mutter, und ihre Zu-
neigung zu Boudaen wird, so die naheliegende Schlu3folgerung, von der Hoffnung
auf die Authebung der mit dem Mutterverlust einhergehenden Trennung getragen.
So glaubt Zille, in den Augen des Geliebten die Sphirenmusik, mit der sie den
Ausdruck eines harmonischen, ungespaltenen Zustands verbindet, gefunden zu
haben. Sie erinnert sich an diese Musik als Licht aus seinen Augen: ,.Zille Gad: Jeg
husker den som lys, som lys fra dine gyne.*“ (S. 96) [Zille Gad: Ich erinnere mich
an sie [die Musik] als Licht, als Licht aus deinen Augen.] Zille glaubt, in der
Liebesbeziehung die verlorene Harmonie wiedergefunden zu haben. Doch ihre
Erinnerung an die Liebesbeziehung als Moglichkeit, das nach Kristeva ur-
spriingliche Gefiihl von Entfremdung und Trennung aufzuheben, ist selbst schon
als Illusion ausgestellt: sie erinnert eine Liebesszene, die immer schon von der
Tduschung Boudaens geprigt war. Unter diesen Bedingungen war die Harmonie
niemals Realitéit. Aufgrund der Untilgbarkeit des melancholischen Getfiihls kann
dieser Anspruch auch nicht realisiert werden.

In dem Moment, als sie begreift, daf sie von ihrem Geliebten verlassen worden
ist, erkennt Zille auch die Irreversibilitit der urspriinglichen Trennung. Der
vierzehnte Aufzug beginnt mit einer Phantasie Zilles tiber das mythische Idealbild
einer stillenden Mutter. Zille triumt von einer absolut harmonischen Beziehung zu
dem Kind, das sie erwartet. In diese Phantasie von symbiotischer Zweisamkeit
bricht ohne dufleren Anlaf3 die Einsicht von der Abreise Boudaens ein. Ab diesem
Moment verschlechtert sich Zilles Lebenssituation kontinuierlich. Man kann vor
diesem situativen Hintergrund die Einsicht in die Unerreichbarkeit einer
symbiotischen Zweisamkeit, die den mit der Geburt eintretenden Trennungs-
schmerz autheben wiirde, als latenten Ausloser fiir den Verlust Boudaens lesen.
Boudaens Abreise erscheint als logische Konsequenz und Ausdruck der Einsicht in
den unwiederbringbaren Verlust der prinatalen Harmonie, zu der Zille in ihren
Uberlegungen iiber ihr Kind gekommen ist. Die Schwangere geriit danach in eine



120 3. Textanalysen

schwierige Situation, erlebt eine Friihgeburt, verliert ihr Kind und wird als
Kindsmérderin verurteilt. Der Verrat Boudaens bildet eine Verletzung der kind-
lichen Lebenstriume Zilles, die auf eine harmonische Zweisamkeit hofft, um den
Verlust der Mutter zu beheben. Die mit der Kindheit Zilles und in der Figur des
Zillekindes leitmotivisch durchgefiihrte utopische Vision zerbricht.

3.6. Maria Q

3.6.1. Thematik

Maria Q wurde 1994 am Osloer Nationaltheater unter der Regie von Kjetil
Bang-Hansen uraufgefiihrt. Die Inszenierung war Bestandteil des offiziellen
Kulturprogramms der Olympischen Winterspiele in Lillehammer und als solcher
eine Form nationaler Selbstdarstellung. Dieser Hintergrund und Kontext der
Entstehung des Dramas ist besonders interessant, weil Lgveid mit threm Text
ein brisantes Thema aus der jiingeren norwegischen Geschichte aufgreift: die
Doppelehe des Ministerprisidenten Vidkun Quisling.!20 Quisling ist in Norwe-
gen eine historische Gestalt, mit der umzugehen vielen Norwegern bis heute
schwerfillt. Er gilt als Landesverriter, da er 1942 nach der Emigration des Ko-
nigs von Hitlers Reichskommissar in Norwegen als Ministerprisident des Lan-
des eingesetzt wurde und dieses Amt bis zur Kapitulation Deutschlands behielt.
Sofort nach der Kapitulation wurde er in Norwegen des Hochverrats angeklagt
und, nach Abschlufl des Strafverfahrens, hingerichtet. Diese politischen Zu-
sammenhinge prigen auch das Verhiltnis der Norweger zu Quislings Ehefrau
Mara Quisling. Die politischen Verhiiltnisse treten im Text jedoch in den Hin-
tergrund. Vielmehr geht es um ein besonderes und spektakuldres Detail des
Quislingschen Privatlebens: Vidkun Quisling fiihrte jahrelang eine Doppelehe
mit Alexandra Voronina, seiner ersten Frau, und Mara Vasiljevna, die er spiter
heiratete. Diese Dreiecksbeziehung und vor allem die Rolle, die Mara darin
spielte, bilden das thematische Zentrum des Textes. Maria Q ist die Hauptprota-
gonistin des Dramas.

Uber das Leben von Mara Quisling ist wenig bekannt, da sie ihre Kindheit in
der Ukraine verbrachte und auch nach der Heirat mit Quisling in Norwegen fremd
blieb. Der Text zeigt sie als eine Frau, die noch Jahrzehnte nach dem Tod ihres
Gatten sowohl gesellschaftlich als auch emotional an die Rolle der Ehefrau
gebunden bleibt. Die unauflosbare Bindung an Vidkun wird der Figur zum
personlichen Verhiingnis. Der Dramentitel spielt auf die folgenschwere Verbindung

120 Um zwischen den historischen Figuren und den Dramenfiguren zu unterscheiden, beziehe ich mich im
Folgenden mit Maria Q auf die Dramenfigur, withrend Mara die historische Figur bezeichnet. Mit
Vidkun ist ebenfalls die Dramenfigur gemeint, wihrend die historische Figur als Vidkun Quisling oder
einfach als Quisling zititert wird. Asja bezieht sich auf die Dramenfigur und Acia auf die historische
Figur Alexandra Veronina. Asya schlieBlich verweist auf die gleichnamige Figur in Michael Ignatieffs
Roman Asja und zitiert die Schreibweise im Titel der englischen Originalausgabe.



	Barock Friise

