
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 29 (2002)

Artikel: Melancholie und Karneval : zur Dramatik Cecilie Løveids

Autor: Baur, Bettina

Kapitel: 3.4: Tiden mellom tidene

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858252

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


3.4. Tiden mellom tidene 71

guy liest, andeutet, daß er einen Typus von essentieller Männlichkeit verkörpert. Er
steht stellvertretend für ein in den wenigen männlichen Figuren in den Texten
Lpveids wiederkehrendes stereotypes Männerbild des treulosen und bornierten
Mannes. Wie in Fornuftige dyr scheitert die Beziehung zwischen Guy und Siri an
der Fixierung auf ein mythisches Weiblichkeitsbild. Die Gültigkeit der
durchgespielten mythischen Konfigurationen wird in Dobbel nytelse jedoch immer
wieder ironisch hinterfragt.

3.4. Tiden mellom tidene

Subversion der Ordnungen von Raum und Zeit in der Traumzeit

Der Titel von Tiden mellom tidene eller paradisprosjektef7 [Zeit zwischen den
Zeiten oder das Paradiesprojekt] bezieht sich auf Hans Peter Dürrs Buch Traumzeit.

Über die Grenze zwischen Wildnis und Zivilisation, das auch eines der beiden

Motti des Textes liefert:

Tiden mellom tidene, när den garnie tiden er forgangen, og den nye ennä ikke har brutt
ut, er ikke tingene seg selv lenger ..„for ordens og kaos ' makter kjemper med hverandre.
(S.7)

[Zeit zwischen den Zeiten, wenn die alte Zeit vergangen und die neue noch nicht
ausgebrochen ist, sind die Dinge nicht mehr länger sich selbst, denn die Mächte der

Ordnung und des Chaos kämpfen miteinander.]

Bei Dürr lautet die Stelle ausführlich:

Wie groß auch immer die Differenzen zwischen all diesen Menschengruppen sein

mögen, es verbindet sie, daß sie außerhalb der Zeit ihre normalen, ihre Alltagsaspekte
verlieren und zu jenseitigen Wesen werden, sei es nun, daß sie ihre sozialen Rollen
umkehren; sei es, daß sie leiblich durch die Landschaft schwärmen oder daß sie dies nur
con lo spirito in der Ekstase, mit oder ohne halluzinogene Drogen tun. Zwischen den
Zeiten bedeutet eine Krisis in der Ordnung der Dinge. Die Normalität ist außer Kraft
gesetzt, oder genauer gesagt, Ordnung und Chaos hören auf, Gegensätze zu sein. In
dieser Krisenzeit, in der sich die Natur regeneriert, indem sie zuvor stirbt, sterben auch
die Menschen und schwärmen als Geisterwesen durch die Gegend, um zur
Wiederbelebung der Natur, von der sie ein Teil sind, beizutragen.78

Die „Zeit zwischen den Zeiten" steht synonymisch für „Traumzeit". Dürrs
Begriff der „Traumzeit" ist die deutsche Entsprechung für den eigentlich nicht zu
übersetzenden Terminus „Tjukurrpa", der aus der Vorstellungswelt der australischen

Aborigines stammt. „Tjukurrpa" bezeichnet die Wahrnehmungsperspektive
in einem von den Ordnungen von Zeit und Raum losgelösten Zustand. Die

Aborigines versetzen sich, um „Tjukurrpa" zu erfahren, in einen ekstatischen
oder tranceartigen Zustand. Der Seher erfährt in der Traumzeit Wissen über das,

was immer schon war. In der Traumzeit hallen die Stimmen der Ahnen wieder.

77 Die Uraufführung fand unter der Regie von Carl Jörgen Kipnig im Theater black box in Oslo 1990 statt.
78 Dürr 1985, S. 19If.



72 3. Textanalysen

Für europäische Vorstellungen ungewohnt, aber wichtig für die Interpretation
des Dramas ist die Vorstellung, daß „Tjukurrpa" nicht eine Form von Erinnerung

an Vergangenes beschreibt, wie es eine Interpretation von „Traumzeit" im
Sinne der Psychoanalyse als Zustand des Träumens, in dem z.B. Vergangenes
wiederkehrt, nahelegen würde, sondern die Gegenwart des Vergangenen, die

Vergangenheit als Teil der Gegenwart.
Renate Lachmann hat Parallelen zwischen Dürrs Traumzeit und Bachtins

Bestimmung der Karnevalszeit aufgezeigt. Bei beiden Konzepten handele es sich

um eine „Soziologie der Grenzüberschreitung.,Zwischen den Zeiten' bedeutet eine
Krisis in der Ordnung der Dinge."79

Die Traumzeit ist auf Erneuerung ausgerichtet, wie die Bachtinsche
Karnevalszeit. Analog dieser Ausrichtung auf Erneuerung beschreibt das Drama
ausgehend vom „Paradisprosjektet" [Paradiesprojekt] über das „Virkelighetspro-
sjektet" [Wirklichkeitsprojekt] bis zum „Kjaerlighetsprosjektet" [Liebesprojekt]
eine Entwicklung. Am Ende der Dramenhandlung steht mit dem Auszug aus dem
künstlichen Paradiesgarten die Rückkehr aus der Grenzüberschreitung in das

Ordnungssystem der Gesellschaft. Femer verweist das zweite Motto des Textes, das

aus Ovids Metamorphosen stammt, auf das Thema der Verwandlung.
Für eine Lektüre von Tiden mellom tidene lassen sich beide Implikationen des

Begriffs Traumzeit fruchtbar machen, sowohl die Bedeutung im Kontext von Dürrs
Traumzeit als auch Traumzeit als metonymischer Hinweis auf ein psychoanalytisches

Projekt. Zum einen schildert der Text die Konfrontation der beiden

Protagonistinnen Anna und Ellinor mit ihrer Vergangenheit, zum anderen führt er
in einer offenen Dramaturgie eine Aullösung von Ordnungssystemen vor. Denn
Tiden mellom tidene folgt einer offenen Dramaturgie, in der Zeitebenen hin und her

springen und die Figuren sich ineinander spiegeln. Die folgende Textanalyse
nimmt Rücksicht auf diese Disparatheit, indem sie sich als bedeutungsgenerierende
Lektüre versteht, die nicht darauf zielt, eine endgültige Bedeutung zu fixieren.

Auf dem Buchtitel ist das Gemälde Fernand Khnopffs mit dem Titel I lock my
door upon myself (1891) abgebildet. Ausgehend von dieser Illustration kann die

Dramenhandlung als Traum und mentales Theater der Hauptprotagonistin Anna
gelesen werden. Das Bild zeigt eine Frau, die dem Betrachter mit einem blicklosen
und zugleich fragenden Gesichtsausdruck zugewandt ist. Sie sitzt in einem eng
umgrenzten Zimmer, das nach hinten bildparallel von einer Wand abgeschlossen
wird. So sieht es aus, als handle es sich um eine Bühne. Diese Bühne verweist
metaphorisch auf die innere Bühne, die sich in den Gedanken der Frau vor ihren

Augen abspielt. Die traumgleiche Stimmung wird von diffusem Licht und
einzelnen Gegenständen im Raum verstärkt. Im Hintergrund ist ein antiker

Hypnos-Kopf erkennbar, der auf Traum und Schlaf deutet. Dieser Hypnos-Kopf ist
außerhalb des Gemäldes ein zweites Mal auf dem Titel abgebildet. Die besondere

Betonung des Hypnos-Kopfes und der nach innen gewendete Blick der Frau stehen

79 Lachmann 1995, S. 18.



3.4. Tiden mellom tidene 73

in thematischem Zusammenhang mit der Handlung, wenn man diese als

Traumgeschehen im Sinne der Psychoanalyse deutet.

Im Rahmen dieses Traumgeschehens zeichnet sich ein neues thematisches

Ordnungssystem ab. Beide Protagonistinnen setzen sich im Handlungsverlauf mit
ihrer Vergangenheit auseinander. Zunächst versuchen sie, sich der Konfrontation
zu widersetzen. Offenbar ist ihre Vergangenheit von Traumata belastet.80 Anna hat
einen Park entworfen, der von ausgestopften Tieren bevölkert ist. Hier hat sie ein
künstliches Refugium gefunden. Nach außen ist dieser Park hermetisch
abgeschlossen. Wachengel bewachen den Eingang. Dieser leblose Park symbolisiert das

emotionale Absterben Annas, die sich von ihren Gefühlen isoliert hat und vor der
Konfrontation mit der Wirklichkeit zurückscheut, die eine Vertreibung aus ihrem
künstlichen Paradies auslösen würde. Deshalb dekoriert sie die Bäume des Gartens
nicht mit Granatäpfeln, den Frachten der Erkenntnis, deren Genuß die Vertreibung
aus dem Paradies nach sich zieht, sondern mit Totenschädeln, dem Symbol für
Gift, das vor Verzehr warnt. Dazu Anna:

Virkelig synd at jeg ikke fant granatepler synd. Bürde prpve â henge opp noen smâ
hodeskaller. (S. 30)

[Wirklich schade, daß ich keine Granatäpfel gefunden habe schade. Ich sollte
probieren, ein paar kleine Totenköpfe aufzuhängen.]

Auch Ellinor scheut zunächst die Konfrontation mit ihrer Vergangenheit und
versucht statt dessen, das Kind in sich, psychoanalytisch gelesen die Verletzungen,

die sie als Kind erfahren hat und die noch die erwachsene Frau belasten, zu
töten: „Ellinor: [...] jeg hadde abortert meg selv. [...] Det er jeg som er barnet."
(S. 18) [Ich hatte mich selbst abgetrieben. Ich bin das Kind.] Am Ende des

ersten Aktes erhält Ellinor aus einem jenseitigen Raum im Off die Anweisung, sie

müsse aus dem „Erindringens Sjp" (S. 77) [See der Erinnerung] trinken, um
verwandelt zu werden. Diese Anweisung greift eine Idee aus der antiken
Mythologie über den Übergang vom Reich der Lebenden in das Reich der Toten auf
und kehrt sie um. Doch während im antiken Mythos vor dem Übergang in das

Reich der Toten aus dem See des Vergessens getrunken wird, muß Ellinor, und
mit ihr Anna, aus dem See der Erinnerung trinken, um ein neues und verändertes
Leben zu gewinnen und ihren todesähnlichen Zustand zu verlassen. Annas und
Ellinors Verhalten sowie die zwischen ihnen ausgetragenen Konflikte sind
vergangenheitsbestimmt. Die konflikthafte Auseinandersetzung zwischen ihnen
zitiert intertextuell den Prozeß der Aufarbeitung einer individuellen Vergangenheit

in einer Psychoanalyse, in deren Verlauf nach und nach Bruchstücke der

Vergangenheit erinnert werden und in ein sich langsam entwickelndes Gesamtbild

der Persönlichkeit integriert werden. Dieser metatextuelle Bezug zur
Arbeitstechnik der Psychoanalyse erklärt, weshalb der Text sich nicht unmittelbar

80 Die Definition von Trauma lautet nach Lapianche-Pontalis: „Ereignis im Leben des Subjekts, das

definiert wird durch seine Intensität, die Unfähigkeit des Subjekts, adäquat darauf zu antworten, die

Erschütterung und die dauerhaft pathogenen Wirkungen, die es in der psychischen Organisation
hervorruft." Laplanche 1984, S. 513.



74 3. Textanalysen

bei der Lektüre erschließt. Das Gesamtbild muß erst aus einzelnen Bruchstücken

zusammengesetzt werden. Der Handlungsaufbau folgt nicht einer linear
aufgebauten Erzählung. Vielmehr erschließt sich die Bedeutung einzelner Passagen
erst in der Retrospektive, vermittelt über wiederkehrende Muster. Einzelne
Bruchstücke lassen sich überhaupt nicht einfügen oder bleiben vieldeutig. Eine

Schwierigkeit der Lektüre ergibt sich daraus, daß die Personen den Subtext der

Handlung aussprechen und ausagieren und die eigentliche äußere Handlung
stark reduziert ist. In einer grotesken Inversion treten in der Auseinandersetzung
der Protagonistinnen die Inhalte ihres Unbewußten nach außen und motivieren
die Handlung. Die Lektüre der Handlung als psychoanalytischer Prozeß macht
es möglich, den Subtext zu thematisieren. Als Manifestation des Unbewußten
weist der Subtext wieder zurück auf die Deutung des Dramas als Traumgeschehen.

So, wie nach Freud die latenten Traumgedanken in der Traumarbeit mittels
der Technik der Verdichtung, d.h. einer verkürzten Übersetzung des Trauminhalts,

und der Verschiebung infolge der Traumzensur und schließlich der

Umsetzung von Gedanken in visuelle Bilder verändert werden, ist auch der Subtext,
den die Figuren aussprechen, Ausdruck des Unbewußten. Der latente Inhalt ist

von Verdichtung, Verschiebung und einer metaphorischen Sprache verändert.
Das Modell eines psychoanalytischen Prozesses, in dem sich aus

Erinnerungsbruchstücken langsam ein Gesamtbild ergibt, wird im Text in einem
Mosaikbild versinnbildlicht, das parallel zur Handlung in der Vorstellungswelt
Ellinors aufgebaut wird. Mit dem Fortschreiten der Handlung wächst auch das Bild
in Ellinors Vorstellungsweit. Sie begründet ihren weiteren Aufenthalt bei Anna
damit, daß das Bild fertiggestellt werden muß. Sie beschreibt den aktuellen Zustand
der persönlichen Auseinandersetzung mit dem Stand der Arbeiten am Wandbild.
Das Mosaikbild fungiert derart als metatextueller Kommentar zur Struktur des

Dramas. Es läßt sich mit dem Labyrinth vergleichen, das parallel zur Handlung von
Rhind0trene aufgebaut wird und bei dessen Fertigstellung die Konfrontation mit
einem psychischen Kernraum erfolgt. Mosaik und Labyrinth versinnbildlichen

zugleich die Struktur des Textes als Netzwerk. Eine zusätzliche, metatextuelle

Bedeutung der leitmotivischen Metapher des Mosaikbildes wird deutlich, wenn
Ellinor den Prozeß der Bildfertigstellung mit einem Spiel vergleicht und so auf das

Theaterspiel verweist. Ellinor:

Kunstneren holder pä â feste rytterens hjelm nâ. Spillet mâ holdes gâende. Hun er for
treig i pappen. (S. 47)

[Der Künstler ist gerade dabei, den Helm des Ritters zu befestigen. Das Spiel muß

weitergehen. Sie ist zu lahm.]

Die Handlung ist in drei Akte eingeteilt. Die Aktüberschriften deuten auf einen

Entwicklungsprozeß. Der erste Akt trägt den Titel „Paradisprosjektet" [Das
Paradiesprojekt] und bezeichnet den Ist-Zustand zu Beginn des Dramas, der sich

aus der Vorgeschichte ergeben hat. Er führt Annas und Ellinors Verharren in
einer lebensfeindlichen geistigen Erstarrung und Flucht vor ihrer Vergangenheit
vor. In der Vorgeschichte des Dramas war das Paradiesprojekt ein Teil von An-



3.4. Tiden mellom tidene 75

nas Beruf als Konservatorin. Sie präparierte Tiere für eine Art Naturkundemuseum.

Zu dieser Zeit war es ein Gemeinschaftsprojekt mit ihrem Ehemann Peter,
in dem ihre beiderseitige Verliebtheit ihren metonymischen Ausdruck fand. Das
Paradies als Inbegriff menschlichen Glücks stand stellvertretend für das Glück
ihrer Liebe. Als die Handlung beginnt, hat Peter Anna verlassen und dem Projekt

dadurch seine Lebensgrundlage entzogen. Das Paradiesprojekt ihrer Liebe
ist gescheitert. Jetzt wird der Park von Anna allein geführt. Er ist zu einem
reinen Kunstprodukt degeneriert, in dem selbst die Pflanzen künstlich sind (S. 30).
Die Leblosigkeit des Gartens symbolisiert das Absterben ihrer Gefühle.

Im zweiten Akt mit dem Titel „Virkelighetsprosjektet" [Das Wirklichkeitsprojekt],

setzen sich die beiden Protagonistinnen mit ihrer Vergangenheit auseinander

und gewinnen einen neuen Bezug zu einem über lange Zeit entfremdeten
Leben. Anna setzt sich mit einer traumatischen Erfahrung auseinander. Im dritten
Akt, „Kjaerlighetsprosjektet" [Das Liebesprojekt] schließlich kommt es zu einer

Überwindung der psychischen Konflikte und Integration der Erfahrungen in ein

neues Persönlichkeitsbild. Die skizzierte Entwicklung ist als Allegorie einer

erfolgreichen Psychotherapie lesbar, die im Zustand eines scheinbar ausweglosen
psychischen Problems ansetzt, dann zu einer Konfrontation mit den verdrängten
Ursachen der Situation weitergeht und schließlich mit der Integration der bisher

angsterzeugenden Bewußtseinsanteile die Liebesfähigkeit und soziale Kompetenz
des Klienten wiederherstellt.

Die Handlung zeigt einen psychoanalytischen Prozeß, der auf Konfrontation und
schließlich Akzeptanz der individuellen Vergangenheit der Protagonisten zielt.
Doch thematisiert der Text auch den Umgang mit einer überindividuellen
Vergangenheit. Denn Anna ist von Beruf Konservatorin, und das Bewahren von
Relikten aus der Vergangenheit ist ihr Beruf. Ihre Profession verweist
metonymisch auf das Festhalten der beiden Frauen an einem Mythos von Liebe und

Treue, wie er sich in ihrer Beziehung zu Peter abzeichnet. Mythen, so wird im
Laufe des Dramas deutlich, setzen eine spezifische Aufnahmebereitschaft der

Beteiligten voraus, deren Grundlage stillschweigende gesellschaftliche Übereinkünfte

sind. In dem Augenblick, als Anna und Ellinor begreifen, daß sie an einem

Mythos des Alltags festhalten, gelingt es, aus dessen Bannkreis auszubrechen.

Die Überschrift des ersten Aufzugs „Et fall" [Ein Fall] und Annas Situationsbericht

beziehen den Fall auf den tödlichen Absturz von Annas Tochter. Im
Kontext von Annas Paradieprojekt deutet „Ein Fall" jedoch auch im Sinne von
Sündenfall auf den unwiederbringlichen Verlust einer paradiesischen
zwischenmenschlichen Harmonie, wie Anna und Peter sie in der ersten Zeit ihrer
Liebesbeziehung noch reproduzieren zu können glaubten. Unmittelbar nachdem Anna
ihren symbolischen Mord an Peter eingestanden hat, reicht Anna Ellinor in einem

symbolischen Akt ein Stück Erde, und beide Figuren gewinnen ihre
Lebensfähigkeit zurück.

Insgesamt tritt der Text für zwei Formen der Auseinandersetzung mit der

Vergangenheit ein. Einerseits führt er die Notwendigkeit eines Annehmens der
individuellen Vergangenheit vor, und andererseits propagiert er eine kritische



76 3. Textanalysen

Hinterfragung von Alltagsmythen als Grundlage für eine mythenbefreite Zukunft.
In diesem Sinne läßt sich auch das zweite Motto des Textes, das aus den

Metamorphosen des Ovid stammt, deuten. Es handelt sich um die Bitte der

Königstochter Myrrha um Verwandlung. Das Thema der Trauerarbeit als Grundlage
für die Verwandlung soll nun genauer untersucht werden.

Trauerarbeit und Verwandlung

Nach einem Prolog Annas beginnt die Handlung mit zwei Aufzügen, die jeweils
aus einem Monolog bestehen und die hier als Psychogramm der Protagonistinnen

gelesen werden. In ihren Monologen deuten Anna und Ellinor individuelle
psychische Konflikte an, deren Ursprung in der Vorgeschichte der Handlung
hegt. Anna beschreibt im ersten Aufzug eine Erfahrung als Mutter, und im
zweiten Aufzug stellt Ellinor fest, daß sie sich nicht aus der Rolle des Kindes
lösen kann. Somit werden den Protagonistinnen die Rollen von Mutter und
Tochter zugewiesen, die die Beziehungskonstellation bestimmen. Auch Peters

Rolle fügt sich hier ein.

Die Gesamthandlung erstreckt sich über einen Tag. Sie beginnt am Morgen und
dauert bis in die Nacht. Ort der Handlung ist der Paradiesgarten Annas. Die

eigentliche Handlung beginnt mit dem dritten Aufzug, als die Studentin Ellinor in

den Garten eintritt. Sie ist eine Tochter von Annas Ehemann Peter. Obwohl der
Garten hermetisch abgeschlossen ist, fand sie Zugang. Da Anna bei ihrem
Hereinkommen auch keine Schritte hörte, vermutet sie, es handle sich um ein Gespenst
und fühlt sich an ihre verstorbene Tochter Cille erinnert. Cille selbst tritt nur als

Stimme aus dem Off in Erscheinung. Ihre Sprache ist prosarhythmisch gestaltet
und hebt sie von den anderen beiden Protagonistinnen ab. Die rhythmisierte,
metaphernreiche, lyrische Sprache ist ein wichtiger Aspekt bei der
Charakterisierung der Figur. Sie prägt ihre flüchtige Erscheinung und ihre Zugehörigkeit
zu einer anderen Wirklichkeit. Es bleibt offen, ob Cille aus dem Jenseits oder aus

der Erinnerung Annas spricht. Anna vermutet, daß Ellinors Besuch von ihren
Gedanken hervorgerufen wurde, die um ihre Tochter kreisen. An diesem Punkt
setzt eine weitere Doppeldeutigkeit des Textes ein. Zunächst bleibt ungeklärt, ob

Ellinor der Geist Cilles oder eine Halbschwester Cilles aus einer früheren

Beziehung Peters ist. Sie erscheint unmittelbar als Wiedergängerin Cilles. Erst im
zweiten Akt ist eine Trennung der Figuren Ellinor und Cille möglich. Jetzt zeigt
sich, daß Ellinors detailliertes Wissen über die Gefühlswelt Cilles, die bislang
nahelegte, es seien verschiedene Figurationen einer Person, auf einen gemeinsamen
Aufenthalt im psychiatrischen Krankenhaus zurückgeht (S. 53).

Doch auch solange keine Unterscheidung zwischen den Identitäten der Figuren
möglich ist, handelt es sich um zwei Figuren. Diese Aufspaltung einer Figur in
mehrere Figurationen hat den dramaturgischen Effekt, die ambivalenten
Verhaltensmuster auszuspielen, die in der Mutterrolle angelegt sind. Anna gibt sich in
ihrer Erinnerung an Cille als perfekte Mutter aus, während sie gleichzeitig gegen-



3.4. Tiden meHorn tidene 77

über Ellinor eine Rolle einnimmt, die die Rolle der bösen Stiefmutter im Märchen
zitiert, die ihre Stieftochter als lästige Konkurrentin um die Gunst des Ehemanns
betrachtet. Anna wird der Stiefmutterrolle gerecht, wenn sie zur kastrierenden
Schere greift und einem Bild, das Ellinor zeigt, d.h. in der Logik metonymischer
Verschiebung Ellinor selbst, die Augen ausschneidet (S. 70).81

Anna leidet unter der häufigen Abwesenheit ihres Ehepartners und nimmt in der

Beziehung zu Cille die Rolle der allmächtigen und zugleich gegenüber ihrem
Partner machtlosen Mutter ein, für die das Kind als einziges Liebesobjekt zur
Verfügung steht und die als erstes und einziges Liebesobjekt des Kindes existiert.82
Um ihre emotionalen Entbehrungen zu kompensieren und nicht nur im Beruf,
sondern auch als Mutter gesellschaftliche Anerkennung zu finden, versucht sie, die
Tochter zu besitzen. Schließlich schickt Anna Cille zur Erziehung in ein Institut für
höhere Töchter in der Schweiz. Sie bleibt als Mutter auf die Blicke der Außenwelt
fixiert und versucht in dieser Rolle, eigene Bedürfnisse nach gesellschaftlicher
Anerkennung zu erfüllen. Damit entwickelt sie jenen oft mit Mutterliebe
gleichgesetzten mütterlichen Masochismus, bei dem, wie Barbara Kosta gezeigt hat, die
Grenze zwischen Masochismus und Sadismus sich auflöst:

Der Sadist [...] inszeniert eine Szene, um sich mit seinem Opfer identifizieren zu können.
Mit anderen Worten, er verdreht die Verhältnisse, um an einer masochistischen
Identifikation teilhaben zu können. [...] - Die Tochter als Teil und nicht getrennt von der
Mutter verkörpert ihre Hoffnungen, ihre Wünsche und ihre Träume und wird deshalb
zum identifikationsobjekt. Indem sie den Körper der Tochter züchtigt, erniedrigt und
verleumdet, legitimiert sie unter anderem ihre Stellung und ihr Leiden. In der doppelten
Rolle der Täterin und des Opfers bleibt die Mutter innerhalb des masochistischen
Schemas gefangen - in beiden übt sie ihre Macht/Machtlosigkeit aus.83

Die grundlegende Situation für Annas Verhalten ist ihr Gefühl der Machtlosigkeit

angesichts der kränkenden Abwesenheit und der Betrügereien von Peter. Es

kommt am Ende des Dramas in dem Moment zu einer Verständigung zwischen
Anna und Ellinor, als Anna sich von Peter trennt und sich aus ihrer Position der

Machtlosigkeit und Trauer löst.
Lpveid zeichnet in einer eindringlichen Bildsprache ein differenziertes Psycho-

gramm der Tochter. In der Vorgeschichte der Handlung reagiert Cille auf die
emotionale Vernachlässigung und die Manipulationsversuche der Mutter mit
autodestruktivem Verhalten. Sie identifiziert sich mit der Mutter als Aggressor und
wendet die Gewalt, die ihr entgegengebracht wurde, gegen sich selbst. Dieses
Verhalten zeichnet eine innerpsychische Logik nach, die für Gewaltopfer typisch
ist. Schließlich weist man sie in die geschlossene Abteilung eines psychiatrischen
Krankenhauses ein. Ellinors Beschreibung der Situation, als Anna Cille dort
besucht, zeugt von Cilles ohnmächtiger Wut. Die Szene spielt in der Vorgeschichte
der Handlung:

81 Zur literarischen Darstellung von Mutter-Tochter-Beziehungen vgl. Kraft 1993, hier insbesondere der

Aufsatz von Liebs, ebd. S. 115- 147.
82 Kosta 1993, S. 243-265.
83 Kosta 1993, S. 256.



78 3. Textanalysen

Hun ville ikke se deg Du sto bak, eller skal vi si foran trâdglassruten og hun kylte
saksen mot den, sâ ansiktet ditt krakkelerte, og du ble râdet til â holde deg borte fra
henne. Det var da du skrev henne ut - pâ eget ansvar, tok henne hjem (S. 102f.)

[Sie wollte dich nicht sehen Du standest hinter, oder sagen wir besser vor der
Drahtglasscheibe, und sie knallte die Schere gegen sie, so daß dein Gesicht zersplitterte,
und man riet dir, dich von ihr fem zu halten. In der Situation hast du sie aus dem
Krankenhaus herausgenommen - auf eigene Verantwortung, und sie nach Hause

genommen ...]

Annas Kommentar zu dieser Beschreibung, „For en makt jeg mâ ha" (S. 103)

[Welch eine Macht ich zu haben scheine], thematisiert eine Machtbeziehung
zwischen Mutter und Tochter. Cille entzieht sich dem weiteren Zugriff der
Mutter und begeht Suizid. Ihr tödlicher Absturz ins Wasser wird zum Leitmotiv
für die Cille-Gestalt im Text, das immer wieder die problematische Mutter-
Tochter-Beziehung in Erinnerung ruft. Bereits die Personenliste, die Cille als „et
vârregn som faller" leinen fallenden Frühlingsregen] beschreibt, zielt auf das

Motiv des Fallens. Diese metaphorische Umschreibung zitiert eine
Selbstcharakterisierung Cilles:

Jeg er / allerede bare / langt blptt här / allerede / fait som / vârregn. (S. 34)

[Ich bin bereits nur langes feuchtes Haar, bereits herabgefallen wie Frühlingsregen.]

Dieser Charakterisierung Cilles liegt ein intertextueller Bezug auf das Gedicht
„Orpheus. Eurydike. Hermes" aus Rainer Maria Rilkes Sonnette an Orpheus
zugrunde. Es handelt sich um die Stelle, die Eurydikes Umkehr und die Ablösung

von Orpheus thematisiert:

Sie war schon aufgelöst wie langes Haar / und hingegeben wie gefallner Regen / und

ausgeteilt wie hundertfacher Vorrat. // Sie war schon Wurzel.84

Der intertextuelle Bezug auf Rilkes Gedicht stellt erneut die Metapher des
Fallens als Hinweis auf ein Sich-Entziehen aus.85 Denn Rilke schildert Eurydikes
Umkehr als ein Sich-Entziehen und dieser Rückzug kommt der Rückkehr in ein
unbeschwertes Mädchentum gleich, das bei Rilke als Ideal erscheint. Bei Rilke
steht Eurydikes Sich-Entziehen im Kontext der Verwandlungspoetik. Verwandlung,

so der Rilke-Forscher Klaus Mühl, ist bei Rilke als Denkmodell zu verstehen,

in dem existentielle Probleme im Hegeischen Sinne aufgehoben sind.86 Das

über diesen Intertext berufene Thema der Verwandlung führt zurück auf das

zweite Motto des Textes. Es stammt aus dem 10. Gesang von Ovids Metamorphosen

und behandelt die Geschichte von Myrrha, die mit ihrem Vater Inzest

begeht. Als der Vater begreift, was geschehen ist, verfolgt er sie zornig. Myrrha
muß sich zwischen einem ehrlosen Leben und dem Tod entscheiden. Sie fürchtet

84 Rilke 1986, S. 488-491, hier S. 491.
85 Bei den Überlegungen über die Bedeutung des Verwandlungsmotivs greife ich auf meine Magisterarbeit

über die Dramen Cecilie Ldveids zurück, die 1992 an der Eberhard-Karls-Universität in Tübingen
vorgelegt wurde. Vgl. Baur 1992.

86 Vgl. Mühl 1981, S. 227.



3.4. Tiden mellom tidene 79

den Tod und bittet die Götter um eine Lösung. Diese Stelle liefert das Motto:
„[...] betag mig bade at leve og d0, og lad mig gâ bort i forvandling!" [Nehmt
mir den Tod und das Leben, und laßt mich fortgehen in Verwandlung!]87
Daraufhin wird sie von den Göttern in einen Baum verwandelt. Die Verwandlung
verhindert ihren Untergang.88 Auch in Tiden mellom tidene bezeichnet die
Verwandlung Cilles eine Flucht vor einem gewaltsamen Zugriff. Myrrha flüchtet
vor dem Zorn ihres Vaters, Cille entzieht sich dem Zugriff der Mutter. Der
intertextuelle Bezug auf die Metamorphosen stellt den Fluchtcharakter der Handlung

aus. Anna erinnert sich an die Situation kurz vor Cilles Tod:

Hun bare fait! Fait og fait! Vannet trengte inn i henne, gjennom henne, fosset gjennom.
[...] Var det stemmen min som fikk henne ut av likevekt? [...]
Jeg tenner bare et stearinlys, hagen er svart, nâ regner det, et lett, lett ungt vârregn. (S.
93f.)

[Sie fiel einfach so! Fiel und fiel! Das Wasser drang in sie ein, durch sie hindurch, schoß
hindurch. War es meine Stimme, die sie aus dem Gleichgewicht brachte? Ich zünde nur
ein Teelicht an, der Garten ist dunkel, jetzt regnet es, ein leichter, leichter, junger
Frühlingsregen. |

Die Metaphern von Cilles Gleichgewichtsverlust und Sturz ins Wasser
umschreiben, wie sie in der Konfrontation mit der übermächtigen Mutter das
psychische Gleichgewicht verliert und mit einer psychischen Dekompensation
reagiert, die häufig als Abstürzen der Gefühle in bodenlose Trauer beschrieben
wird.

Cilles Tod wird für Anna zur traumatischen Erfahrung, auf die sie mit
Schuldgefühlen reagiert. Ein Cellokasten auf der Bühne repräsentiert die ständige Präsenz
der Erinnerung an Cille. In seinem Innern befindet sich ein zerstörtes Cello, das

laut Bühnenanweisung an ein menschliches Skelett mit Muskelsträngen erinnert.
Im Deckel des Cellokastens ist eine engelähnliche Frau mit geöffneten Armen
abgebildet. Sie wendet sich einem Mädchen zu, das auf dem Boden des Kastens

abgebildet ist (S. 92f.). Es ist Cilles Cello, und das Instrument mit der Form, die an
menschliche Körperformen erinnert, aber auch die phonetische Ähnlichkeit von
Cille und Cello verweisen auf sie. Ebenso wie der Cellokasten das Instrument
umschließt, ist die Erinnerung an Cilles Tod in Annas Erinnerung eingeschlossen
und bleibt lange Zeit dem neugierigen Zugriff Ellinors entzogen (S. 46, 76). Diese

ständige Präsenz der Erinnerung an Cille ist eine Reaktion auf eine Erfahrung mit
traumatischem Charakter, die von Anna in Reminiszenzen immer wieder durchlebt
wird, ohne daß die Erinnerung eine Auseinandersetzung mit dem erlebten
Geschehen ermöglichen würde. Anna vermutet in Ellinors Besuch eine
Heimsuchung vom Geist Cilles:

87 Vgl. Naso Publius Ovidius 1958, S. 693.
88 Zwischen den beiden Motti des Textes besteht ein Zusammenhang. Die Titelillustration von Hans Peter

Dürrs Traumzeil zeigt eine Collage mit einem verängstigten Mädchen, das sich in Efeu verwandelt und
im Hintergrund der Szene einen Mann. Das Verwandlungmotiv verweist auf Ovids Metamorphosen.
Die Buchillustration thematisiert die Verwandlung als Eigenschaft des Grenzzustands in der Traumzeit.



80 3. Textanalysen

Anna:
Du er som et bilde / av et av mine barn. / [...] Kretsing, kretsing min kretsing om det...
sentrale / for meg sender deg til meg jeg matte gjdre det / slik tilgi meg gâ, [...]
(S. 36)

[Du bist wie ein Bild von einem meiner Kinder Kreisen, Kreisen mein Kreisen um
das für mich Zentrale schickt dich zu mir ich mußte so handeln vergib' mir
geh'.]

Sie versucht in ihrem Labor in einer „Geburtsszene" Ellinor zu Cille umzugestalten.

Mit Ellinors Hilfe gelingt die Verwandlung, doch nur zum Teil. Zumindest

in Annas Augen wird Ellinor zu Cille. Sie spricht zu Ellinor, als sei sie Cille
als Kind (S. 63, 67). Derart wird für Anna die Auseinandersetzung mit ihrem
Trauma möglich. Die letzte Szene des zweiten Aktes bildet den Abschluß und

Höhepunkt des „virkelighetsprosjektet" [Wirklichkeitsprojektes]. Ellinor arrangiert

für Anna eine Trauerszenerie mit Altar und Kerzenleuchter. Anna gesteht
sich den Tod Cilles ein, und ab diesem Moment verschwindet die Cille-Stimme
aus dem Off, nachdem sie sich unmittelbar zuvor nochmals, vermittelt über ein
für die Figur charakteristisches musikalisches Leitmotiv, in Erinnerung gebracht
hatte. Nachdem Anna den traumatischen Verlust ihrer Tochter angenommen hat,
wird sie nicht länger von Reminiszenzen heimgesucht.

Ellinors Nachname Windel deutet, wenn man ihn auf Deutsch liest, auf ein
Baby, und entsprechend tritt Ellinor zwar als Studentin auf, regrediert aber im
Handlungsverlauf in die Verhaltensformen eines Kleinkindes. Der Nachname
signalisiert, daß die Regression auf kindliche Verhaltensformen Teil ihrer Persönlichkeit

ist. In der einleitenden Szene versucht Ellinor, das Kind in sich zu töten,
und als dies mißlingt, geht sie auf die Suche nach ihm. Die Vorstellung vom „Kind
in ihr" als Teil ihrer Persönlichkeit greift auf theoretische Annahmen der
Transaktionsanalyse zurück. Die Transaktionsanalyse, eine Sonderform der
Psychotherapie, geht in ihrer Definition der menschlichen Persönlichkeit davon aus, daß

ein Individuum sich zur selben Zeit in verschiedenen Ich-Zuständen erlebt. Das
Gedächtnis speichert verschiedene Einheiten des Erlebens. Die Persönlichkeit eines
erwachsenen Menschen setzt sich aus einem Erwachsenen-Ich, das den an der
aktuellen Realität orientierten Teil repräsentiert, einem Kind-Ich-Zustand, der die

Erfahrungen speichert, und einem Eltern-Ich-Zustand, der von anderen Menschen
Übernommenes bezeichnet, zusammen. Momentaufnahmen aus dem Erleben eines
Persönlichkeitsanteils erscheinen als ganze Person.89 In Ellinors Verhalten als

Kleinkind artikulieren sich die in ihr gespeicherten Erfahrungen. Das Übergewicht
des Kind-Ich-Zustands hängt mit der für sie traumatischen Erfahrung des Verlustes
ihres Vaters zusammen, der in der Vorgeschichte der Handlung ihre Familie
verläßt, um mit Anna und Cille zusammenzuleben. Im Rahmen der Konfrontation mit
der Wirklichkeit der eigenen Vergangenheit im „Virkelighetsprosjektet" erinnert
sich Ellinor an ein Telefongespräch, in dessen Verlauf ihr Vater sich von ihrer
Mutter trennte. Ellinors Beschreibung der Szene und die Bühnenanweisung, die

89 Vgl. Hennig 1997, S.27f.



3.4. Tiden mellom tidene 81

vorschreibt, daß sie sich dazu auf eine Liege in Annas Labor legt (S. 84), zitiert mit
ironischen Untertönen eine psychoanalytische Situation, in der die Erinnerung an

eine schwierige Situation einsetzt. Ellinor erinnert sich, wie sie als kleines
Mädchen mit dem Verlust des Vaters und der Verzweiflung einer Mutter
konfrontiert wird, die von diesem Zeitpunkt an nur noch schwarze Kleidung trägt und

so ihre Trauer nach außen sichtbar macht. Der Kind-Ich-Zustand steht als

metonymischer Ersatz für diese Erfahrung. Ellinor:

Jeg kom ikke ut av barnet. (S. 18)

[Ich wurde das Kind nicht los. ]

Um Abhilfe zu schaffen, macht sich Ellinor auf die Suche nach der Ursache für
das verletzte Kind. Als Anna ihr einen Teller mit Gebäck reicht, ist sie vom
Dekor des Tellers fasziniert. Es zeigt Hänsel und Gretel, die Kinder aus dem
Grimmschen Märchen, die von ihren Eltern verstoßen wurden. Die dargestellte
Szene begeistert Ellinor, weil sie sich in der Situation selbst wiederfindet. Anna
kommt im Kontext dieses Intertextes die Rolle der bösen Hexe zu, die mit
süßem Gebäck lockt (S. 56). Ein weiteres Mal tritt das Motiv des ausgesetzten,
verlassenen Kindes auf, wenn Ellinor Anna dazu auffordert, sie als Findelkind
aufzunehmen. Um Anna dazu zu motivieren, sich um sie zu kümmern,
vergleicht sie sich in einer Anspielung auf die biblische Erzählung mit Mose, délais

Baby in einem Korb am Ufer des Nils ausgesetzt und von der Tochter des

Pharaos gefunden wurde (S. 74).90
Ihre Suche nach der Ursache für das verletzte Kind in ihr führt sie zu Anna, und

mit ihren ersten Fragen versucht sie, in Erfahrung zu bringen, wann Peter nach
Hause komme. Zunehmend verwandelt sie sich in ein Kind, das die Rückkehr des

Vaters herbeisehnt. Die Beziehung zu ihm zitiert das ödipale Beziehungsmodell.
Nachdem sie zur Studentin herangewachsen ist, nimmt Ellinor Kontakt zu Peter

auf, und es kommt zu einem Inzestverhältnis (S. 25).
Das Inzestmotiv wird in dem Motto aus Ovids Metamorphosen

vorweggenommen, das dem Text vorangestellt ist. Atle Kittang hat in seiner Analyse des

Dramas die Bedeutung des Inzestthemas, wie sie Ovid in der Geschichte von
Myrrha thematisiert, hervorgehoben:

Sä Ovids forteljing om Myrrha er i sanning uttrykk for ein insisterande undertekst hos

Lpveid - eit grunnmwnster bade i prosatekstane og i dei dramatiske tekstane hennar.91

[Ovids Erzählung von Myrrha bringt in Wirklichkeit einen dauerhaften Subtext bei

Lpveid zum Ausdruck - ein Grundmuster sowohl in ihren Prosatexten als auch in ihren
dramatischen Texten.]

Kittang deutet den Dramentext als Variation des Freudschen „Familienromans"
und versteht die Inzestproblematik in seiner Lektüre als Nebeneffekt eines ödi-

9" Das Buch Exodus 2.1 -10.
91 Kittang 1998, S. 85.
92 Kittang 1998, S. 85.



82 3. Textanalysen

pal motivierten Begehrens des Vaters.93 Da Kittang sich bei seinen Überlegungen

ausschließlich auf den Ödipuskomplex konzentriert, schenkt er der frühen

Mutter-Kind-Beziehung, in der die Mutter dominiert, d.h. der Bedeutung der

präödipalen Phase für die Entwicklung der Protagonistinnen, keine Beachtung.94
Bei einem Versuch, die psychische Entwicklung Annas und Ellinors nachzu-
vollziehen, scheint mir dagegen diese frühe Mutter-Kind-Beziehung von
Bedeutung zu sein.

In Annas Verhalten gegenüber ihrer Tochter, so deutet der Text an, wiederholt
sich ein Mangel an emotionaler Zuwendung seitens ihrer eigenen Mutter. Sie

erinnert sich an eine Situation aus ihrer Kindheit, die sich an ihrer eigenen Tochter
wiederholt. Anna sieht sich als Kind auf einer Brücke stehen und aus Wut auf ihre
Mutter Steine auf einen Schwan werfen. Die Situation erinnert an ihre eigene Tochter,

die als Reaktion auf ihre Übermacht ins Wasser stürzt (S. 63). Auch Ellinors
Suche nach dem Vater ist als Folge einer schwierigen Mutter-Kind-Beziehung
lesbar, die wiederum im Kontext einer schwierigen Partnerbeziehung steht. Im 12.

Aufzug berichtet Ellinor im Gespräch mit Cille, wie sie und ihre eifersüchtige Mutter

Zeuge einer Liebesszene zwischen Anna und Peter wurden. Die Szene hat eine
schockierende Wirkung auf das Kind. Ellinor reagiert auf diese Erinnerung, indem
sie ihre Hoffnung auf ein neues Leben ausspricht, das frei wäre von Spaltungen.
Cille dagegen reagiert mit Desintegrationsängsten. Sie stellt sich vor, daß die
Gliedmaßen sich von ihrem Körper lösen.

Ellinor:
Alle kan finne seg selv pâ nytt. Oppdage en ny dimensjon. Henge sammen.
Cille:
Hodet faller fra kreppen. / Armene lpsner. / Bena läser seg i anatomisk umulige stillinger.
/ Plukker opp hârnâler.
Ellinor:
Mors hârnâler. (S. 51)

[Ellinor:
Jeder kann sich neu finden. Eine neue Dimension entdecken. Zusammenhängen.
Cille:
Der Kopf fällt vom Körper. Die Arme lösen sich ab. Die Beine schließen sich in
anatomisch unmöglichen Stellungen. Ich sammle Haarnadeln auf.
Ellinor:

93 Vgl.: „Ein slik incest-tematikk er vel ikkje meir merkverdig enn at kvinners farsbegjasr kanskje er det

mest tabuiserte, og dermed det mest undertrykte begjœret i heile vâr sivilisasjon." [Eine solche Inzest-

Thematik ist nicht besonders merkwürdig, zumal das Begehren des Vaters seitens der Frauen das am
meisten unterdrückte Begehren in unserer Zivilisation ist.] Kittang 1998, S. 90.

94 Feministische Psychoanalytikerinnen isolieren die Geschichte der Individuen nicht länger von der

Geschichte der Gesellschaft, in der diese ihre psychischen Prägungen erfahren. Der kindliche Haß auf
die übermächtige Mutter ist im Horizont dieser Überlegungen nicht mehr „natürlich", sondern Effekt
einer Geschlechtsrollenverteilung, die die Mutter auf die private Sphäre beschränkt, während der Vater
die öffentliche Sphäre der Produktion besetzt. Entsprechend interpretiert Nancy Chodorow den ödipalen
Wechsel zum Vater als Liebesobjekt, als Flucht aus der erdruckenden Liebesbeziehung, die jedoch nicht
an das biologische Geschlecht der Mutter gebunden ist, wie es der Ödipuskomplex suggeriert. Vgl.
Lindhoff 1995, S. 68f.



3.4. Tiden mellom tidene 83

Mutters Haarnadeln.]

Die Ängste der Töchter erscheinen als Folge des väterlichen Verhaltens.
Die Psychoanalytikerin Jessica Benjamin geht davon aus, daß subjektive

Identität bereits innerhalb der Mutter-Kind-Beziehung entsteht. Diese Beziehung
ermöglicht, so Benjamin, das menschliche Gegenüber als eigenständiges Subjekt
anzuerkennen. Doch die Fähigkeit zur wechselseitigen Anerkennung wird nach

Benjamin unter dem Einfluß der patriarchalischen Gesellschaft wieder verlernt.
Anna und Ellinor haben in ihrer Kindheit die Anerkennung ihrer Mutter vermißt.

Langsam lernen sie den Balanceakt zwischen gegenseitiger Anerkennung und

Abgrenzung. Fast bis zum Schluß erhält Anna ihre Allmachtsträume gegenüber
Ellinor aufrecht. Doch dann zitiert der Text die Verwandlung Myrrhas und
verschränkt sie mit dem Erneuerungspathos der Traumzeit bei Dürr. Die Götter melden

sich mit heftigem Theaterdonner, und Anna spürt, daß aus ihren Händen
Blätter wachsen. Ihre symbolische Verwandlung führt zu einer Verständigung
zwischen Mutter und Tochter (S. 106). Anna hilft Ellinor, die Trennung von Peter zu
überwinden, und Peter wird bedeutungslos. Das Warten auf ihn ist unnötig geworden.

Veränderungsansätze

Anna und Ellinor verbindet der Habitus der Frau, die auf den Geliebten wartet
und glaubt, ein Leben finde ohne ihn nicht statt. Als die beiden Frauen realisieren,

daß sie sich in der gleichen Situation befinden, beginnen sie, ihre Erfahrung
als Wiederholung eines archetypischen Musters zu begreifen.

Ellinor:
Som pelsen til garnie damer de er til for oss / som / venter.
Anna:
OSS SOM VENTER / venter / hâper livet skal ta til igjen. (S. 36)

[Ellinor:
Wie der Pelz für alte Frauen sie sind für uns, die warten.
Anna:
UNS, DIE WARTEN, warten, hoffen, daß das Leben wieder anfängt.]

Anna, Ellinor und Peter verbindet ein ödipales Dreieck, in dem Peter die Position

des Vaters besetzt. Da er im Drama nicht als Figur auftritt, wird er nur über
die Vorstellung der Frauen charakterisiert. In ihrer Erinnerung wird er zu einem

Mythos. Diese mythische Überhöhung Peters zeichnet sich ab, wenn Anna zu
einem Photo von Peter bemerkt, es sehe aus wie ein „klassisk motiv" [klassisches

Motiv], und hinzufügt, tatsächlich zeige ihn das Photo beim Kartoffelschälen.

Die mythische Idealisierung ist Anna zwar bewußt, doch ignoriert sie

ihr Wissen, um an ihrem Idealbild festzuhalten: „men det glemmer vi" (S. 64)
[aber das vergessen wir].



84 3. Textanalysen

Im Schlußakt gesteht Anna sich und Ellinor ein, daß Peter sie verlassen hat, und
sie legt die Kleider ab, die in Zusammenhang mit dem Paradiesprojekt standen (S.

99ff.). Peters Ankunft findet nicht statt. Die Figur wird vielmehr dadurch bestimmt,
daß sie ausbleibt. Vgl. Anna: „Han kom aldri." (S. 103) [Er kam nie.]

Ellinor und Anna sind von der schmerzhaften Erfahrung des Verlustes von Peter

geprägt. Sie klammern sich an ihre Erinnerungen und bleiben so stark auf ihn als

mythisches Ideal fixiert, daß ein Leben ohne ihn unmöglich scheint.
Eine charakteristische Eigenschaft Peters ist sein enger Bezug zur Musik. Er

trägt den Nachnamen des russischen Komponisten Igor Stravinsky (1882-1971),
und er spielt Klavier. Der Bezug zur Musik zeichnet sich auch in Ellinors Beschreibung

eines Fotos über das Paradiesprojekt ab (S. 87). Das Foto zeigt Peter, der
zwischen Lamm und Löwe sitzt, Blätter im Haar hat und Leier spielt. Die
arkadische Szene zeigt eine Illustration des Paradiesprojektes. Sie spiegelt Annas Ideal

von Liebe, unterläuft es aber auch ironisch. Zugleich verbindet sich mit Annas
Phantasie über Peter das Thema des Verlusts. Die Leier als Peters Attribut und die
arkadische Szene spielen auf den mythischen Sänger Orpheus an, der mit seiner
Musik die wilden Tiere zähmt. Orpheus gilt als mythischer Erfinder der Musik, und
sein Wesen ist von Musik bestimmt. Über den Intertext des Orpheus-Mythos führt
der Text wieder zurück zum Thema von Trennung und Verlust. Denn der Orpheus-
Mythos formuliert anhand der Erzählung von Orpheus und Eurydike die
existentielle menschliche Grundproblematik der Realisierung von Trennung,
Getrenntheit und Verlust. Auf dem Rückweg von Orpheus und Eurydike aus dem
Totenreich in das Leben siegen Trennungsangst und Wiedervereinigungssehnsucht
über das Gebot der Hinwendung zur Wirklichkeit, und Orpheus schaut zurück.
Damit hat er Eurydike endgültig verloren.

Über den Vergleich zwischen Peter und Orpheus wird intertextuell die
Grundproblematik des Orpheus-Mythos berufen. Aber auch die Figur Cille ist, wie oben

gezeigt wurde, vermittelt über Rilkes Gedicht „Orpheus. Eurydike. Hermes" mit
dem Orpheus-Mythos verknüpft. Im Gegensatz zur Fassung des Mythos von
Orpheus und Eurydike bei Ovid rückt Rilke jedoch die Zurückgelassene ins

Zentrum seiner Behandlung des Themas. Dieselbe Perspektivenverschiebung im
Vergleich zur mythischen Vorlage wird im Text anhand von Anna und Ellinor
vorgeführt, die von Peter zurückgelassen wurden.

Im Zuge der Ablösung vom Paradiesprojekt, die einer Entmythologisierung
hinsichtlich der Liebesbeziehung zwischen Anna und Peter gleichkommt, werden die

Verlusterfahrungen angenommen. Anna gesteht sich die Trennung von Peter ein:

„Gatt, reist, borte, reist fra denne lekeverden, reist." (S. 99) [Weggegangen,
abgereist, fort, weggereist aus dieser Spielwelt, abgereist.]

Schließlich lösen sich beide Frauen von der emotionalen Bindung an Peter.

Anna nimmt Ellinor an die Hand, und beide verlassen das künstliche Paradies. Die
gemeinsame Einsicht in die Trennung von Peter und der Abschied von einer
idealisierten Liebesbeziehung bringt die beiden Frauen am Ende zusammen.


	Tiden mellom tidene

