
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 29 (2002)

Artikel: Melancholie und Karneval : zur Dramatik Cecilie Løveids

Autor: Baur, Bettina

Kapitel: 3.3: Dobbel nytelse

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858252

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


3.3. Dobbel nytelse

Polysemantik als Programm

Bei dem Drama Dobbel nytelse [Doppelter Genuß] verweist bereits der Titel auf
die polysemantische Struktur des Textes.46 Ausgehend von diesem Titel lautet
auch das Fazit eines 1990 erschienenen Artikels über Lpveids literarische
Arbeiten in einer norwegischen Literaturgeschichte: „Slik utgjpr ethvert Lpveid
drama en dialog med dobbel stemme, dobbelt budskap og dobbel nytelse."47 Der
Titel deutet auf Vielstimmigkeit als ein poetologisches Programm hin, dem alle
Dramen Lpveids folgen. Diese Vielstimmigkeit läßt sich mit der Technik der

Verdichtung vergleichen, wie sie in Traumbildern zutage tritt, in denen ein

Symbol oft der Darstellung verschiedener Gedanken dient. Es kommt zu Über-

determinierungen einzelner Wörter und Formulierungen. Die Vieldeutigkeit in

Dobbel nytelse basiert, so die leitende Überlegung dieses Abschnitts, auf einer
Überlagerung und Vermischung mehrerer Spiele, die die zwischenmenschlichen
Interaktionen bestimmen.

Diese Spiele prägen den ludistischen Charakter des Textes. Er führt zu einer
scheinbar endlosen Bedeutungsgeneration und lotet Bedeutungspotentiale aus,

zugleich strukturieren die Spiele die Handlung. Denn wenn man den einzelnen

Bedeutungspotentialen nachgeht, zeichnen sich in ihrem Zusammenspiel durchaus
wieder Kohärenzen ab. Diese Kohärenzen beruhen auf Spielregeln, denen die

Spiele folgen. Die Einbindung in den seriellen Ablauf eines Spiels hebt den

singulären Charakter der Ereignisse auf. Nur scheinbar bilden die Spielregeln
transhistorisch gültige und mythologisch legitimierte Muster ab. Tatsächlich zeigt
sich, daß sie von bestimmten Interessen geleitet werden und somit veränderbar
sind. So zielt das Erforschen von Sinnpotentialen auf die Darstellung und

Infragestellung von untergründigen Strukturen. Der spielerische Impetus hilft, die

Legitimation dieser Strukturen in Frage zu stellen. Handlungsort ist das

archäologische Grabungsfeld des mittelalterlichen Katharinenklosters im norwegischen
Bergen. Die Handlung spielt in der Gegenwart. Siri, die Hauptprotagonistin des

Dramas, arbeitet als Archäologin mit dem Spezialgebiet Mittelalter auf dem

Grabungsfeld. Sie ist dreißig Jahre alt und Mutter von zwei Mädchen: eines

Neugeborenen, Kitti, und der sechzehnjährigen Kat. Kitti ist das gemeinsame Kind
mit Siris Ehemann Guy, auch er ist Archäologe von Beruf. Als
Grabungsassistentinnen sind zwei weitere Figuren, Tutti und Frutti, am Grabungsprojekt
beteiligt. Insgesamt beruft das Motiv des Ausgrabens intertextuell den freudschen

Vergleich aus dem Aufsatz „Konstruktionen in der Analyse" zwischen der

psychoanalytischen Arbeit und der Arbeit eines Archäologen, der ein Bauwerk aus

46 Das Drama wurde am Osloer Centralteater im Mai 1990 unter der Regie von Anette Gr0nneberg
uraufgeführt. Die Choreographie erarbeitete die Tanzgruppe Scirocco.

47 [So bildet jedes Drama Lpveids einen Dialog mit doppelter Stimme, doppelter Botschaft und doppeltem
Genuß.] Engelstad 1990, S. 222-228, hier S. 228.



3.3. Dobbel nytelse 53

der Vergangenheit ausgräbt.48 Die archäologische Grabung auf der äußeren

Handlungsebene ist als metonymischer Ausdruck für das Drama im Sinne einer

psychoanalytischen Grabungsarbeit in der Vergangenheit Siris lesbar. Die
Grabungsarbeit auf der äußeren Handlungsebene hat zur Folge, daß Kat, die von Siri
als Tochter verleugnet wurde, zu einem unerwarteten Besuch eintrifft.

Neben dieser Grabungsarbeit in der individuellen Geschichte beruft die Metapher

der Grabungsarbeit aber auch einen Dialog mit der überindividuellen
Vergangenheit. In der Wiederkehr der verdrängten Tochter und in der Wiederkehr der

Vergangenheit des Mittelalters werden Gegenwart und Vergangenheit, individuelle
Vergangenheit und kollektive Vergangenheit strukturell verschränkt. Guy
kommentiert diesen Zusammenhang:

Guy:
[...] Nâr vi graver ut Katarinas hospital, Katarinas kapeil, murer, brpnn, dâ mâ jo Katarina
komme. Det er et bevis pa at samtalen virkelig fortsetter.
Siri:
Samtalen?

Guy:
Samtalen med fortiden. Fortiden samtaler med oss. Samtalen stopper aldri. Vi tar den
med i skipene väre. Den tause samtalen. (S. 80)

[Guy:
Wenn wir das Katharinenhospital ausgraben, die Katharinenkapelle, Mauern, Brunnen,
dann muß Katharina ja kommen. Das beweist, daß der Dialog wirklich weitergeht.
Siri:
Der Dialog?
Guy:
Der Dialog mit der Vergangenheit. Die Vergangenheit spricht mit uns. Der Dialog bricht
niemals ab. Wir nehmen ihn mit in unsere Schiffe. Den stillen Dialog.]

Der Vorname Kat ist ein Kurzname zu Katharina, und Katharina ist zugleich der
Name der Schutzheiligen des ausgegrabenen Klosters. Vermittelt über die
Namensverwandtschaft wird Kat mit der Heiligen Katharina von Alexandrien, der
das Kloster geweiht ist, verglichen. Dieser Vergleich verschränkt individuelle
und wie auch immer geartete kollektive, und das heißt hier mythisch fundierte
Vergangenheit. Die kollektive Vergangenheit scheint das individuelle Leben zu

prägen, denn am Schluß des Dramas übernimmt Kat die Rolle der alleinerziehenden

jungen Mutter, die ihre eigene Mutter ihr gegenüber einnahm. Sie nimmt
das Baby Kitty, das auf der Bühne zurückgeblieben ist, an sich und kümmert
sich darum. Währenddessen verändert sich der Bühnenhintergrund zu einem
Kirchenschiff, und Kat erscheint laut Bühnenanweisung „som en MADONNA"
[wie eine MADONNA] (S. 90) mit Kind. Das Bühnenbild bezieht sich inter-
textuell auf die Legende um die Heilige Katharina und deren Darstellung in der
bildenden Kunst. Nach der Legende wurde der Heiligen als Kind von einem

48 Freud 1989 (Ergänzungsband), S. 395-406, hier S. 396f. Auch in dem Aufsatz „Der Wahn und die

Träume in W. Jensens Gradiva" erläutert Freud die Arbeit an verdrängten psychischen Inhalten mit der

verschütteten Stadt Pompeji, die mit archäologischer Grabungsarbeit wieder freigelegt werden muß.

Freud 1997, S. 9-85, hier S. 39f.



54 3. Textanalysen

Eremiten das Bild des Jesuskindes in den Armen Marias gezeigt.49 Als sie später
heiraten sollte, berief sie sich auf die Weissagung des Eremiten und lehnte eine
Ehe mit der Begründung ab, sie habe keinen anderen Geliebten als Jesus. Diese

sogenannte mystische Hochzeit der Heiligen Katharina mit dem Jesuskind ist als

beliebtes Motiv in der älteren bildenden Kunst tradiert. Das Schlußbild beruft
intertextuell die Heiligendarstellung, und derart wiederholt sich an Kat ein

Schicksal, das mit ihrem Namen vorgegeben zu sein scheint. Die in der Vergangenheit

herausgebildeten mythischen Strukturen, so wird suggeriert, sind
transhistorisch gültig und bestimmen das individuelle Schicksal. Guy thematisiert
diesen Mechanismus:

[...] Fotavtrykk star her fpr vi setter foten ned, har jeg fplelesen av. Smelter sammen fpr
og nâ, til det er forbi, svimmelt forsvunnet. (S. 20f.)

[Die Fußabdrücke sind schon da, noch bevor wir den Fuß aufsetzen, habe ich den
Eindruck. Sie verschmelzen damals und heute, bis es vorbei ist, im Dunkel
verschwunden.]

Diese Vorstellung von der Anwesenheit der Vergangenheit in der Gegenwart
weist intertextuell auf Fornuftige dyr zurück. Auf die intertextuellen Bezüge zur
jungianischen Psychoanalyse, die hier vorliegen, wird zurückzukommen sein.

Hier sei vorweggenommen, daß der Text Mythen reproduziert, die die
Interaktionsmuster der Figuren bestimmen und zugleich die Vorstellung vermittelt, daß

die Handlung einer unausweichlichen Dynamik folgt.50 Diese Dynamik vermittelt

der Text über das Leitmotiv des Spiels, das ein Verhalten gegen die Spielregeln

verbietet. So beginnt die eigentliche Handlung, als Siri in der zweiten Szene

ein Spielbrett freilegt. In diesem Moment erscheint ihr Ehemann, und im Laufe des

folgenden Gesprächs kristallisiert sich der Beziehungskonflikt heraus, den das

Drama behandelt. Die Szene schließt, indem Siri Guy zu den Tänzerinnen, anstatt

zu den Grabungsassistentinnen, und somit zu einem anderen Spiel schickt als dem,
das in ihrer Ehe gespielt wird. Die Lektüre des Dramas geht davon aus, daß die

Dramenhandlung in Form von mehreren sich überlagernden Spielen organisiert ist,

in denen sich mythisch fundierte Beziehungsmuster wiederholen. Die Bestimmung
von zwischenmenschlichen Umgangsformen als Spiele geht auf die psychotherapeutische

Methode der Transaktionsanalyse zurück, die „Spiele" zu den
mitmenschlichen Umgangsformen zählt. Als Spiele definiert die Transaktionsanalyse „eine
Serie von Transaktionen mit einem verborgenen Motiv, bei denen von Beginn an
ein bestimmtes Motiv angestrebt wird".51 Wenn ein Motiv oder Ziel des Umgangs
mit einem anderen Menschen uneingestanden bleibt, handelt es sich um ein

manipulatives Spiel.

49 Vgl. Fournée 1988, S. 17f.
50 Auch die Gestaltung des Buches verweist auf das Mittelalter. Denn jedem Akt ist eine Vignette mit

einem lautespielenden Schwein vorangestellt. In einem Interview mit Turid Larsen gibt L0veid an, sie

habe es in einer mittelalterlichen Kirche auf Gotland gefunden.
51 Schlegel 1993, S. 338f. Diese für die Transaktionsanalyse grundlegende Überlegung geht zurück auf

den verbreiteten Titel von E. Berney: Spiele der Erwachsenen. Reinbek bei Hamburg 1967.



3.3. DobbeI nytelse 55

Mit Dobbel nytelse zeichnet sich in den Theaterstücken L0veids eine
Veränderung ab. Ihre Texte sind zunehmend von komischen Einlagen geprägt, die die

Figuren oft ironisch unterlaufen. Wenche Larsen vertritt in ihrer Analyse des

Dramas die Ansicht, der Humor in den Texten liefere in Einklang mit närrischen

sprachlichen Einfällen, phantastischen Elementen und der Thematisierung von
Sexualität Anlaß zur Hoffnung auf eine Veränderung der Verhältnisse. Anhand der

Theorien von Cixous und Irigaray führt Larsen die komischen Passagen im Text
auf ein dem weiblichen Körper und der Mutterschaft inhärentes Potential an
positiven, gesellschaftsverändernden Kräften zurück.-''2 Mir scheint diese

Interpretation fraglich. Dobbel nytelse enthält zwar zahlreiche komisch-subversive
Elemente, doch zeigt der Text keine alternativen Perspektiven auf. Denn die
Situation Siris, der Mutter, mündet in den Suizid. Die Komik des Textes ist nicht an
eine einzelne Figur und auch nicht an den biologischen Körper Siris als Mutter
gebunden, sondern von der eigentlichen Handlung losgelöst. Die komischen

Einlagen subvertieren zwar im Sinne des Bachtinschen Karnevals das Geschehen.

Doch fehlt hier gerade der utopische Gehalt des Karnevals. Vielmehr wirkt die
Komik als Tragikomik zum Ausdruck von Hoffnungslosigkeit im Hinblick auf eine

mögliche Veränderung.

Exkurs: Zirkusportraits

Der Dramentext zitiert Motive aus einem Gedicht Lpveids mit dem Titel „Hvis
Verden var stor nok og vi hadde all tid. Fem sirkusportretter" [Wenn die Welt
groß genug wäre, und wir alle Zeit [der Welt, d. Verf.] hätten. Fünf Zirkusportraits]

und soll hier als Intertext einbezogen werden.53 Der letzte Abschnitt des

Gedichtes trägt die Überschrift „Dialog" [Dialogl und bildet einen Intertext zum
Dialog zwischen Guy und Kat im fünften Aufzug des Dramas. Die Schlußreplik
von Kat im Drama zitiert diesen Dialog.

Das Gedicht ist in sechs Abschnitte gegliedert. Die Abschnitte von 1-5 sind
numeriert. Pro Abschnitt kommt jeweils eine Person aus dem Arbeitsumfeld des

Zirkus zu Wort und erklärt ihre Lebensphilosophie.
Die Titelzeile „Hvis verden var stor nok og vi hadde all tid" formuliert

metaphorisch eine Utopie von menschlicher Freiheit als Vorstellung vom Leben in
einer Welt, die frei wäre von zeitlichen und räumlichen Begrenzungen. Die
Personen denken über Möglichkeiten nach, diese Begrenzungen zu überschreiten.
Doch das formelhafte Wenn-Dann macht die Ernsthaftigkeit ihres Veränderungswillens

fragwürdig. Sie deutet an, daß die Portraitierten die Beschränkungen von
Entwicklungsmöglichkeiten zu stark mit den ach so unverantworteten äußeren

Verhältnissen begründen und sich jeder persönlichen Verantwortung für ihr Leben
entziehen.

52 Vgl. Larsen 1990, S. 28-32, hier S. 32.
53 Publiziert in: Café Existens (1)1987, S. 30-32.



56 3. Textanalysen

Im ersten Abschnitt spricht „Verdens sterkeste mann" [Der stärkste Mann der

Welt] über seine Liebe zu einer Frau. Am Schluß stellt er die Frage „Hvis verden

var stor nok, og vi hadde all tid, ville du komme da?" [Wenn die Welt groß genug
wäre und wir hätten alle Zeit, würdest du dann kommen?] und deutet eine

grundsätzliche gegenseitige Unerreichbarkeit zwischen ihm und der geliebten Frau

an. Die ersehnte Ankunft des Gegenübers ist nur denkbar unter der idealen und

zugleich unmöglichen Bedingung einer grenzenlosen Welt, und Liebe bleibt eine
Illusion. Der zweite Abschnitt gibt die Sichtweise von „Linedanserinnen" [der
Seiltänzerin] wieder:

Hvis bjerkestammene âpnet seg og tok oss inn i sitt /
indre lys og vi 10p ned trappene sammen i kretser /
I bjerkestammene mptes himmel og jord som i en kirke.

[Wenn die Birkenstämme sich öffnen würden und uns hineinnehmen würden in ihr
inneres Licht und wir würden zusammen die Stufen hinablaufen in Kreisbewegungen
In den Birkenstämmen begegnen sich Himmel und Erde wie in einer Kirche.]

Auch hier geht es um eine Begegnung von Liebenden. Erneut verhindern
schlechte Ausgangsbedingungen eine wirkliche Begegnung. Um eine Begegnung

der Liebenden zu realisieren, so die Seiltänzerin abschließend, müßte man

„sjpstjerne" [Seestern] (S. 31) sein; Menschen fehlt diese Möglichkeit.
Die folgenden Portraits schildern völlig desillusionierte Haltungen. In Portrait

Nummer drei kommt „Den dumme damen" [Die dumme Dame] zu Wort und
beschreibt ihre Rolle als Showpartnerin des Messerwerfers. Der Augenblick, wenn
die Messer auf sie zufliegen, versetzt sie in Todesangst, die sie mit einem

Weltuntergang vergleicht, bei dem „Fasanene dpde [...] Alle skip gär ned." [die Fasane

starben. Alle Schiffe gehen unter]. Die Messer bringen lebensbedrohende Gewalt
zum Ausdruck, die nicht nur auf den Messerwerfer begrenzt bleibt, sondern sich im
Publikum fortsetzt, das mit seinen Augen den Messern folgt. Vor diesem Hintergrund

fordert sie einen Geliebten auf, sie zu küssen. Diese Aufforderung liefert das

Motto für das Drama, das über diesen Intertext eine Konnotation von Bitterkeit
bekommt:

Min kjasre kyss meg!

[Mein Lieber (bzw. meine Liebe), küß mich!]

Schließlich widerspricht sie noch der leisen Hoffnung der Seiltänzerin auf eine

Begegnung unter Seesternen. Die dumme Dame ist von der Unerreichbarkeit der
Partner in einer Liebesbeziehung überzeugt.

„Sirkusdirektpren" [Die Zirkusdirektorin (oder der Zirkusdirektor, das bleibt
offen)] beschreibt den Warencharakter von Frauen im Sinne des Sichfeilbietens der
Frauen als einer Ware, deren Wert an ihrer Schönheit gemessen wird. Die Auswahl
der Ware treffen „die Männer" bei der Partnerinnenwahl. Laut Zirkusdirketor/in
handelt es sich um ein archaisches Muster, das von den Mitgliedern einer
modernen Gesellschaft reproduziert wird.



3.3. Dobbel nytelse 57

Der letzte Abschnitt führt in der allegorischen Figur des „Utbryterkongen"
[Entfesselungskönig] die leitende Idee der unbegrenzten Möglichkeiten vor. Die
Fesseln, mit denen er arbeitet, symbolisieren die Einschränkungen der Welt, die die
Menschen an ihrem Glück hindern. Sie stammen, so der Entfesselungskünstler, von
den Menschen, „som tvang meg til â bli liten" [die ihn zwangen, klein zu werden].
Auch er glaubt nicht an die Möglichkeit von Freiheit in zwischenmenschlichen

Beziehungen.
Alle Portraits thematisieren eine unmögliche Nähe zwischen Liebenden und die

gewaltsame Einschränkung individueller Lebenschancen. Die Lebensrealität bildet
einen krassen Gegensatz zu den Hoffnungen der Menschen.

Zirkusleute, deren Beruf eigentlich die Illusion ist, schildern in diesem Gedicht
ihre Desillusionierung über die Möglichkeit partnerschaftlicher Beziehungen. Der
Zirkus erscheint wie ein Abbild der Lebenswelt. Umgekehrt trägt die Lebenswelt
aber auch die grotesken Merkmale des Zirkus und wird ins Lächerliche gezogen.
Denn die Ansichten der „dummen Dame" und die wiederkehrenden Ausflüchte der
Menschen, die sich ihrer eigenen Verantwortung entziehen, machen die einzelnen
Positionen fragwürdig. Der Dialog zwischen Guy und Kat zitiert diese Haltungen.
Während Kat an einem Ideal von liebender Zweisamkeit festhält, sind Guys
Ansichten von Desillusionierung geprägt. Am Schluß des Dramas bleibt allein Kat
zurück. In ihrer Schlußreplik wiederholt sich der intertextuelle Bezug zum Gedicht,
jedoch ist der Text leicht verändert. Die Sentenz steht nicht länger im Konjunktiv,
sondern im Futur. Sie signalisiert die Möglichkeit einer Veränderung:

Hvis Verden er stor nok. Og vi har all tid. /
Hvis bjerkestammene vil äpne seg. Og ta oss inn. (S. 90)

[Wenn die Welt groß genug ist. Und wir haben alle Zeit.
Wenn die Birkenstämme sich öffnen. Und uns hineinnehmen.]

Währenddessen verändert sich der Hintergrund der Szene zu einem Kirchenschiff.

Der Text referiert auf die Gedichtsentenz, wonach in dem Moment, da
die Welt groß genug ist, es zu einer Vereinigung der Gegensätze von Himmel
und Erde wie in einer Kirche komme. Die Schlußreplik fordert so zum Handeln
und zur Veränderung der Verhaltenskonventionen auf.

Selbstverzehrende Trauer und deren kritische Dekonstruktion

Ein häufig wiederkehrender Topos in Lpveids Dramen ist das verlassene Kind.
In Dobbel nytelse ist dieses Motiv von leitmotivischer Bedeutung. Alle drei

Figuren der Dreiecksgeschichte haben in ihrer Kinderzeit den Verlust einer

Bezugsperson erlebt. Siri litt als Kind unter der emotionalen Kälte ihrer Mutter. In
der Gegenwart des Dramas quält sie die Abwesenheit ihres Ehemannes, und sie

fürchtet, ihn zu verlieren. Die Erfahrung des Verlassenwerdens gibt sie an ihre
Tochter weiter. Kat wuchs bei der Mutter Siris wie eine „Schwester" auf und



58 3. Textanalysen

wurde von Siri als Tochter verleugnet. Guy lernte seinen Vater nie kennen.54

Die Vorstellung des verletzten Kindes stammt aus der Psychoanalyse. Der
Psychoanalytiker Donald W. Winnicott prägte den Begriff als Ausdruck für ein

Kind, dessen Mutter in der frühen Kindheit nicht gut genug für ein Kind war.55

Infolge dieses Mangels mißlingt die Entwicklung eines Ichs, das fähig wäre,
Desintegrationszustände und Bedrohungen des Ichs, die von außen kommen, zu

ertragen. Das verlassene Kind ist eigentlich ein verletztes Kind, so daß die
Verlassenheit stellvertretend als Metapher für emotionale Verletzungen dient. In den

hier besprochenen Dramen wird der Topos des verletzten Kindes häufig in
Zusammenhang mit einer Trennung oder dem Verlust der Eltern zitiert. Diese
Situationen fungieren als Auslöser für eine depressive Haltung der Protagonistinnen.

Als Siri bemerkt, daß Guy sie mit ihrer Tochter betrügt, zerbricht sie an der

Vorstellung, ihn zu verlieren. Die Handlung läuft parallel zu ihrer Agonie. Ihr
langsames Sterben wird als körperlicher Verfallsprozeß semiotisch nach außen

getragen. Sie verwandelt sich in kürzester Zeit in eine alte Frau. Als Guy stirbt,
beklagt sie ihn und begeht Suizid.

Siri verzehrt sich im Warten auf ihren Ehemann und weist Tuttis und Fruttis
Versuche, sie zu trösten, zurück. Die beiden Tänzerinnen Tutti und Frutti nehmen

im Verlauf der Handlung immer mehr clownhafte Züge an. Siris selbstverzehrende

Trauer und die clownesken Trostversuche der Tänzerinnen berufen als Intertext

Hugo von Hofmannsthals Oper Ariadne auf Naxos,56 Hofmannsthals Oper
wiederum greift auf den Mythos der von Theseus auf der Insel Naxos
zurückgelassenen Ariadne zurück. In der Oper versucht ein Harlekin, Ariadne zu trösten.
Doch sie läßt sich nicht trösten und versinkt aus Gram über die Abwesenheit von
Theseus in Todessehnsucht. Das Spielen und Tanzen des Harlekins und anderer
Komödianten läßt sie kalt, sie wartet auf den Totenbegleiter Charon. Eine weitere
charakteristische Gestalt aus der Oper, Zerbinetta, versucht, sie mit ihren
leichtlebigen Ansichten über Liebe und Treue zu trösten. Doch Ariadne wendet sich ab.

Die Oper bestimmt als Intertext die Meinung von Siri und von Tutti und Frutti über
Treue und Erotik. Der intertextuelle Bezug wirkt hier als Ironiesignal, denn in der

Oper ist das Geschehen stark komisch überzeichnet.
Wie Ariadne versinkt Siri in ihrem Schmerz über die Treulosigkeit Guys. Immer

hat sie nach einem gemeinsamen Boot mit Guy gesucht, das als metonymischer
Ersatz für die Metapher des gemeinsamen Lebensschiffs erscheint. Doch Guy ist
höchstens zu einem kurzen Besuch auf diesem Traumschiff bereit, das für ihn eher
die gefährlich-einschränkende Bindung des „Hafens der Ehe" symbolisiert. Gegen
Ende des Dramas findet Siri tatsächlich ein Boot. Doch wird es jetzt zu einem

Totenschiff, das sie und Guy ins Totenreich bringt. Die Lebensgemeinschaft, die

54 Auch Wenche Larsen verweist auf das bei Löveid wiederkehrende Motiv des verlassenen Kindes. Doch
ihre Schlußfolgerung, es spiegele eine typisch weibliche Erfahrung, trifft nicht zu, da auch Guy ein

verlassenes Kind ist. Larsen 1998, hier S. 4 und 9.
55 Winnicott 1988.
56 Hofmannsthal 1994.



3.3. Dobbel nytelse 59

Siri ersehnt, scheint nur als Vereinigung im Tod möglich. Die Fahrt im gemeinsamen

Boot ist nur als Überfahrt in das Totenreich realisierbar.
Bereits der Prolog führt das Verlustmotiv ein: An einem frühen Morgen

berichtet Siri von einer durchwachten Nacht, in der sie vergeblich auf Guy gewartet
hat:

Sitter i sengen og venter til det er morgen. Det er bevis pâ at han er herlig og elsket. [...]
(S.9)

[Ich sitze im Bett und warte bis zum Morgen. Das ist ein Beweis dafür, daß er großartig
ist und geliebt wird.]

Tutti und Frutti greifen den Satz auf und wiederholen ihn. Diese ständige
Wiederholung läßt eine rituelle Formel assoziieren, die eine typische, und das heißt
hier angesichts der drei Frauen scheinbar essentiell weibliche Erfahrung andeutet.

Auch die Wortwahl „herlig og elsket" [großartig und geliebt] verleiht der

Passage einen archaischen Charakter und signalisiert eine überzeitliche Gültigkeit

der beschriebenen Szene. Die archaische Sprache wirkt aber auch als Ironiesignal

und Hinweis auf den Anachronismus der Situation im zeitgenössischen
Kontext. Der Intertext stellt erneut einen Zusammenhang zwischen der Zeit, aus
der die Gebäude stammen, die Siri ausgräbt, und der Gegenwart her, indem die
Szene das Bild der sitzenden und auf den Geliebten wartenden Frau als festen

Szenentypus der mittelalterlichen Literatur zitiert. Im frühen Minnesang dient
die Gebärde des Am-Fenster-Sitzens der Frau stereotyp als körperliches Korrelat
unbefriedigter Sehnsucht. Wenn die Verhaltensweisen moderner Frauen denen

von Frauen im Mittelalter gleichen, hat sich in den letzten Jahrhunderten wenig
in den Paarbeziehungen geändert, so lautet mit kritisch-ironischen Untertönen
das Fazit, das sich aus diesen intertextuellen Referenzen ableiten läßt.

Die Allegorie des Spiels

Nach dem Vorspiel beginnt die Handlung im zweiten Aufzug damit, daß Siri
eine Bodenschicht abhebt und ein Brettspiel entdeckt. In diesem Moment tritt
Guy auf. Der situative Zusammenhang zwischen seiner Ankunft und der
Entdeckung des Brettspiels beruft die Metapher vom Spiel der Geschlechter als

Intertext. Die Theaterhandlung, das macht die Verbindung zwischen Brettspiel
und Theaterspiel klar, thematisiert eine Paarbeziehung als Spiel.

Das Spielbrett, das Siri ausgegraben hat, ist ein Hnefatafl-Brett. (S. 17) Guy hält
es zunächst für ein Schachspiel. Seine Vermutung liegt insofern nahe, als Hnefatafl
ein mittelalterliches Brettspiel ist, dessen Spielbrett wie ein Schachbrett in viele
kleine, nebeneinander angeordnete Quadrate aufgeteilt ist. Hinweise auf das Spiel
stammen aus Grabungsfunden und aus den Sagas, und auch auf einem

archäologischen Grabungsfeld in Bergen wurde ein solches als Grabbeigabe
entdeckt. Zwischen dem Spielort des Dramas auf dem Grabungsfeld des

Katharinenklosters und der Dramenhandlung wird intertextuell ein Zusammenhang
hergestellt. Vergangenheit und Gegenwart fließen ineinander über.



60 3. Textanalysen

Das Hnefatafl-Spiel wird in den Heidreksrätseln der Edda erwähnt. In diesen
Rätseln wird nach drei verschiedenen Brettspielen gefragt: Hnefatafl, Hnettafl und
Skâktafl. Das Rätsel als Intertext fungiert als ein böses Omen für die Entwicklung
der Dramenhandlung, denn die erste der Rätselfragen lautet:

Wer sind die Weiber, die waffenlos um ihren König kämpfen? Die schwarzen schützen,
doch die schönen gehn vor, beide Tag für Tag. König Heidrek, kannst du es raten? Und
Heidrek antwortet: Gut ist dein Rätsel, Gestumblindi, gleich ist's erraten: das ist das

Brettspiel: die Brettsteine erschlagen sich waffenlos um den König, und die dunkeln
halten's mit ihm.57

Mit der Entdeckung des Spiels wird auch das Rätsel als Intertext aufgerufen.
Der intertextuelle Bezug enthält eine Vorausdeutung auf die Entwicklung der

Handlung, in der sich zwischen den beiden Frauen ein „waffenloser Krieg" um
Guy entwickelt, der mit dem Tod der Verliererin enden wird.

In einer Broschüre zu einer Ausstellung über die Geschichte des Spiels im Norsk
Folkemuseum in Bergen liest man über Hnettafl:

Hnettafl, das zunächst mit Nüssen gespielt wurde, bestand aller Wahrscheinlichkeit nach
aus einem einzelnen und 12 gleichen Spielsteinen. Der vornehmste Spielstein wurde
hünn, d.h. Bär genannt, und im Rätsel heißt es - es handelt sich um das Heidreksrätsel in
der Hervarvarsaga - daß der Bär die Herde tötet. Das Rätsel berichtet weiter, er war
„jarni urinn i kring", d.h, daß er wahrscheinlich einen Eisenbeschlag und acht Hörner
hatte, aber keinen Kopf. Betrachtet man das archäologische Material, zeigt sich, daß es
verschiedene Formen gab, meistens sind es stilisierte, manchmal naturalistische
Formen.58

Aufgrund des Intertextes gewinnt Guys Kommentar zum Fund eine zusätzliche

Bedeutung. Sie wird zum Hinweis auf unendlich sich wiederholende
Beziehungsmuster:

Man vet aldri hva man finner. En fornem björn, en brikke med jern og âtte horn Ja,

formene varierer. (S. 17)

[Man weiß nie, was man findet. Einen vornehmen Bären, einen Spielstein mit Eisen und
acht Hörnern Ja, die Formen sind verschieden.]

Während Guy von Spielsteinen für das Hnettafl spricht, bezieht sich Siri auf das

Hnefatafl. Indem die Unterscheidung zwischen den Spielformen aufgehoben
wird, zeigt sich, daß es nicht um die einzelnen Formen geht, sondern um die

Spielstruktur an sich. Während im Katalog zur Ausstellung auf die variierenden
Formen hingewiesen wird, hebt Guys Kommentar die gleichbleibenden
Spielregeln hervor, die von den variierenden Formen nicht beeinflußt werden. Diese

57 Die Heidreksrätsel, in: Die Edda. Götterdichtung. Spruchweisheit und Heldengesänge der Germanen.

1997, S. 187-198, hierS. 193.
58 „Hnettafl som i begynnelsen ble spilt med nptter, har etter alt â dpmme bestâtt av en spesiell og 12

identiske brikker. Den fornemste brikken ble kalt hünn dvs. bjprn, og det sies i gâten, - Heidreksgâte i
Hervararsaga - at bjprnen dreper buskapen. Gâten sier videre at den var ,jarni urinn i kring' dvs. at den

trolig hade beslag av jern og âtte horn, men ikke noe hode. Ser man pâ det arkeologiske materialet, ser

man at formene har variert, for det meste er de stiliserte og noen ganger naturalistiske." In: Terningen er
kästet. Om spill og spillets historié, S. 12f.



3.3. Dobbel nytelse 61

Veränderung im Vergleich von Intertext und Drama macht die Passage besonders

interessant. Sie betont die Kontinuität der zwischenmenschlichen
Beziehungsspiele trotz sich verändernder kultureller Kontexte und steht daher in
Einklang mit der strukturellen Verschränkung von Vergangenheit und Gegenwart
im Gesamttext. Die Funktion des Spielsteins, den Guy beschreibt, und die
Anspielung auf die Verwandtschaft zum Schachspiel verweisen zusätzlich auf den

tragischen Ausgang der Handlung. Ebenso wie das Schachspiel damit endet, daß
der König des Gegners Schach matt gesetzt und somit symbolisch getötet wird,
handelt es sich um ein Spiel mit tödlichem Ausgang.

Trotz des traurigen Handlungsverlaufs durchziehen mehrere komische Spiele
den Text. Das gilt insbesondere für die Gruppe von Orientierungsläufern, die
immer wieder am Ende einzelner Szenen das Spielfeld kreuzt und keine weitere
Funktion für die Dramenhandlung hat, als den Spielcharakter auszustellen. Auch
der Orientierungslauf ist ein (sportliches) Spiel mit festem Plan und Ziel.

In literaturwissenschaftlichen Analysen und auch in den ersten kürzeren

Besprechungen von Dobbel nytelse wurde immer wieder darauf hingewiesen, daß
das Drama einen humoristischen Gesamteindruck hinterlasse. „Den tragiske utgang
til tross etterlater stykket et lystigt inntrykk" [Trotz des tragischen Ausgangs
hinterläßt das Theaterstück einen lustigen Eindruck], so lautet das Fazit Oystein
Rottems zum Text in seinem Artikel in Norges Litteratur Historie,59 Doch bieten
die Dramen, was bislang nicht beachtet wurde, keine heitere Komik. Das Lachen,
das diese Texte beim Leser oder Zuschauer hervorrufen, ist kein Verlachen, bei
dem Normen zur Debatte gestellt und verspottet werden. Vielmehr fungiert die
Komik in Lpveids Texten häufig als Ausdruck von Ausweglosigkeit und

Verzweiflung. Es ist eine Komik des Absurden, die in Dobbel nytelse auch von der

Spielmetaphorik getragen wird.
Die Spielmetaphorik bei Lpveid schließt an die lange Tradition des Spielbegriffs

im Theater an. Mit ihm verbindet sich eine szenische Komponente, die meist die
fließenden Grenzen zwischen Spiel und Ernst, Bühne und Welt, Fiktion und
Realität zum Ausdruck bringt. In diesem Sinne erhält auch im vorliegenden Text
alles, was geschieht, Züge eines Spiels, das den Ernst der Dinge ironisch
distanziert. Doch gerade in der ironischen Distanzierung wird das Leid der Figuren
überhaupt erst erfahrbar.

In Dobbel nytelse sind Komik und Spiel vor allem an zwei Figuren gebunden,
die als Spielmacherinnen fungieren: Tutti und Frutti. Die beiden Tänzerinnen
stehen in der Tradition der Commedia dell'arte, die vom italienischen Volkswitz
geprägt ist. So, wie die Schauspieler der Commedia dell'arte über ein Repertoire an

59 Rottem 1997, S. 567. Es liegt nahe, im Spiel mit verschiedenen Bedeutungen und dem Spielcharakter
des Theaters selbst eine Motivation der Autorin für den Wechsel von der Lyrik zur Dramatik zu

vermuten. Ihr Interesse am Spiel mit der Pluralität von Bedeutungen zeichnet sich bereits in ihrem
prosalyrischen Roman Sug ab. Richard Aarps Kommentar zu Sug, wonach sich in ironischen Passagen
und Oxymora eine Bedeutungsverschiebung vollziehe, die ein Spiel von Bedeutungen eröffne, bleibt
daher auch für die Dramen gültig. Vgl. dazu Aar0 1994, S. 61-76, hier S. 67.

60 Cohn 1962, S. 287.



62 3. Textanalysen

akrobatischen Effekten und Witzen verfügten, die sie bei jeder Gelegenheit
anbrachten, sind die beiden Tänzerinnen aufgrund ihres Berufes für akrobatische

Einlagen prädestiniert. Sie praktizieren Körperakrobatik, wenn sie sich zum Tanzen
aufwärmen, und Sprachakrobatik in Form von Alliterationen, Reimen und
Wortspielen.61

Tutti und Frutti bilden als Zwillingspaar eine karnevalesk verdoppelte Figur, und
bereits aus der Verdoppelung ergibt sich wieder ein komischer Effekt. Die extreme
Typisierung der Figur, und auch hier besteht ein Bezug zu den undifferenzierten

Typen der Commedia dell'arte, macht die Figuren zusätzlich komisch. Die beiden
Tänzerinnen vergleichen ihre Rolle selbst mit der von Gauklern. In der Rolle des

Narren gestatten sie sich auch die Freiheit, die trauernde Siri boshaft-direkt als

Nachtwächter-Gestalt zu verspotten (S. 87).
Die genuin karnevaleske Rolle des Narren gestattet es, das Unerlaubte und somit

den Subtext des Dramas auszusprechen. In diesem Zusammenhang steht auch die
Rolle der Tänzerinnen als Spielleiter, der außerhalb des eigentlichen Handlungsverlaufs

steht und den Subtext, das erotische Begehren, ausspricht. Bereits das

Motto, das dem Text vorangestellt ist: „Min kjsere kyss meg" [Meine Liebe küß

mich] verweist auf den Subtext des erotischen Begehrens. Im Motto verschränken
sich Vergangenheit und Gegenwart und eine überzeitliche Gültigkeit des Themas
wird suggeriert. Denn es zitiert eine Runeninschrift aus einem Ausgrabungsfund in
Bergen. Das Motto zitiert die Inschrift auf einem Holzpflock, die man bei

Ausgrabungen an der deutschen Brücke in Bergen gefunden hat.62

Doch Tutti und Frutti sprechen den Subtext nicht nur aus, sie verkörpern ihn
auch. Die karnevaleske Hyperbolie des Körperlichen ist Teil ihres Berufes als

Tänzerinnen. Auf metatheatraler Ebene referiert der Beruf der Tänzerin auf den

Ursprung des Theaters in Kulthandlungen zu Ehren des Dionysos, des Gottes der

Fruchtbarkeit, des Rausches und der Verwandlung, der von schwärmend rasenden
Bacchantinnen begleitet wurde. Wenn man die rhythmischen Bewegungen des

Tanzes als Beischlafbewegungen liest, wird ein intertextueller Bezug der
Tänzerinnen zu sexueller Ausschweifung und extremer Körperlichkeit, wie
Dionysos sie verkörpert, deutlich. Ihre Mitarbeit am Grabungsprojekt fördert in
einer psychoanalytisch motivierten, grotesken Inversion von innen und außen das

erotische Begehren der Beteiligten ans Licht und macht es zum
handlungsbestimmenden Element. In diesem Sinne deutet das Aufwärmen Tuttis und Fruttis
zum Tanz, dem Kat sich anschließt, bereits auf die Kulmination der Handlung in
der erotischen Begegnung zwischen Kat und Guy am Schluß des Dramas hin (S.

39). Es stellt sich nun die Frage nach den Spielregeln, denen das Verhalten der
Tänzerinnen folgt.

61

62

Janet Garton hat die rhetorischen Spielformen des Textes, aus denen sich für Übersetzer nahezu unlösbare

Probleme ergeben, eingehender untersucht. Garton 1991.

Die Inschrift lautet: „ost : min : kis : mik" [Meine Liebe, küß mich]. Vgl. dazu Düwel 21983, S. S3.



3.3. Dobbel nytelse 63

Figurationen von Eva und Lilith

Zu Beginn des Dramas vermuten die beiden Tänzerinnen, die Grabungsstelle
könnte sich als „Paradiset" [das Paradies] erweisen, wenn es ihnen gelänge, tief
genug zu graben (S. 13). Die biblische Genesiserzählung wird hier als Intertext
der Handlung berufen, was erneut das Thema des Begehrens als Subtext aufruft.
Guys Wunsch, Kat zu essen (S. 62), deutet ebenfalls auf den biblischen Sündenfall.

Auch sich selbst verorten Tutti und Frutti in diesem Kontext. Sie erklären
ihre Doppelgestalt als Figuration von Eva, der Figuration der Mutter, und Lilith,
der Figuration der Verführerin. Somit reproduziert der Text in der Doppelgestalt
von Tutti und Frutti die Spaltung der weiblichen Geschlechtsrolle in Mutter und

Verführerin, wie sie bereits in der Genesiserzählung angelegt ist:

Frutti:
Hvem av oss som er Eva og hvem som er Lilith mâ fuglene vite, men dette stedet kunne

jo vise seg â vaere Paradiset? Hvis vi für gravd dypt nok?
Tutti:
Hvis vi fant Den Hellige Slange, Sankt Eple, eller kanskje Den Hellige Ribbe!
Frutti:
Eller Den Hellige lpk!
Tutti:
Hvilken Lpk?
Frutti: Det var en sppk, din gjpk! (S. 13)

IFrutti: Wer von uns Eva ist und wer Lilith, mögen die Vögel wissen, aber dieser Ort
könnte sich als das Paradies erweisen? Wenn es uns gelingt, tief genug zu graben?
Tutti:
Wenn wir Die Heilige Schlange, Sankt Apfel, oder vielleicht Die Heilige Rippe finden
würden!
Frutti:
Oder Die Heilige Zwiebel!
Tutti:
Welche Zwiebel?
Frutti:
Das war ein Witz, du Narr!]

Die Tänzerinnen entwickeln in ihrem Dialog eine von ironischen Untertönen
durchzogene Variation der Paradieserzählung, die zunächst ausschließlich auf
deren erotische Konnotationen abhebt. Um die Wiederholung der Geschichte
nicht zu gefährden, verkürzen sie ihre Version und verschweigen das traurige
Ende. Auch werten sie die Symbole des Bösen, die Schlange und den
verhängnisvollen Apfel, zu heiligen Attributen um. Die Zwiebel wird hier in ihrer
mittelalterlichen Bedeutung als heiliges Gewächs zitiert. Die Ironie in dieser

Textpassage besteht im Akt karnevalesker Profanation, der die religiös-erbauliche

Erzählung auf das Thema erotischen Begehrens reduziert.
Im Bedeutungskontext der Suche nach dem biblischen Garten Eden ist es nur

folgerichtig, daß Tutti und Frutti die Einladung Siris ablehnen, einen Apfelkuchen
zu backen, denn dann würde der verführerische Apfel als Liebessymbol zerstört
und eine Wiederholung der Paradiesgeschichte verhindert. Der Dialog von Tutti



64 3. Textanalysen

und Frutti mündet in eine Selbstdarstellung, die der Doppelfigur als wesentliche

Eigenschaft Erotomanie zuschreibt. Es wird noch darauf zurückzukommen sein,
daß auch diese Selbstdarstellung der beiden Tänzerinnen über einen intertextuellen

Bezug ironisch unterlaufen wird.
Auch der Name Tutti und Frutti deutet auf eine Verkörperung erotischen

Begehrens. Liest man ihre Vornamen zusammen, ergibt sich der Name einer

gehaltvollen Süßspeise aus Pudding und Früchten. In der Umgangssprache steht

der Verzehr von Süßigkeiten als Metapher für sexuelles Genießen.63 Auch die
Arbeitshilfen, die Tutti und Frutti für ihre Grabungsarbeit anführen, sind erotisch
konnotiert: „Pekefingeren, Tungespissen, Storetâen" [Der Zeigefinger, Die
Zungenspitze, Der große Zeh] (S. 22). Diese Werkzeuge sind keine archäologischen

Grabungsinstrumente, sondern Ausdruck einer körperumfassenden
Sexualität und führen, vermittelt über ihre phallische Konnotation, zurück auf das

Thema des Begehrens. Auch die Sprache der Tänzerinnen ist von Metaphern
geprägt, die auf die Sphäre des Sexuellen verweisen. So bezeichnen sie Guy, als er
mit Kat schwimmen geht, als Kats „badegakk av sjokolade" [Badeente aus

Schokolade]; eine Rolle, die das doppeldeutige Schicksal, vernascht und gefressen

zu werden, beinhaltet, und damit die Umstände um Guys Tod vorwegnimmt (S.

50).
Immer wieder werden die beiden Figuren mit Katzen verglichen. Die beiden

Tänzerinnen referieren mit ihren geschmeidigen Körpern auf die Beweglichkeit
von Katzen, und wenn sie ein Duett „à la Kattearien" [nach der Katzenarie] (S. 12)

anstimmen, scheinen sie sich mit Katzen zu identifizieren. Die strukturelle

Verbindung zwischen Weiblichkeit und Katzenhaftigkeit zieht sich als ein
Leitmotiv durch den Text und bleibt nicht auf die Tänzerinnen beschränkt, sondern

wird in einer Affirmation des zugrundeliegenden Weiblichkeitsmythos als Essenz

von Weiblichkeit dargestellt. Auch die Abbreviatur von Katharina zu Kat, das sich

phonetisch nicht vom norwegischen Wort für Katze [katt\ unterscheidet und
zunächst auch so von Tutti mißverstanden wird (S. 12), verweist metonymisch auf
ihre Affinität zu einer Katze. Mit der Metapher der Frau als Katze verbindet sich
eine Rollenzuweisung, die das mythische Konzept der Frau als Sphinx variiert, das

Mitte des 19. Jahrhunderts als Reaktion auf emanzipatorische Errungenschaften
aufkam und in entmythologisierter Form instrumentalisiert wurde, um ein

Beziehungsproblem zwischen den Geschlechtern darzustellen. Bis heute ist das Bild der
Frau als Sphinx in Film und Werbung weitverbreitet. Im Mythos wird die Sphinx,
eine Tierfrau mit weiblichem Oberkörper und Katzenleib, zum Verderben der

Männer, die ihr Rätsel nicht lösen können und deshalb von ihr getötet werden. Sie

wird zum Symbol für die emotionale Gewalttätigkeit der Frau als Über-Tier und

zum erotischen Objekt umgedeutet. Einen exemplarischen Ausdruck finden diese

Vorstellungen in Franz von Stucks Bild Der Kuß der Sphinx 1895). Stuck läßt das

Experiment der Begegnung der Geschlechter in der tödlichen Umklammerung

63 Freud deutet Traumbilder von Süßigkeiten als symbolische Darstellung von sexuellem Genießen. Freud

1997. S. 161.



3.3. Dobbel nytelse 65

scheitern. Harald Kimpel und Johanna Werckmeister beschreiben diesen

Zusammenhang in ihrer Analyse des Sphinx-Mythos: „ Die Zärtlichkeit der Sphinx endet
in blinder Aggression gegenüber dem Gestrauchelten, der in vampirhafter
Umschlingung als letzten Kuß sein Leben aushaucht."64 Der Sphinx-Mythos dient
im Text als Intertext und Vorbild für Guys erotisches Versagen und seine

Bestrafung durch Kat mit dem Tod. Mit dem Frauenbild, das im Bild der Katze
bzw. der katzenhaften Sphinx berufen wird, ist der tödliche Ausgang der
Zweierbeziehung vorbestimmt.65

Im norwegischen Sprachgebrauch beinhaltet die Zuschreibung katzenhafter

Eigenschaften eine zusätzlich diskriminierende Eigenschaft, die auf die

norwegische Variante des Tarockspiels zurückgeht. In der italienischen Form des

Tarockspiels gibt es eine Spielkarte, die eine Prostituierte zeigt, die dama di danari.
Da Prostituierte im Italienischen mit dem Spottnamen Katze belegt werden, zeigt
die Spielkarte für die ursprüngliche dama di danari in der neueren, norwegischen
Version des Spiels eine Katze, und die Spielkarte heißt auch Die Katze. Das
Miauen der Katze hat dem Spiel seinen norwegischen Namen gnav gegeben.66

Der Text schreibt Kat über ihren Namen katzentypische Eigenschaften zu.

Zugleich gibt es jedoch eine weitere Figur, die diese Eigenschaften verkörpert, die

„Kattejomfru" [Katzenjungfrau]. Diese Figur steht außerhalb der Handlung und

tritt ausschließlich am Ende einzelner Szenen auf. Ihre exponierte Stellung macht
sie zu einer symbolträchtigen Figur. Ihr rätselhaftes Auftauchen fungiert als

Kommentar zum Geschehen. Sie ist in der Personenliste nicht näher charakterisiert.
Sie zeichnet sich dadurch aus, daß sie ein Baby bei sich trägt. Diesem Baby werden
ebenfalls katzenhafte Züge zugeschrieben, indem es als Pars pro toto einen

Katzenkopf und eine Katzenpuppe trägt. Die strukturelle Verbindung mit dem Kind
konstruiert die Katzenfrau als Variation des Mutter-Archetypus. Sie verkörpert eine

genealogische Fortführung des Konnexes von Weiblichkeit und katzenhaften

Eigenschaften. Auch diese Figur deutet auf eine ausweglose Dynamik der Wiederholung

von Rollenmustern über Generationen hinweg.
Der Gedanke einer endlosen Wiederholung von Rollenmustern klingt auch zu

Anfang des zweiten Aktes an. In einem Monolog realisiert Siri, daß ihr Ehemann
sie mit ihrer Tochter betrügt. Sie vergleicht ihre erotische Attraktivität mit der ihrer
Tochter und stellt fest, daß ihre Tochter ihren Platz als Sexualpartnerin ihres
Ehemannes eingenommen hat. Am Schluß der Szene tritt die Katzenfrau mit einem
Kind auf, das einen Katzenkopf trägt. So wie Siri beschreibt, daß ihre Tochter ihren
Platz einnimmt, zeichnet sich zwischen Katzenfrau und Katzenkind ein
Rollentransfer ab. Die Reproduktion von Rollen bestätigt Guys Vermutung von der

prägenden Bedeutung der Vergangenheit für die Gegenwart im Sinne von
Fußstapfen, die schon da sind, bevor man einen Schritt tut (S. 20). Vor diesem

Hintergrund ist die durchgängige Konstellation von Katzenfrau und Katzenkind

64 Kimpel, 1994, S. 117-125, hierS. 123.
65 Guy erscheint als Sinnbild des leicht zu verführenden Mannes, der der verführerischen Frau in die Falle

geht und dafür getötet wird. Diese Konstellation zitiert den Mythos von Simson und Delila.
66 Terningen er kastei. Om spill og spillets historié. S. 25f.



66 3. Textanalysen

auch als Allegorie für die Beziehung zwischen Siri und Kat zu lesen. Die Mutter-
Tochter-Beziehung verschiebt sich zu einer Beziehung zwischen Konkurrentinnen.
Siri und Kat verkörpern die beiden Positionen innerhalb des Mutter-Archetypus,
die Mutter und die Verführerin, die für die mythische Fundierung der

Katzenjungfer als konstitutiv bestimmt wurden und die Tutti und Frutti einleitend
als Bestimmung ihrer eigenen Identität anführten. So wie Tutti und Frutti nicht zu
trennen sind, weil sie im Grunde eine Figur bilden, ist auch das mythisch fundierte
Bild von Weiblichkeit, das den Figuren zugrundeliegt, nicht in die Teile Eva oder
Lilith aufzuspalten. Der Mutter-Archetypus, der Siri, Kat und Tutti-Frutti aufgrund
ihres biologischen Geschlechts zur homogenen Gruppe vereint, suggeriert, daß im
Handlungsverlauf unabänderliche Naturgesetze wirksam werden. Kulturelle
Konstruktionen von Frauenbildern, wie die Vorstellung der Frau als Katze bzw. als Eva
und Lilith, erscheinen als von der Natur vorgeprägte Formen und ein für allemal
feststehende Verhaltensmuster. Diese Vorstellung entspricht einer essentialisti-
schen Definition von Weiblichkeit, die die Handlungsmöglichkeiten der Figuren
begrenzt.

Doch die Weiblichkeitsbilder in Dobbel nytelse reproduzieren nicht immer
Mythen. Ausgerechnet der Doppelfigur von Tutti und Frutti, die einleitend als

Repräsentantinnen des Begehrens bestimmt wurde und somit das Bild animalischer
Weiblichkeit zitiert, ist ein dekonstruktives Potential eingeschrieben, das sich

gegen den zugrundeliegenden Mythos richtet. Tutti und Frutti referieren auf die
komische Figur der Zerbinetta in Hugo von Hofmannsthals Ariadne auf Naxos.
Zerbinettas Komik beruht jedoch auf ihrer Lächerlichkeit.67 Hofmannsthal entwarf
Zerbinetta als weibliches Gegenmodell zur Figur des Don Giovanni (Don Juan) in
Mozarts Don Giovanni,68 Don Giovanni zeichnet sich durch unzählige
Liebesabenteuer mit ständig wechselnden Frauen aus, und analog reiht auch Zerbinetta
ein Abenteuer an das andere. In einer witzigen Szene, die sich intertextuell auf Don
Giovanni bezieht, listet Zerbinetta ihre Liebesabenteuer auf:

|.„] So war es mit Pagliazzo / und mit Mezzetin! / Dann war es Cavicchio, / Dann
Burattin, / Ach, und zuweilen, / will es mir scheinen, / waren es zwei / Doch niemals
Launen, / Immer ein Müssen! / Immer ein neues beklommenes Staunen. / Daß ein Herz
so gar sich selber, / Gar sich selber nicht versteht! [...]69

Da Don Juans Promiskuität Frauen aber kulturell vorenthalten ist, hat schon
diese Verschiebung einen komischen und subversiven Effekt. Tutti und Frutti
zitieren diesen Intertext, wenn sie erklären, sie seien unfähig, auf ein
Liebesabenteuer zu verzichten, weil sie ein innerer Zwang treibt (S. 14).

Die Figur der Zerbinetta lehnt sich an die Columbina in der Commedia deH'arte

an. Beide sind kindlich-naive Figuren. Zerbinetta ist professionelle Tänzerin, und

67 Die folgenden Ausführungen stützen sich auf die unveröffentlichte Magisterarbeit von Sigrid Nieberle:
Bilder und Formen von Weiblichkeit in den Operndichtungen Hugo von Hofmannsthal.s. Vorgelegt an

der Ludwig-Maximilians-Universität München im Sommersemester 1993.
68 Mozart 1988, S. 27. Die Aufzählung findet sich im 1. Aufzug, 6. Auftritt.
69 Hofmannsthal 1994, S. 210.



3.3. Dobbel nytelse 67

ihre erotische Ausstrahlung ist Teil ihres Berufes. Diese Eigenschaften werden mit
den Tänzerinnen Tutti und Frutti zitiert. Selbst noch der situative Kontext ihres

ersten Auftretens erinnert an Zerbinetta: Denn Hofmannsthal hat Zerbinetta an die
Gestalt des Ännchens in Carl Maria von Webers romantischer Oper Der Freischütz
angelehnt. Das Ännchen in Der Freischütz will die traurige, verlassene Agathe
trösten, die auf den Jäger Max wartet, Zerbinetta versucht in der oben zitierten

Passage Ariadne aufzuheitern, die in Trauer versinkt, während sie auf Theseus

wartet; der Auftritt von Tutti und Frutti schließlich steht im Kontext von Siris
zermürbendem und vergeblichem Warten auf Guy.70 Das Spiel mit dem Intertext
erreicht mit dem Hinweis auf den „hohen schönen Sopran" der Stimmen von Tutti
und Frutti seinen Höhepunkt:

Tutti:
Denne sangen synger vi til stemmene vâre / fâr den hpye vakre sopran (S. 15)

[Diese Melodie singen wir, bis unsere Stimmen den hohen schönen Sopran annehmen ...]

Der „hohe schöne Sopran" zitiert die charakteristische Arie der Zerbinetta, die in
einer extremen Tonhöhe alle Möglichkeiten der Koloraturarie ausreizt und sich
in Repetitionen erschöpft. Diese Koloraturarie ist das Paradebeispiel für den
virtuosen „hohen Ton der Sängerin", der im 19. Jahrhundert zum charakteristischen

„Ton" der Sängerin wurde.71 Seit Ende des 18. Jahrhunderts galt die
Sängerin jedoch als Verkörperung einer Frau mit zahllosen Fiebschaften. Die
Sängerin war bis ins 19. Jahrhundert die erotische Attraktion der Opernbühne. Die
extreme Tonhöhe und der ornamentale Duktus ihres Gesangs bilden Formen der
Übersteigerung, die der Figur irrsinnige Charakterzüge verleihen. Diese
Charakterzüge ziehen die Zerbinetta-Figur und im direkten Anschluß an sie Tutti
und Frutti ins Lächerliche und machen sie zu Witzfiguren. Im Zuge dieser De-
konstruktion erscheint auch das von ihnen vertretene mythische Frauenbild
obsolet.

Mythische Beziehungsmuster

Die drei Figuren Siri, Kat und Guy bilden das symbolische Beziehungsgefüge
der ödipalen Kernfamilie von Vater, Mutter und Kind ab. Einerseits wiederholen
sich in den Beziehungen der Figuren mythisch vorformulierte Beziehungskonstellationen,

denen in der Wiederholung transhistorische Gültigkeit unterstellt
wird. Andererseits werden diese Mythen hinterfragt, indem die Interessen, die
ihrer Verbreitung dienten, ausgestellt werden. In der Dramenhandlung läßt eine
scheinbare Vorbestimmung individueller Entwicklung in der ewigen Wieder-

70 Ariadne: „Mein Sinn ist wirr von vielem Liegen ohne Trost! / Ich lebe hier und harre deiner, deiner
harre ich / seit Nächten, Tagen seit wie vielen, ach, ich weiß es nicht mehr!" in: Hofmannsthal 1994, S.

223. Am Schluß der Oper taucht ein Boot auf. Im Drama sucht Siri parallel zur Handlung nach einem

Boot, das sie am Ende der Handlung findet. Im Drama wird das Boot zum Totenfloß.
71 Theilacker 1989, S. 8f„ S. 16f.



68 3. Textanalysen

holung mythischer Vorbilder keine Möglichkeit zur Veränderung von
Beziehungsmustern. Die Personen bleiben in den Ablauf mehrerer Spiele eingebunden.

Um die der Handlung zugrundeliegende Struktur zu erfassen, lohnt sich

erneut ein Blick auf die Intertexte, die als mythische Fundierungen der
Beziehungsspiele in den Text einbezogen werden.

Unmittelbarer Auslöser für Guys Ehebruch ist eine Midlife-crisis, die ihn, trotz
beruflicher Sicherheit und einer intakten eigenen Familie, plötzlich mit seiner
Situation unzufrieden werden läßt (S. 34). Um seine Gefühle zu beschreiben und
seinen geplanten Ehebruch zu legitimieren, zitiert er eine Passage aus dem

Abschiedslied aus Ventadorn des provenzalischen Troubadours Bernart von
Ventadom (1147-1170) (S. 38). Das lyrische Ich berichtet über die gleichzeitige
Liebe zu zwei Frauen. Mit einer der Frauen verbindet ihn eine langjährige geistige
Liebe, während er die zweite Frau erst kennengelernt hat und sich von ihrer
körperlichen Attraktivität angezogen fühlt. In Ventadorns Lied folgt daraus die

Trennung des lyrischen Ichs von seiner langjährigen Dame.72 Guys Ventadorn-
Zitat zeigt, daß er sich mit der Situation des lyrischen Ichs vergleicht, wenn er seine

Ehefrau betrügt. Ein wichtiger Unterschied zwischen dem lyrischen Ich und Guy
muß hier jedoch hervorgehoben werden. Das in der Troubadourlyrik beschriebene

Begehren konnte niemals umgesetzt werden, da Troubadour und Dame
unterschiedlichen sozialen Schichten angehörten. Guys Versuch, sein Verhalten über
den historischen Vergleich zu rechtfertigen, bildet einen krassen Gegensatz zu
diesem historisch-literarischen Kontext. Der durchschaubare Taschenspielertrick
Guys läßt ihn, wie die übrigen männlichen Protagonisten in Lpveids
Textuniversum, als eindimensionale und ziemlich jämmerliche Figur erscheinen.

Zwischen Guy und Kat entsteht eine Beziehung, die im Text über intertextuelle
Referenzen auf das Märchen von Rotkäppchen verhandelt wird. Die
Verhaltensweise von Rotkäppchen im Märchen prägt das Verhalten von Kat. Diese

Bedeutung des Märchens für den Text zeigt, daß der Text Annahmen der

jungianischen Märchenanalyse, wonach Märchen universelle und gänzlich
ahistorische Ausdrücke für ein gemeinmenschliches Unbewußtes sind, literarisch
umsetzt.73

Das Beziehungspaar Rotkäppchen und der Wolf bildet ein Paradigma für die
Konstellation von männlichem Verführer und unschuldig verführtem Mädchen.74

Das Märchen ist von erotischen Untertönen durchzogen und vermittelt indirekt die

Warnung vor der Gefahr des Verlusts der Jungfräulichkeit bei der Begegnung mit
dem männlichen Verführer. Nach Bruno Bettelheims Interpretation von
Rotkäppchen geht es in dem Märchen um den unbewußten Wunsch der Tochter,
vom Vater verführt zu werden. Rotkäppchen, so Bettelheim, gibt den

Verlockungen des Es nach und hintergeht seine Mutter. Doch Rotkäppchen bzw. Kat

72 Zu Ventadorn vgl. Appel 1915.
73 Zur Kritik Jungianischer Kategorien siehe Abschnitt 3.2.
74 Die Interpretation des Märchens orientiert sich an der Darstellung von Lykke 1993. Hier insbesondere

Kap. VI.



3.3. Dobbel nytelse 69

ist so lange für den Wolf unerreichbar, als die (Groß)-Mutter noch am Leben ist.75

Die Dramenhandlung zitiert dieses Muster. Erst Siris Rückzug öffnet den Weg für
die erotische Begegnung. Guy erschleicht sich das Vertrauen Kats und stört die
Beziehung zwischen Mutter und Tochter. Die Tänzerinnen statten ihn zum
Schwimmen mit Kat mit einem Badeanzug mit Brusteinlagen aus. Vergleichbar
dem Wolf im Märchen, der die Kleider der Großmutter trägt, verfügt er jetzt über
männliche und weibliche Geschlechtsmerkmale und mutiert zu einer phallischen
Mutter, d.h. einer Mutter, die sowohl den Körper der Mutter als auch den des

Vaters hat. Diese Zweigeschlechtlichkeit weckt Kats Bewunderung und Neid auf
den Phallus:

Guy:
[...] Jeg er Guy under, vil du se? (Han smekker strikken ved lâret,fort)
Kat:
Den var smukk. Hvor fikk du den fra? (S. 55)

[Guy:
Darunter bin ich Guy, willst du sehen? (Er hebt den Badeanzug am Schenkel kurz an)
Kat:
Der ist hübsch. Woher hast du den?]

Doch Guys Spiel geht nicht auf. In dem Augenblick, als Kat seiner Projektion
als sphinxartige Femme fatale am meisten entspricht, indem sie in den Beischlaf
einwilligt, kippt seine Projektion in das mythische Gegenbild der Heiligen, und
Kat erscheint ihm plötzlich als „Madonna" (S. 89). Über der Gottesmutter
schwebt das Tabu der Virginität, und so versagt Guy erotisch. Im kulturellen
Kontext Norwegens wird mit der Benennung „Madonna" überdies ein Gemälde
von Edvard Munch als Intertext aufgerufen, das den Titel Madonna (1894/95)
trägt. Es zeigt einen weiblichen Halbakt, dessen Kopf von einem Heiligenschein
umgeben ist, und wird konventionell als Darstellung weiblichen Geschlechtsgenusses

interpretiert. Münchs Bild reproduziert die mythische Spaltung der
Frau in die Bilder der Heiligen und der Hure. Diese Mythenreproduktion ist Teil
jenes in Zusammenhang mit dem Sphinxmythos thematisierten historischen
Geschlechterdiskurses, dem der Rückgriff auf den Mythos dazu diente, einen
Essentialismus zu stützen, der von der gesellschaftlichen Entwicklung her
obsolet geworden war. Der Text läßt jedoch offen, ob Kat Guy als Strafe dafür
tötet, daß er in eine mythische Projektion verfällt, oder ob sie die ihr ebenfalls
zugeschriebene Rolle der aufgrund ihrer erotischen Anziehungskraft bedrohlichen,

da mit einer Kastrationsdrohung verknüpften Frau realisiert. Im Rahmen
der mythischen Projektion bildet der Tod von Seiten der Frau den logischen
Schluß. Der Text löst die Vorstellung weiblicher Rätselhaftigkeit, die Guy
entwickelt hat, nicht auf. Indem die Situation vieldeutig bleibt, wird der Mythos
von einem Geheimnis um „die Frau" und eine von ihr ausgehende Gefahr
restituiert.

75 Bettelheims Deutung stellt ödipale Konflikte in den Vordergrund und schreibt dem Kind unreife
sexuelle Wünsche zu. Vgl. Bettelheim ls1995,hierS. 191.



70 3. Textanalysen

Der tödliche Verlauf der Beziehung zwischen Kat und Guy ist aufgrund der

mythischen Fundierung der Figur Kat und des Beziehungsmusters von Anfang an

vorgegeben. Bereits in der ersten Begegnung der beiden Figuren wird eine Affinität
Guys zu mythischen Weiblichkeitsbildern thematisiert.

Tutti und Frutti agieren bei dieser Gelegenheit als Kommentatoren und
Katalysatoren der sich entwickelnden Beziehung. Sie thematisieren das Begehren:

Frutti:
I denne vakre vâren som er full av muligheter for begynnende utsvevelser.

{Guy noterer i en notisbok)
Kat:'

Hva skriver du?
Tutti:
Han noterer seg noe om de hvite flekkene pâ middelalderkartet.
Frutti:
Kvinner er demoner, skriver han. (S. 23f.)

[Frutti:
In diesem schönen Frühling voller Gelegenheiten für neue Ausschweifungen.
(Guy macht sich in einem Notizbuch Notizen)
Kat:
Was schreibst du?
Tutti:
Er notiert sich etwas über die weißen Flecke auf der Mittelalterkarte.
Frutti:
Frauen sind Dämonen, schreibt er.]

Tuttis und Fruttis Mutmaßung über den Inhalt der Notizen enthüllt Guys
Vorstellung von Weiblichkeit und stellt sie in den historischen Kontext, in dem auch
Münchs Bild entstanden ist. Denn die unerforschten Flecke auf der Mittelalterkarte

und die Dämonisierung der Frau zitieren jenes freudsche Diktum von der
Frau als „dark continent" aus der Vorlesung Die Weiblichkeit, das Bestandteil
der diskursiven Dämonisierung der Frau ist.76 Indem Guy Kat schließlich als

„Madonna" sieht, glaubt er das Rätsel gelöst zu haben, das sich für ihn aus der

ersten Begegnung ergab und in dem sich die Rätselhaftigkeit der Frau als Sphinx
wiederholt. Der latente Vergleich zwischen Guys Mythenbindung und dieser

Vorlesung Freuds macht Guy zu einer lächerlichen Figur. Denn das Diktum von
der Frau als „dark continent", das Guy hier in den Mund gelegt wird, gilt in
Literaturwissenschaft und Psychoanalyse als kanonisches Beispiel für Freuds

misogyne Vorurteile und seine geistige Orientierung an den Vorstellungen des

19. Jahrhunderts. Kat dagegen entlarvt sein zweifelhaftes Verhalten. Seine

Aufforderung, ihn zu küssen, mit der die Verführung beginnt, hält sie zunächst für
eine „Replikk i en dârlig film" [Replik in einem schlechten Film] (S. 24).

Die zwischenmenschlichen Beziehungen in diesem Drama scheitern an der

Übertragung archetypischer Vorstellungen auf individuelle Beziehungen. In dieser

Hinsicht wird Guy seinem Namen gerecht, der, wenn man ihn auf Englisch als any

76 Freud 1989 (Band 1 S. 544-565.



3.4. Tiden mellom tidene 71

guy liest, andeutet, daß er einen Typus von essentieller Männlichkeit verkörpert. Er
steht stellvertretend für ein in den wenigen männlichen Figuren in den Texten
Lpveids wiederkehrendes stereotypes Männerbild des treulosen und bornierten
Mannes. Wie in Fornuftige dyr scheitert die Beziehung zwischen Guy und Siri an
der Fixierung auf ein mythisches Weiblichkeitsbild. Die Gültigkeit der
durchgespielten mythischen Konfigurationen wird in Dobbel nytelse jedoch immer
wieder ironisch hinterfragt.

3.4. Tiden mellom tidene

Subversion der Ordnungen von Raum und Zeit in der Traumzeit

Der Titel von Tiden mellom tidene eller paradisprosjektef7 [Zeit zwischen den
Zeiten oder das Paradiesprojekt] bezieht sich auf Hans Peter Dürrs Buch Traumzeit.

Über die Grenze zwischen Wildnis und Zivilisation, das auch eines der beiden

Motti des Textes liefert:

Tiden mellom tidene, när den garnie tiden er forgangen, og den nye ennä ikke har brutt
ut, er ikke tingene seg selv lenger ..„for ordens og kaos ' makter kjemper med hverandre.
(S.7)

[Zeit zwischen den Zeiten, wenn die alte Zeit vergangen und die neue noch nicht
ausgebrochen ist, sind die Dinge nicht mehr länger sich selbst, denn die Mächte der

Ordnung und des Chaos kämpfen miteinander.]

Bei Dürr lautet die Stelle ausführlich:

Wie groß auch immer die Differenzen zwischen all diesen Menschengruppen sein

mögen, es verbindet sie, daß sie außerhalb der Zeit ihre normalen, ihre Alltagsaspekte
verlieren und zu jenseitigen Wesen werden, sei es nun, daß sie ihre sozialen Rollen
umkehren; sei es, daß sie leiblich durch die Landschaft schwärmen oder daß sie dies nur
con lo spirito in der Ekstase, mit oder ohne halluzinogene Drogen tun. Zwischen den
Zeiten bedeutet eine Krisis in der Ordnung der Dinge. Die Normalität ist außer Kraft
gesetzt, oder genauer gesagt, Ordnung und Chaos hören auf, Gegensätze zu sein. In
dieser Krisenzeit, in der sich die Natur regeneriert, indem sie zuvor stirbt, sterben auch
die Menschen und schwärmen als Geisterwesen durch die Gegend, um zur
Wiederbelebung der Natur, von der sie ein Teil sind, beizutragen.78

Die „Zeit zwischen den Zeiten" steht synonymisch für „Traumzeit". Dürrs
Begriff der „Traumzeit" ist die deutsche Entsprechung für den eigentlich nicht zu
übersetzenden Terminus „Tjukurrpa", der aus der Vorstellungswelt der australischen

Aborigines stammt. „Tjukurrpa" bezeichnet die Wahrnehmungsperspektive
in einem von den Ordnungen von Zeit und Raum losgelösten Zustand. Die

Aborigines versetzen sich, um „Tjukurrpa" zu erfahren, in einen ekstatischen
oder tranceartigen Zustand. Der Seher erfährt in der Traumzeit Wissen über das,

was immer schon war. In der Traumzeit hallen die Stimmen der Ahnen wieder.

77 Die Uraufführung fand unter der Regie von Carl Jörgen Kipnig im Theater black box in Oslo 1990 statt.
78 Dürr 1985, S. 19If.


	Dobbel nytelse

