Zeitschrift: Beitrage zur nordischen Philologie
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Skandinavische Studien
Band: 29 (2002)

Artikel: Melancholie und Karneval : zur Dramatik Cecilie Lgveids
Autor: Baur, Bettina

Kapitel: 3.3: Dobbel nytelse

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858252

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

3.3. Dobbel nytelse

Polysemantik als Programm

Bei dem Drama Dobbel nytelse [Doppelter Genul3] verweist bereits der Titel auf
die polysemantische Struktur des Textes.46 Ausgehend von diesem Titel lautet
auch das Fazit eines 1990 erschienenen Artikels iiber Lgveids literarische Ar-
beiten in einer norwegischen Literaturgeschichte: ,,Slik utgjgr ethvert Lgveid
drama en dialog med dobbel stemme, dobbelt budskap og dobbel nytelse.*“47 Der
Titel deutet auf Vielstimmigkeit als ein poetologisches Programm hin, dem alle
Dramen Lgveids folgen. Diese Vielstimmigkeit 143t sich mit der Technik der
Verdichtung vergleichen, wie sie in Traumbildern zutage tritt, in denen ein
Symbol oft der Darstellung verschiedener Gedanken dient. Es kommt zu Uber-
determinierungen einzelner Worter und Formulierungen. Die Vieldeutigkeit in
Dobbel nytelse basiert, so die leitende Uberlegung dieses Abschnitts, auf einer
Uberlagerung und Vermischung mehrerer Spiele, die die zwischenmenschlichen
Interaktionen bestimmen.

Diese Spiele prigen den ludistischen Charakter des Textes. Er fiihrt zu einer
scheinbar endlosen Bedeutungsgeneration und lotet Bedeutungspotentiale aus,
zugleich strukturieren die Spiele die Handlung. Denn wenn man den einzelnen
Bedeutungspotentialen nachgeht, zeichnen sich in ihrem Zusammenspiel durchaus
wieder Kohirenzen ab. Diese Kohirenzen beruhen auf Spielregeln, denen die
Spiele folgen. Die Einbindung in den seriellen Ablauf eines Spiels hebt den
singuldren Charakter der Ereignisse auf. Nur scheinbar bilden die Spielregeln
transhistorisch giiltige und mythologisch legitimierte Muster ab. Tatséchlich zeigt
sich, da} sie von bestimmten Interessen geleitet werden und somit verdnderbar
sind. So zielt das Erforschen von Sinnpotentialen auf die Darstellung und
Infragestellung von untergriindigen Strukturen. Der spielerische Impetus hilft, die
Legitimation dieser Strukturen in Frage zu stellen. Handlungsort ist das archéo-
logische Grabungsfeld des mittelalterlichen Katharinenklosters im norwegischen
Bergen. Die Handlung spielt in der Gegenwart. Siri, die Hauptprotagonistin des
Dramas, arbeitet als Archédologin mit dem Spezialgebiet Mittelalter auf dem
Grabungsfeld. Sie ist dreiffig Jahre alt und Mutter von zwei Médchen: eines
Neugeborenen, Kitti, und der sechzehnjédhrigen Kat. Kitti ist das gemeinsame Kind
mit Siris Ehemann Guy, auch er ist Archidologe von Beruf. Als Grabungs-
assistentinnen sind zwei weitere Figuren, Tutti und Frutti, am Grabungsprojekt
beteiligt. Insgesamt beruft das Motiv des Ausgrabens intertextuell den freudschen
Vergleich aus dem Aufsatz ,Konstruktionen in der Analyse* zwischen der
psychoanalytischen Arbeit und der Arbeit eines Archdologen, der ein Bauwerk aus

46 Das Drama wurde am Osloer Centralteater im Mai 1990 unter der Regie von Anette Grgnneberg
uraufgefiihrt. Die Choreographie erarbeitete die Tanzgruppe Scirocco.

47 [So bildet jedes Drama Lgveids einen Dialog mit doppelter Stimme, doppelter Botschaft und doppeltem
GenuB.] Engelstad 1990, S. 222-228, hier S. 228.



3.3. Dobbel nytelse 53

der Vergangenheit ausgribt.48 Die archiologische Grabung auf der dufBeren
Handlungsebene ist als metonymischer Ausdruck fiir das Drama im Sinne einer
psychoanalytischen Grabungsarbeit in der Vergangenheit Siris lesbar. Die Gra-
bungsarbeit auf der dufleren Handlungsebene hat zur Folge, daf3 Kat, die von Siri
als Tochter verleugnet wurde, zu einem unerwarteten Besuch eintrifft.

Neben dieser Grabungsarbeit in der individuellen Geschichte beruft die Meta-
pher der Grabungsarbeit aber auch einen Dialog mit der iiberindividuellen Ver-
gangenheit. In der Wiederkehr der verdringten Tochter und in der Wiederkehr der
Vergangenheit des Mittelalters werden Gegenwart und Vergangenheit, individuelle
Vergangenheit und kollektive Vergangenheit strukturell verschrinkt. Guy kom-
mentiert diesen Zusammenhang:

Guy:

[...] Nar vi graver ut Katarinas hospital, Katarinas kapell, murer, brgnn, da md jo Katarina

komme. Det er et bevis pa at samtalen virkelig fortsetter.

Siri:

Samtalen?

Guy:

Samtalen med fortiden. Fortiden samtaler med oss. Samtalen stopper aldri. Vi tar den

med i skipene vére. Den tause samtalen. (S. 80)

[Guy:

Wenn wir das Katharinenhospital ausgraben, die Katharinenkapelle, Mauern, Brunnen,
dann muf} Katharina ja kommen. Das beweist, daf3 der Dialog wirklich weitergeht.

Siri:

Der Dialog?

Guy:

Der Dialog mit der Vergangenheit. Die Vergangenheit spricht mit uns. Der Dialog bricht
niemals ab. Wir nehmen ihn mit in unsere Schiffe. Den stillen Dialog.]

Der Vorname Kat ist ein Kurzname zu Katharina, und Katharina ist zugleich der
Name der Schutzheiligen des ausgegrabenen Klosters. Vermittelt iiber die Na-
mensverwandtschaft wird Kat mit der Heiligen Katharina von Alexandrien, der
das Kloster geweiht ist, verglichen. Dieser Vergleich verschrinkt individuelle
und wie auch immer geartete kollektive, und das heifit hier mythisch fundierte
Vergangenheit. Die kollektive Vergangenheit scheint das individuelle Leben zu
priagen, denn am SchluB des Dramas iibernimmt Kat die Rolle der alleinerzie-
henden jungen Mutter, die ihre eigene Mutter ihr gegeniiber einnahm. Sie nimmt
das Baby Kitty, das auf der Biihne zuriickgeblieben ist, an sich und kiimmert
sich darum. Wihrenddessen veridndert sich der Biihnenhintergrund zu einem
Kirchenschiff, und Kat erscheint laut Biihnenanweisung ,,som en MADONNA*
[wie eine MADONNA] (S. 90) mit Kind. Das Biihnenbild bezieht sich inter-
textuell auf die Legende um die Heilige Katharina und deren Darstellung in der
bildenden Kunst. Nach der Legende wurde der Heiligen als Kind von einem

48 Freud 1989 (Ergiinzungsband), S. 395-406, hier S. 396f. Auch in dem Aufsatz ,Der Wahn und die
Triume in W. Jensens Gradiva“ erldutert Freud die Arbeit an verdriingten psychischen Inhalten mit der
verschiitteten Stadt Pompeji, die mit archiologischer Grabungsarbeit wieder {reigelegt werden muf3.
Freud 1997, S. 9-85, hier S. 39f.



54 3. Textanalysen

Eremiten das Bild des Jesuskindes in den Armen Marias gezeigt.49 Als sie spiter
heiraten sollte, berief sie sich auf die Weissagung des Eremiten und lehnte eine
Ehe mit der Begriindung ab, sie habe keinen anderen Geliebten als Jesus. Diese
sogenannte mystische Hochzeit der Heiligen Katharina mit dem Jesuskind ist als
beliebtes Motiv in der ilteren bildenden Kunst tradiert. Das Schlufibild beruft
intertextuell die Heiligendarstellung, und derart wiederholt sich an Kat ein
Schicksal, das mit ihrem Namen vorgegeben zu sein scheint. Die in der Vergan-
genheit herausgebildeten mythischen Strukturen, so wird suggeriert, sind trans-

historisch giiltig und bestimmen das individuelle Schicksal. Guy thematisiert
diesen Mechanismus:

[...] Fotavtrykk star her for vi setter foten ned, har jeg fglelesen av. Smelter sammen fgr
og na, til det er forbi, svimmelt forsvunnet. (S. 20f.)

[Die FuBlabdriicke sind schon da, noch bevor wir den Fu3 aufsetzen, habe ich den
Eindruck. Sie verschmelzen damals und heute, bis es vorbei ist, im Dunkel
verschwunden. |

Diese Vorstellung von der Anwesenheit der Vergangenheit in der Gegenwart
weist intertextuell auf Fornuftige dyr zuriick. Auf die intertextuellen Beziige zur
jungianischen Psychoanalyse, die hier vorliegen, wird zuriickzukommen sein.
Hier sei vorweggenommen, daf} der Text Mythen reproduziert, die die Interak-
tionsmuster der Figuren bestimmen und zugleich die Vorstellung vermittelt, dal
die Handlung einer unausweichlichen Dynamik folgt.50 Diese Dynamik vermit-
telt der Text iiber das Leitmotiv des Spiels, das ein Verhalten gegen die Spielre-
geln verbietet. So beginnt die eigentliche Handlung, als Siri in der zweiten Szene
ein Spielbrett freilegt. In diesem Moment erscheint ihr Ehemann, und im Laufe des
folgenden Gesprichs kristallisiert sich der Beziehungskonflikt heraus, den das
Drama behandelt. Die Szene schlieBt, indem Siri Guy zu den Tédnzerinnen, anstatt
zu den Grabungsassistentinnen, und somit zu einem anderen Spiel schickt als dem,
das in ihrer Ehe gespielt wird. Die Lektiire des Dramas geht davon aus, daB die
Dramenhandlung in Form von mehreren sich iiberlagernden Spielen organisiert ist,
in denen sich mythisch fundierte Beziehungsmuster wiederholen. Die Bestimmung
von zwischenmenschlichen Umgangsformen als Spiele geht auf die psychothera-
peutische Methode der Transaktionsanalyse zuriick, die ,,Spiele® zu den mitmen-
schlichen Umgangsformen z#hlt. Als Spiele definiert die Transaktionsanalyse ,.eine
Serie von Transaktionen mit einem verborgenen Motiv, bei denen von Beginn an
ein bestimmtes Motiv angestrebt wird*“.5! Wenn ein Motiv oder Ziel des Umgangs
mit einem anderen Menschen uneingestanden bleibt, handelt es sich um ein
manipulatives Spiel.

49 vgl. Fournée 1988, S. 17f.

50 Auch die Gestaltung des Buches verweist auf das Mittelalter. Denn jedem Akt ist eine Vignette mit
einem lautespielenden Schwein vorangestellt. In einem Interview mit Turid Larsen gibt Lgveid an, sie
habe es in einer mittelalterlichen Kirche auf Gotland gefunden.

51 Schlegel 1993, S. 338f. Diese fiir die Transaktionsanalyse grundlegende Uberlegung geht zuriick auf
den verbreiteten Titel von E. Berney: Spiele der Erwachsenen. Reinbek bei Hamburg 1967.



3.3. Dobbel nytelse 55

Mit Dobbel nytelse zeichnet sich in den Theaterstiicken Lgveids eine Verin-
derung ab. Thre Texte sind zunehmend von komischen Einlagen geprigt, die die
Figuren oft ironisch unterlaufen. Wenche Larsen vertritt in ihrer Analyse des
Dramas die Ansicht, der Humor in den Texten liefere in Einklang mit nérrischen
sprachlichen Einfillen, phantastischen Elementen und der Thematisierung von
Sexualitit AnlaB zur Hoffnung auf eine Veridnderung der Verhiltnisse. Anhand der
Theorien von Cixous und Irigaray fiihrt Larsen die komischen Passagen im Text
auf ein dem weiblichen Korper und der Mutterschaft inhédrentes Potential an po-
sitiven, gesellschaftsverdndernden Kriften zuriick.52 Mir scheint diese Inter-
pretation fraglich. Dobbel nytelse enthilt zwar zahlreiche komisch-subversive
Elemente, doch zeigt der Text keine alternativen Perspektiven auf. Denn die
Situation Siris, der Mutter, miindet in den Suizid. Die Komik des Textes ist nicht an
eine einzelne Figur und auch nicht an den biologischen Korper Siris als Mutter
gebunden, sondern von der eigentlichen Handlung losgelost. Die komischen
Einlagen subvertieren zwar im Sinne des Bachtinschen Karnevals das Geschehen.
Doch fehlt hier gerade der utopische Gehalt des Karnevals. Vielmehr wirkt die
Komik als Tragikomik zum Ausdruck von Hoffnungslosigkeit im Hinblick auf eine
mogliche Verinderung.

Exkurs: Zirkusportraits

Der Dramentext zitiert Motive aus einem Gedicht Lgveids mit dem Titel ,,Hvis
verden var stor nok og vi hadde all tid. Fem sirkusportretter [Wenn die Welt
groB3 genug wiire, und wir alle Zeit [der Welt, d. Verf.] hitten. Fiinf Zirkuspor-
traits] und soll hier als Intertext einbezogen werden.>3 Der letzte Abschnitt des
Gedichtes triigt die Uberschrift »Dialog® [Dialog] und bildet einen Intertext zum
Dialog zwischen Guy und Kat im fiinften Aufzug des Dramas. Die SchluBreplik
von Kat im Drama zitiert diesen Dialog.

Das Gedicht ist in sechs Abschnitte gegliedert. Die Abschnitte von 1-5 sind
numeriert. Pro Abschnitt kommt jeweils eine Person aus dem Arbeitsumfeld des
Zirkus zu Wort und erklért ihre Lebensphilosophie.

Die Titelzeile ,,Hvis verden var stor nok og vi hadde all tid“ formuliert
metaphorisch eine Utopie von menschlicher Freiheit als Vorstellung vom Leben in
einer Welt, die frei wire von zeitlichen und rdaumlichen Begrenzungen. Die Per-
sonen denken iiber Moglichkeiten nach, diese Begrenzungen zu {iberschreiten.
Doch das formelhafte Wenn-Dann macht die Ernsthaftigkeit ihres Verinderungs-
willens fragwiirdig. Sie deutet an, daf} die Portraitierten die Beschridnkungen von
Entwicklungsmoglichkeiten zu stark mit den ach so unverantworteten duBeren
Verhiltnissen begriinden und sich jeder personlichen Verantwortung fiir ihr Leben
entziehen.

52 wvgl. Larsen 1990, S. 28-32, hier S. 32.
53 Publiziert in: Café Existens (1) 1987, S. 30-32.



56 3. Textanalysen

Im ersten Abschnitt spricht ,,Verdens sterkeste mann‘ [Der stirkste Mann der
Welt] iiber seine Liebe zu einer Frau. Am Schluf3 stellt er die Frage ,,Hvis verden
var stor nok, og vi hadde all tid, ville du komme da?* [Wenn die Welt grol} genug
wire und wir hitten alle Zeit, wiirdest du dann kommen?] und deutet eine
grundsitzliche gegenseitige Unerreichbarkeit zwischen ihm und der geliebten Frau
an. Die ersehnte Ankunft des Gegeniibers ist nur denkbar unter der idealen und
zugleich unmoglichen Bedingung einer grenzenlosen Welt, und Liebe bleibt eine
[llusion. Der zweite Abschnitt gibt die Sichtweise von ,Linedanserinnen® [der
Seiltinzerin] wieder:

Hvis bjerkestammene apnet seg og tok oss inn i sitt /
indre lys og vi Igp ned trappene sammen i kretser ... /
[ bjerkestammene mgtes himmel og jord som i en kirke.

[Wenn die Birkenstimme sich 6ffnen wiirden und uns hineinnehmen wiirden in ihr
inneres Licht und wir wiirden zusammen die Stufen hinablaufen in Kreisbewegungen ...
In den Birkenstimmen begegnen sich Himmel und Erde wie in einer Kirche. ]

Auch hier geht es um eine Begegnung von Liebenden. Erneut verhindern
schlechte Ausgangsbedingungen eine wirkliche Begegnung. Um eine Begeg-
nung der Liebenden zu realisieren, so die Seiltinzerin abschlieend, miite man
»sjostjerne* [Seestern] (S. 31) sein; Menschen fehlt diese Moglichkeit.

Die folgenden Portraits schildern vollig desillusionierte Haltungen. In Portrait
Nummer drei kommt ,,Den dumme damen® [Die dumme Dame] zu Wort und
beschreibt ihre Rolle als Showpartnerin des Messerwerfers. Der Augenblick, wenn
die Messer auf sie zufliegen, versetzt sie in Todesangst, die sie mit einem Welt-
untergang vergleicht, bei dem ,,Fasanene dgde [...] Alle skip gar ned.” [die Fasane
starben. Alle Schiffe gehen unter]. Die Messer bringen lebensbedrohende Gewalt
zum Ausdruck, die nicht nur auf den Messerwerfer begrenzt bleibt, sondern sich im
Publikum fortsetzt, das mit seinen Augen den Messern folgt. Vor diesem Hinter-
grund fordert sie einen Geliebten auf, sie zu kiissen. Diese Aufforderung liefert das
Motto fiir das Drama, das iiber diesen Intertext eine Konnotation von Bitterkeit
bekommit:

Min kjere kyss meg!
[Mein Lieber (bzw. meine Liebe), kiiff mich!]

SchlieBlich widerspricht sie noch der leisen Hoffnung der Seiltidnzerin auf eine
Begegnung unter Seesternen. Die dumme Dame ist von der Unerreichbarkeit der
Partner in einer Liebesbeziechung iiberzeugt.

swSirkusdirektgren [Die Zirkusdirektorin (oder der Zirkusdirektor, das bleibt
offen)] beschreibt den Warencharakter von Frauen im Sinne des Sichfeilbietens der
Frauen als einer Ware, deren Wert an ihrer Schonheit gemessen wird. Die Auswahl
der Ware treffen ,,die Minner* bei der Partnerinnenwahl. Laut Zirkusdirketor/in
handelt es sich um ein archaisches Muster, das von den Mitgliedern einer
modernen Gesellschaft reproduziert wird.



3.3. Dobbel nytelse 57

Der letzte Abschnitt fiihrt in der allegorischen Figur des ,,Utbryterkongen*
[Entfesselungskonig] die leitende Idee der unbegrenzten Moglichkeiten vor. Die
Fesseln, mit denen er arbeitet, symbolisieren die Einschrinkungen der Welt, die die
Menschen an ihrem Gliick hindern. Sie stammen, so der Entfesselungskiinstler, von
den Menschen, ,,som tvang meg til 4 bli liten* [die ihn zwangen, klein zu werden].
Auch er glaubt nicht an die Moglichkeit von Freiheit in zwischenmenschlichen
Beziehungen.

Alle Portraits thematisieren eine unmogliche Nihe zwischen Liebenden und die
gewaltsame Einschrinkung individueller Lebenschancen. Die Lebensrealitit bildet
einen krassen Gegensatz zu den Hoffnungen der Menschen.

Zirkusleute, deren Beruf eigentlich die Illusion ist, schildern in diesem Gedicht
ihre Desillusionierung iiber die Moglichkeit partnerschaftlicher Beziehungen. Der
Zirkus erscheint wie ein Abbild der Lebenswelt. Umgekehrt trigt die Lebenswelt
aber auch die grotesken Merkmale des Zirkus und wird ins Licherliche gezogen.
Denn die Ansichten der ,,dummen Dame* und die wiederkehrenden Ausfliichte der
Menschen, die sich ihrer eigenen Verantwortung entziehen, machen die einzelnen
Positionen fragwiirdig. Der Dialog zwischen Guy und Kat zitiert diese Haltungen.
Wihrend Kat an einem Ideal von liebender Zweisamkeit festhilt, sind Guys An-
sichten von Desillusionierung geprigt. Am SchluB des Dramas bleibt allein Kat
zuriick. In ihrer SchluBreplik wiederholt sich der intertextuelle Bezug zum Gedicht,
jedoch ist der Text leicht veridndert. Die Sentenz steht nicht langer im Konjunktiv,
sondern im Futur. Sie signalisiert die Moglichkeit einer Veridnderung:

Hvis verden er stor nok. Og vi har all tid. /
Hvis bjerkestammene vil apne seg. Og ta oss inn. (S. 90)

[Wenn die Welt grofl genug ist. Und wir haben alle Zeit.
Wenn die Birkenstimme sich 6ffnen. Und uns hineinnehmen. ]

Wihrenddessen verédndert sich der Hintergrund der Szene zu einem Kirchen-
schiff. Der Text referiert auf die Gedichtsentenz, wonach in dem Moment, da
die Welt groB genug ist, es zu einer Vereinigung der Gegensitze von Himmel
und Erde wie in einer Kirche komme. Die SchluBreplik fordert so zum Handeln
und zur Verdnderung der Verhaltenskonventionen auf.

Selbstverzehrende Trauer und deren kritische Dekonstruktion

Ein hiufig wiederkehrender Topos in Lgveids Dramen ist das verlassene Kind.
In Dobbel nytelse ist dieses Motiv von leitmotivischer Bedeutung. Alle drei
Figuren der Dreiecksgeschichte haben in ihrer Kinderzeit den Verlust einer Be-
zugsperson erlebt. Siri litt als Kind unter der emotionalen Kilte ihrer Mutter. In
der Gegenwart des Dramas quilt sie die Abwesenheit ihres Ehemannes, und sie
fiirchtet, ithn zu verlieren. Die Erfahrung des Verlassenwerdens gibt sie an ihre
Tochter weiter. Kat wuchs bei der Mutter Siris wie eine ,,Schwester” auf und



58 3. Textanalysen

wurde von Siri als Tochter verleugnet. Guy lernte seinen Vater nie kennen.>4
Die Vorstellung des verletzten Kindes stammt aus der Psychoanalyse. Der Psy-
choanalytiker Donald W. Winnicott prigte den Begriff als Ausdruck fiir ein
Kind, dessen Mutter in der friithen Kindheit nicht gut genug fiir ein Kind war.55
Infolge dieses Mangels milllingt die Entwicklung eines Ichs, das fihig wire,
Desintegrationszustiande und Bedrohungen des Ichs, die von aulen kommen, zu
ertragen. Das verlassene Kind ist eigentlich ein verletztes Kind, so dal} die Ver-
lassenheit stellvertretend als Metapher fiir emotionale Verletzungen dient. In den
hier besprochenen Dramen wird der Topos des verletzten Kindes hiufig in Zu-
sammenhang mit einer Trennung oder dem Verlust der Eltern zitiert. Diese Si-
tuationen fungieren als Ausloser fiir eine depressive Haltung der Protagonistin-
nen.

Als Siri bemerkt, da Guy sie mit ihrer Tochter betriigt, zerbricht sie an der
Vorstellung, ihn zu verlieren. Die Handlung lduft parallel zu ihrer Agonie. Thr
langsames Sterben wird als korperlicher Verfallsprozel semiotisch nach aufen
getragen. Sie verwandelt sich in kiirzester Zeit in eine alte Frau. Als Guy stirbt,
beklagt sie ihn und begeht Suizid.

Siri verzehrt sich im Warten auf ihren Ehemann und weist Tuttis und Fruttis
Versuche, sie zu trosten, zuriick. Die beiden Tinzerinnen Tutti und Frutti nehmen
im Verlauf der Handlung immer mehr clownhafte Ziige an. Siris selbstverzehrende
Trauer und die clownesken Trostversuche der Tinzerinnen berufen als Intertext
Hugo von Hofmannsthals Oper Ariadne auf Naxos.56 Hofmannsthals Oper
wiederum greift auf den Mythos der von Theseus auf der Insel Naxos zuriick-
gelassenen Ariadne zuriick. In der Oper versucht ein Harlekin, Ariadne zu trosten.
Doch sie 148t sich nicht trésten und versinkt aus Gram iiber die Abwesenheit von
Theseus in Todessehnsucht. Das Spielen und Tanzen des Harlekins und anderer
Komaodianten 1Bt sie kalt, sie wartet auf den Totenbegleiter Charon. Eine weitere
charakteristische Gestalt aus der Oper, Zerbinetta, versucht, sie mit ihren leicht-
lebigen Ansichten iiber Liebe und Treue zu trosten. Doch Ariadne wendet sich ab.
Die Oper bestimmt als Intertext die Meinung von Siri und von Tutti und Frutti iiber
Treue und Erotik. Der intertextuelle Bezug wirkt hier als Ironiesignal, denn in der
Oper ist das Geschehen stark komisch iiberzeichnet.

Wie Ariadne versinkt Siri in ihrem Schmerz iiber die Treulosigkeit Guys. Immer
hat sie nach einem gemeinsamen Boot mit Guy gesucht, das als metonymischer
Ersatz fiir die Metapher des gemeinsamen Lebensschiffs erscheint. Doch Guy ist
hochstens zu einem kurzen Besuch auf diesem Traumschiff bereit, das fiir ihn eher
die gefihrlich-einschrinkende Bindung des ,,Hafens der Ehe* symbolisiert. Gegen
Ende des Dramas findet Siri tatsdchlich ein Boot. Doch wird es jetzt zu einem
Totenschiff, das sie und Guy ins Totenreich bringt. Die Lebensgemeinschaft, die

54 Auch Wenche Larsen verweist auf das bei Loveid wiederkehrende Motiv des verlassenen Kindes. Doch
ihre SchluBfolgerung, es spiegele eine typisch weibliche Erfahrung, trifft nicht zu, da auch Guy ein
verlassenes Kind ist. Larsen 1998, hier S. 4 und 9.

55 Winnicott 1988.

56 Hofmannsthal 1994.



3.3. Dobbel nytelse 59

Siri ersehnt, scheint nur als Vereinigung im Tod méglich. Die Fahrt im gemein-
samen Boot ist nur als Uberfahrt in das Totenreich realisierbar.

Bereits der Prolog fiihrt das Verlustmotiv ein: An einem frithen Morgen
berichtet Siri von einer durchwachten Nacht, in der sie vergeblich auf Guy gewartet
hat:

Sitter i sengen og venter til det er morgen. Det er bevis pa at han er herlig og elsket. [...]
(5.9)

[Ich sitze im Bett und warte bis zum Morgen. Das ist ein Beweis dafiir, daf} er groBartig
ist und geliebt wird.]

Tutti und Frutti greifen den Satz auf und wiederholen ihn. Diese stindige Wie-
derholung 146t eine rituelle Formel assoziieren, die eine typische, und das heif3t
hier angesichts der drei Frauen scheinbar essentiell weibliche Erfahrung andeu-
tet. Auch die Wortwahl ,herlig og elsket™ [groBartig und geliebt] verleiht der
Passage einen archaischen Charakter und signalisiert eine iiberzeitliche Giiltig-
keit der beschriebenen Szene. Die archaische Sprache wirkt aber auch als Ironie-
signal und Hinweis auf den Anachronismus der Situation im zeitgendssischen
Kontext. Der Intertext stellt erneut einen Zusammenhang zwischen der Zeit, aus
der die Gebdude stammen, die Siri ausgribt, und der Gegenwart her, indem die
Szene das Bild der sitzenden und auf den Geliebten wartenden Frau als festen
Szenentypus der mittelalterlichen Literatur zitiert. Im friilhen Minnesang dient
die Gebirde des Am-Fenster-Sitzens der Frau stereotyp als korperliches Korrelat
unbefriedigter Sehnsucht. Wenn die Verhaltensweisen moderner Frauen denen
von Frauen im Mittelalter gleichen, hat sich in den letzten Jahrhunderten wenig
in den Paarbeziehungen geiindert, so lautet mit kritisch-ironischen Untertonen
das Fazit, das sich aus diesen intertextuellen Referenzen ableiten 1463t.

Die Allegorie des Spiels

Nach dem Vorspiel beginnt die Handlung im zweiten Aufzug damit, dal Siri
eine Bodenschicht abhebt und ein Brettspiel entdeckt. In diesem Moment tritt
Guy auf. Der situative Zusammenhang zwischen seiner Ankunft und der Ent-
deckung des Brettspiels beruft die Metapher vom Spiel der Geschlechter als
Intertext. Die Theaterhandlung, das macht die Verbindung zwischen Brettspiel
und Theaterspiel klar, thematisiert eine Paarbeziehung als Spiel.

Das Spielbrett, das Siri ausgegraben hat, ist ein Hnefatafl-Brett. (S. 17) Guy hilt
es zunéchst fiir ein Schachspiel. Seine Vermutung liegt insofern nahe, als Hnefatafl
ein mittelalterliches Brettspiel ist, dessen Spielbrett wie ein Schachbrett in viele
kleine, nebeneinander angeordnete Quadrate aufgeteilt ist. Hinweise auf das Spiel
stammen aus Grabungsfunden und aus den Sagas, und auch auf einem
archdologischen Grabungsfeld in Bergen wurde ein solches als Grabbeigabe ent-
deckt. Zwischen dem Spielort des Dramas auf dem Grabungsfeld des Katha-
rinenklosters und der Dramenhandlung wird intertextuell ein Zusammenhang
hergestellt. Vergangenheit und Gegenwart flieen ineinander iiber.



60 3. Textanalysen

Das Hnefatafl-Spiel wird in den Heidreksrétseln der Edda erwihnt. In diesen
Ritseln wird nach drei verschiedenen Brettspielen gefragt: Hnefatafl, Hnettafl und
Skéktafl. Das Ritsel als Intertext fungiert als ein boses Omen fiir die Entwicklung
der Dramenhandlung, denn die erste der Ritselfragen lautet:

Wer sind die Weiber, die waffenlos um ihren Konig kimpfen? Die schwarzen schiitzen,
doch die schonen gehn vor, beide Tag fiir Tag. Konig Heidrek, kannst du es raten? Und
Heidrek antwortet: Gut ist dein Ritsel, Gestumblindi, gleich ist’s erraten: das ist das
Brettspiel: die Brettsteine erschlagen sich waffenlos um den Konig, und die dunkeln
halten’s mit ihm.57

Mit der Entdeckung des Spiels wird auch das Ritsel als Intertext aufgerufen.
Der intertextuelle Bezug enthilt eine Vorausdeutung auf die Entwicklung der
Handlung, in der sich zwischen den beiden Frauen ein ,,waffenloser Krieg* um
Guy entwickelt, der mit dem Tod der Verliererin enden wird.

In einer Broschiire zu einer Ausstellung tiber die Geschichte des Spiels im Norsk
Folkemuseum in Bergen liest man iiber Hnettafl:

Hnettafl, das zunéchst mit Niissen gespielt wurde, bestand aller Wahrscheinlichkeit nach
aus einem einzelnen und 12 gleichen Spielsteinen. Der vornehmste Spielstein wurde
hinn, d.h. Bér genannt, und im Riitsel heifit es — es handelt sich um das Heidreksriitsel in
der Hervarvarsaga — daB3 der Bir die Herde totet. Das Riitsel berichtet weiter, er war
»jarni urinn i kring®, d.h, da er wahrscheinlich einen Eisenbeschlag und acht Horner
hatte, aber keinen Kopf. Betrachtet man das archidologische Material, zeigt sich, daf es
verschiedene Formen gab, meistens sind es stilisierte, manchmal naturalistische For-
men.58

Aufgrund des Intertextes gewinnt Guys Kommentar zum Fund eine zusétzliche
Bedeutung. Sie wird zum Hinweis auf unendlich sich wiederholende Bezie-
hungsmuster:

Man vet aldri hva man finner. En fornem bjgrn, en brikke med jern og atte horn ... Ja,
formene varierer. (S. 17)

[Man weil} nie, was man findet. Einen vornehmen Biren, einen Spielstein mit Eisen und
acht Hornern ... Ja, die Formen sind verschieden.]

Wihrend Guy von Spielsteinen fiir das Hnettaf] spricht, bezieht sich Siri auf das
Hnefatafl. Indem die Unterscheidung zwischen den Spielformen aufgehoben
wird, zeigt sich, dal es nicht um die einzelnen Formen geht, sondern um die
Spielstruktur an sich. Wihrend im Katalog zur Ausstellung auf die variierenden
Formen hingewiesen wird, hebt Guys Kommentar die gleichbleibenden Spiel-
regeln hervor, die von den variierenden Formen nicht beeinflu3t werden. Diese

57 Die Heidreksritsel, in: Die Edda. Gétterdichtung. Spruchweisheit und Heldengesiinge der Germanen.
1997, S. 187-198, hier S. 193.

58 Hnettafl som i begynnelsen ble spilt med ngtter, har etter alt & dgmme bestétt av en spesiell og 12
identiske brikker. Den fornemste brikken ble kalt hinn dvs. bjgrn, og det sies i gaten, — Heidreksgéte i
Hervararsaga — at bjgrnen dreper buskapen. Géten sier videre at den var ,jarni urinn i kring‘ dvs. at den
trolig hade beslag av jern og atte horn, men ikke noe hode. Ser man pé det arkeologiske materialet, ser
man at formene har variert, for det meste er de stiliserte og noen ganger naturalistiske.” In: Terningen er
kastet. Om spill og spillets historie, S. 12f.



3.3. Dobbel nytelse 61

Veridnderung im Vergleich von Intertext und Drama macht die Passage beson-
ders interessant. Sie betont die Kontinuitdt der zwischenmenschlichen Bezie-
hungsspiele trotz sich verdndernder kultureller Kontexte und steht daher in Ein-
klang mit der strukturellen Verschrinkung von Vergangenheit und Gegenwart
im Gesamttext. Die Funktion des Spielsteins, den Guy beschreibt, und die An-
spielung auf die Verwandtschaft zum Schachspiel verweisen zusitzlich auf den
tragischen Ausgang der Handlung. Ebenso wie das Schachspiel damit endet, daf3
der Konig des Gegners Schach matt gesetzt und somit symbolisch getotet wird,
handelt es sich um ein Spiel mit todlichem Ausgang.

Trotz des traurigen Handlungsverlaufs durchziehen mehrere komische Spiele
den Text. Das gilt insbesondere fiir die Gruppe von Orientierungsliufern, die
immer wieder am Ende einzelner Szenen das Spielfeld kreuzt und keine weitere
Funktion fiir die Dramenhandlung hat, als den Spielcharakter auszustellen. Auch
der Orientierungslauf ist ein (sportliches) Spiel mit festem Plan und Ziel.

In literaturwissenschaftlichen Analysen und auch in den ersten kiirzeren
Besprechungen von Dobbel nytelse wurde immer wieder darauf hingewiesen, dal3
das Drama einen humoristischen Gesamteindruck hinterlasse. ,,Den tragiske utgang
til tross etterlater stykket et lystigt inntrykk® [Trotz des tragischen Ausgangs
hinterldBt das Theaterstiick einen lustigen Eindruck], so lautet das Fazit @Qystein
Rottems zum Text in seinem Artikel in Norges Litteratur Historie.59 Doch bieten
die Dramen, was bislang nicht beachtet wurde, keine heitere Komik. Das Lachen,
das diese Texte beim Leser oder Zuschauer hervorrufen, ist kein Verlachen, bei
dem Normen zur Debatte gestellt und verspottet werden. Vielmehr fungiert die
Komik in Lgveids Texten hdufig als Ausdruck von Ausweglosigkeit und
Verzweiflung. Es ist eine Komik des Absurden, die in Dobbel nytelse auch von der
Spielmetaphorik getragen wird.

Die Spielmetaphorik bei Lgveid schlie3t an die lange Tradition des Spielbegriffs
im Theater an. Mit ihm verbindet sich eine szenische Komponente, die meist die
flieBenden Grenzen zwischen Spiel und Ernst, Biihne und Welt, Fiktion und
Realitdt zum Ausdruck bringt. In diesem Sinne erhélt auch im vorliegenden Text
alles, was geschieht, Ziige eines Spiels, das den Ernst der Dinge ironisch di-
stanziert. Doch gerade in der ironischen Distanzierung wird das Leid der Figuren
tiberhaupt erst erfahrbar.

In Dobbel nytelse sind Komik und Spiel vor allem an zwei Figuren gebunden,
die als Spielmacherinnen fungieren: Tutti und Frutti. Die beiden Tanzerinnen
stehen in der Tradition der Commedia dell’arte, die vom italienischen Volkswitz
geprigt ist. So, wie die Schauspieler der Commedia dell’arte iiber ein Repertoire an

59 Rottem 1997, S. 567. Es liegt nahe, im Spiel mit verschiedenen Bedeutungen und dem Spielcharakter
des Theaters selbst eine Motivation der Autorin fiir den Wechsel von der Lyrik zur Dramatik zu
vermuten. Thr Interesse am Spiel mit der Pluralitit von Bedeutungen zeichnet sich bereits in ihrem
prosalyrischen Roman Sug ab. Richard Aargs Kommentar zu Sug, wonach sich in ironischen Passagen
und Oxymora eine Bedeutungsverschiebung vollziehe, die ein Spiel von Bedeutungen erdffne, bleibt
daher auch fiir die Dramen giiltig. Vgl. dazu Aarg 1994, S. 61-76, hier S. 67.

60 Cohn 1962, S. 287.



62 3. Textanalysen

akrobatischen Effekten und Witzen verfiigten, die sie bei jeder Gelegenheit an-
brachten, sind die beiden Ténzerinnen aufgrund ihres Berufes fiir akrobatische
Einlagen préadestiniert. Sie praktizieren Korperakrobatik, wenn sie sich zum Tanzen
aufwérmen, und Sprachakrobatik in Form von Alliterationen, Reimen und Wort-
spielen.6!

Tutti und Frutti bilden als Zwillingspaar eine karnevalesk verdoppelte Figur, und
bereits aus der Verdoppelung ergibt sich wieder ein komischer Effekt. Die extreme
Typisierung der Figur, und auch hier besteht ein Bezug zu den undifferenzierten
Typen der Commedia dell’arte, macht die Figuren zusitzlich komisch. Die beiden
Tédnzerinnen vergleichen ihre Rolle selbst mit der von Gauklern. In der Rolle des
Narren gestatten sie sich auch die Freiheit, die trauernde Siri boshaft-direkt als
Nachtwichter-Gestalt zu verspotten (S. 87).

Die genuin karnevaleske Rolle des Narren gestattet es, das Unerlaubte und somit
den Subtext des Dramas auszusprechen. In diesem Zusammenhang steht auch die
Rolle der Ténzerinnen als Spielleiter, der aulerhalb des eigentlichen Handlungs-
verlaufs steht und den Subtext, das erotische Begehren, ausspricht. Bereits das
Motto, das dem Text vorangestellt ist: ,,Min kjere kyss meg* [Meine Liebe kiif3
mich] verweist auf den Subtext des erotischen Begehrens. Im Motto verschrinken
sich Vergangenheit und Gegenwart und eine iiberzeitliche Giiltigkeit des Themas
wird suggeriert. Denn es zitiert eine Runeninschrift aus einem Ausgrabungsfund in
Bergen. Das Motto zitiert die Inschrift auf einem Holzpflock, die man bei
Ausgrabungen an der deutschen Briicke in Bergen gefunden hat.62

Doch Tutti und Frutti sprechen den Subtext nicht nur aus, sie verkdrpern ihn
auch. Die karnevaleske Hyperbolie des Korperlichen ist Teil ihres Berufes als
Ténzerinnen. Auf metatheatraler Ebene referiert der Beruf der Tédnzerin auf den
Ursprung des Theaters in Kulthandlungen zu Ehren des Dionysos, des Gottes der
Fruchtbarkeit, des Rausches und der Verwandlung, der von schwirmend rasenden
Bacchantinnen begleitet wurde. Wenn man die rhythmischen Bewegungen des
Tanzes als Beischlafbewegungen liest, wird ein intertextueller Bezug der
Ténzerinnen zu sexueller Ausschweifung und extremer Korperlichkeit, wie
Dionysos sie verkorpert, deutlich. Thre Mitarbeit am Grabungsprojekt fordert in
einer psychoanalytisch motivierten, grotesken Inversion von innen und auflen das
erotische Begehren der Beteiligten ans Licht und macht es zum handlungs-
bestimmenden Element. In diesem Sinne deutet das Aufwiirmen Tuttis und Fruttis
zum Tanz, dem Kat sich anschlief3t, bereits auf die Kulmination der Handlung in
der erotischen Begegnung zwischen Kat und Guy am Schlufl des Dramas hin (S.
39). Es stellt sich nun die Frage nach den Spielregeln, denen das Verhalten der
Tinzerinnen folgt.

61 Janet Garton hat die rhetorischen Spielformen des Textes, aus denen sich fiir Ubersetzer nahezu unlés-
bare Probleme ergeben, eingehender untersucht. Garton 1991.
62 Die Inschrift lautet: ,,0st : min : kis : mik* [Meine Liebe, ki mich]. Vgl. dazu Diiwel 21983, S. 83.



3.3. Dobbel nytelse 63

Figurationen von Eva und Lilith

Zu Beginn des Dramas vermuten die beiden Tinzerinnen, die Grabungsstelle
konnte sich als ,,Paradiset* [das Paradies] erweisen, wenn es ihnen gelénge, tief
genug zu graben (S. 13). Die biblische Genesiserzihlung wird hier als Intertext
der Handlung berufen, was erneut das Thema des Begehrens als Subtext aufruft.
Guys Wunsch, Kat zu essen (S. 62), deutet ebenfalls auf den biblischen Siinden-
fall. Auch sich selbst verorten Tutti und Frutti in diesem Kontext. Sie erklédren
ihre Doppelgestalt als Figuration von Eva, der Figuration der Mutter, und Lilith,
der Figuration der Verfiihrerin. Somit reproduziert der Text in der Doppelgestalt
von Tutti und Frutti die Spaltung der weiblichen Geschlechtsrolle in Mutter und
Verfiihrerin, wie sie bereits in der Genesiserzidhlung angelegt ist:

Frutti:

Hvem av oss som er Eva og hvem som er Lilith mé fuglene vite, men dette stedet kunne
jo vise seg a vaere Paradiset? Hvis vi far gravd dypt nok?

Tutti:

Hvis vi fant Den Hellige Slange, Sankt Eple, eller kanskje Den Hellige Ribbe!

Frutti:

Eller Den Hellige Igk!

Tutti:

Hvilken Lgk?

Frutti: Det var en spgk, din gjgk! (S. 13)

[Frutti: Wer von uns Eva ist und wer Lilith, mégen die Vigel wissen, aber dieser Ort
konnte sich als das Paradies erweisen? Wenn es uns gelingt, tief genug zu graben?

Tutti:

Wenn wir Die Heilige Schlange, Sankt Apfel, oder vielleicht Die Heilige Rippe finden
wiirden!

Frutti:

Oder Die Heilige Zwiebel!

Thutti:

Welche Zwiebel?

Frutti:

Das war ein Witz, du Narr!]

Die Tianzerinnen entwickeln in ihrem Dialog eine von ironischen Unterténen
durchzogene Variation der Paradieserzidhlung, die zunédchst ausschlieBlich auf
deren erotische Konnotationen abhebt. Um die Wiederholung der Geschichte
nicht zu gefihrden, verkiirzen sie ihre Version und verschweigen das traurige
Ende. Auch werten sie die Symbole des Bosen, die Schlange und den verhéng-
nisvollen Apfel, zu heiligen Attributen um. Die Zwiebel wird hier in ihrer mit-
telalterlichen Bedeutung als heiliges Gewichs zitiert. Die Ironie in dieser
Textpassage besteht im Akt karnevalesker Profanation, der die religios-erbau-
liche Erzéhlung auf das Thema erotischen Begehrens reduziert.

Im Bedeutungskontext der Suche nach dem biblischen Garten Eden ist es nur
folgerichtig, daB3 Tutti und Frutti die Einladung Siris ablehnen, einen Apfelkuchen
zu backen, denn dann wiirde der verfiihrerische Apfel als Liebessymbol zerstort
und eine Wiederholung der Paradiesgeschichte verhindert. Der Dialog von Tutti



64 3. Textanalysen

und Frutti miindet in eine Selbstdarstellung, die der Doppelfigur als wesentliche
Eigenschaft Erotomanie zuschreibt. Es wird noch darauf zuriickzukommen sein,
daf} auch diese Selbstdarstellung der beiden Ténzerinnen iiber einen intertextuellen
Bezug ironisch unterlaufen wird.

Auch der Name Tutti und Frutti deutet auf eine Verkorperung erotischen
Begehrens. Liest man ihre Vornamen zusammen, ergibt sich der Name einer
gehaltvollen SiiBspeise aus Pudding und Friichten. In der Umgangssprache steht
der Verzehr von Siiligkeiten als Metapher fiir sexuelles Genieen.63 Auch die
Arbeitshilfen, die Tutti und Frutti fiir ihre Grabungsarbeit anfiihren, sind erotisch
konnotiert: ,,Pekefingeren, Tungespissen, Storetaen” [Der Zeigefinger, Die
Zungenspitze, Der groBe Zeh] (S. 22). Diese Werkzeuge sind keine archéolo-
gischen Grabungsinstrumente, sondern Ausdruck einer korperumfassenden Sex-
ualitdt und fiihren, vermittelt {iber ihre phallische Konnotation, zuriick auf das
Thema des Begehrens. Auch die Sprache der Ténzerinnen ist von Metaphern
geprigt, die auf die Sphire des Sexuellen verweisen. So bezeichnen sie Guy, als er
mit Kat schwimmen geht, als Kats ,badegakk av sjokolade” [Badeente aus
Schokolade]; eine Rolle, die das doppeldeutige Schicksal, vernascht und gefressen
zu werden, beinhaltet, und damit die Umstinde um Guys Tod vorwegnimmt (S.
50).

Immer wieder werden die beiden Figuren mit Katzen verglichen. Die beiden
Ténzerinnen referieren mit ihren geschmeidigen Korpern auf die Beweglichkeit
von Katzen, und wenn sie ein Duett ,,a la Kattearien* [nach der Katzenarie] (S. 12)
anstimmen, scheinen sie sich mit Katzen zu identifizieren. Die strukturelle
Verbindung zwischen Weiblichkeit und Katzenhaftigkeit zieht sich als ein
Leitmotiv durch den Text und bleibt nicht auf die Tdanzerinnen beschrinkt, sondern
wird in einer Affirmation des zugrundeliegenden Weiblichkeitsmythos als Essenz
von Weiblichkeit dargestellt. Auch die Abbreviatur von Katharina zu Kat, das sich
phonetisch nicht vom norwegischen Wort fiir Katze [katf] unterscheidet und
zunichst auch so von Tutti miB3verstanden wird (S. 12), verweist metonymisch auf
ihre Affinitit zu einer Katze. Mit der Metapher der Frau als Katze verbindet sich
eine Rollenzuweisung, die das mythische Konzept der Frau als Sphinx variiert, das
Mitte des 19. Jahrhunderts als Reaktion auf emanzipatorische Errungenschaften
aufkam und in entmythologisierter Form instrumentalisiert wurde, um ein Bezie-
hungsproblem zwischen den Geschlechtern darzustellen. Bis heute ist das Bild der
Frau als Sphinx in Film und Werbung weitverbreitet. Im Mythos wird die Sphinx,
eine Tierfrau mit weiblichem Oberkorper und Katzenleib, zum Verderben der
Minner, die ihr Ritsel nicht 16sen konnen und deshalb von ihr getétet werden. Sie
wird zum Symbol fiir die emotionale Gewalttitigkeit der Frau als Uber-Tier und
zum erotischen Objekt umgedeutet. Einen exemplarischen Ausdruck finden diese
Vorstellungen in Franz von Stucks Bild Der Kuf3 der Sphinx (1895). Stuck laf3t das
Experiment der Begegnung der Geschlechter in der todlichen Umklammerung

63 Freud deutet Traumbilder von SiiBigkeiten als symbolische Darstellung von sexuellem GenieBen. Freud
1997, S. 161.



3.3. Dobbel nytelse 65

scheitern. Harald Kimpel und Johanna Werckmeister beschreiben diesen Zusam-
menhang in ihrer Analyse des Sphinx-Mythos: ,, Die Zirtlichkeit der Sphinx endet
in blinder Aggression gegeniiber dem Gestrauchelten, der in vampirhafter
Umschlingung als letzten Kuf3 sein Leben aushaucht.*“64 Der Sphinx-Mythos dient
im Text als Intertext und Vorbild fiir Guys erotisches Versagen und seine
Bestrafung durch Kat mit dem Tod. Mit dem Frauenbild, das im Bild der Katze
bzw. der katzenhaften Sphinx berufen wird, ist der todliche Ausgang der Zwei-
erbeziehung vorbestimmt.65

Im norwegischen Sprachgebrauch beinhaltet die Zuschreibung katzenhafter
Eigenschaften eine zusitzlich diskriminierende FEigenschaft, die auf die nor-
wegische Variante des Tarockspiels zuriickgeht. In der italienischen Form des
Tarockspiels gibt es eine Spielkarte, die eine Prostituierte zeigt, die dama di danari.
Da Prostituierte im Italienischen mit dem Spottnamen Katze belegt werden, zeigt
die Spielkarte fiir die urspriingliche dama di danari in der neueren, norwegischen
Version des Spiels eine Katze, und die Spielkarte heilt auch Die Katze. Das
Miauen der Katze hat dem Spiel seinen norwegischen Namen gnav gegeben.66

Der Text schreibt Kat iiber ithren Namen katzentypische Eigenschaften zu.
Zugleich gibt es jedoch eine weitere Figur, die diese Eigenschaften verkorpert, die
,Kattejomfru* [Katzenjungfrau]. Diese Figur steht auBerhalb der Handlung und
tritt ausschlieBlich am Ende einzelner Szenen auf. Ihre exponierte Stellung macht
sie zu einer symboltrichtigen Figur. Ihr riitselhaftes Auftauchen fungiert als
Kommentar zum Geschehen. Sie ist in der Personenliste nicht ndher charakterisiert.
Sie zeichnet sich dadurch aus, daf sie ein Baby bei sich trigt. Diesem Baby werden
ebenfalls katzenhafte Ziige zugeschrieben, indem es als Pars pro toto einen
Katzenkopf und eine Katzenpuppe tréigt. Die strukturelle Verbindung mit dem Kind
konstruiert die Katzenfrau als Variation des Mutter-Archetypus. Sie verkorpert eine
genealogische Fortfithrung des Konnexes von Weiblichkeit und katzenhaften
Eigenschaften. Auch diese Figur deutet auf eine ausweglose Dynamik der Wieder-
holung von Rollenmustern iiber Generationen hinweg.

Der Gedanke einer endlosen Wiederholung von Rollenmustern klingt auch zu
Anfang des zweiten Aktes an. In einem Monolog realisiert Siri, da} ihr Ehemann
sie mit ihrer Tochter betriigt. Sie vergleicht ihre erotische Attraktivitit mit der ihrer
Tochter und stellt fest, dal ihre Tochter ihren Platz als Sexualpartnerin ihres
Ehemannes eingenommen hat. Am Schluf der Szene tritt die Katzenfrau mit einem
Kind auf, das einen Katzenkopf trigt. So wie Siri beschreibt, daf ihre Tochter ihren
Platz einnimmt, zeichnet sich zwischen Katzenfrau und Katzenkind ein Rol-
lentransfer ab. Die Reproduktion von Rollen bestitigt Guys Vermutung von der
prigenden Bedeutung der Vergangenheit fiir die Gegenwart im Sinne von
FuB3stapfen, die schon da sind, bevor man einen Schritt tut (S. 20). Vor diesem
Hintergrund ist die durchgéngige Konstellation von Katzenfrau und Katzenkind

64 Kimpel, 1994, S. 117-125, hier S. 123.

65 Guy erscheint als Sinnbild des leicht zu verfiihrenden Mannes, der der verfiihrerischen Frau in die Falle
geht und dafiir getotet wird. Diese Konstellation zitiert den Mythos von Simson und Delila.

66 Terningen er kastet. Om spill og spillets historie, S. 25f.



66 3. Textanalysen

auch als Allegorie fiir die Beziehung zwischen Siri und Kat zu lesen. Die Mutter-
Tochter-Beziehung verschiebt sich zu einer Beziehung zwischen Konkurrentinnen.
Siri und Kat verkorpern die beiden Positionen innerhaib des Mutter-Archetypus,
die Mutter und die Verfiihrerin, die fiir die mythische Fundierung der
Katzenjungfer als konstitutiv bestimmt wurden und die Tutti und Frutti einleitend
als Bestimmung ihrer eigenen Identitiit anfithrten. So wie Tutti und Frutti nicht zu
trennen sind, weil sie im Grunde eine Figur bilden, ist auch das mythisch fundierte
Bild von Weiblichkeit, das den Figuren zugrundeliegt, nicht in die Teile Eva oder
Lilith aufzuspalten. Der Mutter-Archetypus, der Siri, Kat und Tutti-Frutti aufgrund
ihres biologischen Geschlechts zur homogenen Gruppe vereint, suggeriert, dal im
Handlungsverlauf unabiinderliche Naturgesetze wirksam werden. Kulturelle Kon-
struktionen von Frauenbildern, wie die Vorstellung der Frau als Katze bzw. als Eva
und Lilith, erscheinen als von der Natur vorgepréigte Formen und ein fiir allemal
feststehende Verhaltensmuster. Diese Vorstellung entspricht einer essentialisti-
schen Definition von Weiblichkeit, die die Handlungsmoglichkeiten der Figuren
begrenzt.

Doch die Weiblichkeitsbilder in Dobbel nytelse reproduzieren nicht immer
Mythen. Ausgerechnet der Doppelfigur von Tutti und Frutti, die einleitend als
Reprisentantinnen des Begehrens bestimmt wurde und somit das Bild animalischer
Weiblichkeit zitiert, ist ein dekonstruktives Potential eingeschrieben, das sich
gegen den zugrundeliegenden Mythos richtet. Tutti und Frutti referieren auf die
komische Figur der Zerbinetta in Hugo von Hofmannsthals Ariadne auf Naxos.
Zerbinettas Komik beruht jedoch auf ihrer Licherlichkeit.67 Hofmannsthal entwarf
Zerbinetta als weibliches Gegenmodell zur Figur des Don Giovanni (Don Juan) in
Mozarts Don Giovanni.®8 Don Giovanni zeichnet sich durch unzéhlige Liebes-
abenteuer mit stindig wechselnden Frauen aus, und analog reiht auch Zerbinetta
ein Abenteuer an das andere. In einer witzigen Szene, die sich intertextuell auf Don
Giovanni bezieht, listet Zerbinetta ihre Liebesabenteuer auf:

[...] So war es mit Pagliazzo / und mit Mezzetin! / Dann war es Cavicchio, / Dann
Burattin, / Ach, und zuweilen, / will es mir scheinen, / waren es zwei! / Doch niemals
Launen, / Immer ein Miissen! / Immer ein neues beklommenes Staunen. / Dal3 ein Herz
so gar sich selber, / Gar sich selber nicht versteht! [...]69

Da Don Juans Promiskuitidt Frauen aber kulturell vorenthalten ist, hat schon
diese Verschiebung einen komischen und subversiven Effekt. Tutti und Frutti
zitieren diesen Intertext, wenn sie erkldren, sie seien unféhig, auf ein Liebes-
abenteuer zu verzichten, weil sie ein innerer Zwang treibt (S. 14).

Die Figur der Zerbinetta lehnt sich an die Columbina in der Commedia dell’ arte
an. Beide sind kindlich-naive Figuren. Zerbinetta ist professionelle Tidnzerin, und

67 Die folgenden Ausfiihrungen stiitzen sich auf die unveroffentlichte Magisterarbeit von Sigrid Nieberle:
Bilder und Formen von Weiblichkeit in den Operndichtungen Hugo von Hofmannsthals. Vorgelegt an
der Ludwig-Maximilians-Universitit Miinchen im Sommersemester 1993,

68  Mozart 1988, S. 27. Die Aufzihlung findet sich im 1. Aufzug, 6. Auftritt.

69 Hofmannsthal 1994, S. 210.



3.3. Dobbel nytelse 67

ihre erotische Ausstrahlung ist Teil ihres Berufes. Diese Eigenschaften werden mit
den Tinzerinnen Tutti und Frutti zitiert. Selbst noch der situative Kontext ihres
ersten Auftretens erinnert an Zerbinetta: Denn Hofmannsthal hat Zerbinetta an die
Gestalt des Annchens in Carl Maria von Webers romantischer Oper Der Freischiitz
angelehnt. Das Annchen in Der Freischiitz will die traurige, verlassene Agathe
trosten, die auf den Jager Max wartet, Zerbinetta versucht in der oben zitierten
Passage Ariadne aufzuheitern, die in Trauer versinkt, wihrend sie auf Theseus
wartet; der Auftritt von Tutti und Frutti schlieBlich steht im Kontext von Siris
zermiirbendem und vergeblichem Warten auf Guy.70 Das Spiel mit dem Intertext
erreicht mit dem Hinweis auf den ,,hohen schonen Sopran* der Stimmen von Tutti
und Frutti seinen Hohepunkt:

Tutti:
Denne sangen synger vi til stemmene vare / far den hgye vakre sopran ... (S. 15)

[Diese Melodie singen wir, bis unsere Stimmen den hohen schonen Sopran annehmen ...]

Der ,,hohe schone Sopran‘ zitiert die charakteristische Arie der Zerbinetta, die in
einer extremen Tonhohe alle Moglichkeiten der Koloraturarie ausreizt und sich
in Repetitionen erschopft. Diese Koloraturarie ist das Paradebeispiel fiir den
virtuosen ,.hohen Ton der Siangerin“, der im 19. Jahrhundert zum charakteristi-
schen ,,Ton* der Siangerin wurde.’! Seit Ende des 18. Jahrhunderts galt die Sén-
gerin jedoch als Verkorperung einer Frau mit zahllosen Liebschaften. Die Sin-
gerin war bis ins 19. Jahrhundert die erotische Attraktion der Opernbiihne. Die
extreme Tonhohe und der ornamentale Duktus ihres Gesangs bilden Formen der
Ubersteigerung, die der Figur irrsinnige Charakterziige verleihen. Diese Cha-
rakterziige ziehen die Zerbinetta-Figur und im direkten Anschluf3 an sie Tutti
und Frutti ins Lidcherliche und machen sie zu Witzfiguren. Im Zuge dieser De-
konstruktion erscheint auch das von ihnen vertretene mythische Frauenbild ob-
solet.

Mythische Beziehungsmuster

Die drei Figuren Siri, Kat und Guy bilden das symbolische Beziehungsgefiige
der ddipalen Kernfamilie von Vater, Mutter und Kind ab. Einerseits wiederholen
sich in den Beziehungen der Figuren mythisch vorformulierte Beziehungskon-
stellationen, denen in der Wiederholung transhistorische Giiltigkeit unterstellt
wird. Andererseits werden diese Mythen hinterfragt, indem die Interessen, die
ihrer Verbreitung dienten, ausgestellt werden. In der Dramenhandlung 148t eine
scheinbare Vorbestimmung individueller Entwicklung in der ewigen Wieder-

70 Ariadne: »-Mein Sinn ist wirr von vielem Liegen ohne Trost! / Ich lebe hier und harre deiner, deiner
harre ich / seit Nachten, Tagen seit wie vielen, ach, ich weif es nicht mehr!" in: Hofmannsthal 1994, S.
223. Am Schluf} der Oper taucht ein Boot auf. Im Drama sucht Siri parallel zur Handlung nach einem
Boot, das sie am Ende der Handlung findet. Im Drama wird das Boot zum TotenfloB.

71 Theilacker 1989, S. 8f., S. 16f.



68 3. Textanalysen

holung mythischer Vorbilder keine Moglichkeit zur Verdnderung von Bezie-
hungsmustern. Die Personen bleiben in den Ablauf mehrerer Spiele eingebun-
den. Um die der Handlung zugrundeliegende Struktur zu erfassen, lohnt sich
erneut ein Blick auf die Intertexte, die als mythische Fundierungen der Bezie-
hungsspiele in den Text einbezogen werden.

Unmittelbarer Ausloser fiir Guys Ehebruch ist eine Midlife-crisis, die ihn, trotz
beruflicher Sicherheit und einer intakten eigenen Familie, plotzlich mit seiner
Situation unzufrieden werden 146t (S. 34). Um seine Gefiihle zu beschreiben und
seinen geplanten Ehebruch zu legitimieren, zitiert er eine Passage aus dem
Abschiedslied aus Ventadorn des provenzalischen Troubadours Bernart von
Ventadorn (1147-1170) (S. 38). Das lyrische Ich berichtet iiber die gleichzeitige
Liebe zu zwei Frauen. Mit einer der Frauen verbindet ihn eine langjdhrige geistige
Liebe, wihrend er die zweite Frau erst kennengelernt hat und sich von ihrer
korperlichen Attraktivitit angezogen fiihlt. In Ventadorns Lied folgt daraus die
Trennung des lyrischen Ichs von seiner langjihrigen Dame.”2 Guys Ventadorn-
Zitat zeigt, daB er sich mit der Situation des lyrischen Ichs vergleicht, wenn er seine
Ehefrau betriigt. Ein wichtiger Unterschied zwischen dem lyrischen Ich und Guy
muf hier jedoch hervorgehoben werden. Das in der Troubadourlyrik beschriebene
Begehren konnte niemals umgesetzt werden, da Troubadour und Dame unter-
schiedlichen sozialen Schichten angehorten. Guys Versuch, sein Verhalten tiber
den historischen Vergleich zu rechtfertigen, bildet einen krassen Gegensatz zu
diesem historisch-literarischen Kontext. Der durchschaubare Taschenspielertrick
Guys ldBt ihn, wie die iibrigen minnlichen Protagonisten in Lgveids Text-
universum, als eindimensionale und ziemlich jimmerliche Figur erscheinen.

Zwischen Guy und Kat entsteht eine Beziehung, die im Text iiber intertextuelle
Referenzen auf das Mirchen von Rotkédppchen verhandelt wird. Die Verhal-
tensweise von Rotkidppchen im Mirchen prigt das Verhalten von Kat. Diese
Bedeutung des Mirchens fiir den Text zeigt, daBl der Text Annahmen der
jungianischen Mirchenanalyse, wonach Mirchen universelle und ginzlich ahi-
storische Ausdriicke fiir ein gemeinmenschliches UnbewuBtes sind, literarisch
umsetzt.”3

Das Beziehungspaar Rotkédppchen und der Wolf bildet ein Paradigma fiir die
Konstellation von minnlichem Verfithrer und unschuldig verfiihrtem Maidchen.74
Das Mirchen ist von erotischen Untertonen durchzogen und vermittelt indirekt die
Warnung vor der Gefahr des Verlusts der Jungfriulichkeit bei der Begegnung mit
dem minnlichen Verfiihrer. Nach Bruno Bettelheims Interpretation von
Rotkéiippchen geht es in dem Mirchen um den unbewuften Wunsch der Tochter,
vom Vater verfiihrt zu werden. Rotkédppchen, so Bettelheim, gibt den Ver-
lockungen des Es nach und hintergeht seine Mutter. Doch Rotkédppchen bzw. Kat

72 7Zu Ventadorn vgl. Appel 1915.

73 Zur Kritik Jungianischer Kategorien siche Abschnitt 3.2.

74 Die Interpretation des Miirchens orientiert sich an der Darstellung von Lykke 1993. Hier insbesondere
Kap. VL



3.3. Dobbel nytelse 69

ist so lange fiir den Wolf unerreichbar, als die (Grof3)-Mutter noch am Leben ist.75
Die Dramenhandlung zitiert dieses Muster. Erst Siris Riickzug 6ffnet den Weg fiir
die erotische Begegnung. Guy erschleicht sich das Vertrauen Kats und stort die
Beziehung zwischen Mutter und Tochter. Die Tinzerinnen statten ihn zum
Schwimmen mit Kat mit einem Badeanzug mit Brusteinlagen aus. Vergleichbar
dem Wolf im Mirchen, der die Kleider der GroBmutter trigt, verfiigt er jetzt iiber
minnliche und weibliche Geschlechtsmerkmale und mutiert zu einer phallischen
Mutter, d.h. einer Mutter, die sowohl den Korper der Mutter als auch den des
Vaters hat. Diese Zweigeschlechtlichkeit weckt Kats Bewunderung und Neid auf
den Phallus:

Guy:

[...] Jeg er Guy under, vil du se? (Han smekker strikken ved ldret, fort)
Kat:

Den var smukk. Hvor fikk du den fra? (S. 55)

[Guy:

Darunter bin ich Guy, willst du sehen? (Er hebt den Badeanzug am Schenkel kurz an)
Kat:

Der ist hiibsch. Woher hast du den?]

Doch Guys Spiel geht nicht auf. In dem Augenblick, als Kat seiner Projektion
als sphinxartige Femme fatale am meisten entspricht, indem sie in den Beischlaf
einwilligt, kippt seine Projektion in das mythische Gegenbild der Heiligen, und
Kat erscheint ihm plétzlich als ,,Madonna* (S. 89). Uber der Gottesmutter
schwebt das Tabu der Virginitit, und so versagt Guy erotisch. Im kulturellen
Kontext Norwegens wird mit der Benennung ,,Madonna* iiberdies ein Gemélde
von Edvard Munch als Intertext aufgerufen, das den Titel Madonna (1894/95)
trigt. Es zeigt einen weiblichen Halbakt, dessen Kopf von einem Heiligenschein
umgeben ist, und wird konventionell als Darstellung weiblichen Geschlechts-
genusses interpretiert. Munchs Bild reproduziert die mythische Spaltung der
Frau in die Bilder der Heiligen und der Hure. Diese Mythenreproduktion ist Teil
jenes in Zusammenhang mit dem Sphinxmythos thematisierten historischen
Geschlechterdiskurses, dem der Riickgriff auf den Mythos dazu diente, einen
Essentialismus zu stilitzen, der von der gesellschaftlichen Entwicklung her ob-
solet geworden war. Der Text 148t jedoch offen, ob Kat Guy als Strafe dafiir
totet, dal er in eine mythische Projektion verfillt, oder ob sie die ihr ebenfalls
zugeschriebene Rolle der aufgrund ihrer erotischen Anziehungskraft bedroh-
lichen, da mit einer Kastrationsdrohung verkniipften Frau realisiert. Im Rahmen
der mythischen Projektion bildet der Tod von Seiten der Frau den logischen
SchluB3. Der Text 16st die Vorstellung weiblicher Ritselhaftigkeit, die Guy ent-
wickelt hat, nicht auf. Indem die Situation vieldeutig bleibt, wird der Mythos
von einem Geheimnis um ,,die Frau* und eine von ihr ausgehende Gefahr resti-
tuiert.

75 Bettelheims Deutung stellt 6dipale Konflikte in den Vordergrund und schreibt dem Kind unreife
sexuelle Wiinsche zu. Vgl. Bettelheim #1995, hier S. 191.



70 3. Textanalysen

Der todliche Verlauf der Beziehung zwischen Kat und Guy ist aufgrund der
mythischen Fundierung der Figur Kat und des Beziechungsmusters von Anfang an
vorgegeben. Bereits in der ersten Begegnung der beiden Figuren wird eine Affinitét
Guys zu mythischen Weiblichkeitsbildern thematisiert.

Tutti und Frutti agieren bei dieser Gelegenheit als Kommentatoren und Kata-
lysatoren der sich entwickelnden Beziehung. Sie thematisieren das Begehren:

Frutti:

I denne vakre véren som er full av muligheter for begynnende utsvevelser.
(Guy noterer i en notisbok)

Kat:

Hva skriver du?

Tutti:

Han noterer seg noe om de hvite flekkene pa middelalderkartet.

Frutti:

Kvinner er demoner, skriver han. (S. 23f.)

[Frutti:

In diesem schonen Friihling voller Gelegenheiten fiir neue Ausschweifungen.
(Guy macht sich in einem Notizbuch Notizen)

Kat:

Was schreibst du?

Tutti:

Er notiert sich etwas {iber die weiflen Flecke auf der Mittelalterkarte.

Frutti:

Frauen sind Didmonen, schreibt er.]

Tuttis und Fruttis MutmaBung iiber den Inhalt der Notizen enthiillt Guys Vor-
stellung von Weiblichkeit und stellt sie in den historischen Kontext, in dem auch
Munchs Bild entstanden ist. Denn die unerforschten Flecke auf der Mittelalter-
karte und die Ddmonisierung der Frau zitieren jenes freudsche Diktum von der
Frau als ,,dark continent® aus der Vorlesung Die Weiblichkeit, das Bestandteil
der diskursiven Ddmonisierung der Frau ist.76 Indem Guy Kat schlielich als
»-Madonna* sieht, glaubt er das Ritsel gelost zu haben, das sich fiir ihn aus der
ersten Begegnung ergab und in dem sich die Ritselhaftigkeit der Frau als Sphinx
wiederholt. Der latente Vergleich zwischen Guys Mythenbindung und dieser
Vorlesung Freuds macht Guy zu einer lidcherlichen Figur. Denn das Diktum von
der Frau als ,dark continent, das Guy hier in den Mund gelegt wird, gilt in
Literaturwissenschaft und Psychoanalyse als kanonisches Beispiel fiir Freuds
misogyne Vorurteile und seine geistige Orientierung an den Vorstellungen des
19. Jahrhunderts. Kat dagegen entlarvt sein zweifelhaftes Verhalten. Seine Auf-
forderung, ihn zu kiissen, mit der die Verfiihrung beginnt, hilt sie zunéchst fiir
eine ,,Replikk i en darlig film* [Replik in einem schlechten Film] (S. 24).

Die zwischenmenschlichen Beziehungen in diesem Drama scheitern an der
Ubertragung archetypischer Vorstellungen auf individuelle Beziehungen. In dieser
Hinsicht wird Guy seinem Namen gerecht, der, wenn man ihn auf Englisch als any

76 Freud 1989 (Band 1), S. 544-565.



3.4. Tiden mellom tidene 71

guy liest, andeutet, daf er einen Typus von essentieller Ménnlichkeit verkorpert. Er
steht stellvertretend fiir ein in den wenigen ménnlichen Figuren in den Texten
Lgveids wiederkehrendes stereotypes Minnerbild des treulosen und bornierten
Mannes. Wie in Fornuftige dyr scheitert die Beziehung zwischen Guy und Siri an
der Fixierung auf ein mythisches Weiblichkeitsbild. Die Giiltigkeit der durch-
gespielten mythischen Konfigurationen wird in Dobbel nytelse jedoch immer
wieder ironisch hinterfragt.

3.4. Tiden mellom tidene

Subversion der Ordnungen von Raum und Zeit in der Traumzeit

Der Titel von Tiden mellom tidene eller paradisprosjektet’? [Zeit zwischen den
Zeiten oder das Paradiesprojekt] bezieht sich auf Hans Peter Diirrs Buch Traum-
zeit. Uber die Grenze zwischen Wildnis und Zivilisation, das auch eines der bei-
den Motti des Textes liefert:

Tiden mellom tidene, nar den gamle tiden er forgangen, og den nye ennd ikke har brutt
ut, er ikke tingene seg selv lenger ..., for ordens og kaos’ makter kjemper med hverandre.

(S.7)

[Zeit zwischen den Zeiten, wenn die alte Zeit vergangen und die neue noch nicht
ausgebrochen ist, sind die Dinge nicht mehr lidnger sich selbst, denn die Michte der
Ordnung und des Chaos kidmpfen miteinander.]

Bei Diirr lautet die Stelle ausfiihrlich:

Wie gro3 auch immer die Differenzen zwischen all diesen Menschengruppen sein
mogen, es verbindet sie, dal sie auflerhalb der Zeit ihre normalen, ihre Alltagsaspekte
verlieren und zu jenseitigen Wesen werden, sei es nun, daf} sie ihre sozialen Rollen
umkehren; sei es, daf} sie leiblich durch die Landschaft schwirmen oder daf sie dies nur
con lo spirito in der Ekstase, mit oder ohne halluzinogene Drogen tun. Zwischen den
Zeiten bedeutet eine Krisis in der Ordnung der Dinge. Die Normalitit ist auBer Kraft
gesetzt, oder genauver gesagt, Ordnung und Chaos horen auf, Gegensitze zu sein. In
dieser Krisenzeit, in der sich die Natur regeneriert, indem sie zuvor stirbt, sterben auch
die Menschen und schwirmen als Geisterwesen durch die Gegend, um zur Wieder-
belebung der Natur, von der sie ein Teil sind, beizutragen.”8

Die ,,Zeit zwischen den Zeiten* steht synonymisch fiir ,,Traumzeit*. Diirrs Be-
griff der ,,Traumzeit™ ist die deutsche Entsprechung fiir den eigentlich nicht zu
tibersetzenden Terminus ,,Tjukurrpa®, der aus der Vorstellungswelt der australi-
schen Aborigines stammt. ,,Tjukurrpa® bezeichnet die Wahrnehmungsperspek-
tive in einem von den Ordnungen von Zeit und Raum losgeldsten Zustand. Die
Aborigines versetzen sich, um ,,Tjukurrpa® zu erfahren, in einen ekstatischen
oder tranceartigen Zustand. Der Seher erfihrt in der Traumzeit Wissen iiber das,
was immer schon war. In der Traumzeit hallen die Stimmen der Ahnen wieder.

77T Die Urauffiihrung fand unter der Regie von Carl Jgrgen Kignig im Theater black box in Oslo 1990 statt.
78 Diirr 1985, S. 191f.



	Dobbel nytelse

