
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 29 (2002)

Artikel: Melancholie und Karneval : zur Dramatik Cecilie Løveids

Autor: Baur, Bettina

Kapitel: 3.2: Fornuftige dyr

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858252

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


38 3. Textanalysen

3.2. Fornuftige dyr

Handlungsüberblick

Fornuftige dyr. Et dramatisk triptyk [Vernünftige Tiere. Ein dramatisches Trip-
tychon] ist das Drama Lpveids, das dem Bühnenrealismus am nächsten steht.26

Gegenstand des Dramas ist eine moderne Paarbeziehung, die allerdings immer
wieder, und hier findet die Abbildwirklichkeit schon ihre Grenze, mittels mythischer

Anspielungen in einen überzeitlichen Kontext gerückt wird. Der Untertitel
„Ein dramatisches Triptychon" bezieht sich auf die Einteilung des Dramas in
drei Akte. Als Triptychon bezeichnet man in der bildenden Kunst einen Bildzyklus

in drei Teilen. Analog besteht das Drama aus drei Akten, die ein
Situationsbild der Beziehung in den Jahren 1950, 1953 und 1965 zeigen.

Im Mittelpunkt der Darstellung steht Elisabeth und ihre Liebesbeziehung zu Jan,

mit dem sie eine gemeinsame Tochter verbindet. Im ersten Akt mit dem Titel
„Fornuftige dyr" ist Elisabeth mit ihrem Baby in die Stadt gereist, in der Jan

inzwischen mit seiner neuen Partnerin Liv (P)27 lebt. In einem Hotel arrangiert sie

ein Treffen mit ihm. Der Zeitpunkt der Handlung ist auf das Jahr 1950 festgesetzt.
Der zweite Akt, „Vis dine sâr", spielt drei Jahre später, 1953, und bildet eine wie in
einem Spiegelbild seitenverkehrte Abbildung der Situation im ersten Akt. Jan ist

von Liv verlassen worden. Er mietet sich in einer beliebigen Stadt in einem Hotel
ein, das, wie sich herausstellt, inzwischen Arbeitsplatz und Wohnort Elisabeths

geworden ist. Elisabeth, die ursprünglich studiert hatte, verdient hier ihren
Lebensunterhalt als Zimmerkellnerin. Wie Elisabeth in der ersten Szene versucht jetzt Jan,
die Zweierbeziehung wiederzubeleben. Auch sein Versuch scheitert. Der dritte Akt
unter der Überschrift „Hotel Epilog" zeigt ein abschließendes Situationsbild der

Beziehung 1965. Zugleich liefert er ein Resümee zu Elisabeths Lebensgeschichte,
die, so wird angedeutet, sich von diesem Zeitpunkt aus an ihrer Tochter wie in
einem Zyklus wiederholen wird. Auch diesmal findet das Treffen in einem Hotel
statt, das von Elisabeth und ihrem Lebensgefährten Peter geführt wird. Peter ist ein

ehemaliger Opernsänger, den Elisabeth nach der Trennung von Jan kennenlernte;
Liv (P), Jans Ehefrau, lebt inzwischen bei Elisabeth im Hotel.

Der Spielort in verschiedenen Hotels und der Titel des Schlußaktes zeigen, daß

der Hotelszenerie eine besondere Bedeutung zukommt. Das Hotel ist nicht nur Ort
der Handlung, es steht auch metonymisch für Entwicklung und Scheitern der

26 Uraufführung auf Den Nationale Scene, Bergen 1986, in der Regie von Bentein Baardson und Kjetil
Bang-Hansen. Ebenfalls in der Regie von Bentein Baardson wurde 1986 für NRK eine Fernsehversion

des Textes produziert. Der erste und zweite Akt wurden in Schweden unter dem Titel Förnuftiga djur I
und It unter der Regie von Hilda Hellwig als Hörspiel produziert. Die Druckfassung des Dramas in der

Erstausgabe ist ein Fehldruck, in dem die Numerierung und Abfolge des zweiten und des dritten Aktes
vertauscht wurden. Der Akt mit der Nummer II und der Überschrift „Hotel Epilog" bildet so den dritten

Akt, während der Akt mit der Nummer III und der Überschrift „Vis dine sâr" auf den ersten Akt folgt.
27 Die Tochter von Elisabeth und Jan trägt denselben Namen wie die Partnerin Jans. Um eine

Unterscheidung zu ermöglichen, habe ich eine Namensextension eingeführt: Liv (P) bezieht sich auf die

Partnerin Jans im Unterschied zu der Tochter Liv (T).



3.2. Fornuftige dyr 39

zwischenmenschlichen Beziehungen und die daraus resultierenden psychischen
Erfahrensweisen der Hauptprotagonistin. Die verschiedenen Szenen in den Hotels
bilden einen Subtext, der die psychische Entwicklung Elisabeths reflektiert. Das

Hotel ist eine von emotionaler Distanz bestimmte Ersatzheimat. Als
Durchgangsstation einer ständig wechselnden Kundschaft ist es Metapher für die
Einsamkeit und Isolation in modernen Gesellschaften. Die Anonymität der
Einrichtung versinnbildlicht leitmotivisch die emotionale Vereinsamung, Isolation und

psychische Erstarrung, die sich aus fehlendem zwischenmenschlichem Kontakt
ergibt. Nach der Trennung von Jan wird das Hotel für Elisabeth folgerichtig zum
äußeren Lebensraum, der die Veränderung ihrer Innenwelt spiegelt. Parallel zu
ihrem psychischen Abstieg steigt sie von der Hotelbewohnerin über die
Zimmerkellnerin zur Hotelbesitzerin auf. Die Hotelkarriere bringt die emotionale Leere

zum Ausdruck, mit der sie auf den Verlust von Jan reagiert.
Dieser metonymischen Funktion des Hotels entsprechend entwickelt Elisabeth

Phantasien über die Organisation eines Hotels, die für ihre Beziehung zu Jan

symptomatisch sind. Bei ihrer zweiten Begegnung mit Jan schildert sie eine
berufliche Zukunft, die noch von Hoffnung auf die Rückkehr Jans zeugt. Sie träumt
von einem eigenen Luxus-Hotel, das sich auf die Organisation von Hochzeiten
spezialisieren soll (S. 51). Doch während sie ihre Pläne schildert, realisiert sie, daß

die Beziehung gescheitert ist. Ihr kommen Zweifel, daß es auf dem Markt Bedarf
für ein Hotel gibt, das Hochzeiten arrangiert, und mit einem Zug von Zynismus
erweitert sie das Serviceangebot ihres Hotels mit lustigen Begräbnisarrangements.

Die Durchgangsstation Hotel wird Elisabeths ständiger Wohnort und ein

Symbol für ihr Leben. Im Schlußakt führt sie ihr eigenes Hotel und hat die

Hoffnung auf eine Zweierbeziehung aufgegeben. Ihre Resignation spiegelt sich
darin, daß ihr Hotel nur über Zimmer für Singles verfügt. Hochzeiten werden hier
nicht veranstaltet (S. 32). Am Endpunkt der Entwicklung ersetzt Elisabeth ihre
Identität metonymisch durch das Hotel: „Jeg er et hoteil." (S. 37) [Ich bin ein
Hotel.]

Die Trennungscrfährung und die zunehmende Affektentleerung Elisabeths
zitieren die psychoanalytische Beschreibung der Pathogenese und Symptomatik einer
depressiven Erkrankung. Elisabeths Welt ist leer geworden, weil die Trennungserfahrung

ihr Leben dominiert und kein anderes Gefühl als die Trauer mehr zuläßt.
Der Topos Hotel ist das Sinnbild depressiver Affektentleerung, Ich-Entfremdung
und emotionaler Zerstörung. In diesem Zusammenhang sind auch die Erschöpfung
Elisabeths, wenn sie auf der Treppe zusammensinkt, ihre Vorstellung einer

grundsätzlichen Unveränderbarkeit ihrer Lebenswelt und die überragende
Bedeutung, die Elisabeth ihrer persönlichen Vergangenheit beimißt, einzuordnen.
Im ersten Akt kommt es zum Konflikt mit dem neuen Partner, weil Elisabeth in
ihrer Vergangenheit lebt. Das Vergangene, das nicht vergeht, gilt in der Psychoanalyse

als Grundproblem depressiver Erfahrungsweisen.

Elisabeth: [...] Jeg ser du har en fortid, / sa han / Ingen fortid sa jeg, / Dette er nâ. Nâ! (S.
17)



40 3. Textanalysen

[Elisabeth: Ich sehe, du hast eine Vergangenheit, sagte er. Keine Vergangenheit, sagte
ich. Das ist jetzt. Jetzt!]

Der Titel des zweiten Aktes, „Vis dine sâr" [Zeige deine Wunden], beruft
schließlich intertextuell die Freudsche Metapher der „offenen Wunde für
Depression". Die offene Wunde steht metonymisch für Elisabeths unlösbaren
Konflikt zwischen der Notwendigkeit, sich emotional von Jan zu lösen und der

Bindung an ihn als Liebesobjekt.28
Dem Text ist als Motto ein Gedicht von William Blake vorangestellt, „The sick

rose" aus den Songs of Innocence and of Experience. Dieses Motto kann als

lyrische Vorwegnahme der Entwicklung der Hauptfigur gelesen werden.29 Das
Gedicht handelt von einer Rose, die sich in einen „Wurm" verhebt, an dieser Liebe
erkrankt und stirbt.30 Sowohl in Blakes Gedicht als auch im Dramentext scheitert
die Beziehung an der fehlenden Treue des Liebespartners. Blakes Gedicht läßt sich
als Hinweis auf einen Subtext des Dramas interpretieren. Lpveid hat in einem

Essay zu Fornuftige dyr die präzise Schilderung psychischer Triebkräfte bei Blake
hervorgehoben. Der Dramentitel Vernünftige Tiere deutet auf eine animalische

Triebhaftigkeit der Figuren. Die Idee vom Menschen als animal rationale wird, wie
im Folgenden ausgeführt werden soll, hier auf psychische Strukturen
zurückgeführt, die als scheinbar überzeitlich gültige Gesetze das Verhalten in menschlichen

Zweierbeziehungen bestimmen. Der Handlungsverlauf und die depressive

Symptomatik der Protagonistin sind nicht mehr individuelles Schicksal, sondern
werden stellvertretend für ein essentiell weibliches Schicksal präsentiert.

Bereits in diesem Text tritt ein Motiv auf, das in den späteren Dramen Dobbel
nytelse, Maria Q und Rhindptrene wiederkehrt: Die Verschränkung einer
depressiven Entwicklung mit dem Motiv der ewig auf ihren Geliebten wartenden
treu-liebenden Frau. Der Glaube an die ewige Liebe zum einzigen und idealen
Partner dominiert Elisabeths Denken. Ihre Treue wird charakteristischerweise zu
einem neuen Eigennamen:

Elisabeth: Men du har kanskje lagt merke til / hvor trofast jeg er? / Som en sang til seg
selv. / Trofast het hun. (S. 55)

[Elisabeth (zu Jan): Aber du hast vielleicht gemerkt, wie treu ich bin? Wie in einem Lied,
für sich. Treu hieß sie.]

Ein falsches Ideal von Treue verursacht eine starke emotionale Bindung mit
schlimmen Folgen für die Betroffene. Am Schluß wartet Elisabeth noch immer.
Trotz einer neuen Beziehung zu Peter ist es ihr nicht gelungen, sich von Jan zu

28 Die Metapher der offenen Wunde für Depression geht auf Sigmund Freuds Aufsatz Trauer und
Melancholie zurück. Freud 1989 (Band 3), S. 206.

29 L0veid 1982, S. 58-71.
30 William Blake: „The sick rose", in: Blake 1996, S. 91. Die deutsche Übersetzung des Textes lautet: „Die

Kranke Rose // O Rose du bist krank / Der unsichtbare Wurm, / der die Nacht durchfliegt / In heulendem

Sturm // Fand dein Bett / Purpurner Freude, / und seiner dunklen / heimlichen Liebe / Fällt Dein Leben

zur Beute." Die Titelillustration des Dramas schließt motivisch an das Gedicht Blakes an. Sie zeigt eine

abgebrochene Rosenblüte vor einem Schutthaufen.



3.2. Fornuftige dyr 41

lösen. Eine intertextuelle Referenz auf das Verhalten der wartenden Solveig in
Ibsens Peer Gynt zeigt sie in der Rolle der ewig auf den Geliebten wartenden
Frau, von der sie sich im zweiten Akt noch glaubte abgrenzen zu können (S. 52).
Sie empfindet die emotionale Bindung an ihn als „piggbesatt dekken", (S. 56)
[kratzende Decke] und ihre Treue als mythisch-weltfremd, aber zugleich im
Rahmen der sozialen Identität einer Frauenrolle fest installiert. Bei ihrem letzten
Wiedersehen bittet sie ihn in tiefster Selbsterniedrigung erfolglos um eine Rückkehr.

Bare du kom tilbake sä kunne jeg / gjerne dele deg med alle Verdens kvinner. / Hvis jeg
fikk vaere din utvalgte. // (Smiler stràlende). (S. 33)

[Wenn du nur zurückkommen würdest, könnte ich dich mit allen Frauen der Welt teilen.
Wenn ich deine Auserwählte sein dürfte. (Sie strahlt ihn an.)]

Im ersten Akt beruft Elisabeth den Mythos der Heiligen Familie, um die Beziehung

zu Jan wieder herzustellen und ihn vom Sinn dieser Unternehmung zu
überzeugen. Im zweiten Akt hat sie die Hoffnung auf ein gemeinsames Feben

aufgegeben. Ihr Kind zwingt sie zu einer pragmatischen Febensplanung, die
auch Jans spontane Angebote für einen Neuanfang als realitätsferne Luftschlösser

enttarnt. Das Schlußtableau zeigt erneut die mythischen Prägungen ihrer
Gefühlswelt. Sie arrangiert liebevoll auf Jans Körper ein Fuxusmenü und legt
ihm einen Hummer wie ein Kind in den Arm. Es ist eine stillebenartige
Inszenierung des Mythos von der Heiligen Familie, dessen Fragwürdigkeit hier in
einem grotesken Situationsbild ausgestellt wird.

Im Gegensatz zu Elisabeth bleibt Jan eine durchweg flache Figur. Seine

Unfähigkeit zu tiefen Gefühlen und die Verantwortungslosigkeit gegenüber seinem
Kind zeichnen das Bild eines charakterlosen Mannes und insgesamt eine männliche
Karikatur.31 Sein Frauenbild ist, wie weiter unten gezeigt wird, von Mythen
bestimmt. In seinem Namen ist eine Geistesverwandtschaft mit der archetypischen
Figur des Don J(u)an angelegt. Auch hier, so wird sich zeigen, werden
Verhaltensweisen über mythische Vorlagen motiviert.

Zyklische Wiederholungen

Jans Verhalten zitiert die archetypische Figur des Don Juan, der von einer Frau

zur anderen zieht, ohne zu einer tiefen Beziehung fähig zu sein. Ebenso
entspricht die Figurengestaltung der Hauptprotagonistin und der anderen weiblichen

Figuren einer Typisierung. Die Figuren scheinen ein vermeintlich
überzeitliches Verhaltensmodell zu reproduzieren. Diese festgefügte Vorlage motiviert

eine zyklische Wiederholung identischer Erfahrungen. Die Wiederkehr des

immer Gleichen verweist sowohl auf eine Weltwahrnehmung aus der subjektiven

Perspektive einer Depression als auch auf eine scheinbar überindividuelle
Gesetzmäßigkeit.

31 So die Kritik zur Uraufführung. „Spill om drift og fornuft", in: Bergens Tidende vom 26. 2. 1986.



42 3. Textanalysen

Elisabeth inszeniert sich im ersten Akt für das Wiedersehen mit Jan mit einem

gelben Tanzkleid und Schuhen mit hohen Absätzen. Später wird sichtbar, daß ihr
Baby Liv (T) ebenfalls mit einem gelben Tanzkleid und entsprechenden Schuhen
ausstaffiert ist. In der Schlußszene des Dramas trägt die inzwischen erwachsene Liv
(T) das gelbe Tanzkleid der Mutter.32 Das Tanzkleid als Leitmotiv verweist auf
eine Wesensverwandtschaft zwischen den Trauen, die auf der Vorstellung einer
Essenz von Weiblichkeit beruht. In Elisabeths Inszenierung wird das Kleid mit den

typischen Attributen der verführerischen Frau, Schuhen mit hohen Absätzen und

rot geschminkten Lippen, ergänzt. Der Tanz an sich gilt als Ausdruck menschlicher
Triebnatur, in dem gesellschaftliche Verhaltenskonventionen außer Kraft gesetzt
sind. So wird mit dem Tanzkleid die strukturelle Verbindung von Frau und Erotik
intertextuell berufen. Das Motiv des Tanzes deutet auf die eroüsche Anziehung
zwischen den Partnern. Entsprechend wird das erste Wiedersehen zwischen
Elisabeth und Jan von Tanzmusik untermalt, die aus dem nahegelegenen Tanzlokal
des Hotels in das Zimmer herüberdringt. Doch indem der Text auch den

inszenatorischen Gestus von Elisabeths Auftritt im Tanzkleid aufzeigt, führt er vor,
daß es sich um eine kulturelle Konstruktion handelt. Elisabeth und ihre Tochter Liv
inszenieren sich für die Begegnung mit Jan als Femmes fatales und appellieren
damit erfolgreich an eine triviale Phantasie über das Wesen von Weiblichkeit.

In Liv (P), der Geliebten Jans, um deretwillen er Elisabeth verläßt, wird die

Projektion eines Mythos geschlechtlicher Identität dagegen als für die Figur
konstitutive Eigenschaft dargestellt. Die Personenliste charakterisiert Liv (P) als

„eine Frau von präraffaelitischer Schönheit" (S. 6). Diese Charakterisierung zitiert
Jans Bild von Liv (P), und sie enthüllt sein mythisches Frauenbild. Die
Künstlervereinigung der Präraffaeliten, und unter ihnen insbesondere Dante Gabriel
Rossetti und Edward Burne-Jones, schuf Frauenportraits, die ein Idealbild der
unerreichbaren, unendlich begehrenswerten Frau entwarfen. Diese Idealbilder
zeigen nicht die Persönlichkeit der Portraitierten, vielmehr treten in ihnen die
subtilen psychischen Triebfedern des männlichen Bildproduzenten zutage. Die
gefährlich lockenden und zugleich weihevoll distanzierten Schönheiten sind der

Inbegriff verschwiegener männlicher Ängste und Sehnsüchte gegen Ende des 19.

Jahrhunderts. Wenn Jan, der in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts lebt, diesem

Weiblichkeitsmythos anhängt, erscheint sein Verhalten zunächst anachronistisch.
Auch wirkt es im Kontext seines umgangssprachlichen Jargons wie ein Stilbruch,
wenn er immer wieder die Formel von einer „präraffaelitischen Schönheit"
wiederholt. Dennoch übt das mythische Bild eine starke Anziehungskraft auf ihn
aus. Eine flüchtige Begegnung mit Liv (P) im Park genügt, um seine
Aufmerksamkeit zu fesseln. Er glaubt in ihr eine präraffaelitische Schönheit gefunden
zu haben. Die Zuschreibung wird an herausgehobener Stelle in der Schlußreplik
nochmals wiederholt und gewinnt so besondere Bedeutung. Jan schaut durch eine

32 L0veid verweist in Zusammenhang mit dem Motiv des gelben Tanzkleids auf ein Bild von Königin
Elisabeth. Wahrscheinlich ist Elisabeth I. von England (1558-1603) gemeint, der eine Begeisterung für
das Tanzen nachgesagt wird.



3.2. Fornuftige dyr 43

Glasscheibe hindurch nach Liv (P) (S. 42). Die Scheibe verweist semiotisch auf die

Bildverzerrung, die sich in der Verschiebung vom realen Objekt zum mythischen
Ideal vollzieht. Jenseits der Scheibe ist Liv (P) unerreichbar und erscheint als

idealer Gegenentwurf zu der Alltagsrealität Jans diesseits der Scheibe. Es ist
bezeichnend für die Projektion, die sich mit seinem Blick durch die Scheibe

verbindet, daß Jan Liv, die die ganze Zeit über im Raum anwesend war, erst
wahrnimmt, als sie durch den Zerrspiegel der distanzierenden Scheibe in seinen

Augen wieder zu einer fernen, präraffaelitischen Schönheit geworden ist.

Die gegenseitige Wahrnehmung der Figuren wird von mythischen Projektionen
weiblicher bzw. männlicher Identität bestimmt, und diese scheinbar überzeitlichen
Gegebenheiten bestimmen auch die zwischenmenschlichen Beziehungen. Sie

bewirken eine zyklische Wiederholung identischer Beziehungsmuster. Jan geht
nacheinander Beziehungen zu drei Frauen ein, deren Individualität hinter ihrer
Rolle als seiner Partnerin völlig zurücktritt. Sie erscheinen als Figuren, deren
Identität immer schon eine Projektion darstellt, und bewegen sich in
Rollenschemata. Das gemeinsame Attribut des Tanzkleids stellt diese Rollenschemata
aus. Elisabeth und ihre Tochter Liv (T) sind über das gemeinsame Tanzkleid
motivisch verknüpft; Liv (T) und Liv (P) verbindet ihr Vorname. Die Enthüllung
der NamensVerwandtschaft bildet am Schluß des 7. Aufzugs den Höhepunkt des

ersten Aktes. Die Namensverwandtschaft stellt, wie das Kleid, die gemeinsamen
Erfahrungen der Frauen mit Jan aus. Für alle drei Frauenfiguren wird die
Beziehung zu ihm zu einem lebensprägenden Negativerlebnis. Elisabeth gelingt es

auch auf Dauer und trotz einer neuen Zweierbeziehung nicht, die Trennung von Jan

zu überwinden; Liv (P) leidet, auch nachdem sie selbst Jan verlassen hat, noch
unter der Kränkung, die er ihr zufügte, indem er sie betrog, und auch Liv (T) wird
von Jan verlassen, wobei die Folgen absehbar scheinen. Alle drei werden als Opfer
Jans dargestellt.

Elisabeth kommentiert den Opferreigen, den Jan mit seinem Verhalten
hinterläßt, anhand eines Vergleichs mit dem Spiel zwischen Katze und Maus. Es

markiert ein Machtverhältnis zwischen Jan und seinen Partnerinnen, denn dieses

Spiel beinhaltet den abschließenden Tod der Maus:

Elisabeth: [...] Ny mus kommer opp, blir tatt, blir lekt med. (S. 38)

[Elisabeth: Eine neue Maus kommt heraus, wird gefangen, wird zum Spielzeug.]

Ein Ausbruch aus diesem Zyklus scheint unmöglich. Die Erfahrungen der
Frauen gleichen sich, und so kommt es genau in dem Moment zu einer Begegnung

zwischen Elisabeth und Liv (P), als Jan eine Beziehung zu Liv (T)
aufnimmt.

Liv (T) nimmt eine Nebenrolle ein, deren Funktion zunächst darauf reduziert
scheint, daß sie das gemeinsame Kind der Hauptfiguren Jan und Elisabeth ist. Dennoch

kommt ihr eine besondere Bedeutung zu. Eckdaten ihres Lebens bestimmen
die Akteinteilung: Der erste Akt spielt kurz nach ihrer Geburt, der zweite in ihrer
Kindheit, der letzte bei ihrer sexuellen Initiation. In dieser letzten Szene tritt sie in
der inzestuösen Vereinigung mit ihrem Vater symbolisch an die Stelle, die ihre



44 3. Textanalysen

Mutter zu Beginn des Dramas als Partnerin ihres Vaters einnahm. Elisabeth hatte
sich ab diesem Zeitpunkt zur schließlich emotional gescheiterten Frau entwickelt.
Die Initiation symbolisiert eine Todesszene. Der symbolische Tod Livs verweist
auf die an ihrer Mutter ablesbaren, emotional fatalen Folgen der Begegnung mit
Jan.

Die Fiv-Figuren sind meist abwesend und erscheinen lediglich in den

Erzählungen der beiden Hauptprotagonisten Jan und Elisabeth. Auf den Zuschauer
wirken sie zunächst wie fiktive Figuren. Es wird deutlich, daß eine Identität dieser

Figuren erst durch die diskursiven Einschreibungen hergestellt wird. Sie sind

lediglich Hüllen für die Projektionen der anderen. Verstärkt wird dieser Eindruck
dadurch, daß sie weitgehend sprachlos auftreten und so, mit Ausnahme eines

Monologs von Liv, als bildhafte Erscheinungen wirken. Der einzige Moment, in
dem Liv (T) aktiv wird, als sie sich im Schlußakt aus der Rolle des von der Mutter
abhängigen Kindes löst, beschreibt nur scheinbar ein selbstbestimmtes Handeln.

Tatsächlich, so deutet ihre Doppelgängerposition gegenüber der Mutter und der
Geliebten an, wechselt sie nur in ein neues Register von Einschreibungen. Die
Namensverwandtschaft markiert eine SchicksalsVerwandtschaft zwischen den

Frauen. In diesem Sinne spricht Elisabeth von ihrer Tochter Liv (T) als von ihrer
„Schwester" (S. 60), und gegen Schluß bezeichnet auch Peter Elisabeth und Liv (P)
als Schwestern. Anlaß der Szene ist Jans erotische Begegnung mit Liv (T), die sich

im Off abspielt:

Peter: Jeg forstâr at dere spstre opplever / en forferdelig ventetid (S. 39)

[Peter: Ich verstehe daß ihr Schwestern eine furchtbare Wartezeit durchmacht...]

Dann greift Peter zu zwei doppelseitigen Spiegeln und reicht sie den Frauen, die
sich gegenübersitzen. So entsteht nicht nur ein Spiegelbild von Liv (P) und
Elisabeth, die Rückseiten der Spiegel spiegeln sich auch ineinander und entwerfen
ein Bild, das sich endlos im gegenüberliegenden Spiegel bricht (S. 40). Im Spiegel

fallen die Bilder der beiden Frauenfiguren ineinander, und es zeichnet sich
ein wiederkehrendes Schema ab. Die unendliche Projektion von Bild und

Spiegelbild in der Tiefe des Spiegels verweist auf eine transhistorische
Schicksalsgenealogie.

Sowohl die Figurengestaltung als auch die Beziehungsstruktur zwischen ihnen
erhebt den Anschein eines überzeitlich gültigen Musters. Grundlage dieses Musters
ist die analytische Psychologie C.G. Jungs.

Jungianische Prägungen

Das Drama Fornuftige dyr weist zahlreiche intertextuelle Bezüge zur analytischen

Psychologie C.G. Jungs und deren Weiterentwicklung seitens seines
prominenten Schülers Erich Neumann auf. Diesen Bezügen wird im Folgenden
nachgegangen. Gleichzeitig soll jedoch die theoretische Grundlage der im Text
angelegten Strukturen, Jungs analytische Psychologie, hinterfragt werden. In der



3.2. Fornuftige dyr 45

Lektüre zu Rhind0trene wird später in diesem Band erneut auf Referenzen zur
analytischen Psychologie zurückzukommen sein.

Loveid bezieht sich in ihrem Essay zu Fornuftige dyr auf die Vorstellung eines

kollektiven Unbewußten in der analytischen Psychologie C.G. Jungs und betont die

Bedeutung des Unbewußten für das menschliche Verhalten.33 Eine Manifestation
des kollektiven Unbewußten avant la lettre findet sie in der Lyrik William Blakes.
Das Blake-Zitat, das dem Dramentext vorangestellt ist, legt nahe, daß ihre Blake-
Deutung auch Hinweise auf den Text enthält. Lpveid erwähnt, daß Blake seine

Träume als Material für seine literarische Produktion benutzt habe. Die Autorin
geht davon aus, daß Blake über die Auseinandersetzung mit seinen eigenen Träumen

Zugang zu einem kollektiven Unbewußten gehabt habe. Auf der Basis dieser

Überlegungen betrachtet sie Blakes Texte als Darstellungen eines kollektiven
Unbewußten. 34

Die analytische Psychologie nach C.G. Jung postuliert die Existenz eines

kollektiven Unbewußten. Jung leitet die Existenz des kollektiven Unbewußten aus

archetypischen Mustern der menschlichen Seele ab, die er in Mythen, Märchen und
Träumen sowie in abstrahierter Form in religiösen Vorstellungen vorfindet.35 Das
kollektive Unbewußte wird, so Jung in Die Archetypen und das kollektive
Unbewußte, vererbt. Sein Einfluß auf das individuelle Leben ist deshalb
vorausbestimmt und unabhängig von individuellen Erfahrungen. Es besteht aus
präexistenten Formen, den Archetypen, die den Inhalten des Bewußtseins konkrete
Formen verleihen.36 Die Archetypen sind eine a priori gegebene Möglichkeit der

Darstellungsform. Es sind vorgegebene Strukturen, die innere Vorstellungen
konfigurieren, welche dann archetypisch, also unabhängig von Ethnie und Zeit, zum
Ausdruck kommen. Bis heute konnte nicht nachgewiesen werden, daß es ein
kollektives Unbewußtes gibt. Die Psychoanalyse lehnt Jungs Thesen ab. Allerdings
gibt es in der Jung-Rezeption starke nationale Differenzen. So gilt die jungianische
Analyse in weiten Teilen Europas als obsolet, während sie im angloamerikanischen
Sprachraum stärker vertreten ist.37 Der Anspruch der jungianischen
Archetypenlehre, allgemeingültige und überzeitliche Strukturen aufzuzeigen, ist somit
mehr als fragwürdig. Jene „Grundmuster", denen Jung in seiner therapeutischen
Praxis begegnete und die er auf „Ursymbole" der Menschheit zurückführte, waren
und sind Ausdruck einer historisch spezifischen, gesellschaftlich konstruierten und
daher veränderbaren Identitätsformierung. Jung blendet die Ursachen der Entwicklung

für ein kulturelles Geschlecht spezifischer „Eigenschaften der Seele" aus. Statt
dessen beansprucht er für seine Bilder geschlechtlicher Identität transhistorische

33 L0veid 1982.
34 L0veid 1982, S. 65.
35 Vgl. Jung 1976, S. 15. Siehe auch Jung 1973.
36 Vgl. Jung 1976, S. 14.
37 Grundsätzlich gilt für die Auseinandersetzung mit psychoanalytischen Kategorien und deren Rezeption

in literarischen Texten die Feststellung von Renate Schlesier: „Mit den Mitteln der Psychoanalyse kann,

so zeigte deren Erfahrung, nicht entmythologisiert werden, ohne gleichzeitig remythologisieren zu
müssen." Schlesier 1981, S. 165.



46 3. Textanalysen

Gültigkeit. Indem die jungianische Deutungspraxis jegliche Verhaltensweisen
immer wieder auf archetypische Symbole reduziert, partizipiert sie an der
Legitimation und Fortführung von stereotypen Vorstellungen. Ansätze zur Veränderung
werden in diesem System prinzipiell ausgeschlossen. Mehr noch, das statische

Konzept der jungianischen Psychoanalyse ist unfähig, schon immer vorhandene

Abweichungen und Verschiebungen zu reflektieren. Eine Möglichkeit zur
Veränderung des historisch bestinnnten Konstrukts von Identität ist von der
analytischen Psychologie nicht vorgesehen.38 Vor diesem Hintergrund kann es hier
nicht um eine unkritische Applikation jungianischer Theoreme gehen. Dies wäre
insofern problematisch, als die Konzepte von Männlichkeit und Weiblichkeit, wie
sie in mythischen, religiösen, natur- und sozialwissenschaftlichen Diskursen

niedergelegt sind, in literarischen Texten nicht nur rezipiert, sondern mehrschichtig
abgebildet, diskutiert, unterlaufen und neu entworfen werden. Für die Lektüre
ergibt sich die Aufgabe, nach der Reproduktion jungianisch geprägter Konstrukte

geschlechtlicher Identität im Text zu fragen, aber auch danach, ob und wie diese

Konstrukte unterlaufen werden.
An mehreren Stellen im Text wird auf eine mediale Konstruktion von Identität

und Vermittlung von Weiblichkeitsbildern hingewiesen; so etwa, wenn die

Protagonisten Situationen mit Kitschszenen aus dem Kino vergleichen oder wenn
Liv (T) die Kinowelt im Vergleich mit der Langeweile des Alltags als eine echte

und bessere Alternative empfindet. Die Orientierung an einer Scheinwelt sowie
Leitbildern, die von ihr vermittelt werden, und deren Folgen werden hier ansatzweise

hinterfragt. Auch scheinen die Prägungen über die Medien Jungs These von
der Vererbung des kollektiven Unbewußten zu widersprechen und die
Zwangsläufigkeit des Handlungsverlaufs in Frage zu stellen. Dann aber verfällt der Text im
„rituellen" Gestus dramaturgisch exponierter Szenen, in der Personencharakterisierung

und in der Handlungsentwicklung der Reproduktion von Mythen.39 Mit
der Unabweisbarkeit einer Naturgewalt setzen sich, analog der jungianischen These

von der Wirkung der Archetypen, tradierte Rollenschemata durch. Die Wiederholung

derselben, hier psychisch destruktiven Situation in der nächsten Generation,
die Jung und Neumann als notwendigen Teil der persönlichen Entwicklung
verstehen, der in jeder individuellen Entwicklung konkret erfahren werden müsse,
weckt im Text zwar die Frage nach den zugrundeliegenden Bedingungen, liefert
aber keinen Hinweis auf die Möglichkeit einer Veränderung. Vielmehr wird der

Frage die Grundlage entzogen.
Die Inhalte des kollektiven Unbewußten personifizieren sich laut Jung in zwei

Figurationen, Animus und Anima. Es sind gegengeschlechtliche Anteile, die Jung
zu Archetypen erklärt und in den Stand von ewigen Determinanten erhebt. Sie

repräsentieren Funktionen, die Inhalte des kollektiven Unbewußten an das Bewußtsein

übermitteln. Die Beschränkung auf eine männliche und eine weibliche Figu-

38 Zur Mythenbildung in der jungianischen Psychoanalyse: Baumgardt 1991, S. 223-232, Rohde-Dachser

1989, S. 193-218, Young-Eisendrath 1997, S. 223-239, Douglas 1990.
39 Neumann spricht von einer „magisch-sakralen" Bedeutung archetypischer Bilder und verortet ihren

Ursprung im Kontext einer rituellen Wirklichkeit. Neumann 1956, S. 23.



3.2. Fornuftige dyr 47

ration zeigt, daß das Bild der Geschlechter in der analytischen Psychologie in
einem binären Gegensatz angelegt ist. Die Anima repräsentiert das unbewußte
weibliche Seelenbild, das jeder Mann in sich trägt, während der Animus der
unbewußt männliche Seelenanteil in jeder Frau ist. Das Modell impliziert eine
Reduktion der lebendigen Wirklichkeit jeder individuellen Psyche und der Vielfalt
zwischenmenschlicher Beziehungsabläufe. Da Animus und Anima als

projektionsbildende Faktoren verstanden werden, wirken sie als Zuschreibung männlicher
bzw. weiblicher Verhaltensmuster. Diese Zuschreibung bleibt bei Jung und im Text
unreflektiert. Die Darstellung von Schicksalen, die sich unendlich wiederholen,
beinhaltet vielmehr deren unkritische Verabsolutierung.

Einen ersten intertextuellen Verweis auf die Theorien Neumanns liefert der
Flinweis auf Mozarts Zauberflöte im ersten Akt. Elisabeth berichtet Jan von ihrem
Treffen mit Peter, einem Opernsänger, der ihr beim ersten Gespräch „hele
Trylleflpyten" (S. 17) [die ganze Zauberflöte] erzählt habe. Elisabeth ist besonders

von der Bildnisarie eingenommen, die beschreibt, wie der Prinz sich nur aufgrund
eines Portraits in eine Frau verliebt. Neumann widmet der Handlung der
Zauberflöte in seinem Band Zur Psychologie des Weiblichen ein ganzes Kapitel.40 Er
deutet die Rolle der Pamina als die einer Anima-Figur, d.h. als das Bild vom
anderen Geschlecht, das der Mensch als Einzel- und als Artwesen in sich trage:

So wie die Königin der Nacht das „Unbewußte" besonders als furchtbare Mutter, und wie
Papageno der „Schatten" Taminos ist, ist auch Pamina nicht nur die - außen - zu
erwerbende Geliebte Taminos, sondern zugleich das Symbol der durch die Prüfung zu
erwerbenden „Seele", d.h. seine Animagestalt. [...] Paminas Charakter als einer typischen
Anima-Figur, d.h. als eines inneren Bildes des Weiblichen, das im Manne lebt, geht
deutlich aus der ersten Begegnung zwischen Pamina und Tamino hervor. Die berühmte
„Bildnis-Arie" ist die typische Form der Anima-Begegnung, in welcher der Mann auf
sein inneres Anima-Bild stößt.41

Die Suggestivkraft des Bildes beruht darauf, daß es mit einem vorgefertigten
Idealbild zusammenfällt. Elisabeths Beschreibung der Bildnisarie reproduziert
Neumanns Deutung:

En prins som forelsker seg i en / prinsesse etter bare â ha sett et / lite bilde av henne (S.
17)

[Ein Prinz, der sich in eine Prinzessin verliebt, nachdem er nur ein kleines Bild von ihr
gesehen hat...]

Während Elisabeth den märchenhaft-illusionären Charakter des Stoffes erkennt,
fehlt Jan die kritische Distanz zur mythischen Verfaßtheit seiner Projektionen.
Sein Interesse erlahmt, sobald er wahrnimmt, daß Liv „eine Frau mit
Vergangenheit" (S. 17), d.h. ein komplexes Individuum ist, das nicht mit seinen

Projektionen konform ist. Notwendigerweise scheitern seine Beziehungen immer
wieder daran, daß er sein Anima-Bild auf eine idealisierte, ferne Frau projiziert,

40 Vgl. Neumann 1953, S. 123-173. Auch in dieser Interpretation bringt er seine These von der Funktion
der Todeshochzeit als Einweihungsritual unter, ebd. S. 154f.

4 ' Neumann 1953, S. 151. Zur Definition von Animus und Anima: Neumann 1956, S. 46.



48 3. Textanalysen

für die er jede konkrete Paarbeziehung aufgibt. In Jans Projektionen zeichnet
sich jenes weibliche Seelenbild ab, das sich nach C.G. Jung der Tiefenschicht
der männlichen Psyche einprägt.42 Dabei handelt es sich nicht um ein ererbtes

„kollektives Bild" der Frau, sondern um eine unter besonderen historischen
Bedingungen gesellschaftlich vermittelte Konstruktion.

Jan schreibt Liv eine Identität als seine Anima zu. Das wird deutlich, als er von
seinem ersten Treffen mit ihr erzählt. Die Szene zitiert die Situation in der
Bildnisarie. Elisabeth zitiert aus der Erinnerung Jan:

„Jeg traff en pike i parken, / en natt fra en fest. / Det var akkurat som â mote / min egen
spster, min modell, / en kvinne som var min tvilling. / Og jeg mâtte fplge henne. / Liv."
(S. 22)

[Ich traf ein Mädchen im Park, eines Nachts, nach einem Fest. Es war so, als ob ich
meine eigene Schwester treffen würde, meinen Entwurf, eine Frau, die meine
Zwillingsschwester war. Und ich mußte ihr folgen. Liv.]

Nicht nur Jan, sondern auch Elisabeth und Liv rezipieren dieses Bild. Auf
Kosten ihrer Individualität passen sich die Frauen an das Klischee an und scheitern

zwangsläufig in dem Moment, da sich das Ideal einer Zweierbeziehung zu Jan

aufgrund der mythischen Verfaßtheit seines Frauenbildes nicht realisieren läßt.
Der Vortext zum Schlußakt zeigt, daß Elisabeths Bild von Jan trotz all ihrer

kritischen Einwände das eines angebeteten, jenseits aller Vernunft sehnlichst

erwarteten, zum unfehlbaren Gott idealisierten Mannes ist:

For Elisabeth er Jan blitt en fjern, skj0nn ubrukelig Gud. Som en gang skal komme
tilbake ...fordet skal jo guder gj0re. (S. 29)

[Für Elisabeth ist Jan ein femer, schöner, nutzloser Gott geworden. Der eines Tages
zurückkommen wird denn das müssen Götter doch.]

Die Idealisierung Jans zu nichts weniger als einem Halbgott macht deutlich, wie
sie der Anziehungskraft eines Mythos erliegt. Seine Rückkehr wird für sie zur
Einlösung eines heiligen Versprechens. Allerdings enthält der Nachsatz „det
skal jo guder gjOre" eine ironische Distanznahme zu Elisabeths Verhalten.

Das Tableau am Ende des ersten Aktes, mit dem die Beziehung zwischen
Elisabeth und Jan endet, zeigt im Moment der letzten Begegnung, als Jan Elisabeth

zum Abschied küßt, einen Opernsänger und das Bild einer „präraffaelitischen
Schönheit" (S. 28). Es sind die Repräsentanzen der jeweiligen mythisch
motivierten Idealpartner; Elisabeths Animus und Jans Anima. Helles Licht umgibt die

Figuren und unterstreicht ihre Funktion als mythisch motivierte innere Bilder. Liest
man das Tableau als Darstellung der innerseelischen Repräsentanzen, wird die

Bedeutung sichtbar, die die Figuren ihren Partnern beimessen. Für Elisabeth ist und
bleibt Jan ein Märchenprinz, d.h. der einzig mögliche, unendlich idealisierte Partner
ihres Lebens, während Jan in seinen Partnerinnen immer wieder das mythische

42 Eine Definition der Anima findet sich in Jungs Studien über alchemistische Vorstellungen. Jung 1978.



3.2. Fornuftige dyr 49

Ideal der schönen unerreichbaren Frau sucht. Auch hier wirft die Szenerie ein
ironisches Licht auf die Verhaltensweisen der Figuren.

Lpveid affirmiert in ihrem Artikel über Fornuftige dyr die binäre Struktur
jungianischen Denkens:

Jeg skal ikke gâ og sitere Jung: Den dystre sannheten er at menneskenes virkelige liv
utgdres av et kompleks av ubpnnlige motsetninger - dag og natt, f0dsel og d0d [...] vi er
ikke engang sikre pâ om den ene side noengang skal seire over den andre.43

[Ich werde nicht hingehen und Jung zitieren: Die traurige Wahrheit ist, daß das wirkliche
Lieben der Menschen aus einer Reihe von unerbittlichen Gegensätzen besteht - Tag und
Nacht, Geburt und Tod [...] und wir sind nicht einmal sicher, ob die eine Seite einmal
über die andere siegen wird.]

Die Autorin distanziert sich nur rhetorisch von Jung. Tatsächlich affirmiert sie

die Thesen der analytischen Psychologie. Das zeigt sich im Schlußtableau des

dritten Aktes. Die Szene ist als Tableau dramaturgisch von der eigentlichen
Handlung abgesetzt und gewinnt aufgrund ihres rituellen Gestus im Kontext der

überwiegend realistischen Handlung besondere Bedeutung. Sie bildet den

Höhepunkt des Dramas. Die Szene deutet eine Inzesthandlung zwischen Jan und
Liv (T) an. Die Bühnenanweisung gibt an, daß es sich um eine Opferszene handelt:

Sterkt lys mot trappen. Jan viser seg. Han bcerer Liv over skuldrene som man bar kalver i
antikken när de skulle ofres. Er det absurd â forestille seg at en mann elsker det dyr hau
er i ferd med â ofre?)
Hengivne lykkelige ansikter. Hau er naken pâ overkroppen, hun har dansekjolen.
Svarte tegn er malt pâ ryggen bans. De kommer langsomt nedover. Musikk. Kvinnen tar
frem en leppestift og maier seg mflyaktig mens hun ser i speilet. Reiser seg, gär langsomt
mot hotellets utgangsdpr. Gjennom skprtet og nedover bena hennes trekker blöd ut i
stoffet. Peter urprlig. Elisabeth reiser seg, holder speilet provoserende opp for Jan og
skriker uhemmet, furi0st.
Kvinnen stâr nâ utenfor glassdpren füllt synlig. Jan setter Liv ned. (S. 42)

1 Starkes Licht auf die Treppe. Jan tritt hervor. Er trägt Liv über den Schultern, wie man in
der Antike Kälber trug, wenn sie geopfert werden sollten. (Ist der Gedanke absurd, daß
ein Mann das Tier liebt, das er gerade opfert?)
Hingebungsvolle, glückliche Gesichter. Sein Oberkörper ist nackt, sie trägt das Tanzkleid.

Auf seinen Rücken sind schwarze Zeichen gemalt. Sie schreiten langsam herab.
Musik. Die Frau holt einen Lippenstift heraus und zieht sorgfältig ihre Lippen nach,
während sie in den Spiegel blickt. Sie steht auf, geht langsam auf die Ausgangstür des

Hotels zu. Durch den Rock und an ihren Beinen hinab dringt Blut in den Stoff. Peter
bewegt sich nicht. Elisabeth steht auf, hält Jan provokativ den Spiegel entgegen und
schreit hemmungslos, furienhaft.
Die Frau steht jetzt ganz sichtbar jenseits der Glastür. Jan setzt Liv ab.]

Der rituelle Gestus kontrastiert mit der äußeren Szenerie der Handlung in einem
Hotelfoyer. Jans nackter Oberkörper, die Zeichen auf seinem Rücken, das Tanzkleid

und insbesondere die Choreographie der Bewegungsabläufe und Haltungen

erinnern an eine Kulthandlung. Die Art, in der Jan Liv über den Schultern

43 L0veid 1982, S. 71.



50 3. Textanalysen

trägt, beruft intertextuell die Stelle in Ibsens Peer Gynt, in der Peer die geraubte
Braut über den Schultern trägt, „wie man ein Schwein trägt" und zugleich eine

Opferszene. Das Bühnenlicht ist auf die Stelle gerichtet, an der Jan hervortritt,
und hebt die Bedeutung des Geschehens hervor. Choreographie und Musik dienen

dazu, in diese Opferszene eine Hochzeitsszene hineinzumontieren: Die Musik,

die die Stille des Tableaus durchbricht, als Jan mit Liv die Treppe hinabgeht,

erinnert an den rituellen Abschluß einer kirchlichen Trauung. Diese se-

miotische Verschränkung von Opferszene und Hochzeit verweist auf die Situation

der Todeshochzeit, die der Jung-Schüler Erich Neumann als notwendigen
Teil des weiblichen Individuationsprozesses deutet. Nach Neumann gehört die
Todeshochzeit,

[...] zu den Einweihungsmysterien [...] in denen das Weibliche zu sich selber kommt,
indem es in Abkehr von seiner Urbeziehung zur Mutter sich dem Männlich-Tötenden
anheimgibt. Der entscheidende Schritt der Loslösung der Tochter von der Mutter besteht
darin, daß sie die matriarchale Welt zugunsten der Liebe zum Manne verläßt und sich
ihm in der Todeshochzeit freiwillig hingibt. Diese für das Weibliche erlösende Hingabe
an das Männliche wird aber vom matriarchalen Prinzip aus als „Verrat" angesehen. Der
Konflikt zwischen diesen beiden archetypischen Gewalten, dem Mütterlichen und
Männlichen, bildet immer den tragischen Hintergrund der „Todeshochzeit".44

Für Neumann sind Frauenraub und Vergewaltigung archetypische Handlungen,
und er legitimiert diese Verbrechen als notwendigen Akt der Entwicklung des

Mädchens zur Frau im Rahmen des Individuationsprozesses. Die Situation im
Drama referiert auf Neumanns Thesen und scheint sie zu bestätigen. Doch der
intertextuelle Verweis auf Peer Gynt, der eine Parallele zwischen Jan und Peer

Gynt herstellt, und der Inzest mit einer Fünfzehnjährigen stellen Jans Verhalten
in Frage.

Bevor Liv (T) Jan aufs Zimmer folgt, wendet sie sich um und schaut zu ihrer
Mutter. Elisabeth versucht, den Inzest zwischen ihrer Tochter und Jan zu
verhindern, wird jedoch von Peter zurückgehalten. Als Jan mit ihrer Tochter zurückkehrt,

hält sie ihm einen Spiegel entgegen und konfrontiert ihn symbolisch mit
seinem Verhalten. Im Gegensatz zu ihrer Mutter empfindet Liv (T) die Situation
nicht als Gewalt, sie wählt freiwillig die sexuelle Initiation und Trennung von der

Mutter. Das Verhalten von Mutter und Tochter zitiert Neumanns Modell der

Todeshochzeit, wobei Elisabeth aus der Position des Mütterlichen agiert, das den

Tod der Tochter als Kind, die Loslösung aus der Obhut der Mutter, ablehnt.

Die intertextuellen Referenzen zur jungianischen Psychoanalyse eröffnen eine

neue Perspektive auf einen Zusammenhang zwischen den Frauenfiguren. Bereits
das Baby Liv (T) wird, vermittelt über das Tanzkleid und die Stöckelschuhe, die
ihre Mutter trug, als sie sich als Femme fatale inszenierte, markiert. Die angesichts
des kindlichen Alters absurd wirkende Markierung deutet auf eine Vererbung von
Verhaltensweisen im Rahmen des kollektiven Unbewußten, aus der sich im Laufe
der Zeit ein weibliches Individuum entwickeln wird, das im Zuge der Individuation

44 Neumann 1953, S. 155.



3.2. Fornuftige dyr 51

die Erfahrungen seiner Mutter wiederholen muß. Im Schlußakt wiederholt Liv (T),
nun im Tanzkleid ihrer Mutter, die Verführung von Jan, und der Text legt nahe,
daß sich die Erfahrungen ihrer Mutter an ihr reproduzieren.

Figurenzeichnung und Handlung in Fornuftige dyr sind stark von der jung-
ianischen Psychoanalyse beeinflußt. C.G. Jung und Erich Neumann führten mit
ihren Theorien das für ihre Zeit typische Denken in Binarismen hinsichtlich
geschlechtlicher Identität fort. Ihr Frauenbild ist bestimmt von Eigenschaften wie

Abhängigkeit, Emotionalität und Eros. Die Ohnmacht und erotische Fixierung der

Frauenfiguren auf Jan zitieren dieses Bild. Vor dem Hintergrund moderner

anthropologischer und entwicklungspsychologischer Erkenntnisse erscheint die

Reproduktion jungianischer Theoreme jedoch mehr als fragwürdig. Die
Vorstellung einer transhistorischen Metawirklichkeit, die im Text entwickelt wird,
negiert darüber hinaus die Möglichkeit von Entwicklung und Veränderung. Diesem
Dilemma unterliegt auch die Rezension von Sigrid Bp Gronstol. Der Dramentext,
so Grpnstol, zeige, wie der moderne Mensch, das vernünftige Tier, seine inneren

Impulse auslebe und sie anschließend im Namen der Freiheit rationalisiere. Es trete
eine Diskrepanz zwischen innerem und äußerem Leben zutage.45 Die Ursache für
die „inneren Impulse" bleibt in dieser Interpretation offen. In gleicher Weise wie
das Drama C.G. Jung zitierend überzeitliche psychische Strukturen postuliert,
bleibt auch hier die Abhängigkeit menschlicher Wahrnehmung von den Prägungen
des historischen Kontextes ausgeklammert. Inneres Erleben aber entsteht in
Wechselwirkung mit äußerer Erfahrung. Texte, die hier Unveränderbarkeit
postulieren, wirken mit an der Reproduktion von Mythen.

Dramenbeginn und -Schluß zeigen, wie Elisabeths Weltbild von der Phantasiewelt

romantischer Liebe an den einen wahren Geliebten bestimmt ist. Sowohl
Elisabeth als auch Jan bleiben einem vermeintlich archetypischen, aber eigentlich
phantasmatischen Bild des jeweiligen Idealpartners verhaftet. Problematisch wirkt
in diesem Zusammenhang auch die Mythenreproduktion, wenn Jan das Frauenbild
der Präraffaeliten reproduziert, und Livs (T) sexuelle Initiation als archaische

Opferszene gestaltet wird. Zwar ist im Anachronismus dieser Bezüge eine
ironische Infragestellung des Geschehens angelegt, doch geht dieses kritische Moment
angesichts der scheinbaren Unausweichlichkeit der Entwicklung unter. Fornuftige
dyr führt in drei Stufen das emotionale Scheitern der Hauptprotagonistin vor. Der
Spielort des Dramas in verschiedenen Hotels und Elisabeths zunehmende
Identifikation mit der unpersönlichen Hotelatmosphäre, die sie umgibt, spiegeln die
innere Entwicklung der Hauptprotagonistin hin zu Ich-Entfremdung und

Affektentleerung. Ihre Veränderung wird psychologisch als depressive Reaktion auf den

Verlust ihres Geliebten motiviert. In Dobbel nytelse wird das Motiv der Tochter,
die an die Stelle der Mutter tritt und deren Partner verführt, wieder aufgenommen,
und auch hier bewirkt die Abwendung des Partners eine fatale emotionale

Verletzung.

45 Vgl. Gr0nstol 1986/87, S. 78f.


	Fornuftige dyr

