Zeitschrift: Beitrage zur nordischen Philologie
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Skandinavische Studien
Band: 29 (2002)

Artikel: Melancholie und Karneval : zur Dramatik Cecilie Lgveids
Autor: Baur, Bettina

Kapitel: 2.2: Karneval

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858252

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

2.2. Karneval 15

Neben dieser strukturellen Bestimmung der melancholischen Wahrnehmung
und Reprisentation artikuliert sich Melancholie in literarischen Texten auch auf
motivischer Ebene. Der von Dissoziation bedrohte Korper wird hier zum Schau-
platz der melancholischen Darstellung. Die Exzessivitit der Melancholie bedroht
die Integritit des Subjekts und beruft Bilder korperlicher Dekomposition und
phantastischer Doppelgénger.

Angesichts der zersetzenden Wirkungen, die sich aus der melancholischen
Disposition des Menschen ergeben, bietet die kiinstlerische Darstellung und Aus-
einandersetzung mit der Leere die Chance auf eine Rettung vor den destruktiven
Wirkungen des Todestriebs. Wenngleich es auch eine Rettung ist, die immer in
Ambivalenzen und Polyvalenzen gebunden bleibt und nicht langer in der htheren
Ordnung einer Sinngebung aufgehoben werden kann.

2.2. Karneval

Michael Bachtins Konzept der karnevalesken Literatur

Der sowjetische Literaturwissenschaftler Michael Bachtin entwickelte in den
zwanziger Jahren im Rahmen einer Monographie iiber Dostojewski das Konzept
der karnevalisierten Literatur.13 In einer weiteren Arbeit unter dem Titel Rabe-
lais und seine Welt. Volkskultur als Gegenkultur iiber Rabelais’ Gargantua und
Pantagruel griff er dieses Konzept auf und verband es mit der Idee von Volks-
kultur als inoffzieller Kultur.14

Karnevalisierte Literatur, so Bachtin, iibertrage die Prinzipien des Karnevals,
wie er bis zur Renaissance bestand, auf Literatur. Bachtin machte es sich zur Auf-
gabe, die Prinzipien einer solcherart gepriigten Literatur zu bestimmen.

Der Versuch, das Bachtinsche Konzept des Karnevals darzustellen, unterliegt
einer grundsitzlichen Schwierigkeit. Dazu bemerkt Caryl Emerson, einer der frii-
hen Vermittler von Bachtins Texten in den USA: , The weakest, least consistent
and most dangerous category in Bakhtins arsenal is the concept of carnival.“15 Die
von Emerson kritisch angemerkte Inkonsistenz des Konzepts kann sich zu einem
Vorteil entwickeln, wenn man auf endgiiltige Kategorisierungen, die Herstellung
von Eindeutigkeit und eine Darstellung des Konzepts in Form einer positivistischen
Theorie verzichtet. Diesem Verfahren kommt die Anwendung einzelner Aspekte
des Konzepts im Rahmen der Textanalyse entgegen. In den Textanalysen in
Kapitel 3 werden einzelne karnevaleske Elemente thematisiert und in ihrer
jeweiligen Funktion untersucht.16

13 Bachtin 1971. Das Buch erschien 1929 in Leningrad.

14 Die Monographie iiber Rabelais war 1940 fertig, konnte aber aus politischen Griinden erst 1965 in
Moskau veroffentlicht werden. Die Quellenangaben beziehen sich im Folgenden auf die 1995 in
Frankfurt am Main erschienene, von Renate Lachmann herausgegebene Ausgabe.

15 Emerson 1988, S. 520.

16 Der Begriff karnevalesk steht bei Bachtin als Synekdoche fiir die Karnevalskultur insgesamt.



16 2. Theoretische Konzeption

Bachtins Rabelais-Buch ist weniger als Analyse des historischen Karnevals zu
lesen denn als Kritik an einem autoritdren System — es entstand unter den
Bedingungen des sowjetischen Stalinismus — und als Versuch, dem herrschenden
System das in Literatur formulierte Modell einer Gegenkultur entgegenzusetzen.
Diesem kritischen Impetus entsprechend, propagiert das Konzept der
Karnevalskultur Skepsis gegeniiber Autoritiit und Herrschaft sowie gegen die
Orientierung an jeglicher Form von Logozentrismus, wie sie autoritiren
Gesellschaftssystemen zugrundeliegt. Der Karneval wird von Bachtin als Fest der
Umstiilpung und Parodie der Hochkultur seitens der Volkskultur betrachtet. Er
stellt der offiziellen, auf Eindeutigkeit zielenden, in der Terminologie Bachtins der
monologischen Welt eine dialogische Gegenwelt gegeniiber, die auf
Mehrdeutigkeit zielt.1” Der Karneval setzt der offiziellen, herrschenden Kultur eine
subversiv wirkende Gegenkultur entgegen. Die Eigenschaften des Karnevals als
einer auf wenige Tage im Jahresablauf begrenzten Gegenwelt iibertréigt Bachtin auf
ein zeitiibergreifendes, universal-anthropologisches Modell des Karnevalesken.
Dieses Modell wurde insbesondere von der Figur des Narren tradiert, der auch tiber
die Festtage hinaus stiindig ins nichtkarnevaleske Leben integriert war und so eine
inoffizielle Wahrheit des Volkes™“ bewahrte.18 SchlieBlich hebt Bachtin als
wesentliches Merkmal der Karnevalskultur die Kategorie der Ambivalenz hervor.
Mit dieser Kategorie widerspricht er der seit der Renaissance zunehmenden
Orientierung an Vernunftdenken und Wissenschaft. Der vernunftkritische Impuls,
der sich in der Etablierung dieser Kategorie artikuliert, weist eine Affinitit zur
Logozentrismuskritik des Poststrukturalismus auf.

Nachdem die Affinitiit der in Bachtins Arbeiten iiber Dostojewski und Rabelais
entwickelten Theoreme zu theoretischen Uberlegungen der Dekonstruktion ent-
deckt worden war, haben seine Ideen in den achtziger Jahren das verstirkte
Interesse der poststrukturalistischen Literaturwissenschaft gefunden. Die Skepsis
gegeniiber Herrschaft und Orientierung am Logozentrismus entspricht einer Welt-
anschauung, die in der Literatur der Postmoderne zum verbreiteten dsthetischen
Prinzip erhoben wurde und wird. Die Nietzscheanische Dekonstruktion von
Kausalitét, das Umstiirzen von Hierarchien, die Umkehrung von Gegensitzen und
eine generelle Deplazierung des Systems bezeichnen Prinzipien karnevalisierter
Literatur, die sowohl zum Kennzeichen eines Grofteils postmoderner Literatur
geworden sind als auch die Literaturkritik der Dekonstruktion bestimmen.

Einige Uberlegungen Bachtins zu Form und Funktion karnevalisierter Literatur
sollen im Folgenden fiir die Analyse von Lgveids Dramen fruchtbar gemacht
werden. Sie werden sich bei der Darstellung und Thematisierung einzelner Aspekte
der Texte als produktiv erweisen. Ziel ihrer Anwendung ist es jedoch nicht, die
besprochenen Texte in eine historisch-soziale Genealogie einzuordnen. Hier

I7  Bachtins Literaturverstindnis bleibt in der bindren Entgegensetzung monologisch-dialogisch,
kanonisch-karnevalesk der strukturalistischen Tradition in der Nachfolge Saussures verhaftet. Da bindre
Gegensitze zu Hierarchiebildung und Verlust an Aussagekraft tendieren, stellt die Entgegensetzung eine
Schwiiche des Konzepts dar. Vgl. Lodge 1990, S. 89.

18 Bachtin 1995, S. 140.



2.2. Karneval 17

unterscheidet sich die vorliegende Arbeit von Bachtin, der eine Genealogie kar-
nevalesker Literatur von der antiken Gattung der menippeischen Satire zur Li-
teratur der Moderne konstruiert. Eine solche Genealogie wiirde eine Nivellierung
von Differenzen hinsichtlich der Eigenart der Texte mit sich bringen, die vielmehr
im Rahmen der Monographie hervorgehoben werden sollen. Bachtin tibersah bei
seinem Versuch, eine Gattung karnevalisierter Literatur aufzustellen, dall sowohl
der Karneval als auch die Karnevalssemiotik bei Rabelais keine transhistorischen
Phinomene sind und entwickelte eine eigene ,groe Erzéhlung™ iiber
karnevalisierte Literatur, wie sie in einem poststrukturalistischen Theorierahmen
nicht mehr haltbar ist.

Ein Ziel dieser Arbeit ist es, einzelne strukturelle und motivische Uberein-
stimmungen zwischen den Dramen Lgveids und dem Bachtinschen Konzept des
Karnevals aufzuzeigen. Hinsichtlich der formalen Aspekte werden hier die Ka-
tegorien der Ambivalenz und Intertextualitit, hinsichtlich der semantischen
Parallelen zum Karnevalskonzept die Kategorie des grotesken Korpers und die mit
ihm verkniipfte Problematik der Erinnerung in den Vordergrund gestellt. Die
genannten vier Aspekte sollen zunéchst ausfiihrlicher thematisiert werden.

Ambivalenz

Die Eigenschaft, die den Charakter der Karnevalskultur wesentlich bestimmt, ist
nach Bachtin das Lachen. Der Bachtin-Theoretikerin Renate Lachmann zufolge
reflektiert das karnevalistische Lachen eine idsthetische Einstellung zur Wirk-
lichkeit: es begreift diese grundsitzlich als ambivalent.!19 Die Ambivalenz trigt
dazu bei, die Ur-Opposition zwischen Leben und Tod zu bewiltigen und aufzu-
16sen. Sie reflektiert somit strukturell jenen Wechsel von Tod und Wiedergeburt,
der fiir den Bachtinschen Karneval von zentraler Bedeutung ist. Das Karnevals-
lachen betont die Materialitit des Korpers und begreift den individuellen Korper
als Bestandteil des Gattungskorpers, und dieser Bezug macht auch das Verla-
chen des Todes moglich. Denn der Gattungskorper ist unsterblich; er pragt eine
Kultur des Werdens, des Umbruchs und betont das Nicht-Ende. Bachtins Be-
schreibung des Karnevals trigt hier stark utopische Ziige, die von der Utopie der
Wiederkehr des goldenen Zeitalters gepridgt sind.20 Dieser utopische Akzent
bestimmt auch seine Darstellung der Wirkung des Karnevalesken (die Termini
karnevalesk und grotesk sind hier als Synonyme zu lesen):

Wir sagten schon, daf3 die Groteske des Mittelalters und der Renaissance mit ihrer
karnevalesken Welterfahrung die Welt gerade von allem Schrecklichen und Bedrohlichen
befreit, sie angstlos werden 1dt und daher heiter und hell. Alles was in der normalen
Welt furchtbar und bedrohlich war, verkehrt sich in der Welt des Karnevals in einen
,Jldcherlichen Popanz* 21

19 vgl. Lachmann im Vorwort zu Bachtin 1995, S. 19.
20 vgl. Bachtin 1995, S. 99 und S. 131.
21 Bachtin 1995, S. 98.



18 2. Theoretische Konzeption

Im Zentrum der Bachtinschen Karnevalskonzeption steht, so Lachmann, die
Profilierung eines Mythos der Ambivalenz, der das Ende ausschliefit durch die
Sublimierung des Todes im Lachen und durch das Lachen.2? Und auch in den zu
untersuchenden Dramen Lgveids, so eine leitende These dieser Arbeit, bewirkt
die Semiotik des Karnevals Ambivalenz. Allerdings fehlt dieser Ambivalenz
jeglicher utopische Akzent. Vielmehr artikuliert sich in ihr eine existentielle
Leere, die das Symptom einer absoluten Verzweiflung ist. Lgveids Protagoni-
stinnen partizipieren nicht mehr an dem Lebensrhythmus, den Bachtin als
Grundlage der traditionellen Lachkultur bestimmt. Es sind Figuren mit einem
Weltbild der 1980er und 90er Jahre, an denen sich der Abschied von gesell-
schaftlichen, aber auch privaten Utopien spiegelt. Aus dieser Situation ergibt
sich eine Verunsicherung, die sich vor allem in der Korpererfahrung abzeichnet,
jenes Korpers, der bei Bachtin noch als Garant von Sicherheit und Stabilitit
dient. Die Individuen sind mit ihrem Korper nicht mehr Teil eines sich unend-
lich regenerierenden Ganzen, sondern bleiben in ihrer Individualitit und Isola-
tion verhaftet. Jenseits jeglicher utopischen Akzentuierung nimmt das Lachen
absurde Ziige an. Die Texte stehen dem absurden Drama sehr nahe.

Daher verweist das anthropologische Weltbild, das Lgveids Dramen spiegeln,
tendenziell auf die romantische Groteske. Bachtin hat sich von der romantischen
Groteske distanziert und statt dessen die vorromantische Groteske in den von ihm
aufgestellten Kanon der karnevalisierten Literatur einbezogen. Die Distanzierung
erfolgte im Zuge einer Kritik an Wolfgang Kaysers 1957 erschienenen Theorie der
romantischen Groteske. Kayser, so Bachtin, charakterisiere die groteske Welt iiber
das Moment der Fremdheit, ,,das Groteske ist die entfremdete Welt”, zitiert er
Kayser, und hilt ihm entgegen, dafl die Groteske die Moglichkeit einer anderen
Welt reflektiere.23 Wihrend die Groteske in Kaysers existentialistisch geprigter
Theorie als Ausdruck der Todesangst erscheint, lehnt Bachtin die Gegen-
tiberstellung von Leben und Tod ab und betrachtet den Tod nicht als Verneinung
des Lebens, sondern als Voraussetzung fiir eine ewige Bewegung des Lebens.

Kaysers Begriff der Groteske umfafit die Groteske in der Literatur der Moderne
insgesamt. Die Dramen Lgveids sind grotesk im Sinne der Kayserschen Konzep-
tion, weil sie privates Leiden vorfiihren. Bachtins Abgrenzung gegeniiber Kayser
ist fiir die Eigenart der Dramen aufschlufreich:

Im Unterschied zu der Groteske des Mittelalters und der Renaissance, die unmittelbar mit
der Volkskultur verbunden war und zu dem gesamten auf dem Marktplatz versammelten
Volk gehorte, war die romantische Groteske eher privat; kammertonhaft: ein Karneval,
der einsam und mit dem deutlichen BewuBtsein dieser Isolation erlebt wird.24

Bachtin versuchte, sich in Abgrenzung gegeniiber Kaysers Theorie zu profilie-
ren, die eigentlich keinen Gegensatz darstellte.25 Bezeichnenderweise kam er bei

22 vgl. Lachmann 1990, S. 229.

23 Bachtin 1995, S. 99.

24 Bachtin 1995, S. 88.

25 Bachtin fiigte die Diskussion von Kaysers Buch nachtriiglich in seine Arbeit ein. Es ist zu vermuten, daf



2.2. Karneval 19

seiner Uberblicksdarstellung der karnevalisierten Literatur nicht umhin, das
Werk E.T.A. Hoffmanns und die Erzéhlungen E.A. Poes — klassische Vertreter
der Groteske in der Moderne — als genuine Beispiele karnevalisierter Literatur
anzufiihren.26 Einen weiteren Hinweis auf die Bedeutung der von Bachtin ver-
schmihten romantischen Groteske fiir sein eigenes Konzept liefert seine expli-
zite Bezugnahme auf die romantische Bestimmung der Groteske seitens Fried-
rich Schlegels. In seiner Darstellung des Schlegelschen Groteske-Begriffs
schlieBlich ist kein Unterschied zu seinem eigenen Konzept des Grotes-
ken/Karnevalesken mehr vorhanden:

Ihr Wesen [das der Groteske, d. Verf.] liegt fiir ihn [Schlegel] in der bizarren Mischung
disparater Elemente der Wirklichkeit, im Verstol gegen die gewohnte Weltordnung, in
der freien Phantastik der Motive und im ,,Wechsel von Enthusiasmus und Ironie‘.27

SchlieBlich tibernimmt Bachtin Schlegels Bestimmung der Groteske als ,,die
dlteste und urspriingliche Form der menschlichen Phantasie* und bringt damit
eine markante Ubereinstimmung zum Ausdruck. In Schlegels Groteske-Begriff
findet der Theoretiker des Karnevals seine eigene epistemologische, psychologi-
sche und isthetische Uberzeugung, wonach das Wesen menschlichen Seins eine
,»Mischung von Stilen* sei, deren Darstellung nur gelingt, wenn zwischen dem
Dargestellten und dem Darstellenden Ubereinstimmung herrscht.28 Die von
Bachtin zitierte Bestimmung der Groteske nach Schlegel wiederholt jene Eigen-
schaften, die er an anderer Stelle selbst als Eigenschaften karnevalisierter Lite-
ratur anfiihrt: Komik, das Parodistische, eine experimentelle Phantastik und ein
Synkretismus der Form.29

Fiir die Sinnbildung dieser Texte haben die Mischung von Stilen und Sprachen
sowie das Dialogische besondere Bedeutung. Diese Aspekte bilden die Grundlage
fiir die Kategorie der Intertextualitiit.

Intertextualitit

Ein wesentliches Merkmal karnevalisierter Literatur ist die Hybriditit der Texte,
die die Stabilisierung eines eindeutigen Sinns hintertreibt. Die Hybriditét ergibt
sich aus einer Mischung verschiedener Sprachen, d.h. aus dem Aufeinander-
treffen der Diskurse der offiziellen Kultur und der inoffiziellen Volkskultur und
in den VerstoBen gegen das decorum, das Schickliche. Eine solche Stimmen-

seine Abgrenzung ein Versuch war, das eigene, viel zu spit publizierte Werk nicht als hoffnungslos
tiberkommen erscheinen zu lassen.

26 Bachtin 1971, S. 153 und S. 161.

27 Vgl. Bachtin 1995, S. 92. Bachtin bezieht sich auf Friedrich Schlegels Gesprich iiber die Poesie.

28 Todorov 1984, S. 80. Vgl. dazu Bachtin: ,Der Gattung liegt die sokratische Vorstellung von der
dialogischen Natur der Wahrheit und des menschlichen Denkens zugrunde, das diese Wahrheit sucht.*
in: Bachtin 1971, S. 122.

29 Diese Merkmale fiihrt Bachtin als Kennzeichen der Texte in der Tradition der menippeischen Satire an,
die er als antike Vorlduferin der karnevalisierten Literatur betrachtet. Vgl. Bachtin 1971, S. 127-133 und
S. 151.



20 2. Theoretische Konzeption

vielfalt stellt die herrschenden Dogmen in Frage und erschlie8t neue Bedeu-
tungshorizonte. In der Beriihrung verschiedener Sinnpositionen, der Mischung
verschiedener Stimmen, entstehen Interferenzen. Die Hybridbildung ist mit einer
umbruchstypischen Unzuverlissigkeit des Signifikanten, dem Wechsel von der
Substantialitiit zur Arbitraritdt, verbunden. Daher ist die Hybridbildung sym-
ptomatisch fiir eine gesellschaftliche Krisensituation. Bachtin bezeichnet das
Phinomen der dynamischen Bedeutungskomplexion mit dem Terminus der
Dialogizitit. An einer letzten Bedeutungsinstanz hilt Bachtin trotz aller Offen-
heit der Bedeutung jedoch fest, nimlich an der Intention des Autors. Die dialo-
gischen Stimmen bleiben auf seine Intention und somit auf eine geregelte Se-
lektion aus dem Potential an moglichen Deutungen ausgerichtet.

Das Theorem der Dialogizitit bildete die Voraussetzung fiir die von Julia Kri-
steva auf der theoretischen Basis der Logozentrismuskritik Jacques Derridas
entwickelte Theorie der Intertextualitit. Auf sie soll hier besonders eingegangen
werden, da sie eine wichtige Voraussetzung der Textanalysen bildet. Kristeva greift
in ihrer Auseinandersetzung mit Bachtin die Kategorie der Ambivalenz als
wesentliches Kennzeichen karnevalisierter Literatur auf.30 In den Formen des
discours carnevalesque bezieht sich die Ambivalenz, so Kristeva, auf eine
Doppelposition des Textes als Schreibweise und als ,,Lektiire des vorausge-
gangenen literarischen Korpus® sowie als dessen Absorption. Der Sinn eines
Textes entwickelt sich erst im intertextuellen Bezug auf den fremden Text, wo-
durch er seinen statischen Charakter verliert und zum unabschlieBbaren Prozef3
wird.

Der intertextuell organisierte Text, und Lgveids Texte sind hochgradig inter-
textuell verfalit, stellt sich durch ein Verfahren der Referenz auf andere Texte her.
Die Funktion des intertextuellen Bezugs (dekonstruierend, summierend, rekon-
struierend) muf} jeweils im Einzelfall gekldrt werden. Die Einlagerung fremder
Texte oder Textelemente in den aktuellen Text kann als Allusion, Reminiszenz
oder Zitat realisiert sein, eine Kreuzung oder Ubereinanderschaltung einer Vielzahl
fremder Texte vornehmen oder mit parodistischen Ziigen eine Wieder- und Gegen-
schrift eines anderen Textes bilden. Ziel all dieser Techniken ist, so erneut Lach-
mann, das Interesse an der ,,Erzeugung einer dsthetischen und semantischen Dif-
ferenz®, an einer in der Reibung der Texte entstehenden ,,semantischen Ex-
plosion*.31

Das Korperbild

Ein wichtiger Bestandteil der Karnevalssemiotik ist ferner der groteske Korper.
Er ist geprigt von Einbriichen und Erhebungen, die schon den Keim eines ande-
ren Korpers darstellen; denn in ihm materialisiert sich die Vorstellung eines

30 Vel. Kristeva 1972, S. 35. Die vorliegende Darstellung beschrinkt sich auf die textdeskriptive Funktion

des Intertextualitiatsbegriffs.
31 Lachmann 1990, S. 57.



2.2. Karneval 21

ewigen Werdens und Vergehens. Der individuelle, groteske Korper ist Teil eines
groferen Ganzen und Durchgangsstation fiir das ewig sich erneuernde Leben.
Im Bild des grotesken Korpers tritt die Begrenzung des individuellen K&rpers
zugunsten einer Verbindung zum Gattungskorper zuriick. Bachtin konzipiert den
offenen, die Grenze zwischen Ich und Welt stindig neu bestimmenden im Pro-
zef} befindlichen Korper als Gegenmodell zum statischen, geschlossenen, auf
Verborgenheit des Innern zielenden Korper der klassischen Asthetik. Seine
Apotheose des Korpers ist als Stellungnahme im abendldndischen Streit zwi-
schen Geist und Korper zu lesen. In der Darstellung des grotesken Korpers wie-
derholt sich das Generalthema der Groteske von der Inversion von innen und
auBlen, oben und unten. In diesen Bereich fillt, als Umkehrung von Bauch und
Mund, die Hervorhebung von Gefiihlen ohne Riicksicht auf Rationalitit und die
Thematisierung von Sexualitit. Fiir die Untersuchung der vorliegenden Dramen
ist es notwendig, Bachtins Korperkonzeption dahingehend zu modifizieren und
zu erweitern, daf3 die Inversion von innen und auflen auch die szenische Dar-
stellung intrapsychischer Vorginge umfaft.

An dieser Stelle soll noch auf eine Applikation Bachtinscher Theoreme ein-
gegangen werden, die in der wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit Bachtin
verbreitet ist und von der hier Abstand genommen wird. Die Aufwertung des
Korpers machte die Karnevalssemiotik besonders attraktiv fiir eine feministische
Literaturwissenschaft, die, ausgehend von der Annahme einer strukturellen
Verbindung von Frau und Ké&rper (konzipiert als Gegensatz zu Mann und Geist),
die Wiederkehr des Korpers (so der Titel eines Buches von Dietmar Kamper) als
Alternative zu der Entfremdung propagierte, die mit einer zunehmenden Tech-
nisierung und Medialisierung der Lebenswelt einhergeht. Bachtins Konzept, so
wurde gemutmalt, schien eine Aufwertung des ,,weiblichen® Korpers zu impli-
zieren. Denn es tritt nicht nur fiir den Korper ein, sondern der groteske Korper
verweist aufgrund seiner regenerativen Kraft und als Korper des Werdens und
Vergehens auf die zyklische Anordnung biologisch weiblicher Fruchtbarkeit im
Gegensatz zum kontinuierlichen, linearen Prinzip biologisch minnlicher Frucht-
barkeit. In diesem Zusammenhang wurde iibersehen, da3 Bachtin sich auf die
Korperpoetik bei Rabelais beruft und dessen Schilderungen von Grausamkeit
gegeniiber dem weiblichen Korper kritiklos iibernimmt. Schliellich bot sich das
Karnevalskonzept, da es seinem Impetus entspricht, Hierarchien umzukehren, noch
fiir eine ideologische Vereinnahmung zugunsten der gesellschaftlich Benach-
teiligten und sozialen AuBenseiter an. Zumal Weiblichkeit im westlichen pa-
ternalen Diskurs als Gegensatz zu Minnlichkeit gedacht und im Vergleich als
minderwertig gesetzt wird, entspricht die weibliche Position der der Unterdriickten.
In postmodernen Texten wird diese Positionierung hiufig reflektiert, indem der als
Kritiker der Norm auftretende karnevaleske Narr weiblich markiert ist. Die Anti-

32 Das von Bachtin vermittelte Korperbild der gigantesken Formen des grotesken Korpers als Bestandteil
des karnevalesken Korperjubels ist zum Teil auch als Projektion personlicher Wiinsche lesbar. Bachtin
war beinamputiert und litt an einer unheilbaren Knochenkrankheit.



22 2. Theoretische Konzeption

Heldin ist als abject object stirker sich selbst und der Gesellschaft entfremdet als
der Anti-Held, der auch als Auflenseiter noch ein Subjekt bleibt.33

Insbesondere der im Zuge der feministischen Literaturwissenschaft neu ein-
setzende Diskurs iiber Hysterie thematisierte funktionale und stoffliche Parallelen
zwischen Hysterie und Karneval.34 Folgt man der Hysterie-Deutung von Freud/
Breuer, dann agiert die Hysterikerin in ihren Anfillen die sexuellen Wiinsche,
Machtphantasien und Aggressionen aus, die ihr in der ,,normalen” weiblichen
Existenz verwehrt sind. Die hysterische Symptomatik verweist auf eine der
Hysterie inhdrente zweite, marginalisierte und fragmentarische Erzidhlung, die es in
der psychoanalytischen Lektiire aufzudecken gilt. Die Verbindungen zwischen
Karneval und Hysterie beziehen sich auch auf die Semantik der Darstellungen.
Nach Catherine Clément wiederholt die Hysterikerin in ihren Reminiszenzen nicht
nur Kindheitserlebnisse, sondern reprisentiert in ihren Symptomen die unter-
driickte Vergangenheit patriarchaler Geschichte.35 Thre zyklische Riickkehr in die
Vergangenheit scheint dem Verhiltnis zu entsprechen, welches nach Bachtin den
Karneval prigt, denn die karnevaleske Zeit bedeutet ein Heraustreten aus der Zeit
im Gegensatz zur offiziellen Zeit, die einem linearen Ablauf folgt. Ein solcher
Zusammenhang zwischen der sozialen Position von Frauen und einer spezifischen
Schreibweise, die in Termini wie karnevalesk, polyphon und plural beschrieben
wurde, wurde in vielen Beitrigen der feministischen Literaturwissenschaft her-
gestellt.

Demgegeniiber entwickelten die franzosischen Literaturtheoretikerinnen Julia
Kristeva, Luce Irigaray und Hélene Cixous einen Zusammenhang zwischen der
Materialitidt des weiblichen Korpers und einer spezifisch ,,weiblichen Schreib-
weise. Ausgehend von der Morphologie des weiblichen Korpers als einem von
erogenen Zonen iiberzogenen, dessen erotisches Empfinden nicht in einem Organ
konzentriert ist, sondern azentrisch bleibt, las Irigaray ihn als Metapher fiir Texte,
die der Pluralitit von Bedeutung verpflichtet bleiben. Irigaray postulierte, das
Wesen der Frau sei, nicht eins zu sein, da ihre Sexualitit immer zumindest doppelt,
teilweise auch plural sei.

Die diesen Theorien aus diskursanalytischer Perspektive gemeinsame
Problematik liegt in der Etablierung eines biologischen Essentialismus, der die
diskursive Prigung und die damit einhergehende Verinderbarkeit von Korper-
bildern iibergeht. Die Affinitit dieser Theorien zum Bachtinschen Kérperjubel liegt
in der Propagierung des Korpers als Gegenstrategie zu einer einseitig logo-
zentrischen Orientierung und in der Betonung von Prozessualitit und Grenz-
tiberschreitung. Die Thematisierung der K&rperbilder in den Dramen wird diese
Implikationen mit einbeziehen.

Im Unterschied zu den genannten Positionen geht die vorliegende Arbeit bei der
Untersuchung der Korperbilder von der diskursanalytischen Grundannahme aus,

33 vgl. Berman 1991, S. 124. Der Begrif des abject geht auf Julia Kristeva zuriick. Sie bezeichnet mit
abject einen Status in Opposition zum Ich in radikaler Ausgeschlossenheit. Vgl. Kristeva 1982, S. 126.

34 vgl wills 1989, S. 130-151.

35 Vgl. Cixous 1975, S. 13-16.



2.2. Karneval 23

wonach eine Vorstellung vom Korper nicht jenseits kultureller Markierungen zu
denken ist. Der Korper wird hier verstanden als Medium und Triger von Zeichen,
deren Bedeutung den Diskurs regelt zur Erzeugung von Macht, Sexualitit,
Wabhrheit und Wissenschaft. Mit Michael Foucault ist er ein Produkt der ,,Ordnung
des Diskurses®, die sowohl die kulturellen Mittel seiner Naturalisierung verschleiert
als auch iiber die Angemessenheit seiner Représentationsstruktur, seine gesell-
schaftliche Intelligibilitit bestimmt.36 Der Korper ist als Konstrukt und Resultat
kultureller Prozesse der Sinnstiftung immer schon Medium und Produkt eines
Gedichtnisses, das individuelle und kollektive Erinnerung umfaft.

Uber die Diskursanalyse hinausgehend, begreift die Gender-Forschung mit
Bezug auf die Theorie Judith Butlers den Korper als eine Kopie ohne Original.3”
Der Korper besitzt nach Butler keine dem Enkulturationsprozel3 vorgingige
Identitét, sondern erwirbt diese erst im Akt ihrer Aneignung. Er ist nicht nur einem
Komplex kultureller Bedeutungen verbunden, sondern vielmehr eine Konstruktion,
die erst in und durch die Markierungen der Geschlechtsidentitit hervorgerufen
wird. Insofern ist er als Effekt der regulierenden, sich stédndig wiederholenden Akte
der Bedeutungsstiftung zu sehen, in die er immer schon einbezogen ist. Er befindet
sich in einem stindigen ProzeB3 der erinnernden Aneignung und Verwerfung
kultureller Normen und vorgegebener Identititsmuster. Wie Lgveids Dramen an
diesem Prozef} partizipieren, wird im Einzelfall zu untersuchen sein.

Korper und Gedéchtnis

Die besondere Bedeutung des Korpers in der Karnevalssemiotik wurde bereits
betont. Ursache dieser Aufwertung ist nach Renate Lachmann seine Funktion als
Garant fiir den Fortbestand der Kultur, als ihr ,,Gedidchtnis, in dem alle konkret
realisierten Handlungen abgebildet sind. Denn das materiell Korperliche ist das
schlechthin Manifeste, das , Wirkliche‘*“.38 Lachmanns Ausfiihrungen sind sym-
ptomatisch fiir ein in der Literaturwissenschaft der achtziger und Anfang der
neunziger Jahre zunehmendes Interesse am Korper. Hintergrund dieses Inter-
esses ist ein Verstidndnis des Korpers als Garant von Authentizitit. Dieses Kor-
perbild wird verbunden mit der Vorstellung eines kulturellen Gedéchtnisses, das
prasenzlogischen Vorstellungen verhaftet bleibt, insofern es davon ausgeht, daf3
Reprisentationen und somit auch Erinnerungen in jeder Form etwas ,,Abwesen-
des bezeichnen, das in der Vergangenheit prisent, gegenwiirtig gewesen sei*.39
Der Schrift wird im Zuge solcher Uberlegungen die Fihigkeit unterstellt, dieses
Sein zu vergegenwirtigen.

Auch in den zu untersuchenden Texten fillt immer wieder die Verbindung
zwischen einem weiblich markierten Korper und der Funktion der Erinnerung auf.

36 Foucault 1994.

37 Vgl. Butler 1991, S. 26.

38 Lachmann im Vorwort zu Bachtin 1995, S. 16.

39 Zur Kritik prisenzlogischer Gedichtniskonzeptionen vgl. Schade 1997, S. 57-72, hier S. 61.



24 2. Theoretische Konzeption

Dies gilt insbesondere fiir die drei Dramen, in deren Zentrum eine historische
Frauenfigur steht: Barock Friise, Maria Q) und Rhindgtrene. Der weibliche Korper
erscheint hier als Medium kultureller Erinnerung, wobei der Korper als Ein-
schreibungsfliche gefaBt wird. Die Korperspuren, die von diesem Einschreibungs-
proze3 bleiben, zeugen von gewaltsamen Disziplinierungs- und Reglemen-
tierunsprozessen und erinnern darin an das Diktum Nietzsches vom Zusammen-
hang zwischen Erinnerung und Schmerz:

Man brennt Etwas ein, damit es im Gedichtnis bleibt; nur was nicht aufthoért, weh zu thun,
bleibt im Gedidchtnis — das ist ein Hauptsatz aus der alleriltesten (leider auch
allerlingsten) Psychologie auf Erden.40

Lgveids Dramen zielen nicht auf die Illusion von Wirklichkeit. Thren Texten
liegt ein Verstindnis von Wirklichkeit zugrunde, wonach es keine Grundschicht
einer ,historischen® Wirklichkeit gibt. Deshalb wire es auch falsch, die eben
aufgefiihrten Texte als ,historische Dramen® zu bezeichnen, weshalb dieser
Terminus hier und im weiteren bewuf3t vermieden wird. Vielmehr unterliegt
ihnen ein Verstindnis von Wirklichkeit als Resultat. Anstatt auf eine Verfah-
rensweise der Analyse und Zergliederung zu bauen, versucht sie Sedimentierun-
gen, Schichtungen aufzudecken. Die zahlreichen intertextuellen Beziige in ihren
Texten sind Teil dieses Verfahrens. Deshalb erinnern insbesondere die Dramen,
die sich ,historischen® Figuren widmen, an Depotrdume in Museen oder Fun-
duskammern im Theater. Statt einer rekonstruierenden Erinnerung vergangener
Lebenswelten praktizieren Lgveids Dramen ein Gedidchtniskonzept, wie es
Freud in der Notiz iiber den ,,Wunderblock* beschrieben hat.4! Es ist eine Ge-
dédchtnistheorie, die die sprach-analoge Struktur des UnbewuBten einbezieht.42
Das Funktionieren des Wunderblocks veranschaulicht, so Freuds These, wie der
seelische Wahrnehmungsapparat funktioniert. Der Wunderblock ist eine Wach-
stafel, auf die ein diinnes Blatt gelegt ist. Das Blatt besteht selbst aus zwei
Schichten, die voneinander abgehoben werden konnen. Die obere Schicht ist
eine Zelluloidplatte, die untere Wachspapier. Geschrieben wird auf der Zellu-
loidplatte, die die Schrift iber das Wachspapier an das Wachs weitergibt. Wenn
man die Zelluloidplatte spiter vom Wachspapier trennt, verschwindet die
Schrift, und der Wunderblock ist bereit, neue Schrift aufzunehmen, wihrend die

40 Nietzsche 1993, S. 245-412, hier S. 295.

41 Freud 1989 (Band 3), S. 363-369, hier S. 366.

42 Das Wunderblockmodell fiihrt vor, wie das Gedichtnis den Bedingungen der Schrift unterworfen ist. So
wie es weder einen andauernden Kontakt noch einen vollstindigen Bruch zwischen den Schriftschichten
im Wunderblock gibt, unterliegt auch die Sprache einer Dialektik von Anwesenheit und Abwesenheit.
Denn das Wort zielt nicht auf den von ihm bezeichneten Gegenstand, vielmehr bekommt jedes Zeichen
Sinn und Bedeutung nur durch seinen Unterschied zu allen anderen, und nur aufgrund dieser Position ist
es in der Lage, einem entsprechenden Ding gegeniiber signifikant zu sein. Aber da jedes Zeichen nur
aufgrund seiner Position innerhalb der Gesamtheit der Zeichen bestimmt werden kann, ist es niemals
durchgingig bestimmt. Weil es nur durch seinen Kontext definiert ist, 1aBt sich dieser permanent
erweitern und verschieben, so dafy es einer sich langsam und stetig bewegenden Semantik unterliegt.
Somit unterliegt jedes Wort einer allmiihlichen Bedeutungsverschiebung. Sie ist der Grund fiir die
letztendliche Unbestimmbarkeit der Sprache.



2.2. Karneval 25

vorherige Schrift im Wachsblock als Dauerspur erhalten bleibt und mit dem
neuen Schreibvorgang tiefer sinkt. Der Wunderblock verfiigt iiber eine unbe-
grenzte Aufnahmefihigkeit und eine Erhaltung von Dauerspuren. Der Vergleich
zwischen dem System der menschlichen Wahrnehmung und des Gedichtnisses
mit dem Wunderblock indiziert, dal BewuBtsein und Gedichtnis sich ausschlie-
Ben, denn das BewuBtsein entsteht an Stelle der Erinnerungsspur. Bei der Akti-
vierung abgelagerter Spuren werden Affekte und mit ihnen verbundene Vor-
stellungsbilder ausgelost, so daBl der Erinnerungsprozel eine entstellende
Struktur zutage fordert. Der Erinnerungsproze entspricht dann einer ,,Uberset-
zung ohne Original®, in dem ein zuriickliegendes Ereignis immer schon ver-
schoben erscheint, als Differenz zu einem unerreichbaren Ort des Ursprungs. In
Anlehnung an die Doppelstruktur von Einschreibung und Erinnerung hat Der-
rida eine Lektiire der Spur vorgeschlagen, in der Wahrnehmung und Dauerspur
sich immer schon in der Umschrift befinden.43 Denn, so Derrida:

Die reine Wahrnehmung aber gibt es nicht: wir werden nur als Schreibende durch die
Instanz in uns, die immer schon die Wahrnehmung, ob sie nun duferlich oder innerlich
ist, iiberwacht, geschrieben. Das ,,Subjekt der Schrift existiert nicht, versteht man
darunter irgendeine souveridne Einsamkeit des Schriftstellers. Das Subjekt der Schrift ist
ein System von Beziehungen zwischen den Schichten: des Wunderblocks, des
Psychischen, der Gesellschaft, der Welt. Im Innern dieser Szene ist die punktuelle
Einfachheit des klassischen Subjektes unauffindbar.44

Die Lektiire der Dramen Barock Friise, Maria ) und Rhindgtrene wird zeigen,
wie in den Texten eine solche Lektiire der Spur praktiziert wird.

43 vgl. Derrida 1972, S. 302-350, hier S. 306f.
44 Derrida 1972, S. 344f.






	Karneval

