
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 29 (2002)

Artikel: Melancholie und Karneval : zur Dramatik Cecilie Løveids

Autor: Baur, Bettina

Kapitel: 2.2: Karneval

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858252

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2.2. Karneval 15

Neben dieser strukturellen Bestimmung der melancholischen Wahrnehmung
und Repräsentation artikuliert sich Melancholie in literarischen Texten auch auf
motivischer Ebene. Der von Dissoziation bedrohte Körper wird hier zum Schauplatz

der melancholischen Darstellung. Die Exzessivität der Melancholie bedroht
die Integrität des Subjekts und beruft Bilder körperlicher Dekomposition und

phantastischer Doppelgänger.
Angesichts der zersetzenden Wirkungen, die sich aus der melancholischen

Disposition des Menschen ergeben, bietet die künstlerische Darstellung und
Auseinandersetzung mit der Leere die Chance auf eine Rettung vor den destruktiven

Wirkungen des Todestriebs. Wenngleich es auch eine Rettung ist, die immer in
Ambivalenzen und Polyvalenzen gebunden bleibt und nicht länger in der höheren

Ordnung einer Sinngebung aufgehoben werden kann.

2.2. Karneval

Michael Bachtins Konzept der karnevalesken Literatur

Der sowjetische Literaturwissenschaftler Michael Bachtin entwickelte in den

zwanziger Jahren im Rahmen einer Monographie über Dostojewski das Konzept
der karnevalisierten Literatur.13 In einer weiteren Arbeit unter dem Titel Rabelais

und seine Welt. Volkskultur als Gegenkultur über Rabelais' Gargantua und

Pantagruel griff er dieses Konzept auf und verband es mit der Idee von Volkskultur

als inoffizieller Kultur.14
Karnevalisierte Literatur, so Bachtin, übertrage die Prinzipien des Karnevals,

wie er bis zur Renaissance bestand, auf Literatur. Bachtin machte es sich zur
Aufgabe, die Prinzipien einer solcherart geprägten Literatur zu bestimmen.

Der Versuch, das Bachtinsche Konzept des Karnevals darzustellen, unterliegt
einer grundsätzlichen Schwierigkeit. Dazu bemerkt Caryl Emerson, einer der
frühen Vermittler von Bachtins Texten in den USA: „The weakest, least consistent
and most dangerous category in Bakhtins arsenal is the concept of carnival."15 Die
von Emerson kritisch angemerkte Inkonsistenz des Konzepts kann sich zu einem
Vorteil entwickeln, wenn man auf endgültige Kategorisierungen, die Herstellung
von Eindeutigkeit und eine Darstellung des Konzepts in Form einer positivistischen
Theorie verzichtet. Diesem Verfahren kommt die Anwendung einzelner Aspekte
des Konzepts im Rahmen der Textanalyse entgegen. In den Textanalysen in
Kapitel 3 werden einzelne karnevaleske Elemente thematisiert und in ihrer
jeweiligen Funktion untersucht.16

15 Bachtin 1971. Das Buch erschien 1929 in Leningrad.
14 Die Monographie über Rabelais war 1940 fertig, konnte aber aus politischen Gründen erst 1965 in

Moskau veröffentlicht werden. Die Quellenangaben beziehen sich im Folgenden auf die 1995 in
Frankfurt am Main erschienene, von Renate Lachmann herausgegebene Ausgabe.

15 Emerson 1988, S. 520.
16 Der Begriff karnevalesk steht bei Bachtin als Synekdoche für die Karnevalskultur insgesamt.



16 2. Theoretische Konzeption

Bachtins Rabelais-Buch ist weniger als Analyse des historischen Karnevals zu
lesen denn als Kritik an einem autoritären System - es entstand unter den

Bedingungen des sowjetischen Stalinismus - und als Versuch, dem herrschenden

System das in Literatur formulierte Modell einer Gegenkultur entgegenzusetzen.
Diesem kritischen Impetus entsprechend, propagiert das Konzept der
Karnevalskultur Skepsis gegenüber Autorität und Herrschaft sowie gegen die

Orientierung an jeglicher Form von Logozentrismus, wie sie autoritären

Gesellschaftssystemen zugrundeliegt. Der Karneval wird von Bachtin als Fest der

Umstülpung und Parodie der Hochkultur seitens der Volkskultur betrachtet. Er
stellt der offiziellen, auf Eindeutigkeit zielenden, in der Terminologie Bachtins der

monologischen Welt eine dialogische Gegenwelt gegenüber, die auf

Mehrdeutigkeit zielt.17 Der Karneval setzt der offiziellen, herrschenden Kultur eine

subversiv wirkende Gegenkultur entgegen. Die Eigenschaften des Karnevals als

einer auf wenige Tage im Jahresablauf begrenzten Gegenweit überträgt Bachtin auf
ein zeitübergreifendes, universal-anthropologisches Modell des Karnevalesken.
Dieses Modell wurde insbesondere von der Figur des Narren tradiert, der auch über
die Festtage hinaus ständig ins nichtkarnevaleske Leben integriert war und so eine

„inoffizielle Wahrheit des Volkes" bewahrte.18 Schließlich hebt Bachtin als

wesentliches Merkmal der Karnevalskultur die Kategorie der Ambivalenz hervor.
Mit dieser Kategorie widerspricht er der seit der Renaissance zunehmenden

Orientierung an Vernunftdenken und Wissenschaft. Der vernunftkritische Impuls,
der sich in der Etablierung dieser Kategorie artikuliert, weist eine Affinität zur
Logozentrismuskritik des Poststrukturalismus auf.

Nachdem die Affinität der in Bachtins Arbeiten über Dostojewski und Rabelais
entwickelten Theoreme zu theoretischen Überlegungen der Dekonstruktion
entdeckt worden war, haben seine Ideen in den achtziger Jahren das verstärkte
Interesse der poststrukturalistischen Literaturwissenschaft gefunden. Die Skepsis
gegenüber Herrschaft und Orientierung am Logozentrismus entspricht einer
Weltanschauung, die in der Literatur der Postmoderne zum verbreiteten ästhetischen

Prinzip erhoben wurde und wird. Die Nietzscheanische Dekonstruktion von
Kausalität, das Umstürzen von Hierarchien, die Umkehrung von Gegensätzen und
eine generelle Deplazierung des Systems bezeichnen Prinzipien karnevalisierter
Literatur, die sowohl zum Kennzeichen eines Großteils postmodemer Literatur
geworden sind als auch die Literaturkritik der Dekonstruktion bestimmen.

Einige Überlegungen Bachtins zu Form und Funktion karnevalisierter Literatur
sollen im Folgenden für die Analyse von Lpveids Dramen fruchtbar gemacht
werden. Sie werden sich bei der Darstellung und Thematisierung einzelner Aspekte
der Texte als produktiv erweisen. Ziel ihrer Anwendung ist es jedoch nicht, die

besprochenen Texte in eine historisch-soziale Genealogie einzuordnen. Hier

17 Bachtins Literaturverständnis bleibt in der binären Entgegensetzung monologisch-dialogisch,
kanonisch-karnevalesk der strukturalistischen Tradition in der Nachfolge Saussures verhaftet. Da binäre

Gegensätze zu Hierarchiebildung und Verlust an Aussagekraft tendieren, stellt die Entgegensetzung eine

Schwäche des Konzepts dar. Vgl. Lodge 1990, S. 89.
18 Bachtin 1995, S. 140.



2.2. Karneval 17

unterscheidet sich die vorliegende Arbeit von Bachtin, der eine Genealogie
karnevalesker Literatur von der antiken Gattung der menippeischen Satire zur
Literatur der Moderne konstruiert. Eine solche Genealogie würde eine Nivellierung
von Differenzen hinsichtlich der Eigenart der Texte mit sich bringen, die vielmehr
im Rahmen der Monographie hervorgehoben werden sollen. Bachtin übersah bei

seinem Versuch, eine Gattung karnevalisierter Literatur aufzustellen, daß sowohl
der Karneval als auch die Karnevalssemiotik bei Rabelais keine transhistorischen
Phänomene sind und entwickelte eine eigene „große Erzählung" über
karnevalisierte Literatur, wie sie in einem poststrukturalistischen Theorierahmen
nicht mehr haltbar ist.

Ein Ziel dieser Arbeit ist es, einzelne strukturelle und motivische
Übereinstimmungen zwischen den Dramen Lpveids und dem Bachtinschen Konzept des

Karnevals aufzuzeigen. Hinsichtlich der formalen Aspekte werden hier die
Kategorien der Ambivalenz und Intertextualität, hinsichtlich der semantischen
Parallelen zum Karnevalskonzept die Kategorie des grotesken Körpers und die mit
ihm verknüpfte Problematik der Erinnerung in den Vordergrund gestellt. Die

genannten vier Aspekte sollen zunächst ausführlicher thematisiert werden.

Ambivalenz

Die Eigenschaft, die den Charakter der Karnevalskultur wesentlich bestimmt, ist
nach Bachtin das Lachen. Der Bachtin-Theoretikerin Renate Lachmann zufolge
reflektiert das karnevalistische Lachen eine ästhetische Einstellung zur
Wirklichkeit: es begreift diese grundsätzlich als ambivalent.19 Die Ambivalenz trägt
dazu bei, die Ur-Opposition zwischen Leben und Tod zu bewältigen und aufzulösen.

Sie reflektiert somit strukturell jenen Wechsel von Tod und Wiedergeburt,
der für den Bachtinschen Karneval von zentraler Bedeutung ist. Das Karnevalslachen

betont die Materialität des Körpers und begreift den individuellen Körper
als Bestandteil des Gattungskörpers, und dieser Bezug macht auch das Verlachen

des Todes möglich. Denn der Gattungskörper ist unsterblich; er prägt eine
Kultur des Werdens, des Umbruchs und betont das Nicht-Ende. Bachtins
Beschreibung des Karnevals trägt hier stark utopische Züge, die von der Utopie der
Wiederkehr des goldenen Zeitalters geprägt sind.20 Dieser utopische Akzent
bestimmt auch seine Darstellung der Wirkung des Karnevalesken (die Termini
karnevalesk und grotesk sind hier als Synonyme zu lesen):

Wir sagten schon, daß die Groteske des Mittelalters und der Renaissance mit ihrer
karnevalesken Welterfahrung die Welt gerade von allem Schrecklichen und Bedrohlichen
befreit, sie angstlos werden läßt und daher heiter und hell. Alles was in der normalen
Welt furchtbar und bedrohlich war, verkehrt sich in der Welt des Karnevals in einen
„lächerlichen Popanz".21

19 Vgl. Lachmann im Vorwort zu Bachtin 1995, S. 19.
20 Vgl. Bachtin 1995, S. 99 und S. 131.
21 Bachtin 1995, S. 98.



18 2. Theoretische Konzeption

Im Zentrum der Bachtinschen Karnevalskonzeption steht, so Lachmann, die

Profilierung eines Mythos der Ambivalenz, der das Ende ausschließt durch die

Sublimierung des Todes im Lachen und durch das Lachen.22 Und auch in den zu
untersuchenden Dramen Lpveids, so eine leitende These dieser Arbeit, bewirkt
die Semiotik des Karnevals Ambivalenz. Allerdings fehlt dieser Ambivalenz
jeglicher utopische Akzent. Vielmehr artikuliert sich in ihr eine existentielle
Leere, die das Symptom einer absoluten Verzweiflung ist. Lpveids Protagonistinnen

partizipieren nicht mehr an dem Lebensrhythmus, den Bachtin als

Grundlage der traditionellen Lachkultur bestimmt. Es sind Figuren mit einem
Weltbild der 1980er und 90er Jahre, an denen sich der Abschied von
gesellschaftlichen, aber auch privaten Utopien spiegelt. Aus dieser Situation ergibt
sich eine Verunsicherung, die sich vor allem in der Körpererfahrung abzeichnet,
jenes Körpers, der bei Bachtin noch als Garant von Sicherheit und Stabilität
dient. Die Individuen sind mit ihrem Körper nicht mehr Teil eines sich unendlich

regenerierenden Ganzen, sondern bleiben in ihrer Individualität und Isolation

verhaftet. Jenseits jeglicher utopischen Akzentuierung nimmt das Lachen
absurde Züge an. Die Texte stehen dem absurden Drama sehr nahe.

Daher verweist das anthropologische Weltbild, das Lpveids Dramen spiegeln,
tendenziell auf die romantische Groteske. Bachtin hat sich von der romantischen
Groteske distanziert und statt dessen die vorromantische Groteske in den von ihm
aufgestellten Kanon der karnevalisierten Literatur einbezogen. Die Distanzierung
erfolgte im Zuge einer Kritik an Wolfgang Kaysers 1957 erschienenen Theorie der
romantischen Groteske. Kayser, so Bachtin, charakterisiere die groteske Welt über
das Moment der Fremdheit, „das Groteske ist die entfremdete Welt", zitiert er
Kayser, und hält ihm entgegen, daß die Groteske die Möglichkeit einer anderen

Welt reflektiere.23 Während die Groteske in Kaysers existentialistisch geprägter
Theorie als Ausdruck der Todesangst erscheint, lehnt Bachtin die
Gegenüberstellung von Leben und Tod ab und betrachtet den Tod nicht als Verneinung
des Lebens, sondern als Voraussetzung für eine ewige Bewegung des Lebens.

Kaysers Begriff der Groteske umfaßt die Groteske in der Literatur der Moderne
insgesamt. Die Dramen Love ids sind grotesk im Sinne der Kayserschen Konzeption,

weil sie privates Leiden vorführen. Bachtins Abgrenzung gegenüber Kayser
ist für die Eigenart der Dramen aufschlußreich:

Im Unterschied zu der Groteske des Mittelalters und der Renaissance, die unmittelbar mit
der Volkskultur verbunden war und zu dem gesamten auf dem Marktplatz versammelten
Volk gehörte, war die romantische Groteske eher privat; kammertonhaft: ein Karneval,
der einsam und mit dem deutlichen Bewußtsein dieser Isolation erlebt wird.24

Bachtin versuchte, sich in Abgrenzung gegenüber Kaysers Theorie zu profilieren,

die eigentlich keinen Gegensatz darstellte.25 Bezeichnenderweise kam er bei

22 Vgl. Lachmann 1990, S. 229.
23 Bachtin 1995, S. 99.
24 Bachtin 1995, S. 88.
25 Bachtin fügte die Diskussion von Kaysers Buch nachträglich in seine Arbeit ein. Es ist zu vermuten, daß



2.2. Karneval 19

seiner Überblicksdarstellung der karnevalisierten Literatur nicht umhin, das

Werk E.T.A. Hoffmanns und die Erzählungen E.A. Poes - klassische Vertreter
der Groteske in der Moderne - als genuine Beispiele karnevalisierter Literatur
anzuführen.2^ Einen weiteren Hinweis auf die Bedeutung der von Bachtin
verschmähten romantischen Groteske für sein eigenes Konzept liefert seine explizite

Bezugnahme auf die romantische Bestimmung der Groteske seitens Friedrich

Schlegels. In seiner Darstellung des Schlegelschen Groteske-Begriffs
schließlich ist kein Unterschied zu seinem eigenen Konzept des
Grotesken/Karnevalesken mehr vorhanden:

Ihr Wesen [das der Groteske, d. Verf.] liegt für ihn [Schlegel] in der bizarren Mischung
disparater Elemente der Wirklichkeit, im Verstoß gegen die gewohnte Weltordnung, in
der freien Phantastik der Motive und im „Wechsel von Enthusiasmus und Ironie".27

Schließlich übernimmt Bachtin Schlegels Bestimmung der Groteske als „die
älteste und ursprüngliche Form der menschlichen Phantasie" und bringt damit
eine markante Übereinstimmung zum Ausdruck. In Schlegels Groteske-Begriff
findet der Theoretiker des Karnevals seine eigene epistemologische, psychologische

und ästhetische Überzeugung, wonach das Wesen menschlichen Seins eine

„Mischung von Stilen" sei, deren Darstellung nur gelingt, wenn zwischen dem

Dargestellten und dem Darstellenden Übereinstimmung herrscht.28 Die von
Bachtin zitierte Bestimmung der Groteske nach Schlegel wiederholt jene
Eigenschaften, die er an anderer Stelle selbst als Eigenschaften karnevalisierter
Literatur anführt: Komik, das Parodistische, eine experimentelle Phantastik und ein
Synkretismus der Form.29

Für die Sinnbildung dieser Texte haben die Mischung von Stilen und Sprachen
sowie das Dialogische besondere Bedeutung. Diese Aspekte bilden die Grundlage
für die Kategorie der Intertextualität.

Intertextualität

Ein wesentliches Merkmal karnevalisierter Literatur ist die Hybridität der Texte,
die die Stabilisierung eines eindeutigen Sinns hintertreibt. Die Hybridität ergibt
sich aus einer Mischung verschiedener Sprachen, d.h. aus dem Aufeinandertreffen

der Diskurse der offiziellen Kultur und der inoffiziellen Volkskultur und
in den Verstößen gegen das decorum, das Schickliche. Eine solche Stimmen¬

seine Abgrenzung ein Versuch war, das eigene, viel zu spät publizierte Werk nicht als hoffnungslos
Uberkommen erscheinen zu lassen.

26 Bachtin 1971, S. 153 und S. 161.
27 Vgl. Bachtin 1995, S. 92. Bachtin bezieht sich auf Friedrich Schlegels Gespräch Uber die Poesie.
28 Todorov 1984, S. 80. Vgl. dazu Bachtin: „Der Gattung liegt die sokratische Vorstellung von der

dialogischen Natur der Wahrheit und des menschlichen Denkens zugrunde, das diese Wahrheit sucht."
in: Bachtin 1971, S. 122.

29 Diese Merkmale führt Bachtin als Kennzeichen der Texte in der Tradition der menippeischen Satire an,
die er als antike Vorläuferin der karnevalisierten Literatur betrachtet. Vgl. Bachtin 1971, S. 127-133 und
S. 151.



20 2. Theoretische Konzeption

Vielfalt stellt die herrschenden Dogmen in Frage und erschließt neue
Bedeutungshorizonte. In der Berührung verschiedener Sinnpositionen, der Mischung
verschiedener Stimmen, entstehen Interferenzen. Die Hybridbildung ist mit einer

umbruchstypischen Unzuverlässigkeit des Signifikanten, dem Wechsel von der
Substantialität zur Arbitrarität, verbunden. Daher ist die Hybridbildung
symptomatisch für eine gesellschaftliche Krisensituation. Bachtin bezeichnet das

Phänomen der dynamischen Bedeutungskomplexion mit dem Terminus der

Dialogizität. An einer letzten Bedeutungsinstanz hält Bachtin trotz aller Offenheit

der Bedeutung jedoch fest, nämlich an der Intention des Autors. Die
dialogischen Stimmen bleiben auf seine Intention und somit auf eine geregelte
Selektion aus dem Potential an möglichen Deutungen ausgerichtet.

Das Theorem der Dialogizität bildete die Voraussetzung für die von Julia Kri-
steva auf der theoretischen Basis der Logozentrismuskritik Jacques Derridas
entwickelte Theorie der Intertextualität. Auf sie soll hier besonders eingegangen
werden, da sie eine wichtige Voraussetzung der Textanalysen bildet. Kristeva greift
in ihrer Auseinandersetzung mit Bachtin die Kategorie der Ambivalenz als

wesentliches Kennzeichen karnevalisierter Literatur auf.30 In den Formen des

discours carnevalesque bezieht sich die Ambivalenz, so Kristeva, auf eine

Doppelposition des Textes als Schreibweise und als „Lektüre des vorausgegangenen

literarischen Korpus" sowie als dessen Absorption. Der Sinn eines

Textes entwickelt sich erst im intertextuellen Bezug auf den fremden Text,
wodurch er seinen statischen Charakter verliert und zum unabschließbaren Prozeß

wird.
Der intertextuell organisierte Text, und Lpveids Texte sind hochgradig inter-

textuell verfaßt, stellt sich durch ein Verfahren der Referenz auf andere Texte her.

Die Funktion des intertextuellen Bezugs (dekonstruierend, summierend,
rekonstruierend) muß jeweils im Einzelfall geklärt werden. Die Einlagerung fremder
Texte oder Textelemente in den aktuellen Text kann als Allusion, Reminiszenz
oder Zitat realisiert sein, eine Kreuzung oder Übereinanderschaltung einer Vielzahl
fremder Texte vornehmen oder mit parodistischen Zügen eine Wieder- und Gegenschrift

eines anderen Textes bilden. Ziel all dieser Techniken ist, so erneut
Lachmann, das Interesse an der „Erzeugung einer ästhetischen und semantischen
Differenz", an einer in der Reibung der Texte entstehenden „semantischen
Explosion".31

Das Körperbild

Ein wichtiger Bestandteil der Karnevalssemiotik ist ferner der groteske Körper.
Er ist geprägt von Einbrüchen und Erhebungen, die schon den Keim eines anderen

Körpers darstellen; denn in ihm materialisiert sich die Vorstellung eines

30 Vgl. Kristeva 1972, S. 35. Die vorliegende Darstellung beschränkt sich auf die textdeskriptive Funktion
des Intertextualitätsbegriffs.

31 Lachmann 1990, S. 57.



2.2. Karneval 21

ewigen Werdens und Vergehens. Der individuelle, groteske Körper ist Teil eines

größeren Ganzen und Durchgangsstation für das ewig sich erneuernde Leben.
Im Bild des grotesken Körpers tritt die Begrenzung des individuellen Körpers
zugunsten einer Verbindung zum Gattungskörper zurück. Bachtin konzipiert den

offenen, die Grenze zwischen Ich und Welt ständig neu bestimmenden im Prozeß

befindlichen Körper als Gegenmodell zum statischen, geschlossenen, auf
Verborgenheit des Innern zielenden Körper der klassischen Ästhetik. Seine

Apotheose des Körpers ist als Stellungnahme im abendländischen Streit
zwischen Geist und Körper zu lesen. In der Darstellung des grotesken Körpers
wiederholt sich das Generalthema der Groteske von der Inversion von innen und
außen, oben und unten. In diesen Bereich fällt, als Umkehrung von Bauch und
Mund, die Hervorhebung von Gefühlen ohne Rücksicht auf Rationalität und die

Thematisierung von Sexualität. Für die Untersuchung der vorliegenden Dramen
ist es notwendig, Bachtins Körperkonzeption dahingehend zu modifizieren und

zu erweitern, daß die Inversion von innen und außen auch die szenische

Darstellung intrapsychischer Vorgänge umfaßt.
An dieser Stelle soll noch auf eine Applikation Bachtinscher Theoreme

eingegangen werden, die in der wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit Bachtin
verbreitet ist und von der hier Abstand genommen wird. Die Aufwertung des

Körpers machte die Karnevalssemiotik besonders attraktiv für eine feministische
Literaturwissenschaft, die, ausgehend von der Annahme einer strukturellen

Verbindung von Frau und Körper (konzipiert als Gegensatz zu Mann und Geist),
die Wiederkehr des Körpers (so der Titel eines Buches von Dietmar Kamper) als

Alternative zu der Entfremdung propagierte, die mit einer zunehmenden
Technisierung und Medialisierung der Lebenswelt einhergeht. Bachtins Konzept, so

wurde gemutmaßt, schien eine Aufwertung des „weiblichen" Körpers zu
implizieren. Denn es tritt nicht nur für den Körper ein, sondern der groteske Körper
verweist aufgrund seiner regenerativen Kraft und als Körper des Werdens und

Vergehens auf die zyklische Anordnung biologisch weiblicher Fruchtbarkeit im
Gegensatz zum kontinuierlichen, linearen Prinzip biologisch männlicher
Fruchtbarkeit. In diesem Zusammenhang wurde übersehen, daß Bachtin sich auf die

Körperpoetik bei Rabelais beruft und dessen Schilderungen von Grausamkeit
gegenüber dem weiblichen Körper kritiklos übernimmt. Schließlich bot sich das

Karnevalskonzept, da es seinem Impetus entspricht, Hierarchien umzukehren, noch
für eine ideologische Vereinnahmung zugunsten der gesellschaftlich Benachteiligten

und sozialen Außenseiter an. Zumal Weiblichkeit im westlichen pa-
ternalen Diskurs als Gegensatz zu Männlichkeit gedacht und im Vergleich als

minderwertig gesetzt wird, entspricht die weibliche Position der der Unterdrückten.
In postmodernen Texten wird diese Positionierung häufig reflektiert, indem der als

Kritiker der Norm auftretende karnevaleske Narr weiblich markiert ist. Die Anti-

32 Das von Bachtin vermittelte Körperbild der gigantesken Formen des grotesken Körpers als Bestandteil
des karnevalesken Körpeijubels ist zum Teil auch als Projektion persönlicher Wünsche lesbar. Bachtin

war beinamputiert und litt an einer unheilbaren Knochenkrankheit.



22 2. Theoretische Konzeption

Heldin ist als abject object stärker sich selbst und der Gesellschaft entfremdet als

der Anti-Held, der auch als Außenseiter noch ein Subjekt bleibt.33
Insbesondere der im Zuge der feministischen Literaturwissenschaft neu

einsetzende Diskurs über Hysterie thematisierte funktionale und stoffliche Parallelen
zwischen Hysterie und Karneval.34 Folgt man der Hysterie-Deutung von Freud/
Breuer, dann agiert die Hysterikerin in ihren Anfallen die sexuellen Wünsche,
Machtphantasien und Aggressionen aus, die ihr in der „normalen" weiblichen
Existenz verwehrt sind. Die hysterische Symptomatik verweist auf eine der

Hysterie inhärente zweite, marginalisierte und fragmentarische Erzählung, die es in
der psychoanalytischen Lektüre aufzudecken gilt. Die Verbindungen zwischen
Karneval und Hysterie beziehen sich auch auf die Semantik der Darstellungen.
Nach Catherine Clément wiederholt die Hysterikerin in ihren Reminiszenzen nicht
nur Kindheitserlebnisse, sondern repräsentiert in ihren Symptomen die
unterdrückte Vergangenheit patriarchaler Geschichte.35 Ihre zyklische Rückkehr in die

Vergangenheit scheint dem Verhältnis zu entsprechen, welches nach Bachtin den

Karneval prägt, denn die karnevaleske Zeit bedeutet ein Heraustreten aus der Zeit
im Gegensatz zur offiziellen Zeit, die einem linearen Ablauf folgt. Ein solcher

Zusammenhang zwischen der sozialen Position von Frauen und einer spezifischen
Schreibweise, die in Termini wie karnevalesk, polyphon und plural beschrieben

wurde, wurde in vielen Beiträgen der feministischen Literaturwissenschaft
hergestellt.

Demgegenüber entwickelten die französischen Literaturtheoretikerinnen Julia
Kristeva, Luce Irigaray und Hélène Cixous einen Zusammenhang zwischen der
Materialität des weiblichen Körpers und einer spezifisch „weiblichen" Schreibweise.

Ausgehend von der Morphologie des weiblichen Körpers als einem von

erogenen Zonen überzogenen, dessen erotisches Empfinden nicht in einem Organ
konzentriert ist, sondern azentrisch bleibt, las Irigaray ihn als Metapher für Texte,
die der Pluralität von Bedeutung verpflichtet bleiben. Irigaray postulierte, das

Wesen der Frau sei, nicht eins zu sein, da ihre Sexualität immer zumindest doppelt,
teilweise auch plural sei.

Die diesen Theorien aus diskursanalytischer Perspektive gemeinsame
Problematik liegt in der Etablierung eines biologischen Essentialismus, der die
diskursive Prägung und die damit einhergehende Veränderbarkeit von Körperbildern

übergeht. Die Affinität dieser Theorien zum Bachtinschen Körperjubel liegt
in der Propagierung des Körpers als Gegenstrategie zu einer einseitig logo-
zentrischen Orientierung und in der Betonung von Prozessualität und
Grenzüberschreitung. Die Thematisierung der Körperbilder in den Dramen wird diese

Implikationen mit einbeziehen.

Im Unterschied zu den genannten Positionen geht die vorliegende Arbeit bei der

Untersuchung der Körperbilder von der diskursanalytischen Grundannahme aus,

33 Vgl. Berman 1991, S. 124. Der Begrif des abject geht auf Julia Kristeva zurück. Sie bezeichnet mit
abject einen Status in Opposition zum Ich in radikaler Ausgeschlossenheit. Vgl. Kristeva 1982, S. 126.

34 Vgl. Wills 1989, S. 130-151.
35 Vgl. Cixous 1975, S. 13-16.



2.2. Karneval 23

wonach eine Vorstellung vom Körper nicht jenseits kultureller Markierungen zu
denken ist. Der Körper wird hier verstanden als Medium und Träger von Zeichen,
deren Bedeutung den Diskurs regelt zur Erzeugung von Macht, Sexualität,
Wahrheit und Wissenschaft. Mit Michael Foucault ist er ein Produkt der „Ordnung
des Diskurses", die sowohl die kulturellen Mittel seiner Naturalisierung verschleiert
als auch über die Angemessenheit seiner Repräsentationsstruktur, seine
gesellschaftliche Intelligibilität bestimmt.36 Der Körper ist als Konstrukt und Resultat
kultureller Prozesse der Sinnstiftung immer schon Medium und Produkt eines

Gedächtnisses, das individuelle und kollektive Erinnerung umfaßt.
Über die Diskursanalyse hinausgehend, begreift die Gender-Forschung mit

Bezug auf die Theorie Judith Butlers den Körper als eine Kopie ohne Original.37
Der Körper besitzt nach Butler keine dem Enkulturationsprozeß vorgängige
Identität, sondern erwirbt diese erst im Akt ihrer Aneignung. Er ist nicht nur einem

Komplex kultureller Bedeutungen verbunden, sondern vielmehr eine Konstruktion,
die erst in und durch die Markierungen der Geschlechtsidentität hervorgerufen
wird. Insofern ist er als Effekt der regulierenden, sich ständig wiederholenden Akte
der Bedeutungsstiftung zu sehen, in die er immer schon einbezogen ist. Er befindet
sich in einem ständigen Prozeß der erinnernden Aneignung und Verwerfung
kultureller Normen und vorgegebener Identitätsmuster. Wie Lpveids Dramen an
diesem Prozeß partizipieren, wird im Einzelfall zu untersuchen sein.

Körper und Gedächtnis

Die besondere Bedeutung des Körpers in der Karnevalssemiotik wurde bereits
betont. Ursache dieser Aufwertung ist nach Renate Lachmann seine Funktion als
Garant für den Fortbestand der Kultur, als ihr „Gedächtnis, in dem alle konkret
realisierten Handlungen abgebildet sind. Denn das materiell Körperliche ist das

schlechthin Manifeste, das Wirkliche'".38 Lachmanns Ausführungen sind
symptomatisch für ein in der Literaturwissenschaft der achtziger und Anfang der
neunziger Jahre zunehmendes Interesse am Körper. Hintergrund dieses Interesses

ist ein Verständnis des Körpers als Garant von Authentizität. Dieses
Körperbild wird verbunden mit der Vorstellung eines kulturellen Gedächtnisses, das

präsenzlogischen Vorstellungen verhaftet bleibt, insofern es davon ausgeht, daß

Repräsentationen und somit auch Erinnerungen in jeder Form etwas „Abwesendes

bezeichnen, das in der Vergangenheit präsent, gegenwärtig gewesen sei".39

Der Schrift wird im Zuge solcher Überlegungen die Fähigkeit unterstellt, dieses
Sein zu vergegenwärtigen.

Auch in den zu untersuchenden Texten fällt immer wieder die Verbindung
zwischen einem weiblich markierten Körper und der Funktion der Erinnerung auf.

36 Foucault 1994.
37 Vgl. Butler 1991, S. 26.
38 Lachmann im Vorwort zu Bachtin 1995, S. 16.
39 Zur Kritik präsenzlogischer Gedächtniskonzeptionen vgl. Schade 1997, S. 57-72, hier S. 61.



24 2. Theoretische Konzeption

Dies gilt insbesondere für die drei Dramen, in deren Zentrum eine historische

Frauenfigur steht: Barock Friise, Maria Q und Rhind0trene. Der weibliche Körper
erscheint hier als Medium kultureller Erinnerung, wobei der Körper als

Einschreibungsfläche gefaßt wird. Die Körperspuren, die von diesem Einschreibungsprozeß

bleiben, zeugen von gewaltsamen Disziplinierungs- und

Reglementierunsprozessen und erinnern darin an das Diktum Nietzsches vom Zusammenhang

zwischen Erinnerung und Schmerz:

Man brennt Etwas ein, damit es im Gedächtnis bleibt; nur was nicht aufhört, weh zu thun,
bleibt im Gedächtnis - das ist ein Hauptsatz aus der allerältesten (leider auch
allerlängsten) Psychologie auf Erden.40

Lpveids Dramen zielen nicht auf die Illusion von Wirklichkeit. Ihren Texten
liegt ein Verständnis von Wirklichkeit zugrunde, wonach es keine Grundschicht
einer „historischen" Wirklichkeit gibt. Deshalb wäre es auch falsch, die eben

aufgeführten Texte als „historische Dramen" zu bezeichnen, weshalb dieser
Terminus hier und im weiteren bewußt vermieden wird. Vielmehr unterliegt
ihnen ein Verständnis von Wirklichkeit als Resultat. Anstatt auf eine
Verfahrensweise der Analyse und Zergliederung zu bauen, versucht sie Sedimentierun-

gen, Schichtungen aufzudecken. Die zahlreichen intertextuellen Bezüge in ihren
Texten sind Teil dieses Verfahrens. Deshalb erinnern insbesondere die Dramen,
die sich „historischen" Figuren widmen, an Depoträume in Museen oder
Funduskammern im Theater. Statt einer rekonstruierenden Erinnerung vergangener
Lebenswelten praktizieren Lpveids Dramen ein Gedächtniskonzept, wie es

Freud in der Notiz über den „Wunderblock" beschrieben hat.41 Es ist eine
Gedächtnistheorie, die die sprach-analoge Struktur des Unbewußten einbezieht.42
Das Funktionieren des Wunderblocks veranschaulicht, so Freuds These, wie der
seelische Wahrnehmungsapparat funktioniert. Der Wunderblock ist eine Wachstafel,

auf die ein dünnes Blatt gelegt ist. Das Blatt besteht selbst aus zwei
Schichten, die voneinander abgehoben werden können. Die obere Schicht ist
eine Zelluloidplatte, die untere Wachspapier. Geschrieben wird auf der
Zelluloidplatte, die die Schrift über das Wachspapier an das Wachs weitergibt. Wenn
man die Zelluloidplatte später vom Wachspapier trennt, verschwindet die
Schrift, und der Wunderblock ist bereit, neue Schrift aufzunehmen, während die

40 Nietzsche 1993, S. 245-412, hier S. 295.
41 Freud 1989 (Band 3), S. 363-369, hierS. 366.
42 Das Wunderblockmodell führt vor, wie das Gedächtnis den Bedingungen der Schrift unterworfen ist. So

wie es weder einen andauernden Kontakt noch einen vollständigen Bruch zwischen den Schriftschichten
im Wunderblock gibt, unterliegt auch die Sprache einer Dialektik von Anwesenheit und Abwesenheit.

Denn das Wort zielt nicht auf den von ihm bezeichneten Gegenstand, vielmehr bekommt jedes Zeichen
Sinn und Bedeutung nur durch seinen Unterschied zu allen anderen, und nur aufgrund dieser Position ist

es in der Lage, einem entsprechenden Ding gegenüber signifikant zu sein. Aber da jedes Zeichen nur
aufgrund seiner Position innerhalb der Gesamtheit der Zeichen bestimmt werden kann, ist es niemals

durchgängig bestimmt. Weil es nur durch seinen Kontext definiert ist, läßt sich dieser permanent
erweitern und verschieben, so daß es einer sich langsam und stetig bewegenden Semantik unterliegt.
Somit unterliegt jedes Wort einer allmählichen Bedeutungsverschiebung. Sie ist der Grund für die
letztendliche Unbestimmbarkeit der Sprache.



2.2. Karneval 25

vorherige Schrift im Wachsblock als Dauerspur erhalten bleibt und mit dem

neuen Schreibvorgang tiefer sinkt. Der Wunderblock verfügt über eine

unbegrenzte Aufnahmefähigkeit und eine Erhaltung von Dauerspuren. Der Vergleich
zwischen dem System der menschlichen Wahrnehmung und des Gedächtnisses
mit dem Wunderblock indiziert, daß Bewußtsein und Gedächtnis sich ausschließen,

denn das Bewußtsein entsteht an Stelle der Erinnerungsspur. Bei der
Aktivierung abgelagerter Spuren werden Affekte und mit ihnen verbundene
Vorstellungsbilder ausgelöst, so daß der Erinnerungsprozeß eine entstellende
Struktur zutage fördert. Der Erinnerungsprozeß entspricht dann einer „Übersetzung

ohne Original", in dem ein zurückliegendes Ereignis immer schon
verschoben erscheint, als Differenz zu einem unerreichbaren Ort des Ursprungs. In
Anlehnung an die Doppelstruktur von Einschreibung und Erinnerung hat Der-
rida eine Lektüre der Spur vorgeschlagen, in der Wahrnehmung und Dauerspur
sich immer schon in der Umschrift befinden.43 Denn, so Derrida:

Die reine Wahrnehmung aber gibt es nicht: wir werden nur als Schreibende durch die
Instanz in uns, die immer schon die Wahrnehmung, ob sie nun äußerlich oder innerlich
ist, überwacht, geschrieben. Das „Subjekt" der Schrift existiert nicht, versteht man
darunter irgendeine souveräne Einsamkeit des Schriftstellers. Das Subjekt der Schrift ist
ein System von Beziehungen zwischen den Schichten: des Wunderblocks, des

Psychischen, der Gesellschaft, der Welt. Im Innern dieser Szene ist die punktuelle
Einfachheit des klassischen Subjektes unauffindbar.44

Die Lektüre der Dramen Barock Friise, Maria Q und Rhind0trene wird zeigen,
wie in den Texten eine solche Lektüre der Spur praktiziert wird.

43 Vgl. Derrida 1972, S. 302-350, hier S. 306f.
44 Derrida 1972, S. 344f.




	Karneval

