
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 19 (1991)

Artikel: Romantiske træk i den ældste nyfærøske sangdigtning fra slutningen af
det 19. århundrede

Autor: Joensen, Turið Sigurðardóttir

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858331

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Romantiske traek 381

correcting moral behavior.20 But the «Totalanskuelse» Oehlenschläger shared

with 0rsted involved science as Kraft, rationality, beauty and an ultimately
inaccessible divine Good in an integrated living system. For both of them, violation
of this equilibrium constituted the destructive element in the human personality.21

Remember that the Lamp embodies light, nature's ultimate force, which for
Orsted unified all creation. As long as human reason follows nature's reason,
thought is in harmony with nature. As «Lampens Aand» puts it, «Lampens Slaver

er Slaver af Bestandighed» (346). Until he realizes this, Aladdin's arrogance
prevents him from unifying the human - his Lykke - with the divine: the Aand.
Noureddin never understands this: in the scene with the Kobmand, Noureddin
tries to comprehend the miracle of Aladdin's palace, but ignores the Kobmand's
injunction that «I seer det haenger sammen; det er nok»; and, of course, since
Aladdin didn't build the palace, «I faaer saa stor Respekt / Da for Bygmesteren,
at tydeligt /1 foler Eders Uformuenhed, / Til at saette Jer i hans Ideegang» (222).

So Aladdin chooses to leave his palace incomplete, recognizing as did 0rsted
that our knowledge is forever building but never complete, and thus he deserves

to become Sultan. The play ends. Unlike other questing romantic heroes,
however, Aladdin is content with his limited knowledge. We then find out
what Aladdin never does: that «Naturens hemmelige Urkraft» is light, which for
0rsted links the physical world to the divine.

We can now see the larger problems Oehlenschläger and 0rsted had with
Steffens and the Naturphilosophen-, we cannot think our way to God. We see also
the reason for 0rsted's unusual virulence in his polemic against Grundtvig: no
man can speak with God's voice. As Phantasia puts it, «Livets straeben kun / Er
Digtekunstens Stof, den hoie Roe / Kan Guds Cheruber Synge, ingen Digter»
(368).

20 Heiberg (1861-62: III, 236).
21 Oehlenschläger (1980: 23-24).

TURID SIGURDARDÔTTIR JOENSEN, TÖRSHAVN

Romantiske traek i den aeldste nyfaeroske sangdigtning fra
slutningen af det 19. ârhundrede

Fornyelsen i faerosk poesi i sidste fjerdedel af det 19. ârhundrede var bâde en del
af og et udtryk for dannelsen af en national faerosk identitet. Frem til 1870-erne
bestod faerosk digtning af de i Norden traditionelle mundtlige genrer med balla-



382 Turih Siguroardöttir Joensen

den som den vigtigste. Et enkelt digt fra 1850 danner overgangsled mellem den

mundtlige traditions balladedigtning og den skrevne sangpoesi fra 1870-erne og
frem.

Fra mundtlig digtning til nedskrevet

Den oprindelig europaeiske balladekunst har indenfor nordisk omràde kun pâ
Faeroerne holdt sig som en enhed af digt, musik og dans. Den aeldste del af det
faeroske balladerepertoire gâr tilbage til senmiddelalderen, men tilvaeksten
indenfor genren har fortsat op i vort ârhundrede, dels i form af oversaettelser fra
andre nordiske lande samt overtagelse af danske og norske ballader, dels i form
af faerosk nydigtning.

I den forste halvdel af det 19. ârhundrede kom der gang i indsamlingen af
ballader og anden mundtlig tradition pâ Faeroerne, efter tilskyndelse fra romantisk
inspirerede forskere i Danmark men ogsâ som en fortsaettelse af den faeroske

laerde, J. C. Svabos (1746-1824), arbejde. Og samtidig skete der en opblomstring
indenfor balladedigtningen med navne som Nôlsoyar-Pâll (1766-1809) og Sjo-
varbôndin (1773-1833), hvis ballader viser nye traek i forhold til traditionen, f.eks

nye holdninger i bearbejdelsen af gammelkendt stof.1 Ogsâ Nôlsoyar-Pâlls bror,
den laerde og litteraert aktive Jâkup Nolsoe (1776-1869), digtede ballader. Hos
ham finder man naturskildrende strofer af en art, der tyder pâ kendskab til
romantisk digtning.2 Disse tre digtere, der alle var oplyste og havde en horisont
ud over det saedvanlige - Nôlsoyar-Pâll var vidt berejst og Sjôvarbôndin menes
at have gâet i latinskolen i Torshavn - fornyede balladedigtningen indenfor tra-
ditionens rammer, deres digtning indgik i kaededansens repertoire. Den var ble-
vet til under pâvirkning af udenlandsk skriftlig digtning og den blev optegnet
samtidig med eller kort efter, at den blev digtet; men derudover blev den ogsâ en
del af den mundtlige tradition.

Brud med bailaden

Et enkeltstäende digt fra 1850 bryder som det forste faeroske digt vi har kendskab

til, med balladen. Det er Forjariman af Alexander Weyhe (1825-1870) med
undertitelen «iö er ôgvuliga vökur spildurnyj rima um Fojar og Foringa» («som
er en meget smuk splinterny rime om Faeroerne og Faeringer»), udgivet i to
oplag samme âr af digteren selv.3 Alexander Weyhe rejste som ung til
Kobenhavn, hvor han blev resten af livet. Formâlet med udrejsen var studier,
men A. Weyhe tog ingen eksaminer og fremstâr iovrigt som noget af en original.

1 Jfr. Malan Simonsen: «Helte og kapere i faerosk romantik» i naervaerende bind.
2 Matras (1935 a: 46-48). Matras anforer som eksempel pâ romantisk praeget natur-

skildring en strofe fra «Jokilskvaeöi»: «Gluggaluft ä himli stöfl, / litiö mânin sä, / ymsir
flökar fyri drôgu, / ymsir drögu frâ.»

3 Gengivet med enkelte kommentarer i Matras (1982: 16-18).



Romantiske traek 383

Udover Forjariman publicerede han bl. a. blade, en faerosk-dansk parlor og et par
garnie ballader.

Forjariman adskiller sig fra balladedigtningen, bâde i formen og indholdsmaes-

sigt. Den har strofer pâ 7 vers uden omkvaed, hvilket er omend ualmindeligt sä

dog ikke ukendt for ballader. Der findes eksempler pâ faeroske ballader med
disse form traek4 og de kendes ogsâ fra en pâ Faeroerne yndet dansk bryllupsvise,5
der synges til kaededans ved bryllupsfester. Men hermed er Forjarimans form-
bestraebelser da heller ikke beskrevet tilstraekkeligt. For det saerlige ved den i

denne henseende er, at i stedet for balladens faste antal trykstavelser og variere-
rende antal tryksvage stavelser og som hovedregel en vekslen mellem vers med 4

og 3 tryk, ledsaget af en skiftende maengde tryksvage stavelser, sä har Forjariman
fast stavelsesantal i sine vers. Den taeller det samlede antal stavelser og ikke som
bailaden kun de trykstaerke stavelser. Men det er ikke uden omkostninger, at dig-
tet underkaster sig dette klassicistisk orienterede formprincip, for derved

tvinges det til at bortskaere en maengde tryksvage stavelser, markeret af digteren
med apostroffer, og til at lade metriske tryk gâ pâ tvaers af semantiske. Resultatet
er en formel regelmaessighed, der er urytmisk og umundret og ikke just svarer til
romantikkens idealer om overensstemmelse mellem 1yd- og betydningsside i
digtningen. - Ogsâ strofernes rimsaetning, der skifter mellem vekselrim og par-
rim og slutter med ét urimet vers, stâr naermere en skriftlig kunstdigtning end

balladen, der nojes med vekselrim, ofte kun halvrim, i hvert andet versepar.
Pâ indholdssiden bryder Forjariman med balladernes episke fremstilling. Det

ni-strofede digt fortaeller ikke som balladerne en konkret historié, men er en
generaliserende presentation af Faeroerne og faeringer og som sàdan holdt i
overvejende grammatisk nutid. Der laegges i Präsentationen af land og folk vaegt
pâ den nordlige beliggenheds foraedlende virkning pâ faeringer. Ogsâ sproget
betegnes som nordisk: «Her ljööar Noröans forna mal / i âtta tusind munnum»
(str. 3; «Her lyder Nordens garnie sprog / i otte tusind munde»; 8000 var
Faeroernes indbyggertal i perioden); at kirkesproget er fremmed gores - nok
ikke helt realistisk - til en af faeringer aiment oplevet tragédie, som de hâber
skal fâ ende. De her naevnte temaer og holdninger peger frem mod den nationale

digtning, som brod igennem i 1870-erne. Derimod viser digtet politisk
bagud til tiden for det nyindforte folkestyre i Danmarks rige, til Nölsoyar-Palls
tid (jfr. note 1), i sin appel til den oplyste enevaeldige konge om at ophaeve han-
delsmonopolet, der pâ Faeroerne stadig gjaldt i 1850.

Digtet har en todelt omtale af faerosk digtning. Pâ den ene side som anonym
og del af folkets dagligliv: «Og mengur irkti her einn tatt / Meö'n bât hann drôg â

lunnum» (str. 3; «Og der er mange her, som har digtet et balladeafsnit, / mens de

har sosat en bâd»). Pä den anden side fremhaeves en navngivet digter, nemlig
fornaevnte Sjôvarbôndin, som fremragende, og videre haevder digtet om Sjövar-
bôndin, at hvis han var kommet til Danmark og havde haft lejlighed til at

4 Matras (1935b: 237-39).
5 FRA F^roerne (1975: 101, 193).



384 TuRID SlGURDARDÖTTlR JoENSEN

studere, ville han sandsynligvis have overgâet Oehlenschläger. Der skelnes altsâ
mellem den pâ hver mands laeber spontant opstâede digtning og den af den
unikke personlighed samt laerdom udsprungne; det er tydeligvis den sidste der
vurderes hojest, den som Oehlenschläger er digtets repraesentant for. Sjôvarbôn-
dins handicap i denne forbindelse er hans manglende uddannelsesmuligheder.
Digtet priser altsâ ganske vist faerosk balladedigtning, men er ikke mere
«romantisk» end at det onsker, at faerosk digtning skal tage skridtet til det hojkul-
turelle (jfr. ogsâ f.eks. metrikken i Forjariman selv).

Nationallyrik

Efter outsideren A. Weyhes isolerede forsog fâr vi forst et kvart ârhundrede
senere et fremstod af nyere faerosk digtning. Det skete ogsâ i Kobenhavn, denne

gang i et gruppemiljo af faeroske studenter. Mens der kun var tre faeringer, der
blev studenter i tiden 1800-1850, steg tallet betragteligt med indforelsen af fri-
handel (1856) og den samfundsudvikling, som derved kom i gang. Studenternes
regelmaessige sammenkomster fra 1876 og den faeringeforening, de stiftede i
1881 dannede rammen om digtning af studentikose drikkeviser og sange til
faedrelandet, dets folk og sprog. I 1892 udgav foreningen resultaterne af disse

aktiviteter i Foriskar vysur irktar o sungnar äv Feringun y Kjepinhavn (1876-1892).
Denne forste faeroske sangbog anvender en fonetisk ortografi, formet af sprog-
forskeren Jakob Jakobsen, der ogsâ bidrog til bogens indhold. Det blev ikke den
fonetiske stavemâde men Hammershaimbs etymologiske, som kom til at slâ

igennem.
Alle sangene i bogen er digtet til givne melodier. Som hos de skandinaviske

forbilleder gores der stor brug af ballademelodier, faeroske og andre. Desuden
lânes ovrige melodier fra skandinavisk, isaer dansk, faedrelandsdigtning. De
forste faeroske komponister dukkede op ved ârhundredskiftet.

Faedrelandsdigtningen mâ ses i relation til de store aendringer, der skete i det
faeroske samfund, hvor man var blevet deltagere i den moderne udvikling og
hvor denne digtnings rolle var at vaere med til at definere og formidle en ny selv-

forstâelse, der var nationalt faerosk istedet for hovedsagelig slaegtsorienteret,
lokalpatriotisk og lignende. Det gor den bl.a. ved at harmonisere fortidens og
samtidens indre faeroske forhold i sin fortolkning samt ved en skaerpet opfattelse
af modsaetning til noget ydre, efterhânden udtrykt direkte som modsaetningsfor-
hold til Danmark. I den forste etape (1876-92), som er den vi her taler om, er det
isaer selvopfattelsen der er i fokus og mindre modsaetningen til noget ydre, og
nâr det sidste forekommer, er det i almene vendinger og billedtale.

Struktureringen over begreberne land, folk og sprog har den faeroske

faedrelandsdigtning overtaget fra skandinavisk, isaer dansk samme. Der var ikke en

skriftlig faerosk kultur, som man kunne laegge til grand for den nationale identi-
tetsopbyggelse, men der var folkedigtningen, fremmest bailaden og balladedan-
sen. Denne havde den force, at den af forskningen var blevet stemplet som gam-
mel og vaerdifuld, og, ikke mindre vigtigt, den var enestâende for Faeroerne. Det



Romantiske traek 385

var og er som naevnt kun pâ Faeroerne at balladedansen er bevaret som en orkes-
tisk enhed, noget der f.eks. afspejler sig i betegnelsen faerosk dans. Dette er

noget af baggrunden for den store intertekstualitet mellem folkeepikken og
nationallyrikken, som viser sin vassentlighed ikke mindst i faedrelandsdigtnin-
gens stadig varierede tematiseringer af bailaden og dansen.

For at eksemplificere og praecisere noget af det der er sagt her foran, skal vi se

pâ et af Foriskar vysuFs digte eller sänge: Friörikur Petersens (1853-1917)
«Mööurmäliö»6 fra 1878. Friörikur Petersen, der var den forst debuterende og
en af de storste blandt Foriskar vysuFs digtere, havde den usaedvanlige baggrund,
da hans forste digte blev til i Kobenhavn, at han gennem latinskoleophold i
Island kendte til islandsk samtidsdigtning, hvilket har sat sig spor i hans Produktion.

Vi skal altsâ udover den omtalte skandinaviske baggrund regne med islaet

af islandsk pâvirkning i den aeldste faeroske sangdigtning.
Digtet «Mööurmäl» illustrerer det faelles nordiske i faedrelandsdigtningen,

samtidig med at det er umiskendelig faerosk: det har forbillede i den islandske
romantiske digter Grimur Thomsens (1820-96) «Landslag»,7 som igen havde
forbillede i det finlandssvenske digt «Suomis sâng»8 (1851) af E. von Quanten. I
det finlandssvenske digt er det den finske naturs lyde, der er «Suomis sâng» og
ogsâ lyder i hjertet pâ den enkelte. I den islandske omdigtning er lydene den
islandske naturs, f.eks. de varme kilders boblen og der konkluderes, at ogsâ i
menneskets bryst blunder naturens stemmer samt med onsket, at «Islands lag»
(«Islands melodi») skal klinge dybt i den enkeltes hjerte i glaede og sorg.

Den faeroske omdigtning udbygger temaet om landets, her Faeroernes, sang
eller stemme ved ogsâ at skildre det menneskelige sprog i forskellige konkrete
situationer. Ikke bare havets brusen, vindenes susen, fjeldenes ekko, fuglesang
og lammets braegen er «Foroyamâl»; det er ogsâ takkesangen der, karakteristisk
for tiden for maskinalderen, lyder fra bâde som vender hjem fra havet med
fängst; det er desuden lyden fra dansen og de lange kaempekvad i stuen, samt
den gamle mands historier der samler bornene ved arnen. Beskrivelsen bevae-

ger sig fra uorganisk natur over fugle og dyr til menneskelivet, hvor den slutter
med den gamle mand og bornene inde ved arnen. Beskrivelsen findes i de tre
midterstrofer, indrammet af indlednings- og afslutningsstrofe. Indledningen
slâr fast, at modersmâlet er de dybe folelsers sprog, afslutningen formaner til at
bevare modersmâlet i glaede og sorg.

Den organiske sammenhaeng mellem omgivende natur og menneskelivet har
det faeroske digt faelles med det finlandssvenske og det islandske. Men desuden
beskriver det faeroske digt ogsâ menneskesproget og dermed, og isaer med det
karakteristiske billede af bâdene som drager hjem under salmesang, placerer
digtet sig midt i det faeroske «sprogsporgsmâls»9 Problematik. Kirkesproget pâ

6 Petersen (1953: 24-25).
7 Thomsen (1946).
8 Quanten (1899).
9 Thomassen (1985). Sprogsporgsmàlet blev aktualiseret, da den danske regering i 1844



386 Turid Sigurbardöttir Joensen

Fœroerne blev ved reformationens indforelse dansk og forblev dansk til langt
op i det 20. ârhundrede; de takkesange som i digtet er «Foroyamâl» har derfor
deres henvisningsgrundlag i virkelighedens danske salmer. Set udfra dette histo-
riske forhold er den «Foroyamâl»'s symfoni, som digtet fremmaner, en harmoni-
sering, der kommer i stand ved at de forskellige menneskelige sprogytringer
naturliggores; der er intet skel mellem dem og den ydre naturs stemmer. Heri
ligger implicit, at dansk er en slags faerosk, som manifesterer sig pâ visse af kul-
turlivets omrâder.

Ellers fremhaever periodens modersmâlsdigte netop den kendsgerning at in-
stitutionssproget er fremmed som tragisk eller oprorende - uden at dansk

naevnes eksplicit i disse aeldste digte. Friörikur Petersen digtede sâledes to âr for
det her behandlede digt et andet med begyndelsesordene «0 môôurmâl, stört er
titt fall»10 (1876), hvor det bl.a. hedder «og annaö mal viö tina lid / settu teir
stôru og klöku»(«oget andet sprog ved din side / satte de store og kloge»); pâ

lignende vis sä vi hos Alexander Weyhe beklagelsen over det fremmede kirke-
sprog.

Et af vores her omhandlede digts billeder pâ «Foroyamâl» er balladedansen,
som ogsâ er et af nationallyrikkens vigtigste symboler i det hele taget. Her hedder

det: «Hoyriö dans i stovu ganga! / Hoyr um kappar kvaeöiö langa! / : / : Taö

er Foroyamâl : / : («Hör dansen der gär i stuen! / Hör det lange heltekvad! / Det
er Foroernes sprog»)." Den store symbolvaerdi, som er kommet til at
haenge ved balladedansen, kan vi bl.a. se pâ, at helt ind i vor tid har digterne fort-
sat med at bearbejde og udvide dens betydning, f.eks. til at omfatte en kosmisk
livets og dodens dansekaede.

Ogsâ i selve balladerne «tales» der om balladesangen og -dansen. Denne kom-
menterer sig selv bl.a. i omkvaedene der, ofte i 1. person flertal, opfordrer til at
traede dansen med lyst, lade den give genlyd samt til at höre pâ sangforedraget.12

- Nâr der i nationallyrikken tales om balladedansen, er det udfra et andet per-
spektiv: der opfordres til at höre pâ sangen og dansen pâ afstand, man er ikke
deltagere; med andre ord, balladedansen objektiveres.

Man kan sige, at den i faerosksproget sammenhaeng nye sanglyriske genre
finder meget af sine sproglige og kulturelle rodder og eksistensberettigelse i bal-
ladekunsten. Men samtidig skaber den nye digtning i sig selv afstand til traditio-
nen. Den forherliger den traditionelle digtning og det gamle samfunds livsfor-
mer overhovedet, men den er selv en ny form, som peger frem mod det moderne
samfund, som skulle udvikle sig bl.a. i vekselvirkning med nationalismens ideer.

fremkom med et udkast til «provisorisk Reglement for Almueskolevaesenet paa
Faeroerne». De paafolgende Forhandlinger gav bl.a. anledning til genmaele fra
V. U. Hammershaimb, som dengang var teologistuderende, og til Svend Grundtvigs
stridsskrift, jfr. Grundtvig (1978).

10 Petersen (1953: 17).
11 Jfr. note 6.
12 Patursson (1984: 230). Joannes Patursson kalder det et faerosk traek, at balladerne og

omkvaedene langt mere end i andre lande viser, at de er digtet til dans.



Ibsen som romantiker 387

Med Alexander Weyhes Forjariman fra 1850 og Friörikur Petersens «Mööur-
mäliö» fra 1878 har vi eksemplificeret to stadier i udviklingen af en nyfaerosk
digtning i dens mod- og samspil med nordiske forbilleder og med sit vassentlige
holde- og omdrejningspunkt i den faeroske tradition.

MERETE KJ0LLER RITZU, FIRENZE

Ibsen som romantiker

At Ibsen i sin Produktion er romantiker, bâde hvad stof, form og tematik angâr, i
hvert fald indtil Brand og Peer Gynt, er noget der vist hersker almindelig enighed
om. Sancthansnatten bliver da ogsâ betegnet af Ibsen selv som en «eventyrkome-
die», mens OlafLiljekrans er udstyret med undertitlen «romantisk Drama i tre
Akter», og Fjeldfuglen har «romantisk Opera i tre Akter» som undertitel (man
kunne her i parentes ogsâ huske pâ, at der henvises udtrykkeligt til romanti-
kernes blâ blomst i Rypen i Justedal,1 hvis handling meget betegnende er henlagt
til en vild, men skon fjeldegn). Det er imidlertid ikke uden intéressé at naevne, at
mens for eksempel i Sancthansnatten virkelige og overnaturlige vaesener faerdes

frit mellem hinanden, er alle overnaturlige elementer skâret bort i Gildet pâ Sol-
haug og i Olaf Liljekrans, sâledes at de traek, man traditionelt betegner som
romantiske, blot stâr som symboler, ikke som virkelighed, og sylfiden i Olaf
Liljekrans viser sig da ogsâ at vaere en kvinde af kod og blod. Samtidig fremstilles
kontrasten mellem Alfhilds idealiserede forestillinger og virkeligheden meget
klart, nâr hun bliver konfronteret med doden, ligesom Ingeborg og Henning
mâ indse, at det romantiske hojfjeldsliv ikke er sä idyllisk, som de troede, nâr de
bliver stillet overfor konkrete praktiske problemer. Man kan bemaerke, at
allerede i Sancthansnatten bliver det overnaturlige til en vis grad rationaliseret, det
nationalromantiske program bliver betragtet med nogen skepsis, og der skelnes
mellem sand og uaegte romantik. Ibsen hentede som bekendt karakteristisk nok
stoffet til sin tidlige Produktion fra fortiden, fra sagaerne, folkeviserne og folke-
sagnene, samt fra Norges historié og nordmaendenes kamp for frihed og uafhaen-

gighed, og forst i nutidsstykket Kcerlighedens Komedie bliver der taget klart af-
stand fra nationalromantikkens program. Pâ den anden side er kampen mod
flüsteren og spidsborgeren, som vi moder hos Falk, et typisk traek ogsâ i meget af
romantikkens digtning.

1 Ibsen (1928-57: III, 264).


	Romantiske træk i den ældste nyfærøske sangdigtning fra slutningen af det 19. århundrede

