
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 19 (1991)

Artikel: Goldhörner und Höllenblumen : zur Romantikrezeption der dänischen
Neuromantik

Autor: Glienke, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858329

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858329
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


368 Bernhard Glienke

Als Resümee der Vorträge und Diskussionen des Workshops läßt sich festhalten:

In eine europäische Romantik, die in etwa für die Zeit von 1790 bis 1850

anzusetzen wäre, fügen sich die <Romantiken> der einzelnen Nationalliteraturen
des Nordens ein, wobei jedoch eine «Verspätung» im Vergleich mit den zentral-
und westeuropäischen Literaturen zu beobachten ist.

Wilhelm Friese, Tübingen

BERNHARD GLIENKE, KIEL

Goldhörner und Höllenblumen
Zur Romantikrezeption der dänischen Neuromantik

Dies Thema habe ich hauptsächlich aus drei Gründen angeboten. 1. Die 1890er
Jahre - die überall in Europa mehr als ein Jahrzehnt darstellen: eine literarische
Epoche - beziehen sich auf die Romantik zurück in besonders starker Weise
(einer von mehreren Epochennamen für sie ist Neuromantik) und in modellbildender

Weise. Konzepte von Minirenaissancen wie zum ersten Mal Neuromantik

vs. Neurealismus bezeichnen die Dialektik der Moderne in den folgenden
hundert Jahren, bis in unsere Tage. Als Erfinder der Epochenoppositionen im
Dekadentakt, mit der quasi empirischen Ausgangslage 80er vs. 90er, gilt der
dänische halvfemser Vilhelm Andersen, von dem noch mehr zu sagen sein wird.
Über diese standardisierten Kurzepochen kann ich nicht lange spekulieren. In
Skandinavien fällt dem Ausländer ein geradezu zwanghaftes Konstruieren von
Neorealismen alle zehn bis fünf Jahre auf. Für die kulturellen Bewältigungsstrategien

gegenüber der Akzeleration von Technisierung und Industrialisierung

in der gesamten Lebenswelt könnte man eine Formulierung Walter
Benjamins abändern und von einer technischen Reproduzierung ganzer kultureller

Epochen in immer kürzeren Abständen sprechen, bis hin zu dem
«Zustand» der Postmoderne - wenn dieser Befund zutrifft -, daß wir heute die
gegenwärtige Gleichzeitigkeit des Historischen erleben, also mehrere Epochen
nebeneinander reproduzieren.

2. beschäftigt mich das Thema, weil seine Behandlung in einer Reihe von
Arbeiten mich zum Widerspruch reizt: Georg Brandes' angebliche einschlägige
Vermittlertätigkeit für die Symbolisten bei Jorgen Hunosoe1; Johan Fjord
Jensens allzu reduktives Bild von «guldalderkonstruktionens gennembrud» (wenn
ich so sagen darf) in den 90er Jahren2; die neue Deutung des relevanten

1 Hunosoe (1986).
2 Fjord Jensen (1981: 13-19).



Goldhörner und Höllenblumen 369

Epochenwandels von Johan de Mylius3; und nicht zuletzt eines unserer
Grundbücher, besonders das Kapitel «Romantikkbegrepet i dansk litteraturhistorisk
forskning», hier die entscheidenden 90er Jahre,4 und damit zugleich des Autors
Vortrag auf dieser Tagung.

3. empfiehlt sich das Thema, weil es Verbindung schafft zur letzten IASS-
Konferenz, genauer zu dem, was dort bedauerlicherweise hinausgedrängt oder
verdrängt wurde, das alte Problem des Verhältnisses von àttiotal und nittiotal:
War letzteres die zweite Phase des Modernen Durchbruchs oder ein Abbruchversuch,

etwa in romantischer Ritterrüstung? Die Klärung des Bezuges der
1890er auf die Vor-1870er Jahre hilft, so meine ich, auch bei der Klärung dieser
Frage.

Das Verhältnis der Neuromantik zur Romantik allein in Dänemark war komplex,

komplexer als ich es hier darstellen kann, doch möchte ich es wenigstens
komplexer darstellen als die gerade genannten Untersuchungen, gehe dabei

allerdings auch das Risiko ein, Sie zu verwirren. Vielleicht schon mit der folgenden

Differenzierung: Die Hauptunterscheidung, die wir brauchen, ist die
zwischen den dominierenden Tendenzen im schulisch-akademischen Lehr- und
Forschungsbereich einerseits und den dominierenden Innovationstendenzen in
der literarischen und literaturkritischen Öffentlichkeit anderseits. Auf beiden
Seiten sind ferner innere Spannungen wichtig. Um diese andeuten zu können,
habe ich je zwei Vertreter ausgewählt: die Hochschullehrer Vilhelm Andersen
und Valdemar Vedel und die freien Schriftsteller Johannes Jorgensen und
Sophus Claussen. Zwischen beiden Seiten läßt sich Georg Brandes plazieren -
ihm wurde ja dementsprechend das ihm zukommende Professorat verweigert.

Fest steht in der Forschung, daß die Konstruktion der ersten Jahrzehnte des
19. Jahrhunderts zum Goldenen Zeitalter, also zur mythisch begründeten Idee-
Realisierung der dänischen Kultur im Allgemeinen, der dänischen Literatur im
Besonderen, dem Wissenschafts- und Bildungssektor zuzuschreiben ist. Fjord
Jensen erklärt Peter Hansens Literaturgeschichte von 1886 zum Ausgangspunkt
des Kultes.5 Aarseth hält ihm entgegen, daß er den Begriff dort nicht nachweisen

könne, verweist auf die unerforschte Begriffsgeschichte und bleibt selbst bei
Valdemar Vedels disputais von 1890,6 die z. B. auch Ordbog over det danske Sprog
als ersten Beleg der relevanten Bedeutungsnuance anführt. Vedels erste Sätze in
Studier over Guidalderen i dansk Digtning lauten:

Titelen paa denne Undersogelse er valgt i Mangel af bedre, skjont dens hojstemte
Klang stoder mig selv. Men det var mig om at gjore at betegne mit /Emne rent for-
melt; thi jeg mener just at vise, hvorledes Tidsrummets poetiske Liv maa sés, ikke
under ét, men under Here, forskjellige Synspunkter.7

3 Mylius (1988).
4 Aarseth (1985: 100-106).
5 Fiord Jensen (1981: 13-19).
6 Aarseth (1985: 100, 271).
7 Vedel (1890: Forord, O.S.).



370 Bernhard Glienke

Einen Eindruck von der Vielfalt des behandelten Zeitraums, die Vedel betont,
gewinnt man schon aus dem Inhaltsverzeichnis mit seinen 26 heterogenen
Kapitelüberschriften; das guldalder endet hier übrigens 1839, mit dem Tode Frederiks

VI., des letzten richtigen absoluten Monarchen. Um der Vielfalt willen
verzichtet der Autor auf ein inhaltliches Epochenetikett, etwa romantikken, und
wählt mit erstaunlicher Kühle und Objektivität einen anscheinend schon
gebräuchlichen, für ihn möglichst wenigsagenden Ersatznamen. Nur wer
Vedels Habilitationsschrift nicht gelesen hat, kann sie für die Reinthronisierung
der von Brandes gestürzten idealistischen Periode halten, pünktlich zum
antinaturalistischen Dekadenbeginn. Wie Leo Tandrup es in seinem scharfen und
bösen Essay in Dansk biografisk leksikon zeigt, war Vedel ein unentschiedener
Mann, was die ideologisch-ästhetischen Fronten betrifft.8 Erst buchstäblich auf
der letzten Seite erkennt er dem irrational-transzendenten Kunstschaffen der
Vergangenheit wie auch der Zukunft einen Wert zu.9 Wichtiger war, daß nun
eine interessierte, differenzierte historische Darstellung der seit zwanzig Jahren
verketzerten Oehlenschläger- und Heiberg-Zeit vorlag, von der dann andere
begeisterter abheben konnten. Vedels «Interesse» vertiefte sich noch, auch dank
der bekannten Freundschaft mit dem Kollegen Vilhelm Andersen. Doch im
Gegensatz zu diesem blieb er wie Brandes Komparatist, Internationalist. 1891

reiste er ins Sehnsuchtsland der guldalder-Dichter und publizierte darüber die
Bücher Dante und Fra Italien, beide 1892. 1894 kam Svensk Romantik - nun also
mit inhaltlichem Periodenbegriff im Titel und mit dem weit ausgreifenden
Untertitel «En Udsigt over Udviklingen fra den gustavianske Rococo til den bor-
gerlige Libéralisme» -, und 1901-11 erschien das Hauptwerk Middelalderlige
Kulturidealer, d. h. eine charakteristische Objektwahl eines romantischen Interesses.

Ähnlich und anders der Kollege auf dem nationalen Lehrstuhl, klassischer
und nordischer Philologe von seiner Ausbildung her, der volle Anti-Brandes als

beamteter Hochschullehrer. Die inhaltlich gefüllte Verwendung des Begriffs
Goldenes Zeitalter, in der Bedeutung nationales Optimum, nationalhistorischer
Höhepunkt an Kultur, erreicht mit ihm den einflußreichsten Neuromantiker.
Vilhelm Andersen teilte die antipolitische, problemdebattenfeindliche Vorliebe
seiner Generation, ob Dichter oder Kritiker, für Psychologie, «Spezifizierung»
von Geschichte an einzelnen Lebensläufen. Seine Hauptwerke in den 90er Jahren

sind Biographien dänischer Romantiker: Poul Moller {1894), die Disputation
Guldhornene. Et Bidrag til den danske Romantiks Historie (1896) und Adam
Oehlenschläger. Et Livs Poesi, drei Bände (1899-1900). Der disputais-Titel spielt
auf Vedels Arbeit von gleichem Status an. Die Wahl des Titelgedichts zum
Initialwerk der Romantik suggeriert deren Bedeutung als Goldenes Zeitalter; bis
dahin genoß Aladdin diese Position, allerdings extrem negativ besetzt, so daß

sich ein Wechsel empfahl. Später folgen Paludan-Müller (1910) und die große

8 Tandrup (1984).
9 Vedel (1890: 260-262).



Goldhörner und Höllenblumen 371

geistesgeschichtliche Synthese Tider og Typer afdansk Aands Historie (1907-51)
sowie der Hauptanteil an einer vierbändigen dänischen Literaturgeschichte von
offiziösem Status bis in die 1960er Jahre (1924-34). Vor kurzem hat Per Dahl
einen frühen Vilhelm-Andersen-Text zugänglich gemacht, in dem der ganze
Andersen vorformuliert ist. Es handelt sich um eine Übersicht über die dänische

Literaturgeschichte für eine russische Zeitschrift, verfaßt im Schwellenjahr der
halvfemsere, 1888. Nachdem Andersen den Jahrhundertbeginn als Zeitpunkt
von «en virkelig poetisk genfodelse af den nationale ând i litteraturen» gesetzt
hat, seiner symbolistischen Ansicht nach charakterisiert durch ein Streben nach
«det som sindbillede betydningsfulde», und abermals von «den genfodte
litteraturs udfoldelse» gesprochen hat, «der fuldfores af en digterskare, som
Danmark ikke for eller siden har set magen til», freut er sich in der realistisch
geprägten Schreibgegenwart auf die Wiedergeburt einer solchen Lage (s. Dokument

1).

Ein fulminantes Beispiel der «polemischen Stellung», von der Andersen hier
spricht, hatte kurz zuvor, 1886, Georg Brandes in seinem großen «Verriß» von
Oehlenschlägers Aladdin geliefert, provozierend besonders für alle nationalen
Pädagogen: Eltern, Lehrer und Universitätsdozenten, da er dies spießige
Märchenspiel über einen naiven Schwächling (so der Tenor) für jugend- und
staatsgefährdend erklärte. Hier schreibt Brandes, fünfzehn Jahre nach der
berühmten Einleitung zu Emigrantliteraturen, über seine Gegenschule noch
ganz in der alten kompromißlosen Schärfe. Vieles an der gu/rfaWer-Konstruk-
tion der folgenden Jahre muß, so meine ich, als Reaktion auf sein Wirken gesehen

werden. Fjord Jensen - der schon die Zwischenposition Valdemar Vedels
übergeht - folgt einseitig der dänischen Bildungsgeschichte im Geiste Vilhelm
Andersens. Ich habe an anderer Stelle skizziert, daß von ausländischer Warte
her Brandes' Feldzug ab 1871 für die idealistische Klassik tödlich verlaufen ist,
daß seither in Dänemark (wie in Schweden und Norwegen) der Realismus als
Selbstverständlichkeit sich immer wieder durchsetzt.10 Schon die
neuromantisch-symbolistische Literatur der 90er Jahre, die den Realismus-Naturalismus
der 70er und 80er Jahre ablöst, ist keine Neuromantik im Sinne eines Vilhelm-
Andersenschen Rückbezuges auf die dänische Romantik, das dänische guldal-
der. Ja, sie ist sogar vom Teufel selbst, von Georg Brandes mitlanciert worden.

Es sind bekanntlich dessen Nietzsche-Vorlesungen von 1888, publiziert 1889,
die zu einer Wende auffordern, weg von der Problemdebatte im
gesellschaftlich-politischen Bereich und hin zum Selbstausdruck freischöpferischer, elitärer
Genies.11 Diese Vagheit ließ viel Spielraum. Ein anderer bekannter Programmtext

aus dem Jahre 1888 stammt von Vedel. Ebenso überdrüssig des Alltagsrealismus

überlegt dieser einerseits auf der Textsortenebene, «om ikke ogsâ en
historisk Digtning eller en symbolsk, aeventyrlig var mulig igen»; anderseits
wünscht er sich auf der Figurenebene keine Rückkehr ins guldalder, sondern

10 Glienke (1987 a).
11 Brandes (1901).



372 Bernhard Glienke

eine Kunst mit Angeboten für unsere Nerven (ein Schlüsselwort) und unser
Seelenleben (ein weiteres). Dabei gehe es nicht um den äußeren, den politischen
und sozialen Kampf, den Kampf um die Institutionen, sondern um den Einzelnen,

das individuelle Leben und «Hjernernes Kamp»(!) Und dann kommt der
Clou: Dies sei eigentlich das, was Brandes immer gefordert habe. Hören Sie

folgenden verblüffenden Satz:

Disse Problemer vil en virkelig moderne Digtning nodvendigvis for Alvor «sastte
under Débat», -(...) i den Forstand, hvori Brandes i sin Tid tog Ordet, nemlig
som det stemningsbevœgede, hensigtslose Udslag af, hvad der bevaeger og optager
Sindene og derved ogsâ lever i vor Fantasi - ligesom Dagens Gerning og vaagne
Tanker gaar igen i Nattens mest fantastiske Dromme.12

Wie entschieden sich nun die Schriftsteller der 1890er Jahre? Sie zehrten lange
von all dem, was Brandes ihnen bot, und das war weit mehr als Problemdebattenstoff.

Die beiden Neuromantiker, auf die ich mich beschränken muß, kehrten
jedenfalls nicht zurück in die dänische Romantik, ins nationale Biedermeier,
sondern sie bezogen sich, in ihrer Abkehr vom Realismus-Naturalismus, zurück
und hinaus auf das, was Fjord Jensen die revolutionäre Romantik nennt.13 Nicht
alle, aber viele Bekanntschaften verdankten sie hierbei Brandes. Ich spreche von
Sophus Claussen und Johannes Jorgensen. In seinem Eifer, Brandes zu Claussens

intertextuellem Bildungsvater zu machen, hat Jorgen Hunosoe nachzuweisen

versucht, daß der junge Dichter sämtliche historischen Vorbilder seiner
Generation vom großen Kritiker vermittelt bekam. Es sind, in Hunosoes
Reihenfolge: Heinrich Heine, Lord Byron, Percy Bysshe Shelley, Alfred de Musset
und Charles Baudelaire, dazu der Zeitgenosse Friedrich Nietzsche.14 Nur Stendhal,

Pierre Beyle und Edgar Allan Poe fehlen in dieser Liste; ansonsten sind es

in der Tat die Namen, die für die ideologisch-ästhetische Ausrichtung der
führenden halvfemser-Dichter stehen. Am stärksten widersprechen muß man ihm
bei dem wohl wichtigsten Namen, Baudelaire. Alle ihn betreffenden Stellen in
den Samlede Skrifter (bloße Namensnennung, z.T. in Aufzählungen, bis 1-Satz-

Erwähnungen) beweisen, daß Brandes Baudelaire nicht verstanden, geschweige
denn vermittelt hat. Im Falle Baudelaires bleiben wir angewiesen auf Auskünfte
Claussens und Jorgensens, fiktionalisiert in dessen Erzählung Sommer, über
Gespräche 1888-89. Brandes' Helden, getreu dem politischen Programm der
Hovedstromninger, bis zum Revolutionsjahr 1848 zu führen, waren vor allem
Heine, Shelley und Byron. Sie waren Romantiker, aber im Gegensatz zur weißen
und blauen oder seraphischen Romantik Vertreter der schwarzen oder satanischen,

nihilistischen Romantik und der roten oder revolutionären Romantik;
die betreffenden Termini in Dänemark sind Romantikken und Romantismen.
Eine schlagwortartige Konfrontation von Blau (negativ) und Rot (positiv) finden
Sie in Dokument 2, aus Den romantiske Skole i Tyskland. Das große Shelley-Por-

12 Vedel (1964: 235 f.).
13 Fjord Jensen (1981: passim).
14 Hunosoe (1986: 25-29, 34-36).



Goldhörner und Höllenblumen 373

trait steht natürlich in Naturalismen i England, vierzig Seiten in Samlede
Skrifter15 (und dennoch nur auf einer Klimax hin zum Gipfel und Abschluß:
hundert Seiten hero-worship vor Byron). Die drei Hauptgesichtspunkte sind
Atheismus, lyrische Kunst und politische Opposition.

Shelley gehört zu den wichtigsten Bezugsfiguren der dänischen Nittitallisten.
Wie in andern Fällen hat Sophus Claussen seine Zuneigung bis Begeisterung
durch Übersetzung ausgedrückt. In der feinen kritischen Gesamtausgabe seiner

Lyrik, kürzlich besorgt von Jorgen Hunosoe, stehen seine Bezugsübersetzungen
in Versen jetzt in einem Band beisammen: der ganze Atta Troll. Ein
Sommernachtstraum, sechs Gedichte von Musset, drei der acht von Baudelaire und die

vielgerühmte Übertragung von Shelleys Gedicht «The Sensitive Plant» (1820).16

- Johannes Jorgensen hingegen äußerte sich vorzugsweise essayistisch: Charles
Baudelaire 1891, Shelley 1892, Edgar Poe 1893.

Die Dokumente 3-6 unten dienen nun alle dem Nachweis der Komplexität
der Romantikrezeption in der literarischen Öffentlichkeit der 1890er Jahre. Das
Gemeinsame der rezipierten Autoren erfordert zunächst das übergreifende
Urteil. Will man diese Jahre nicht als autonome Epoche mit dem Begriff
Symbolismus bezeichnen, sondern als moderne Minirenaissance, dann muß man
sagen: Sie waren keine national ausgerichtete "Neuromantik, sondern ein
international orientierter Neuromantismus. Dessen Verhältnis zum Romantis-
mus ist am besten dialektisch zu verstehen, d. h. in Auseinandersetzung mit
dem Realismus-Naturalismus; z. B. gilt es nun, auch das Banale und Häßliche zu
symbolisieren. Undialektisch geht hier Johan de Mylius vor, was schon seine

Wurzel-Metapher verrät.17 - Auf der niederen Ebene der individuellen
Unterschiede widersprechen z.B. Jorgensen und Claussen einander schon früh in
einer Weise, die den späteren Bruch spüren läßt. Claussen steht viel näher bei
Brandes, in Übereinstimmung mit seinem bekannten Sonett an den Meister in
Antonius i Paris, geschrieben 1894; die Terzette lauten:

De satte Forsken op mod Drommespind,
vor Nutid saetter nye Dromme ind
Hvad Forskel? det er samme Faegteskole:

haeve Problemerne til ny Debat,
guddombesjaele, hvad der var forladt,
og siden hen paa Vaabenlykken stole.18

Jorgensen sieht dagegen schon 1892 einen anderen Shelley. Sein Schwerpunkt
ist dessen platonistisch-universalromantische Liebes- und Sehnsuchtsdeutung.
Aus der Kontrastfigur zu Novalis ist ein Novalis-Schüler geworden (Doku-

15 Brandes (1900b).
16 Claussen (1982-84: VIII). Die übrigen Baudelaire-Übertragungen finden sich in

Claussen (1982-84: V, 109-114).
17 Mylius (1988).
18 Claussen (1982-84: IX, 157).



374 Bernhard Glienke

ment 3). Ja, dessen blaue Blume findet Jorgensen sogar bei Baudelaire: noch ein
Dichter der Sehnsucht. Wüßte man nicht anderes, würde man ihn für einen
französischen Schack Staffeidt halten (Dokument 4). Da wirkt Claussen,
Übersetzer mehrerer fleurs du mal zu Helvedblomster ab 1888 und Verfasser der

Djœvlerier von 1904 in seinem Rückblick von 1918, mit dem Ersten Weltkrieg als

Erfahrung, als Reagent auf uns adäquat. Er nutzt Hans Christian Andersens
alten Trollspiegel in Snedronningen für sein Gleichnis über den Schöpfer von
Scherbenschönheit (Dokument 6). Im selben Vortrag erfahren wir auch, warum
ihn eine nationale Neuromantik nicht gereizt hatte: sie war durch Holger Drachmann

und seine Knappen kompromittiert worden (Dokument 5).
Um das Bild zum Abschluß zusätzlich zu komplizieren, habe ich die Dokumente

7 und 8 angefügt. 1904, im selben Jahr, als Sophus Claussens am stärksten
baudelairesche Sammlung Djœvlerier erschien, stellte sich sein ehemaliger
Fechtkumpan Johannes Jorgensen, nun ein militanter katholischer Konvertit,
gegenüber sowohl dem frühen wie dem späten Brandesianismus auf die Seite
eines neuen Biedermeier plus neuen Poetischen Realismus gegenüber Alt- und
Neu-Romantismus. Man fühlt sich erinnert an Assessor Vilhelm in Kierkegaards

Enten-Eller. Als aktuellere Bestimmung müßte man sagen: Auch der
Neu-Realismus klingt hier nicht weit entfernt. Am einleuchtendsten an dieser

Diagnose - die im übrigen Asbjorn Aarseth sehr entgegenkommt, ohne daß

dieser ihren Stellenwert reflektiert'9 - finde ich den Satz über die Vollendung
der Romantik in Dänemark durch das Wirken Brandes' und seiner Anhänger.
All die Elemente der Romantik, die das guldalder an der Grenze abwehrte, sind
nicht umsonst geschaffen worden, auch was die dänische Kultur betrifft. Am
Ende drangen sie doch noch ein. Der Brandesianismus befriedigte einen
Nachholbedarf an Entgrenzung, ästhetisch, ethisch und religiös, wie sie die Romantik
als Gesamtkunstwerk geleistet hat.

DOKUMENTATION

1. Der er gladelige udsigter til, at den ufriskhed og mangel pâ frejdighed, der, som en
folge af den polemiske stilling mod den oehlenschlägerske périodes mâske for store
tillidsfuldhed, unasgtelig har market denne skoles optrasden, med tiden vil forsvinde,
og Danmark atter fâ en stor og smuk og sand nationaldigtning, thi som K. E. Franzos
sagde til en af vore yngre forfattere: Den poesi er dog den bedste, der laerer os
at vaere glade ved vor race.20

2. For Novalis var Sandheden Digt og Drom, for Shelley var den Frihed. For Novalis
var den en fast og maegtig Kirke, for Shelley var den et kampende Katteri; for Novalis
et Vasen, som bekladte Trôner og Pavestole, for Shelley et Vasen uden Myndighed.21

3. Shelley skriver i sit Essay «Om Elskov»:
«Fra det Ojeblik, vi fodes, er der noget inden i os, der mer og mere torster efter
at mode sit Genbillede. I vor Sjal ser vi som gennem en Taage en Miniatur

19 Aarseth (1985: 103 f.).
20 Andersen (1985: 33).
21 Brandes (1900a: 372).



Goldhörner und Höllenblumen 375

af vort hele Selv, men uden alt det, vi fordommer eller foragter, et idealt For-
billede paa alt ypperligt og elskeligt, vi er i Stand til at forestille os. At opdage
en hertil svarende Virkelighed; at mode en Intelligens, i Stand til klart at vaerdsaette

ens egen; en Indbildningskraft, som kan fatte de fine og yndefulde Ejendommeligheder,
der har vasret ens Fryd at fremelske og udfolde i Londom; et Vaesen, hvis Nerver
sitrer i samme Svingninger som ens egne, to Lyrers Straenge lig, der er stemte til
at ledsage en og samme skonne Stemmes Sang;... det er hint usynlige og uopnaaelige
Punkt, hvortil Elskov henstraeber.»

Dette var hin hellige Gral, hin blaa Blomst, som Shelley saa braendende attraaede og
saa bittert maatte savne. Hans sodeste Sange, hans dejligste Lyrik, fremfor alt det
store Elskovens Apoteose-Digt Epipsychidion, er udsprungne af hin Attraa og hint
Savn.22

4. Overfor Jorden, Jorden med al dens Larm og Lyd, dens Lyst og Lidelse, dens Fester

og Prägt og Rigdomme, dens Lykke og dens Lidenskab foler Baudelaire sig betagen
af en saelsom Sorg. Thi alt dette, der er saa skont, er ikke til for ham. Det er ikke
ham givet at naa den simple og enfoldige Tilfredshed, den rene og rolige Nydelse.
Ved hans Fodsel har en Fe dryppet en Draabe i hans Sjael, en Draabe Saft udpresset
af hin underlige Laengselsurt, som de garnie Romantikere kaldte «den blaa Blomst».21

5. Hvis det undrer nogen, at de sogte deres Laesning nassten kun mellem udenlandske
Skribenter, saa var det ikke, fordi de havde forsomt de danske og nordiske, - de

kendte dem fra Eddaemes og Folkevisernes Tid, indtil de sidste, men det var bleven
Mode mellem en vis Slags unge Lyrikere den Gang, at slaa ud med «hviden
Haand» paa en ubehagelig Maade og saette sig til Hest paa de Drachmannske Rhytmer
eller paa Folkevisemetret med en flot Bevaegelse, som var den Hest og denne Mand
nu ganske een og den samme.24

6. AI denne Prägt, Henrykkelse og Storhed var bristet som en Bue, der spaendes for
hojt, knust som et /Eventyrspejl, hvori hvert Ansigt, hver Bevaegelse havde gentaget
sig med en Glorie af Hojhed og Betydning.
Ikke blot var den store Empire gaaet til Grunde, men den lärmende stolte
Romantik, som var vokset frem paa dens Ruiner, havde spraengt sig og var begyndt
at forfalde.
Stumperne af Spejlet var spredte paa Jorden, tilsolede og mudrede, hvor man satte
sin Fod.
Men den flittige, taalmodige Samler, som vilde bukke sig efter Skaarene, künde
endnu faa noget uf af dem, til en Begyndelse vistnok ikke noget naevnevaerdigt;
det var kun et Stykke Spejlglas med hans egne traette Trask, et Djasvlespejl med
Hverdagen og dens Haeslighed, dens Lede og graa Tanker.
Dog en Digter som Baudelaire kendte en Kunst, hvorved det mangelfulde blev -
nassten - endnu bedre end det saare fuldkomne.
Helvedblomster.
Man fandt hos harn det, som man ikke fandt hos Goethe. Heksedrikken, som Me-
fistofeles byder, virker paa Faust, men Laeseren bliver en Smule narret.
[. .]

Efter en idealistisk Tid, hvor den ufejlbarlige Skonhed blomstrede frodigt og
Romantikere sad hojt til Hest, traeffer vi denne ensomme Versemager, der gaar omkring

22 Jorgensen (1915: VI, 52).
23 Jorgensen (1915: VI, 20).
24 Claussen (1918: 140).



376 John L. Greenway

til Fods i Paris, som en Erobrer i en bombarderet Egn. Han afsoger alle Bydele,
konstaterer, beskriver, besynger den Skade, som er voldt ved lid- og Spraengstoffer.25

7. Til sidst fandt han i Nietzsche den Mand, som bragte ham til fuld Klarhed over
sig selv. Fra nu af er hans Ideal ikke laengere Martyren, men Caesar, og som Brandes
for havde vakt en Bevaegelse af Altruisme, der satte sig dybe Spor i det offentlige
Liv, skabte han nu en Skole af Egoister. Ved sin Proklamering af den «aristokra-
tiske Radikalisme» og ved sin dermed omtrent jaevnsides lobende Kamp mod «visse

store, som fritaenkeriske Digtere forklaedte Laegprsedikanter,» ved hele sin Overme-
neske-Moral har Brandes i Virkeligheden indfort den mest vidtgaaende tyske Roman-
tiks Ideer i dansk Aandsliv. Efter at have kästet den utilitaristiske Mummedragt,
afslorede den saakaldte Brandesianisme sig som Romantik - blot, at denne Romantik,
ligesom ogsaa Heines og Ungtyskernes, var endnu mere radikal end den, som den
fortraengte. Man kan sige, at i og med Brandes og Brandesianismen fuldbyrdes
Romantikken i Danmark - drages de Konsekvenser, som Brandes selv i en af sine
forste Forelaesninger erklaerede, at vi endnu ikke havde draget. «Vi iagttog Decorum,
vi stillede os ikke paa Hovedet,» sagde han om de danske Romantikere fra Aar-
hundredets Begyndelse. Nu kom han - og havde Mod til at vende op og ned paa
alt. vErkeromantisk gik han i Gang med at omvurdere Vcerdierne. Thi hvad er Romantik
andet end Vœrdiforfalskning. «Fair is foul, and foul is fair,» siger Heksene i «Macbeth».
Dette blev da den brandesianske Nyromantiks Evangelium.26

8. Ogsaa vi har jo hort alt det hviske og le, som hvisker og 1er under Lovet i de

lyse Naetter; vi har fornummet Magten af alt det, der drommer tungt og stille i de

ensomme Skove og de lonlige Bjaergklofter. Vi har hort Draugen raabe og set Hul-
drens hvide Arme og Elverpigernes Dans, naar Maanen i stille Foraarsaftener skin-
nede paa Birkestammerne
Men den Digtning, som ikke vil forfalske Livet, véd, at det kun er Spogeri altsam-
men og lader sig ikke rive med i Elverdansen. Vi vil vœre Mennesker, vi vil ikke
vœre Trold!
Forst med dette Ord kan Romantikken i Danmark, den naturalistiske, brandesianske
Romantik endelig overvindes. Det vi vil, er Skonhed - men Virkelighedens Skenhed.
Det vi vil, er Frihed, men Frihed under Loven. Thi, som Goethe har sagt, kun
Loven giver Frihed: «Nur das Gesetz kann uns die Freiheit geben.»27

25 Claussen (1918: 148f.).
26 Jorgensen (1915: VI, 222).
27 Jorgensen (1915: VI, 234f.).

JOHN L. GREENWAY, LEXINGTON/KENTUCKY

«Naturens hemmelige Urkraft»: 0rsted's «Theory of Light»
and Oehlenschläger's Aladdin

That a preeminent scientist could play a leading role in the literary life of his

generation may be difficult for us to imagine, but such was the case with Hans


	Goldhörner und Höllenblumen : zur Romantikrezeption der dänischen Neuromantik

