
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 19 (1991)

Artikel: Das romantische Ich : zur Bildung einer weiblichen autobiographischen
Tradition

Autor: Heitmann, Annegret

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858323

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858323
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ANNEGRET HEITMANN, KIEL

Das romantische Ich. Zur Bildung einer weiblichen
autobiographischen Tradition

Den italienske Billedhugger Benvenuto Cellini siger i Begyndelsen af sit Levnedslob:
<Alle Mennesker, af hvad Stand de end er, som have fuldbragt noget Roesvaerdigt,
eller naermet sig dertil, bürde skrive deres Levnetslob; men dog ikke skride til
dette vakkre Foretagende, for de havde fyldt deres Fyrgetyvende Aar. > Jeg har endnu
ladet ti Aar af mit Liv henrinde, inden jeg optegnede mit; men da folte jeg
ogsâ et staerkt Kald dertil.'

Es mag verwundern oder gar befremden, daß ich meinen Vortrag über
Frauenautobiographien zur Zeit der Romantik mit einem Zitat eines Mannes einleite,
eines männlichen «Helden» sogar, denn als solcher gilt Adam Oehlenschläger in
der traditionellen Literaturgeschichtsschreibung mit Sicherheit. Diesen Ruhm
verdankt er seiner Pionierrolle in der skandinavischen Romantik, die man
durchaus auch auf die romantische Autobiographie erweitern kann. Nun kann
es einem feministischen Ansatz, einer Wiederentdeckung einer weiblichen
literarischen Tradition nicht darum gehen, solche Wertsetzungen der herkömmlichen

Literaturgeschichte fortzuschreiben. Dennoch gibt es gute Gründe, das

obige Oehlenschläger-Zitat an den Anfang meiner Überlegungen zu stellen.
Unmittelbar zeigt es nämlich zweierlei Charakteristika: Bewußtsein um

Genre und Tradition. Das Zitat im Zitat, der Hinweis auf Cellini, von dem
Oehlenschläger auch seinen Titel entleiht,2 bildet einen Referenzrahmen: der Autor
macht klar, daß er innerhalb einer bestimmten Tradition und innerhalb eines
bestimmten Genres schreibt, dessen Regeln er kennt. Der Bezug auf Cellini ist
einsichtig: auch er ist Mann, auch er ist Künstler, eine starke Persönlichkeit,
spontan und von einer gewissen Naivität geprägt. Mittelbar dient mir der durch
das Zitat eingeleitete Text als das wohl berühmteste Beispiel der romantischen
Autobiographie in Skandinavien. Insofern liefert er mir einen Referenzrahmen.
Es geht in dem Text um die Bildung des romantischen Ichs, die natürlich nicht
unmittelbar aus den wenigen zitierten Zeilen hervorgeht. Gründliche Analysen
des Werks haben Lernet als Ausdruck des Bildungsgedankens, d. h. der teleologischen

Entwicklung eines harmonischen Ichs verstanden.3 Im Zentrum dieses
Prozesses steht das Verhältnis von Subjekt und Objekt, das Ich wird geformt in
Relation zur Umwelt, zur Realität. Das harmonische Wechselspiel dieses

Bildungsbegriffs schlägt sich in Levnet in den typischen drei Abschnitten oder Sta-

1 Oehlenschläger (1830-31: 7).
2 Vgl. Cellini (1728). Oehlenschläger wird sich auf die Übersetzung Goethes aus dem

Jahre 1803 gestützt haben.
3 Vgl. Kondrup (1982: 141 ff.).



Das romantische Ich 331

dien nieder, die je eine Idee repräsentieren und «en lige og smukt opadstrae-
bende linie» bilden «- et naesten altfor perfekt billede pâ en langsom selverken-
delsesproces», wie Johnny Kondrup es nennt.4

Ein vergleichbares und weiteres männliches Beispiel kann diesen Gedanken
popularisieren. H. C. Andersens Mit Livs Eventyr ist in seinen Grundzügen
sicher bekannt: es ist die Geschichte von dem armen Jungen aus der Provinz,
der hinauszieht, um der größte Dichter der Nation zu werden, indem er allen
Schwierigkeiten zum Trotz seine angeborenen geistigen Fähigkeiten zur Entfaltung

bringen kann. Auf diese Geschichte werde ich zurückkommen müssen,
denn sie enthält eine neue Legitimation des Ichs - außerhalb der religiösen
oder aristokratischen Rahmen, die bis dahin vorherrschend gewesen waren. Das
Ich wird als im Werden begriffen verstanden, es wird geformt durch die
Auseinandersetzung mit der Realität und durch eigene Leistungen: «Alle Mennes-
ker, af hvad Stand de end ere, som have fuldbragt noget Roesvasrdigt .»

Alle Menschen, heißt es bei Cellini - gilt denn all dies auch für Frauen?
Gerade für sie müßte der Gedanke von Entwicklung und Leistung Hoffnung
beinhalten, und doch wissen wir, daß Frauen - damals wie heute - große
Probleme mit der Selbstbehauptung haben. Doch ich will gar nicht von den äußeren
Problemen, mit denen die Frauen zu Oehlenschlägers Zeit konfrontiert waren,
den juristischen, ökonomischen und sozialen Problemen, sprechen, sondern
mich hier auf die innerliterarischen beschränken, d. h. speziell die gattungsmäßigen

Probleme. Denn obwohl eine Geschichte wie die H. C. Andersens
inspirierend auf schreibende Frauen gewirkt haben könnte, so fanden sie - im
Gegensatz zu ihren männlichen Kollegen - keine Tradition vor, auf der sie hätten

aufbauen können. Zwar gab es durchaus einige Beispiele weiblichen
autobiographischen Schreibens vor 1800, doch waren diese Werke entweder
noch unveröffentlicht oder zumindest nicht in Buchform zugänglich.5

Doch was bedeutet all dies für eine weibliche Schreibpraxis? Meine Lektüre
von weiblichen Autobiographien zur Zeit der Romantik ergab folgende Resultate:

1. Zum ersten Mal schreibt eine größere Gruppe meist bürgerlicher Frauen
ihre Erinnerungen (vorausgegangen waren zwei eindeutig begrenzte Phasen -
sowohl soziologisch als auch literarisch und umfangsmäßig: da gab es zunächst
die gelehrten Adelsdamen mit Leonora Christine als ihrer vornehmsten Vertreterin,

und dann folgten die religiösen Bekennerinnen (sowie wenige
Hoferinnerungen) mit der herausragenden Ausnahme der Charlotte Dorothea Biehl).6
2. Unter diesen Lebensläufen finden sich eine ganze Reihe von <H. C.-Ander-
sen-Geschichten> (Eleonora Christine Tscherning, Elisabeth Hansen, Chri-

4 Kondrup (1982: 144).
5 Die beiden großen Frauenautobiographien des 17. und 18. Jahrhunderts (Leonora

Christines Jammersminde (1674-96) und Charlotte Dorothea Biehls Mit ubetydelige
Levnets Lob (1787)) wurden erst 1869 bzw. 1909 veröffentlicht.

6 Vgl. zu diesen Angaben Ilsoe (1987).



332 Annegret Heitmann

stiane Rosen, Johanne Luise Heiberg). 3. Die Mehrzahl der weiblichen Autobio-
graphen schreibt außerhalb einer Tradition und zeigt kein Gattungsbewußtsein.

Elisabeth Hansen kann mir als Beispiel dienen. Ihr Lebenslauf ist insofern
eine <H. C.-Andersen-Geschichte> als sie (offensichtlich, obwohl unausgesprochen)

ein uneheliches Kind ist, dessen Mutter stirbt, als sie sechs Jahre alt ist.
Sie wächst bei ihrer Großmutter auf, die sich jedoch aus finanziellen Gründen
genötigt sieht, das Kind bei Bauern in die Pflege zu geben. Dort wird sie schlecht
behandelt, kann jedoch fliehen und gelangt in die Hauptstadt - wie Andersen.
Sie trifft reiche Gönner und wird dem König vorgestellt (wie Andersen), reist ins
Ausland (wie Andersen) «og gor lykke» - wie Andersen immer zu sagen pflegte.
Wir haben also all die passenden Zutaten - nicht nur zu einer <H. C.-Andersen-
Geschichte>, sondern auch zu einer romantischen Selbstbiographie: die Kindheit

als verlorenes Paradies, eine Phase der Prüfung und der Schwierigkeiten
und einen harmonischen Schluß. Wir haben die besagte «opadstrasbende linie»,
aber nur dann, wenn wir bereit sind, sie selbst zu zeichnen, wenn wir etwas über
das Genre wissen. Elisabeth Hansens Text zieht diese Entwicklungslinie nicht,
er zerfallt in Szenen - nicht umsonst heißt er Scenerfra min Barndom og mine
Ungdoms Dromme om Sjœlens Udodelighed. Er besteht aus Anekdoten und
schließt abrupt mit den im Titel genannten Träumen, die 12 der insgesamt
40 Seiten füllen. Es finden sich keine genretypischen Konventionen, die die
Subjektivität thematisieren oder die Entwicklung, bzw. deren Verhinderung.
Wenn man sich dem Text mit der Erwartungshaltung nähert, eine Autobiographie

lesen zu wollen, wird man enttäuscht oder überrascht: anfängliche
Äußerungen, in denen man Motive zu erkennen glaubt, werden nie wieder aufgenommen,

der Verlauf, dessen Bestandteile man erkennt, wird nie etabliert.
In einem anderen Fall, Christiane Rosens Erinnerungen, wird mein durch die

Gattung vorgegebener Erwartungshorizont geradezu lächerlich gemacht (denn
es ist selbstverständlich die Schuld der Lesenden und nicht des Textes, wenn
sie nicht finden, was sie suchen). In Rosens Levnets-Historie finde ich nämlich
ein ständig wiederholtes Motiv, ein Leitmotiv. Doch dieses Leitmotiv heißt:
Geld, Geld, Geld. Entsprechend den romantischen Genrekonventionen ist das

etwas peinlich, gemessen an Rosens Erfahrungen nur zu verständlich. Denn
wovon würden wir reden, wenn wir in ihrer Lage wären: blind, stellungslos,
verarmt, ohne Familie? Ihre Geschichte mit meinem Erwartungshorizont als
eine literarische Autobiographie zu lesen ist daher unangemessen, ja vermessen.

Man darf sie nur als sozialhistorisches Dokument verstehen, alles andere ist
illegitim.

Einen literarischen Anspruch hat allerdings Friederike Bruns Erinnerungsbuch

Wahrheit aus Morgenträumen, das in der dänischen Übersetzung leider zu
einem banalen Ungdoms-Erindringer wird. Denn es ist schon der Titel, der
intertextuelles Bewußtsein signalisiert. Die in Deutschland geborene und von
deutscher Kultur geprägte Friederike Brun, die zeitweise dem Kreis um Goethe
angehörte, kann nicht nicht an sein Dichtung und Wahrheit, die berühmteste
romantische Autobiographie überhaupt, gedacht haben, als sie ihren Titel



Das romantische Ich 333

wählte. Das zweite Element, «Morgenträume», enthält ein anderes Signal. Sie

gibt vor, daß ihre Erinnerungen und damit der Text der Autobiographie als

Traumbilder im Halbschlaf ihr erschienen seien. Mit dieser Einleitung genügt
sie einer Genre-Konvention: sie hat eine Entschuldigung dafür, warum sie so
unbescheiden ist, von sich selbst zu sprechen. Man kann sich denken, daß diese
Konvention für Frauen von besonderer Bedeutung war. Und ein drittes Zeichen
deutet darauf hin, daß Brun dem Genre nicht naiv gegenüberstand: genau wie
Goethe wechselt sie etliche Male zwischen der ersten und der dritten Person,
wenn sie von sich spricht. Wenn sie sich manchmal «sie» und «die kleine Friederike»

nennt, so ist das natürlich nicht von Bedeutung, weil Goethe es auch tat,
sondern weil dieser Wechsel etwas über das Selbst-Verständnis aussagt. Das
Selbst ist manchmal «ich», manchmal «sie», zuweilen nah, zuweilen weiter
entfernt, in jedem Fall nicht immer dasselbe. Ein solcher Wechsel deutet eine
Identitätsproblematik an, einen Konflikt zwischen dem Subjekt, einem lebhaften,
schlagfertigen und munteren Mädchen und dem Objekt, bestimmten Normen
der Realität, wie der Mode, den Anstandsregeln und anderen gesellschaftlichen
Konventionen.

Ein solches Konfliktbewußtsein konstituiert - in Wechselwirkung mit dem
Bildungsverlauf - das romantische Ich. Ulrike Prokop betont in ihren Thesen

zum weiblichen Lebenszusammenhang den Konflikt zwischen Subjekt und
Objekt, zwischen Ich und Umwelt als entscheidend für die sich bildende Subjektivität

in der frühen Romantik.7 Das Konfliktbewußtsein führt zum Protest insofern

als eine Lösung nur als Utopie angenommen wird. Auch für Goethes
Autobiographie ist ein Krisenbewußtsein zentral, darum ist Dichtung und Wahrheit
«nicht so sehr Zeugnis eines bewältigten Lebens als Widerspiegelung des

Vorgangs einer diffizilen Lebensbewältigung».8 Es handelt sich um einen Prozeß,
der vom Kampf gegen die Entfremdung und die Krise des Individualitätsbewußtseins

geprägt ist, die Dissonanzen können nur in der Utopie Auflösung
finden.9

Diese kritischen und utopischen Tendenzen trennen Goethes Erinnerungen
entschieden von den einleitend genannten Dänen Oehlenschläger und Andersen,

die sehr wohl von ihrem großen Vorbild beeinflußt sind, aber eifrig damit
beschäftigt, die Disharmonien zu glätten und diese «lige og smukt opadstrae-
bende linie - dette nassten altfor perfekte billede pâ en langsom selverkendel-
sesproces» zu schaffen, die ich mit einem Zitat von Kondrup schon erwähnt
habe.

Es ist also eine janusköpfige autobiographische Tradition, zu der sich die
Autorinnen verhalten müssen. Dort ist einmal die verharmloste Form des

romantischen Subjektivitätsbegriffs, die Harmonie und Erfolg des teleologischen

Bildungsverlaufs in den Vordergrund stellt, und da ist auf der anderen

7 Vgl. Prokop (1976: 146).
8 MÜLLER (1976: 274).
9 Müller (1976: 331).



334 Annegret Heitmann

Seite das utopisch-kritische Potential des romantischen Ichs, das die
Krisensituationen im Bildungsgang betont. Ich meine, daß es diese Doppelheit ist, die
den Traditionsboden liefert für einige der großen Frauenautobiographien, die in
der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts entstehen, die aber insofern in einer
romantischen Tradition stehen, als sie auf die besagten Muster reagieren.

Da ist zunächst einmal Johanne Luise Heibergs Et Liv, gjenoplevet i Erindrin-
gen. Ich habe es schon erwähnt, denn auch diese Autobiographie ist eine <H. C.-
Andersen-Geschichte >. Zum einen gibt es deutliche Parallelen in den Lebensläufen:

das arme aber begabte Mädchen «gor lykke» als Künstlerin und wird zur
zentralen Figur in der dänischen Theaterwelt über fünfzig Jahre hinweg. Die
intertextuellen Relationen zwischen Heibergs und Andersens Biographie und
Autobiographie, zwischen Leben und Text manifestieren sich darüberhinaus in
ihren teilweise identischen sozialen Kreisen: das königliche Theater, Thorvald-
sen, Weyse, Jenny Lind und viele andere. Und schließlich finden sich auch
direkte Hinweise auf Andersens Erinnerungen bei Heiberg. Sie kennt also nicht
nur ihn und seine Geschichte, sondern - zumindest durch sein Beispiel - auch
das Genre in seiner zeittypischen Form. Wie setzt sie dieses Wissen um?
Versucht sie die offensichtlichen Parallelen zwischen ihrem und Andersens Leben
in eine <H. C.-Andersen-Geschichte> über Vorsehung und Harmonie zu stilisieren?

Sie beginnt mit einem Motto, einem Gedicht ihres Mannes:

De samle sig, lig underfulde Dromme,
De rige Minder fra en svunden Vaar,

Lig gyldne Skyer, som paa Himlen svomme,
Skjont Solen under Horizonten staaer.10

Bedeutungsvoll zum einen, daß sie nicht selbst sogleich das Wort ergreift,
sondern demütig ihrem Mann den Vortritt läßt; aussagekräftig zum anderen die
idyllisierende Metaphorik des Gedichts: die Kindheit als Frühling des Lebens,
als verschwundenes Paradies, nur in Träumen, d. h. unbewußt gegenwärtig und
durch kosmische Vergleiche überhöht. Denkt man diese beiden Bedeutungsfelder

zusammen, so scheint als Aussage impliziert, daß die Harmonie der
verschwundenen Kindheit wiedergefunden werden kann - vielleicht wenn ihre
Lebenslinie auf die ihres Mannes trifft, dessen Bedeutung durch diese
Einleitungsworte von Beginn an klargestellt ist. Doch wenn man dann mit der Lektüre
des eigentlichen Textes beginnt, ergibt sich ein anderes Bild: Armut, Unglück,
der Vater ist Alkoholiker, die Schwester Epileptikerin, sie selbst geht in die
harte Tanzschule seit sie sehr jung ist, spielt Komödie und verstellt sich, um zu
gefallen und Geld zu verdienen. Der Kontrast zwischen dem Motto, d. h. den
Ideen ihres Mannes, und der Realität ihres Lebens könnte kaum größer sein.
Und diese Spannung löst sich nie auf, die Konflikte sind strukturbildend für den

Text, nicht aber die Lösungen, wie bei Andersen. Der Gegensatz zwischen Hei-

10 Heiberg (1891: 13).



Das romantische Ich 335

bergs «tunge Sind», wie sie es nennt, und «at gore lykke» ist zentral für die
Autobiographie. Er erscheint als Konflikt, indem die Antagonismen oft innerhalb
einer Einheit, eines Kapitels, eines Abschnitts, eines Satzes genannt werden:

Jeg tror virkelig ikke, at jeg i hele min Barndom har leet en eneste Gang. I den

forfaerdeligste Hede maatte vi nu ove os hver Formiddag og danse om Aftenen.
Ogsaa her gjorde vi Smaapiger Lykke."

Dieses Beispiel bringt die beiden verschiedenen Seiten des Ichs zusammen, die

zwar unvereinbar, aber doch untrennbar sind. Das Ich konstituiert sich aus diesen

Gegensätzen, nicht aus schließlicher Harmonie. Ihr Leben war Rollenspiel
und Maske, jegliches Suchen nach «det sande jeg», wie es Bodil Wamberg in
einer kürzlich erschienenen Biographie unternimmt12 ist Ideologie. Wahrheit ist
das Gefühl der Krise und der Entfremdung. Nun hat sie diese Wahrheit sicher
nicht von Goethe gelernt, sondern durch ihre Erfahrung, aber vielleicht war es

H. C. Andersen, der sie auf die Unwahrheit aufmerksam machte, die die
Harmonisierung seiner Autobiographie mit sich bringt. So sah ihr Leben, ein
Frauenleben, nicht aus.

Während es bei Heiberg unklar bleibt, ob sie bewußt zu Andersen Stellung
bezieht, klingt in Camilla Colletts I de lange Nœtter die Parodie klar durch, wenn
sie einleitend sagt: «Heldigvis er Livet et Eventyr, ja et Eventyr.»13 Während sie

sich von Andersens Märchen-Verlaufsstruktur absetzt, benutzt sie andere inter-
textuelle Bezüge, um eine positive Tradition zu etablieren: sie nennt George
Sands Autobiographie, Bettina von Arnims und Rahel Varnhagens Leben und
Briefe - eine europäische Tradition also, gebildet von Frauen, die über sich
selbst als das romantische Ich schreiben.

Doch es sind nicht in erster Linie Bezüge auf Einzeltexte, die Collett einen
Referenzrahmen geben, sondern ein intertextuelles Bewußtsein um das Genre
im allgemeinen. Der Text ist durchsetzt mit Andeutungen an die Konventionen
der Autobiographie, die Collett nicht etwa befolgt, sondern mit denen sie spielt.
So spielt sie zum Beispiel mit der Konvention, daß eine Selbstbiographie wahr
sein müsse, mit einer witzigen Bemerkung problematisiert sie die zweideutige
Haltung des Genres zur Authentizität.14 Ihr Ausweg aus dem Dilemma, daß es

so schwer sei, die Wahrheit als solche zu erkennen, ist die Wahl eines
anspruchslosen Publikums und einer anspruchslosen Erzählsituation. Sie wendet
sich an die Schlaflosen, die sie nachts mit ihrem Erzählen in den ersehnten
Schlaf lullen möchte. Und wieder ein Spiel mit Konventionen der Gattung,
wieder diese Vorspiegelung, wie uninteressant ihre Geschichte sei. Doch dieses

Spiel ist nicht nur Selbstzweck, es läßt sie auch Freiheit gewinnen. Sie kann
Aussagen über ihr Ich machen; wenn sie sich schlaflos nennt und sich mit der
Nacht identifiziert, kann ihre Zugehörigkeit zu der Sphäre der Dunkelheit und

11 Heiberg (1891: 35).
12 Vgl. Wamberg (1987).
13 Collett (1862: 2).
14 Vgl. Collett (1862: X) (Tilegnelse).



336 Annegret Heitmann

der Einsamkeit etwas über irrationale, vielleicht unterbewußte15 Züge ihrer
Subjektivität sagen, ohne es direkt aussprechen zu müssen. Doch wird deutlich,
daß es diese Nachtseite ihres Selbst ist, die das anlagebedingte Potential des

romantischen Ichs ausmacht, das in Konflikt mit der Umwelt tritt und den
Entwicklungsverlauf entscheidend beeinflußt. Eine ähnliche Nachtseite der Person,
hier eindeutig aus realistisch geprägter Rückschau mit Klischees der Romantik
assoziiert, ist strukturbildend für Fredrika Bremers Sjelfiiograßska Antecknin-
gar. Ihr - wie auch Colletts und Heibergs Text - lebt von dem romantischen
Konflikt zwischen Ich und Welt, wobei die Teleologie des Verlaufs verloren
geht, da die Anlagen des Ichs weiblich, irrational und schwer zu integrieren
sind. Mit einem Zitat von Rahel Varnhagen, die von der Freiheit spricht «at vaere

ude af sig selv», betont Collett die Begrenzung, die darin liegt, sie selbst sein zu
müssen.16

Im Gegensatz zu Oehlenschläger und Andersen, die versuchen, einen
Zusammenhang in ihrem Leben zu etablieren, braucht Collett das Bild vom zerrissenen

Faden als zentrale Metapher für ihr Leben. Und im Gegensatz zu ihrem
Versuch, Kontinuität aus Chronologie und Regelmäßigkeit zu schaffen,
verweigert sie eine absolute Chronologie. Das tut sie wiederum mit einem kleinen
Witz: sie will - entgegen der Konvention - ihr Alter nicht nennen. Doch nicht
weibliche Eitelkeit ist ausschlaggebend, sondern ihre Meinung, man könne sie

für zu alt halten «til at lade Pennen danse».17

Es ist diese Freiheit des unkonventionellen Schreibens, die Collett braucht,
um Aussagen über ihr Ich zu machen, und die ihre Autobiographie so spannend
macht. Sie spielt mit den Normen der Gattung, aber um das tun zu können, muß
sie sie kennen. Darum braucht sie (und wir, wenn wir eine frauenliterarische
Tradition wiederentdecken wollen) die männlichen «Helden» - aber nicht als

Vorbilder, sondern als Statuen, die man stürzen kann. Wir brauchen aber auch
«Heldinnen» wie Camilla Collett. Denn nur in Relation zu beidem, durch ein
intertextuelles Bewußtsein um Vorbilder und um Zurückgewiesenes, kann sich
eine Tradition bilden.

15 Vgl. Hareide (1986).
16 Collett (1862: 93).
17 Collett (1862: 4).


	Das romantische Ich : zur Bildung einer weiblichen autobiographischen Tradition

