Zeitschrift: Beitrage zur nordischen Philologie
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Skandinavische Studien
Band: 19 (1991)

Artikel: Das romantische Ich : zur Bildung einer weiblichen autobiographischen
Tradition

Autor: Heitmann, Annegret

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858323

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858323
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANNEGRET HEITMANN, KIEL

Das romantische Ich. Zur Bildung einer weiblichen
autobiographischen Tradition

Denitalienske Billedhugger Benvenuto Cellini siger i Begyndelsen af sit Levnedslab:
<Alle Mennesker, af hvad Stand de end er, som have fuldbragt noget Roesveardigt,
eller neermet sig dertil, burde skrive deres Levnetslob; men dog ikke skride til
dette vakkre Foretagende, for de havde fyldt deres Fyrgetyvende Aar.> Jeg har endnu
ladet ti Aar af mit Liv henrinde, inden jeg optegnede mit; men da folte jeg
ogsd . . . et staerkt Kald dertil.’

Es mag verwundern oder gar befremden, daB ich meinen Vortrag iiber Frauen-
autobiographien zur Zeit der Romantik mit einem Zitat eines Mannes einleite,
eines mannlichen «Helden» sogar, denn als solcher gilt Adam Oehlenschlidgerin
der traditionellen Literaturgeschichtsschreibung mit Sicherheit. Diesen Ruhm
verdankt er seiner Pionierrolle in der skandinavischen Romantik, die man
durchaus auch auf die romantische Autobiographie erweitern kann. Nun kann
es einem feministischen Ansatz, einer Wiederentdeckung einer weiblichen lite-
rarischen Tradition nicht darum gehen, solche Wertsetzungen der herkémmli-
chen Literaturgeschichte fortzuschreiben. Dennoch gibt es gute Griinde, das
obige Oehlenschliger-Zitat an den Anfang meiner Uberlegungen zu stellen.

Unmittelbar zeigt es nidmlich zweierlei Charakteristika: BewuBtsein um
Genre und Tradition. Das Zitat im Zitat, der Hinweis auf Cellini, von dem Oeh-
lenschliger auch seinen Titel entleiht,” bildet einen Referenzrahmen: der Autor
macht klar, daB er innerhalb einer bestimmten Tradition und innerhalb eines
bestimmten Genres schreibt, dessen Regeln er kennt. Der Bezug auf Cellini ist
einsichtig: auch er ist Mann, auch er ist Kiinstler, eine starke Personlichkeit,
spontan und von einer gewissen Naivitit gepriagt. Mittelbar dient mir der durch
das Zitat eingeleitete Text als das wohl beriihmteste Beispiel der romantischen
Autobiographie in Skandinavien. Insofern liefert er mir einen Referenzrahmen.
Es geht in dem Text um die Bildung des romantischen Ichs, die natiirlich nicht
unmittelbar aus den wenigen zitierten Zeilen hervorgeht. Griindliche Analysen
des Werks haben Levnet als Ausdruck des Bildungsgedankens, d.h. der teleolo-
gischen Entwicklung eines harmonischen Ichs verstanden.’ Im Zentrum dieses
Prozesses steht das Verhiltnis von Subjekt und Objekt, das Ich wird geformt in
Relation zur Umwelt, zur Realitdt. Das harmonische Wechselspiel dieses Bil-
dungsbegriffs schlédgt sich in Levnet in den typischen drei Abschnitten oder Sta-

' OEHLENSCHLAGER (1830-31: 7).

2 Vgl. CELLINI (1728). Oehlenschliger wird sich auf die Ubersetzung Goethes aus dem
Jahre 1803 gestiitzt haben.

* Vgl. KonpRruP (1982: 141fY)).



Das romantische Ich 331

dien nieder, die je eine Idee repridsentieren und «en lige og smukt opadstre-
bende linie» bilden «— et nasten altfor perfekt billede pd en langsom selverken-
delsesproces», wie Johnny Kondrup es nennt.*

Ein vergleichbares und weiteres mannliches Beispiel kann diesen Gedanken
popularisieren. H. C. Andersens Mit Livs Eventyr ist in seinen Grundziigen
sicher bekannt: es ist die Geschichte von dem armen Jungen aus der Provinz,
der hinauszieht, um der groBte Dichter der Nation zu werden, indem er allen
Schwierigkeiten zum Trotz seine angeborenen geistigen Fihigkeiten zur Entfal-
tung bringen kann. Auf diese Geschichte werde ich zuriickkommen miissen,
denn sie enthilt eine neue Legitimation des Ichs — auBBerhalb der religiosen
oder aristokratischen Rahmen, die bis dahin vorherrschend gewesen waren. Das
Ich wird als im Werden begriffen verstanden, es wird geformt durch die Aus-
einandersetzung mit der Realitidt und durch eigene Leistungen: «Alle Mennes-
ker, af hvad Stand de end ere, som have fuldbragt noget Roesvardigt . . .»

Alle Menschen, heiflit es bei Cellini — gilt denn all dies auch fiir Frauen?
Gerade fiir sie miiBte der Gedanke von Entwicklung und Leistung Hoffnung
beinhalten, und doch wissen wir, da3 Frauen — damals wie heute — groBe Pro-
bleme mit der Selbstbehauptung haben. Doch ich will gar nicht von den duBBeren
Problemen, mit denen die Frauen zu Oehlenschlidgers Zeit konfrontiert waren,
den juristischen, ckonomischen und sozialen Problemen, sprechen, sondern
mich hier auf die innerliterarischen beschrinken, d. h. speziell die gattungsma-
Bigen Probleme. Denn obwohl eine Geschichte wie die H. C. Andersens inspi-
rierend auf schreibende Frauen gewirkt haben konnte, so fanden sie — im
Gegensatz zu ihren midnnlichen Kollegen — keine Tradition vor, auf der sie hit-
ten aufbauen konnen. Zwar gab es durchaus einige Beispiele weiblichen
autobiographischen Schreibens vor 1800, doch waren diese Werke entweder
noch unveréffentlicht oder zumindest nicht in Buchform zuginglich.’

Doch was bedeutet all dies fiir eine weibliche Schreibpraxis? Meine Lektiire
von weiblichen Autobiographien zur Zeit der Romantik ergab folgende Resul-
tate: 1. Zum ersten Mal schreibt eine groBere Gruppe meist biirgerlicher Frauen
ihre Erinnerungen (vorausgegangen waren zwei eindeutig begrenzte Phasen —
sowohl soziologisch als auch literarisch und umfangsmiBig: da gab es zunichst
die gelehrten Adelsdamen mit Leonora Christine als ihrer vornehmsten Vertre-
terin, und dann folgten die religiosen Bekennerinnen (sowie wenige Hoferin-
nerungen) mit der herausragenden Ausnahme der Charlotte Dorothea Biehl).®
2. Unter diesen Lebensldufen finden sich eine ganze Reihe von <H. C.-Ander-
sen-Geschichten> (Eleonora Christine Tscherning, Elisabeth Hansen, Chri-

4 KoNDRuUP (1982: 144).

5 Die beiden groBen Frauenautobiographien des 17. und 18. Jahrhunderts (Leonora
Christines Jammersminde (1674-96) und Charlotte Dorothea Biehls Mit ubetydelige
Levnets Lob (1787)) wurden erst 1869 bzw. 1909 verdffentlicht.

® Vgl. zu diesen Angaben ILseE (1987).



332 ANNEGRET HEITMANN

stiane Rosen, Johanne Luise Heiberg). 3. Die Mehrzahl der weiblichen Autobio-
graphen schreibt auBBerhalb einer Tradition und zeigt kein GattungsbewuBtsein.

Elisabeth Hansen kann mir als Beispiel dienen. Ihr Lebenslauf ist insofern
eine <H. C.-Andersen-Geschichte> als sie (offensichtlich, obwohl unausgespro-
chen) ein uneheliches Kind ist, dessen Mutter stirbt, als sie sechs Jahre alt ist.
Sie wachst bei ihrer GroBmutter auf, die sich jedoch aus finanziellen Griinden
genotigt sieht, das Kind bei Bauern in die Pflege zu geben. Dort wird sie schlecht
behandelt, kann jedoch fliehen und gelangt in die Hauptstadt — wie Andersen.
Sie trifft reiche Gonner und wird dem Ko6nig vorgestellt (wie Andersen), reist ins
Ausland (wie Andersen) «og gor lykke» — wie Andersen immer zu sagen pflegte.
Wir haben also all die passenden Zutaten — nicht nur zu einer <H. C.-Andersen-
Geschichte>, sondern auch zu einer romantischen Selbstbiographie: die Kind-
heit als verlorenes Paradies, eine Phase der Priifung und der Schwierigkeiten
und einen harmonischen SchluB. Wir haben die besagte «opadstrabende linie»,
aber nur dann, wenn wir bereit sind, sie selbst zu zeichnen, wenn wir etwas iiber
das Genre wissen. Elisabeth Hansens Text zieht diese Entwicklungslinie nicht,
er zerféllt in Szenen — nicht umsonst heiBt er Scener fra min Barndom og mine
Ungdoms Dromme om Sjeelens Udodelighed. Er besteht aus Anekdoten und
schlieBt abrupt mit den im Titel genannten Tridumen, die 12 der insgesamt
40 Seiten fiillen. Es finden sich keine genretypischen Konventionen, die die
Subjektivitdt thematisieren oder die Entwicklung, bzw. deren Verhinderung.
Wenn man sich dem Text mit der Erwartungshaltung nihert, eine Autobiogra-
phie lesen zu wollen, wird man enttduscht oder iiberrascht: anfingliche AuBe-
rungen, in denen man Motive zu erkennen glaubt, werden nie wieder aufgenom-
men, der Verlauf, dessen Bestandteile man erkennt, wird nie etabliert.

In einem anderen Fall, Christiane Rosens Erinnerungen, wird mein durch die
Gattung vorgegebener Erwartungshorizont geradezu liacherlich gemacht (denn
es ist selbstverstindlich die Schuld der Lesenden und nicht des Textes, wenn
sie nicht finden, was sie suchen). In Rosens Levnets-Historie finde ich ndmlich
ein stindig wiederholtes Motiv, ein Leitmotiv. Doch dieses Leitmotiv heiBt:
Geld, Geld, Geld. Entsprechend den romantischen Genrekonventionen ist das
etwas peinlich, gemessen an Rosens Erfahrungen nur zu verstindlich. Denn
wovon wiirden wir reden, wenn wir in ihrer Lage wiren: blind, stellungslos,
verarmt, ohne Familie? IThre Geschichte mit meinem Erwartungshorizont als
eine literarische Autobiographie zu lesen ist daher unangemessen, ja vermes-
sen. Man darf sie nur als sozialhistorisches Dokument verstehen, alles andere ist
illegitim.

Einen literarischen Anspruch hat allerdings Friederike Bruns Erinnerungs-
buch Wahrheit aus Morgentrdumen, das in der dinischen Ubersetzung leider zu
einem banalen Ungdoms-Erindringer wird. Denn es ist schon der Titel, der in-
tertextuelles BewuBtsein signalisiert. Die in Deutschland geborene und von
deutscher Kultur geprigte Friederike Brun, die zeitweise dem Kreis um Goethe
angehorte, kann nicht richt an sein Dichtung und Wahrheit, die beriihmteste
romantische Autobiographie iiberhaupt, gedacht haben, als sie ihren Titel



Das romantische Ich 333

wihlte. Das zweite Element, «Morgentraume», enthilt ein anderes Signal. Sie
gibt vor, daB ihre Erinnerungen und damit der Text der Autobiographie als
Traumbilder im Halbschlaf ihr erschienen seien. Mit dieser Einleitung gentigt
sie einer Genre-Konvention: sie hat eine Entschuldigung dafiir, warum sie so
unbescheiden ist, von sich selbst zu sprechen. Man kann sich denken, daB diese
Konvention fiir Frauen von besonderer Bedeutung war. Und ein drittes Zeichen
deutet darauf hin, da Brun dem Genre nicht naiv gegeniiberstand: genau wie
Goethe wechselt sie etliche Male zwischen der ersten und der dritten Person,
wenn sie von sich spricht. Wenn sie sich manchmal «sie» und «die kleine Friede-
rike» nennt, so ist das natiirlich nicht von Bedeutung, weil Goethe es auch tat,
sondern weil dieser Wechsel etwas liber das Selbst-Verstindnis aussagt. Das
Selbst ist manchmal «ich», manchmal «sie», zuweilen nah, zuweilen weiter ent-
fernt, in jedem Fall nicht immer dasselbe. Ein solcher Wechsel deutet eine Iden-
tititsproblematik an, einen Konflikt zwischen dem Subjekt, einem lebhaften,
schlagfertigen und munteren Madchen und dem Objekt, bestimmten Normen
der Realitit, wie der Mode, den Anstandsregeln und anderen gesellschaftlichen
Konventionen.

Ein solches KonfliktbewuBtsein konstituiert — in Wechselwirkung mit dem
Bildungsverlauf — das romantische Ich. Ulrike Prokop betont in ihren Thesen
zum weiblichen Lebenszusammenhang den Konflikt zwischen Subjekt und
Objekt, zwischen Ich und Umwelt als entscheidend fiir die sich bildende Subjek-
tivitdt in der friihen Romantik.” Das KonfliktbewuBtsein fiihrt zum Protest inso-
fern als eine LOosung nur als Utopie angenommen wird. Auch fiir Goethes Auto-
biographie ist ein KrisenbewuBtsein zentral, darum ist Dichtung und Wahrheit
«nicht so sehr Zeugnis eines bewiltigten Lebens als Widerspiegelung des Vor-
gangs einer diffizilen Lebensbewiltigung».® Es handelt sich um einen ProzeB,
der vom Kampf gegen die Entfremdung und die Krise des Individualitdtsbe-
wulBtseins geprigt ist, die Dissonanzen kénnen nur in der Utopie Auflésung fin-
den.’

Diese kritischen und utopischen Tendenzen trennen Goethes Erinnerungen
entschieden von den einleitend genannten Didnen Oehlenschlidger und Ander-
sen, die sehr wohl von ihrem groBen Vorbild beeinfluBt sind, aber eifrig damit
beschiftigt, die Disharmonien zu gldtten und diese «lige og smukt opadstree-
bende linie — dette nasten altfor perfekte billede pi en langsom selverkendel-
sesproces» zu schaffen, die ich mit einem Zitat von Kondrup schon erwihnt
habe.

Es ist also eine januskopfige autobiographische Tradition, zu der sich die
Autorinnen verhalten miissen. Dort ist einmal die verharmloste Form des
romantischen Subjektivitidtsbegriffs, die Harmonie und Erfolg des teleologi-
schen Bildungsverlaufs in den Vordergrund stellt, und da ist auf der anderen

7 Vgl. Prokor (1976: 146).
8 MULLER (1976: 274).
® MULLER (1976: 331).



334 ANNEGRET HEITMANN

Seite das utopisch-kritische Potential des romantischen Ichs, das die Krisen-
situationen im Bildungsgang betont. Ich meine, daB es diese Doppelheit ist, die
den Traditionsboden liefert fiir einige der groBen Frauenautobiographien, die in
der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts entstehen, die aber insofern in einer
romantischen Tradition stehen, als sie auf die besagten Muster reagieren.

Da ist zunichst einmal Johanne Luise Heibergs Et Liv, gjenoplevet i Erindrin-
gen. Ich habe es schon erwidhnt, denn auch diese Autobiographie ist eine <H. C.-
Andersen-Geschichte>. Zum einen gibt es deutliche Parallelen in den Lebens-
laufen: das arme aber begabte Midchen «ger lykke» als Kiinstlerin und wird zur
zentralen Figur in der ddnischen Theaterwelt iiber fiinfzig Jahre hinweg. Die
intertextuellen Relationen zwischen Heibergs und Andersens Biographie und
Autobiographie, zwischen Leben und Text manifestieren sich dariiberhinaus in
ihren teilweise identischen sozialen Kreisen: das konigliche Theater, Thorvald-
sen, Weyse, Jenny Lind und viele andere. Und schlieBlich finden sich auch
direkte Hinweise auf Andersens Erinnerungen bei Heiberg. Sie kennt also nicht
nur ihn und seine Geschichte, sondern — zumindest durch sein Beispiel — auch
das Genre in seiner zeittypischen Form. Wie setzt sie dieses Wissen um? Ver-
sucht sie die offensichtlichen Parallelen zwischen ihrem und Andersens Leben
in eine <H. C.-Andersen-Geschichte> iiber Vorsehung und Harmonie zu stilisie-
ren?

Sie beginnt mit einem Motto, einem Gedicht ihres Mannes:

De samle sig, lig underfulde Dromme,

De rige Minder fra en svunden Vaar,

Lig gyldne Skyer, som paa Himlen svemme,
Skjent Solen under Horizonten staaer.'’

Bedeutungsvoll zum einen, daB sie nicht selbst sogleich das Wort ergreift, son-
dern demiitig ihrem Mann den Vortritt 14Bt; aussagekriftig zum anderen die
idyllisierende Metaphorik des Gedichts: die Kindheit als Friihling des Lebens,
als verschwundenes Paradies, nur in Traumen, d. h. unbewuBt gegenwirtig und
durch kosmische Vergleiche iiberhéht. Denkt man diese beiden Bedeutungsfel-
der zusammen, so scheint als Aussage impliziert, daB die Harmonie der ver-
schwundenen Kindheit wiedergefunden werden kann — vielleicht wenn ihre
Lebenslinie auf die ihres Mannes trifft, dessen Bedeutung durch diese Einlei-
tungsworte von Beginn an klargestellt ist. Doch wenn man dann mit der Lektiire
des eigentlichen Textes beginnt, ergibt sich ein anderes Bild: Armut, Ungliick,
der Vater ist Alkoholiker, die Schwester Epileptikerin, sie selbst geht in die
harte Tanzschule seit sie sehr jung ist, spielt Komddie und verstellt sich, um zu
gefallen und Geld zu verdienen. Der Kontrast zwischen dem Motto, d.h. den
Ideen ihres Mannes, und der Realitit ihres Lebens konnte kaum groBer sein.
Und diese Spannung 16st sich nie auf, die Konflikte sind strukturbildend fiir den
Text, nicht aber die Losungen, wie bei Andersen. Der Gegensatz zwischen Hei-

'O HeiBErRG (1891: 13).



Das romantische Ich 335

bergs «tunge Sind», wie sie es nennt, und «at gere lykke» ist zentral fiir die Auto-
biographie. Er erscheint als Konflikt, indem die Antagonismen oft innerhalb
einer Einheit, eines Kapitels, eines Abschnitts, eines Satzes genannt werden:

Jeg tror virkelig ikke, at jeg i hele min Barndom har leet en eneste Gang. I den
forfardeligste Hede maatte vi nu ove os hver Formiddag og danse om Aftenen.
Ogsaa her gjorde vi Smaapiger Lykke.''

Dieses Beispiel bringt die beiden verschiedenen Seiten des Ichs zusammen, die
zwar unvereinbar, aber doch untrennbar sind. Das Ich konstituiert sich aus die-
sen Gegensitzen, nicht aus schlieBlicher Harmonie. Thr Leben war Rollenspiel
und Maske, jegliches Suchen nach «det sande jeg», wie es Bodil Wamberg in
einer kiirzlich erschienenen Biographie unternimmt'? ist Ideologie. Wahrheit ist
das Gefiihl der Krise und der Entfremdung. Nun hat sie diese Wahrheit sicher
nicht von Goethe gelernt, sondern durch ihre Erfahrung, aber vielleicht war es
H. C. Andersen, der sie auf die Unwahrheit aufmerksam machte, die die Har-
monisierung seiner Autobiographie mit sich bringt. So sah ihr Leben, ein
Frauenleben, nicht aus. ,

Wihrend es bei Heiberg unklar bleibt, ob sie bewufit zu Andersen Stellung
bezieht, klingt in Camilla Colletts / de lange Neetter die Parodie klar durch, wenn
sie einleitend sagt: «Heldigvis er Livet et Eventyr, ja et Eventyr.»'’> Wiihrend sie
sich von Andersens Mirchen-Verlaufsstruktur absetzt, benutzt sie andere inter-
textuelle Beziige, um eine positive Tradition zu etablieren: sie nennt George
Sands Autobiographie, Bettina von Arnims und Rahel Varnhagens Leben und
Briefe — eine europdische Tradition also, gebildet von Frauen, die iiber sich
selbst als das romantische Ich schreiben.

Doch es sind nicht in erster Linie Beziige auf Einzeltexte, die Collett einen
Referenzrahmen geben, sondern ein intertextuelles BewuBtsein um das Genre
im allgemeinen. Der Text ist durchsetzt mit Andeutungen an die Konventionen
der Autobiographie, die Collett nicht etwa befolgt, sondern mit denen sie spielt.
So spielt sie zum Beispiel mit der Konvention, daf3 eine Selbstbiographie wahr
sein miisse, mit einer witzigen Bemerkung problematisiert sie die zweideutige
Haltung des Genres zur Authentizitiit."* Ihr Ausweg aus dem Dilemma, daB es
so schwer sei, die Wahrheit als solche zu erkennen, ist die Wahl eines an-
spruchslosen Publikums und einer anspruchslosen Erzéhlsituation. Sie wendet
sich an die Schlaflosen, die sie nachts mit ihrem Erzdhlen in den ersehnten
Schlaf lullen moéchte. Und wieder ein Spiel mit Konventionen der Gattung,
wieder diese Vorspiegelung, wie uninteressant ihre Geschichte sei. Doch dieses
Spiel ist nicht nur Selbstzweck, es 1Bt sie auch Freiheit gewinnen. Sie kann
Aussagen iiber ihr Ich machen; wenn sie sich schlaflos nennt und sich mit der
Nacht identifiziert, kann ihre Zugehorigkeit zu der Sphiare der Dunkelheit und

'" HeiBerG (1891: 35).

12 ygl. WAMBERG (1987).

3 CoLLETT (1862: 2).

4 Vgl. CoLLETT (1862: X) (Tilegnelse).



336 ANNEGRET HEITMANN

der Einsamkeit etwas iiber irrationale, vielleicht unterbewuBte!® Ziige ihrer
Subjektivitit sagen, ohne es direkt aussprechen zu miissen. Doch wird deutlich,
daB es diese Nachtseite ihres Selbst ist, die das anlagebedingte Potential des
romantischen Ichs ausmacht, das in Konflikt mit der Umwelt tritt und den Ent-
wicklungsverlauf entscheidend beeinfluBt. Eine dhnliche Nachtseite der Person,
hier eindeutig aus realistisch gepriagter Riickschau mit Klischees der Romantik
assoziiert, ist strukturbildend fiir Fredrika Bremers Sjelfbiografiska Antecknin-
gar. Ihr — wie auch Colletts und Heibergs Text — lebt von dem romantischen
Konflikt zwischen Ich und Welt, wobei die Teleologie des Verlaufs verloren
geht, da die Anlagen des Ichs weiblich, irrational und schwer zu integrieren
sind. Mit einem Zitat von Rahel Varnhagen, die von der Freiheit spricht «at vare
ude af sig selv», betont Collett die Begrenzung, die darin liegt, sie selbst sein zu
miissen.'®

Im Gegensatz zu Oehlenschliger und Andersen, die versuchen, einen Zusam-
menhang in ihrem Leben zu etablieren, braucht Collett das Bild vom zerrisse-
nen Faden als zentrale Metapher fiir ihr Leben. Und im Gegensatz zu ihrem
Versuch, Kontinuitdt aus Chronologie und RegelmiBigkeit zu schaffen, ver-
weigert sie eine absolute Chronologie. Das tut sie wiederum mit einem kleinen
Witz: sie will — entgegen der Konvention — ihr Alter nicht nennen. Doch nicht
weibliche Eitelkeit ist ausschlaggebend, sondern ihre Meinung, man konne sie
fiir zu alt halten «til at lade Pennen danse».'’

Es ist diese Freiheit des unkonventionellen Schreibens, die Collett braucht,
um Aussagen iiber ihr Ich zu machen, und die ihre Autobiographie so spannend
macht. Sie spielt mit den Normen der Gattung, aber um das tun zu kénnen, mufl
sie sie kennen. Darum braucht sie (und wir, wenn wir eine frauenliterarische
Tradition wiederentdecken wollen) die médnnlichen «Helden» — aber nicht als
Vorbilder, sondern als Statuen, die man stiirzen kann. Wir brauchen aber auch
«Heldinnen» wie Camilla Collett. Denn nur in Relation zu beidem, durch ein
intertextuelles BewuBtsein um Vorbilder und um Zuriickgewiesenes, kann sich
eine Tradition bilden.

'S vgl. HAREIDE (1986).
'® CoLLETT (1862: 93).
'7 CoLLETT (1862: 4).



	Das romantische Ich : zur Bildung einer weiblichen autobiographischen Tradition

