
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 19 (1991)

Artikel: Polnische Motive bei Henrik Wergeland und Johan Sebastian Welhaven

Autor: Wojciechowska, Elbieta

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858308

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858308
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Polnische Motive 233

[....]
Gigan tystnar. Aldrig näcken
spelar mer i silverbäcken.16

Diktet viser en retrett til naturen, et non plus ultra, uten fremtidsperspektiv. Man
kjenner til at Stagnelius pâ dette tidspunkt ikke lenger foler seg overbevist om
Schellings naturfilosofi og sin egen tidligere panteistiske Kristus-oppfatning.17
Fredrik Böök sier det slik: «Den trânande romantiska evighetsmelodien har

klingat ut».18

Den Rousseau-pâvirkede Leopardi 19 retter et granskende blikk mot bâde den

ytre og den indre natur. I diktet «La Ginestra o il fiore del deserto» ser man at
han betrakter naturen som mor ved fodsel og stemor under (opp)vekst og utvi-
kling. I dette Leopardis nestsiste dikt vises naturens destruktive kraft i et histo-
risk tilbakeblikk pâ Vesuvs lavautbrudd over Pompei og Herkulanum, samtidig
som menneskets maktesloshet og ubetydelighet understrekes.

Leopardis forhold til Gyvel-blomsten (La Ginestra) er det motsatte av Werge-
lands forhold til sin Gyldenlak eller Rosenbusk. Han har ikke et onske om trans-
cendens via naturen til en annen sfaere. Leopardi stâr her nasrmere Stagnelius i

hans siste période. Gyvelen er utvilsomt en projeksjon av dikterens jeg, et bilde
pâ ham selv, som klok av tidenes og naturens skade vil gâ doden i mote i stolt
bevissthet om tilintetgjorelsen. Dette er imidlertid ikke Leopardis aller siste ord
i lyrisk form. Disse finner vi i diktet «II tramonto della luna», som gir et idyllise-
rende bilde av den ytre natur, og dessuten, slik vi har fremhevet ovenfor, gir
uttrykk for en lengsei av metafysisk karakter etter det «landet som icke är», for â

bruke Edith Södergrans ord, - en Leopardis ândsfrende i modernistisk lyrikk.

16 Stagnelius (1822).
17 Cederblad (1923).
18 Böök (1954: 252).
19 Battaglia (1968: 45).

ELZBIETA WOJCIECHOWSKA, POZNAN

Polnische Motive bei Henrik Wergeland und
Johan Sebastian Welhaven

Im Mittelpunkt meines Beitrags stehen zwei Werke: Henrik Wergelands
Gedicht «Caesaris» und Johan Sebastian Welhavens «Republikanerne». Der
Anlaß zur Entstehung beider Gedichte ist in demselben Ereignis aus der Ge-



234 Elèbieta Wojciechowska

schichte Polens zu suchen - im Novemberaufstand von 1830-31, der lauten
Widerhall in ganz Europa fand. Er brach am 29. November 1830 in Warszawa

aus, breitete sich schnell auf das ganze vom zaristischen Rußland annektierte
Gebiet aus und fand auch bald in den mit Österreich und Preußen einverleibten
polnischen Regionen Unterstützung. Nach einigen siegreichen Kämpfen kam es

zur entscheidenden Schlacht bei Ostrolenka (26. 05. 1831), die u.a. wegen der
Fehler des polnischen Kommandos verloren wurde. Anfang September 1831

kapitulierte Warszawa nach zweitägigem blutigem Sturm vor den russischen
Truppen unter dem Befehl von Gen. Paskiewicz. Der Aufstand wurde
unterdrückt.

Wenn auch gescheitert, nimmt der Novemberaufstand einen bedeutenden
Platz in der polnischen Geschichte ein. Darin äußerte sich das Streben des
polnischen Volkes, die verlorene Unabhängigkeit wiederzugewinnen. Es war ein
Protest gegen den zaristischen Despotismus und dessen reaktionäres
Regierungssystem, das er Europa aufgezwungen hatte. Dem Aufstand kommt auch
eine wichtige Rolle in der Geschichte Europas zu: er tastete die vom Wiener
Kongreß festgelegte politische Ordnung an, bewahrte Frankreich und Belgien
vor dem russischen Angriff, stärkte die demokratischen Kräfte Europas. Die
polnische Frage wurde seither fest mit dem Kampf gegen den Absolutismus
verknüpft und in den Konzeptionen vieler demokratischer Politiker berücksichtigt.

Es ist also nicht verwunderlich, daß der polnische Aufstand seinen Widerhall
auch in Norwegen fand, zumal sich in der politischen Situation beider Länder
Gemeinsamkeiten feststellen lassen: beide waren von fremder Herrschaft
abhängig und besaßen kein eigenes Staatswesen.

Es ist umso weniger verwunderlich, daß ein so unversöhnlicher Freiheitskämpfer

wie Henrik Wergeland vom tragischen Schicksal Polens tief ergriffen
wurde. Er interessierte sich für die polnischen Angelegenheiten schon bevor er
seine Teilnahme für das polnische Schicksal in seinem Gedicht «Caesaris» deutlich

machte. Am 29. März 1831 kommentierte er in einer Notiz «Om det polske

oppror» in Folkeblad die Situation in Polen und fand dann die Niederlage des

Aufstandes unabwendbar.' Trotzdem verfocht er weiterhin Polens Sache. Während

seines Aufenthalts in Paris im Jahre 1831 stattete er beim schwedisch-norwegischen

Minister Graf Löwenhielm einen Höflichkeitsbesuch ab. Am
Mittagstisch hielt er eine feurige Rede gegen Rußland und bedauerte, daß der
schwedisch-norwegische König Carl Johan nicht den kämpfenden Polen zur
Hilfe geeilt war.2

In Folkeblad vom 4. Oktober 1831 veröffentlichte Wergeland wieder einen
Artikel über Polen, wo er über die Niederlage des Aufstandes trauerte und sein
Bedauern darüber ausdrückte, daß Europa passiv dem Untergang eines Volkes
zusah, ohne ihm zu helfen. Ende Oktober 1831 war das Gedicht «Nicolais» fertig.

Wergeland schickte es Samfundsbladet. Es war der erste Entwurf von «Cae-

1 Wergeland (1959: 302).
2 Heiberg (1978: 52-53).



Polnische Motive 235

saris». Die zweite Fassung wurde teilweise in A Imindeligt norsk Maanedsskrivt
unter dem Titel «Czaris» veröffentlicht.3 Später arbeitete Wergeland das

Gedicht nochmal um und publizierte es 1833 unter dem Titel «Caesaris». Früher

hatte er bereits die polnische Nationalhymne und «La Varsovienne ou La
Polonaise» von Casimir Delavigne übersetzt.

Das umfangreiche Gedicht «Caesaris» erschien am 31. Mai 1833. Es gehört
zusammen mit «Spaniolen» zur Gruppe von Werken, in denen sich Wergeland
mit der Reaktion in Europa nach der Julirevolution auseinandersetzt. Im
Gedicht äußert sich seine Verzweiflung über die Niederlage der polnischen
Aufständischen. Es ist auch ein Angriff gegen den russischen Zaren, den Inbegriff
des Despotismus und der Grausamkeit. Obwohl das Werk einer konkreten
historischen Wirklichkeit entspringt, stellt es eine künstlerische
Verallgemeinerung dar, die sich hoch über die geschichtlichen Tatsachen erhebt.
Die nicht weit zurückliegenden Ereignisse veranlassen den Dichter zu
geschichtsphilosophischen und metaphysischen Betrachtungen. Das Gedicht ist
eine verzweifelte Klage der ganzen Menschheit, die sich mal in ein inbrünstiges
Gebet an Gott, mal in eine blasphemische Anflehung des Satans verwandelt.
Manchmal spricht der Dichter selbst im Namen des geplagten Menschengeschlechts.

In den ersten Zeilen wird eine Frage an Gott vorgetragen, ob er nicht
mehr über die Welt herrschen wolle und die Erde ganz dem Despoten preisgegeben

habe. Der Caesar nimmt Gottes Platz ein und gewinnt die Allmacht über
die Welt. Vom Satan in ein Ungeheuer umgewandelt hat er keine menschlichen
Eigenschaften mehr. Lebenshaß, Blutdurst, Hochmut, Wollust, Herrschbegierde

gehören zu seiner Wesensart. Selbst Gott scheint den Tyrannen in
seinem Vernichtungswerk zu unterstützen. Die blühende Erde, die sich zu seinen
Füßen ausbreitet, fordert seine Vernichtungssucht heraus; er verwandelt sie in
ein Grab.

Das lyrische Ich betrachtet die verwüstete Erde aus der Vogelperspektive und
jammert über das Schicksal Europas. Der Caesar versetzt nicht nur einem Land,
sondern ganz Europa einen Todesstoß: «I Valpladsens Vunder ei gjennem et

Land den store Caesâr/men gjennem Europa, en Dodsvunde skar»4. Der Untergang

Polens bedeutet eine Niederlage aller Länder Europas. Der Dichter beklagt
das geknechtete Europa und nennt es Asiens Sklavin.

Wieder wenden sich die Menschen an Gott mit dem Bittgebet, den Zaren mit
Satan zu ersetzen. Da Gott stumm bleibt, flehen sie den Satan an, die Herrschaft
über die Erde zu übernehmen. Satans Herrschaft soll milder sein, weil er nur
Sünder plagt, der Zar dagegen richtet unschuldige Völker zugrunde. Die
Menschheit findet mit ihrem lasterhaften Gebet auch bei Satan kein Gehör,
folglich wendet sie sich an die Engel mit der Bitte, die sterbende Erde zu erlösen.

Der Dichter malt grausame Bilder der Vernichtung, die einen Kontrast
zum friedlichen Leben vor dem Untergang bilden. Die Engel bleiben auch

3 Beyer (1975: 132).
4 Wergeland (1959: 125).



236 ElZbieta Wojciechowska

stumm, kein Rächer erscheint, um die blutende Erde zu erlösen. Nur die Natur
trotzt dem Zaren; sie bildet in ihrer Unschuld einen Gegensatz zum grausamen
Blutbad. Schließlich fällt auch sie dem Untergang zum Opfer. Der Despot unterwirft

sich die Natur und zerstört ihre Ordnung: «Naturen beseired Du, store
Caesar!»5 Damit ist das Vernichtungswerk vollbracht, und der Tyrann triumphiert

über die verheerte Welt, aber die Verwüstung versetzt ihn in Grauen -
die Erde brennt unter seinen Füßen. Schließlich erweist es sich, daß Gott die
Welt nicht aufgegeben hat. Seine Macht wird in Naturgesetzen offenbar. Er
spricht sein Recht durch den Kreislauf der Natur. Die von Opferblut und
Menschenleichen befruchtete Erde gebärt zwei Ungeheuer, die den Despoten
entzweireißen.

Der letzte Teil des Gedichts ist eine Hymne auf die Natur, die im Tod und
Untergang eine Hoffnung auf neues Leben birgt. Die Anstrengungen des Tyrannen,

das Leben auf Erden auszurotten, haben sich als vergeblich gezeigt. Er
vermochte es nicht, die ewigen Naturgesetze zu überwinden, in denen sich die
Macht Gottes offenbart.

Die abstrakten Erwägungen des Dichters über das Weltschicksal, den Gang
der Geschichte und die Naturgesetze scheinen weit von den konkreten Ereignissen

entfernt zu sein. Die historischen Tatsachen spiegeln sich jedoch im
Gedicht wieder. Den Haupthelden des Werkes, den grausamen Caesar, kann
man mit dem russischen Zaren Nicolai I. identifizieren. Davon zeugen die Titel
der zwei ersten Fassungen «Nicolais» und «Czaris» und die Anmerkung des

Dichters zur endgültigen Fassung:

Man har, for ikke at give Aarsag til Hentydninger, undladt at betjene sig af Ordet
Czar, som ellers vilde faldet godt i Verset, og i dets Sted seet sig nodt at bruge
Caesar, der ubekvemt nok, hvor det staar med Tonstreg, maa lasses med forste
Stavelse meget kort, sidste meget lang.6

Die Einschränkungen Wergelands bestätigen nur die Mutmaßung, daß Zar
Nicolai I. die angegriffene Person ist, zumal der Kreml als die Residenz des

Tyrannen erwähnt wird. Auf eine konkrete historische und geographische
Wirklichkeit weisen auch Ortsnamen hin. Die Ostrolenkische Ebene («ostrolen-
kiske Slette») und die Felder von Wola («Volaens Marker»)7 bringen die blutigsten

Schlachtfelder des Novemberaufstandes in Erinnerung. Die Wesensart
Wergelands als Dichter läßt ihn die konkreten Geschehnisse künstlerisch in
eine Vision transformieren, wo die Menschheit der tyrannischen Gewalt unterliegt,

schließlich jedoch von Gott und der Natur gerächt wird. Der Zar ist im
Gedicht ein grausames, blutdürstiges Ungeheuer. In seiner Herrschbegierde
maßt er sich das Recht an, wie Gott über die Welt zu walten. Gott greift nicht in
den Geschichtsgang ein, sieht stumm dem Vernichtungswerk zu und scheint

5 Wergeland (1959: 133).
6 Wergeland (1959: 123).
7 Wergeland (1959: 133).



Polnische Motive 237

kein Mitleid mit der leidenden Menschheit zu haben. Ähnlich verhält sich Gott
in Adam Mickiewicz' Werk Die Totenfeier, III. Teil. Der Held Konrad fleht in der
großen Improvisation Gott an, sich seines Volkes zu erbarmen. Vom Himmel
kommt jedoch keine Antwort und Konrads Gebet wird zu einer blasphemischen
Anklage Gottes. Da flüstert ihm der Satan das Wort «Zar» als eine Bezeichnung
Gottes zu.

Wergeland vergleicht den Zaren wegen dessen Allmacht mit Gott, Mickiewicz

dagegen schreibt Gott die Gleichgültigkeit und Bestialität des Zaren zu.
Eine ähnliche Stimmung wie in «Caesaris» finden wir in der Vision von Pater
Peter in Totenfeier. Wie bei Wergeland die Welt, leidet hier das junge Polen
unter der Tyrannei des Despoten. Aus den Scharen der Märtyrer wächst ein
Rächer heraus. Die Vision endet in ähnlicher Jubelstimmung wie «Caesaris».

Ganz anders in seinem Charakter ist das Gedicht «Republikanerne» von
J. S. Welhaven, obwohl ihm dieselben Ereignisse zugrundeliegen. Es ist das

Ergebnis von Welhavens Aufenthalt in Frankreich und gehört zur Gruppe von
vierzehn «Reisegedichten», die in die Sammlung Digte von 1838 aufgenommen
wurden. Das Wichtigste, was «Republikanerne» von dem Gedicht Wergelands
unterscheidet, sind Realismus und epischer Charakter. In den Anfangszeilen
werden der Ort und die Zeit der Handlung angegeben und die Personen
vorgestellt. Die Handlung spielt in einem kleinen bescheidenen Café, dessen

Stammgäste polnische Emigranten sind. Gegen Mitternacht sitzt noch ein stiller
Gast einsam in der Stube. Seine Ruhe wird von einer Gruppe junger Menschen
gestört, die in munterer Stimmung in das ruhige Kaffeehaus eindringen.
Angeheitert erinnern sie sich wieder ihrer republikanischen Gesinnung. Einer von
ihnen hält eine feurige Rede über Polen, die von den übrigen mit Jubel
angenommen wird. Sie bringen einen Trinkspruch auf den Tod des Tyrannen aus und
bieten dem stillen Gast ein Glas Wein an. Als dieser den Becher abweist, wird er
beschimpft und zum Duell aufgefordert. Da zeigt er den jungen Menschen seine

genarbte Brust mit dem «Ostrolenka-Zeichen» und beschämt die Phrasendrescher,

die sich leichtsinnig mit seiner Lebenstragödie schminken. Danach geht
er aus der Gaststube hinaus. Die jungen Leute bleiben verschämt vor ihren Gläsern

sitzen, ohne den Wein anzurühren.
Im Gedicht verspottet der Dichter die angeblichen Republikaner, deren

republikanische Gesinnung sich nur im eitlen Geschwätz äußert. Er stellt ihnen
einen authentischen Freiheitskämpfer, den polnischen Aufständischen, gegenüber,

der im Kampf gegen die Tyrannei alles aufs Spiel gesetzt hat. Interessant
ist das Bild der polnischen Emigranten, das von Welhaven im Gedicht
gezeichnet wird. Sie sind eine Schar heimatloser Schiffbrüchiger, die vereinsamt,

traurig und entfremdet, mit erloschenem Blick umherwandern. In der
Schilderung läßt sich ein echtes Mitleid des Dichters für die verkrachten
Existenzen vernehmen. Durchaus positiv ist auch das Bild des polnischen Aufständischen;

selbst die Beschreibung seines Äußeren zeigt, daß der Dichter für ihn

8 Bull (1967: 14).



238 ElZbieta Wojciechowska

viel übrig hat. Sein Gesicht ist zwar fahl und farblos und der Anzug grob, er hat
aber ein reines Hemd und schöne Hände.8 Dem schlichten, edlen Aussehen
entspricht seine würdige Haltung, die der Effekthascherei der jungen Leute
entgegengestellt wird.

In der norwegischen Literaturgeschichte hat sich eine Tradition eingewurzelt,
die das Gedicht von Welhaven nur im Kontext des norwegischen Kulturstreites
der 1830er Jahre deutet. Im Kulturstreit waren Welhaven und Wergeland
Hauptfiguren und Gegner; daher pflegt man in der Gestalt des polnischen
Aufständischen Welhaven selbst, in der Gruppe der «falschen» Republikaner die

Anhänger Wergelands zu sehen. Für einen Nicht-Norweger scheint eine solche

Interpretation ziemlich begrenzt, zumal der Text selbst keinen einzigen Hinweis

darauf gibt. Wie dem auch sei, das Gedicht Welhavens ist ein Beleg dafür,
daß polnische Motive damals tragfähig genug waren, um für verschiedene
Zwecke, wie z.B. indirekte Polemik, instrumentalisiert zu werden. Welhaven
verarbeitet das Motiv des Novemberaufstandes zu einem epischen Gedicht mit
dramatischer Zuspitzung, das viele realistische Züge aufweist.

Das Interesse der norwegischen Dichter für die polnischen Angelegenheiten
und besonders für den Novemberaufstand ist keine überraschende Erscheinung.
Der Aufstand fand in ganz Europa Widerhall und veranlaßte auch Dichter anderer

europäischer Länder zur Stellungnahme. Polnische Motive sind in der
europäischen Literatur nach der Julirevolution keine Seltenheit. Das Vorkommen
dieser Motive bei Welhaven und Wergeland zeigt, daß sie mit ihrer Zeit Schritt
hielten.


	Polnische Motive bei Henrik Wergeland und Johan Sebastian Welhaven

