Zeitschrift: Beitrage zur nordischen Philologie
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Skandinavische Studien
Band: 19 (1991)

Artikel: Don Juan, Ahasverus und Faust in Sgren Kierkegaards Enten-Eller
Autor: Hauberg Mortensen, Finn
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858295

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858295
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FINN HAUBERG MORTENSEN, ODENSE

Don Juan, Ahasverus und Faust in Seren Kierkegaards
Enten-Eller

1. Die drei Geschichten in unserer abendlindischen Uberlieferung

Auf den ersten Blick sieht es so aus, als ob die Geschichten von Don Juan, Ahas-
verus und Faust nichts mit einander zu tun hitten. Bei niherer Betrachtung wird
man indessen gewahr, daB sie feste Bestandteile einer gemeinsamen Uberliefe-
rung ausmachen. Alle drei werden aus derselben Zeit, den Jahren um 1600 stam-
men und lassen sich auf iltere Schichten zuriickverfolgen. Sie libten bis in die
Romantik hinein ihre Faszination aus und hatten der volkstiimlichen wie auch
der gehobenen Literatur immer wieder als Vorlagen gedient. Damit waren sie
auch in Dédnemark nicht nur Stubengelehrten vom Schlage eines Kierkegaard
zuginglich. Wie und warum letzterer in der Uberlieferung der Geschichten von
Don Juan, Ahasverus und Faust mitgewirkt hat, ist im folgenden zu erhellen.

Die Gestalt des Don Juan tritt uns unter diesem Namen erstmals in Tirso de
Molinas Drama Der Spétter von Sevilla und der steinerne Gast entgegen.' Der
Spotter Don Juan ladt hier den Tod zum Abendessen ein und bekommt nun fiir
seine Missetaten die ganze Harte der Strafe zu spiiren, als dieser steinerne Gast
seinerseits eine Einladung ausspricht. Die Konstellation der doppelten
Einladung geht auf Ziige in dlteren Volksliedern und im Volksmérchen zuriick,
wo der steinerne Gast als Hauptperson agierte, der Spotter indessen ein namen-
loser Trunkenbold war. Bei Molina steht der steinerne Gast fiir eine strenge,
christliche Moral, weist aber auch Reminiszenzen eines urzeitlichen, heidni-
schen Didmons auf. Seit Mozart ist dann die Gestalt des Spotters im Mittel-
punkt, mit all den Neuigkeiten iiber die betrogenen Frauen. Dies ist das Sta-
dium, in dem Kierkegaard ansetzt.

Die Gestalt des Ahasverus oder des ewigen Juden, des Schusters von Jerusa-
lem, kommt in einem alten deutschen Volksbuch vor, wo davon berichtet ist,
daB3 dieser Mann den kreuztragenden Jesus am Ausruhen gehindert und
dadurch die Strafe der ewigen Wanderschaft auf sich gezogen hat. Die
Geschichte ist bereits in frithchristlichen Quellen bezeugt — in dem Volksbuch
ist auch sonst noch von umherwandernden, eigenartigen alten Mannern die
Rede.?

' DEMoLINA (1630) ist vermutlich um 1620 geschrieben. Der Verfassername ist ein Pseu-
donym fiir den Ménch Gabriel Tellez. Das Verhiltnis dieses Dramas zur didnischen
Uberlieferung ist von BARFOED (1978) ausfiihrlich behandelt worden.

2 Auf Ahasverus ist in der neueren didnischen Literatur von Ingemann, Paludan-Miiller

und H. C. Andersen eingegangen worden.



152 FINN HAUBERG MORTENSEN

Im Gegensatz zu den Geschichten iiber Don Juan und Ahasverus war die
Historia von Doctor Johann Fausten kein reines Phantasiegebilde, sie war viel-
mehr um einen allwissenden Adepten der schwarzen Magie Anfang des
16. Jahrhunderts entstanden. Der wurde dann auch von allerlei Machthabern
zur Bezwingung ihres Kriegsgliicks verschiedentlich in Anspruch genommen,
aber auch verfolgt, man sagte ihm nach, daB er als Gegenleistung fiir die ihm
zuteil gewordenen Erkenntnisse einen Pakt mit dem Teufel geschlossen habe.
Die Nachrichten wurden mehr und mehr zur Sage, je mehr Faust zum Urtyp
aller Gelehrten gemacht wurde, die es unternommen hatten, unter Anwendung
iibernatiirlicher Kiinste der Natur ihre Geheimnisse abzulauschen.’

Das gemeinsame Thema der drei Geschichten iiber Don Juan, Ahasverus und
Faust ist der gegen Gott sich auflehnende Mensch, dessen Ungehorsam bestraft
wird. Die Strafe besteht darin, dal der ungehorsame Mensch an dem zugrunde
zu gehen hat, was nach seiner biblischen Vertreibung aus dem Paradies aus
einem Segen fiir die Menschheit zu deren Fluch geworden ist, an der Sexualitiit,
der Unsterblichkeit und der Erkenntnis. Die darauf folgende Strafe hat die
Funktion, die Verdringung der freigelegten hochsten Liiste demonstrativ zu
vollziehen. Gleichzeitig macht aber die Faszination, mit der das Thema inner-
halb der volkstiimlichen wie auch in der gehobenen Literatur aufgenommen
wird, deutlich, daB sich die prickelnden Lustgefiihle nicht so einfach abwiirgen
lassen.

2. Kierkegaards Journal-Aufzeichnungen

In bezug auf Kierkegaards Verstdndnis der drei Geschichten fallen in den Papie-
ren* vier Ziige auf: 1) DaB von 1836 an bis zur Konzipierung von Enten-Eller von
den Geschichten iiber Don Juan, Ahasverus und Faust recht hdufig die Rede ist,
wiihrend sie nach dieser Zeit kaum mehr Erwiihnung finden.® 2) DaB in den mei-
sten der Aufzeichnungen von Don Juan die Rede ist, viel weniger von ihnen
haben mit Faust und nur ganz wenige mit Ahasverus zu tun. 3) Dal} eine Ent-
wicklung von einer Parallelstellung der drei Figuren bis zu ihrer Verschmelzung
festzustellen ist, unter Verwendung der Hegel’schen Logik und indem Licht auf
die Relation von Don Juan zu Faust geworfen wird.® 4) DaB letztgenannte in all-
gemeinmenschlichen Kategorien gefaf3t sind, mit Interpretationsmoglichkeiten
in bezug auf die konkrete Existenz in Kierkegaards eigener Zeit.’

3 Die dlteste Schrift iiber Faust ist von 1587, das Volksbuch von Anfang des 18. Jahrhun-
derts.

4 KIERKEGAARD (1968-78).

5 KIERKEGAARD (1968-78).

¢ KIERKEGAARD (1968-78: 1, 109, 120, 220, III, 133).

7 KIERKEGAARD (1968-78: 1, 126, 276, II, 27, 41).



Don Juan, Ahasverus und Faust 153

Wir wollen im folgenden auf einige der Kommentare niaher eingehen, welche
auf die Hegel’sche <Aufhebung> des Don Juan in der Gestalt des Faust
verweisen, wie sie in Enten-Eller vollzogen wird: Kierkegaard faBt den Faust als
etwas iiberzeitlich, charakteristisch Menschliches — als den personifizierten
Zweifel — und kritisiert bei Goethe die Harmonisierung durch Fausts eigene
Bekehrung am SchluB.? In der Faust-Geschichte geht es fiir Kierkegaard weni-
ger um Vergehen und Siihne, als vielmehr um Vergehen und die Verzweiflung,
die zu Kierkegaards eigener Zeit samt deren Verinnerlichung gehorte. In der
Romantik war der Feuergeist, der in Kunst und Forschung das geschwind um
sich greifende Wissen und damit die Natur zu beherrschen suchte, der Held, der
allerdings durch seine Erkenntnis selber geblendet wurde.’ Kierkegaard kriti-
siert gleichzeitig an dem Sachwalter des ddnischen Hegelianismus, J. L. Hei-
berg, daB3 dieser den Faust als ein unmittelbares Drama auffasse, und postuliert
— auf Heibergs eigene Asthetik anspielend —, daB Don Juan, Ahasverus und
Faust in einer Triade, welche vom Unmittelbaren zum Reflektierten gehe, zu
betrachten seien, da die drei ja als je lyrisch, episch und dramatisch dargestellt
werden.'® Nachdem Kierkegaard, en passant, auf den Pokal aufmerksam gewor-
den ist, der phallussymbolisch Don Juan mit Faust verbindet, konnte er seinen
ersten Roman konzipieren.!' Dem eigenen Genre zum Trotz handelt dieser
Roman nicht eigentlich von Ahasverus, sondern von der <Aufhebung> der unre-
flektierten Verfiihrung in der Person des Don Juan durch die wahre Verfiihrung
in der Gestalt Johannes des Verfiihrers.

3. Die drei Gestalten Don Juan, Ahasverus und Faust in Enten-Eller

Der Roman Enten-Eller (1843) bildet den Auftakt zu dem, was Kierkegaard sein
«schriftstellerisches Werk» genannt hat. Von den fritheren und spiteren Arbei-
ten unterscheidet sich Enten-Eller durch die indirekte, die eigene Denkarbeit
des Lesers befordernde Erzahlform. Eine Reihe von Pseudonymen spielt die-
jenigen dsthetischen, ethischen und religiosen Existenzkategorien durch, zu
denen Kierkegaard selber nicht stehen mochte. «Das schriftstellerische Werk»
ist in seiner Gesamtheit triadisch, was sich in der Struktur der einzelnen Werke
wiederfindet. Fiir Enten-Eller gilt dies sowohl fiir den Roman als ganzen als auch
fir seinen ersten Teil, den Papieren des Asthetikers A, die sich in drei Textab-
schnitte gliedern: «Diapsalmata», die sechs Abhandlungen und «Forfererens
Dagbog».'? In diesem ersten Teil werden die drei volkstiimlich verwurzelten

8 KIERKEGAARD (1968-78: I, 78).

® KIERKEGAARD (1968-78: II, 27).

10 KIERKEGAARD (1968-78: 1, 221, 220).

"' KIERKEGAARD (1968-78: I, 120).

12 MorTENSEN (1984: 551-586) enthilt eine ausfiihrliche Analyse iiber Kierkegaard,
besonders {iber die personlichkeits-psychologischen Voraussetzungen und {iber
Enten-Elier, 1843.



154 FINN HAUBERG MORTENSEN

Charaktertypen Don Juan, Ahasverus und Faust entfaltet, die Papiere des Ethi-
kers B im zweiten Teil hingegen beinhalten die Ablehnung dieser Charakter-
typen aus der Ideologie eines Beamtenbiirgertums heraus. Der tiefe Abgrund
sollte durch die Moral einer braven Beamtenschaft iiberbriickt werden.

Die «Diapsalmata»-Aphorismen zeigen auf den Spleen der europiischen
Romantik und stellen gleichzeitig die Abkehr von jedweder Verpflichtung dar.
Der des Lebens miide Verfasser richtet was er schreibt an sich selber und nimmt
das Lachen zur Distanzierung von sich selbst. Dennoch kommt es gerade bei
der Volksliteratur der Romantik auf Gliubige an,'* wozu auch das frithe In-
teresse Kierkegaards fiir die Themen der Volksliteratur paBt (vgl. unten, Ziff. 5).

Dadurch ist die Dialektik in Gang gekommen, die das Asthetische durch die
sechs Abhandlungen hindurch aus der Kategorie der Wiederholung in der
«<schlichten Unendlichkeit> zu seiner hochsten Form, will sagen von der unre-
flektierten Verfiihrung durch Don Juan zu der berechnenden, gesellschaftlichen
Moral (<Klugheitslehre>) in der letzten Abhandlung, «Vekseldriften», fithrt. Die
Bewegung verlduft damit von einem Asthetischen, das in seiner Unmittelbarkeit
nur in Musik zu fassen ist und in der Wortsprache daher aus der Analyse von
Mozarts Don Juan entstehen muB, bis zu dem Asthetischen, das so durchreflek-
tiert ist, daB es nicht mehr kiinstlerisch zum Ausdruck gebracht werden kann
und daher als Lebensregeln in einer gesellschaftlichen Moral zu formulieren ist,
als die praktische Anniherung der Asthetik an die Ethik im zweiten Teil des
Romans, welche bislang als gelebte Existenz in «Forfererens Dagbog» darge-
stellt worden ist. Mit anderen Worten: der erste Teil des Romans ist {iber einem
dialektischen Aufgehen der Don-Juan-Gestalt in die Erscheinung des fausti-
schen Verfiihrers Johannes konstruiert.'*

Don Juan und Faust stehen fiir Kierkegaard beide auBerhalb des Christen-
tums und leben im Mittelalter. Um der spezifischen Dialektik zu geniigen, wird
Don Juan entgegen der Uberlieferung zum #lteren der beiden gemacht.'® Der
erste ist unreflektiert, der zweite reflektiert, was unter anderem darin zum Aus-
druck kommt, daB sich das Verlangen Don Juans auf das gesamte weibliche
Geschlecht richtet, wihrend sich Johannes auf die Verfiihrung eines einzelnen
konzentriert. Auch ist Don Juan im Sinnlichen, Johannes aber im Geistigen
zuhause.'®

In «Forfererens Dagbog» spielt Faust die Rolle eines Identifikationsobjekts
fiir Johannes, der sich als einer, der die Erotik erforscht, bezeichnet und heraus-
streicht, daBB der GenuB, den die Verfiihrung verschaffe, gerade in der Beschrin-
kung liege.'” Don Juan geht in der Faust-Gestalt dialektisch auf, wie es bereits
in dem Vergleich mit den vorgeschichtlichen Riesen und Titanen, die in ihrer

13 K1ERKEGAARD (1920-36: 1, 30).

4 Vgl. den Plan, der in KiERKEGAARD (1920-36: III, 75) vorweggenommen ist.
15 KIERKEGAARD (1920-36: I, 82)

16 KIERKEGAARD (1920-36: I, 83).

17 KIERKEGAARD (1920-36: I, 370).



Don Juan, Ahasverus und Faust 155

Vereinigung «die Himmel zu erstiirmen» in der Lage sind, in bezug auf die
Mozartoper festgestellt wird.'®

So lauft dies in «Forfererens Dagbog» ab, wo Johannes strategisch gut durch-
dacht auf einer geistigen Ebene Cordelia verfiihrt, damit diese die eigene Frei-
heit verwirklichen kann, und zwar zunichst einmal als die erotische Freiheit, die
in einem Durchbrechen der biirgerlichen Institution der Verlobung und der Ehe
gefunden werden muB. Das ganze aber umfaBt mehr: Der faustische Verfiihrer
sucht Zerstreuung, dahinter steckt jedoch die Hoffnung, die verlorengegangene
Einheit wiederzuerlangen — es ist die Utopie, jenen starken Menschen, den
Jupiter in einen Mann und in eine Frau aufteilen lieB, wieder zu erschaffen.!” Im
letzten Abschnitt des Tagebuchs wird diese Utopie als ein nichtchristliches Sei-
tenstiick zu den letzten, das Tausendjéhrige Reich vorwegnehmenden Kapiteln
der biblischen Offenbarung bezeichnet.?’ Damit wiren wir wieder bei Don Juan
und Faust als Verkorperungen des bei der Vertreibung aus dem Garten Eden
tabuisierten sexuellen Verlangens und Erkenntnistriebs. Johannes dem Verfiih-
rer gelingt es natiirlich nicht, die angesprochene heidnische Utopie zu verwirkli-
chen. Im Roman wird diese verneint, um dann zuerst in das ethische, und
schlieBlich in das religiose Stadium mit der Pointe «daB wir gegeniiber Gott
immer im Unrecht seien» am Ende des zweiten Teils des Buches dialektisch auf-
gehoben zu werden, wo im Textstiick «Ultimatum» gegen das Interesse des
Ethikers fiir zwischenmenschliche Beziehungen angegangen wird.?! An dieser
Stelle weist der Roman iiber sich selber hinaus in Richtung Opbyggelige Taler,
die Kierkegaard zur gleichen Zeit wie Enten-Eller, jedoch ohne daf3 er seing Ver-
fasserschaft hinter einem Pseudonym verbarg, vorlegte.??

DaB die Person des Ahasverus aus dem Text verschwunden ist, hat einiges
Kopfzerbrechen bereitet. Reflexe des Unsterblichkeitsmotivs indessen finden
sich iiberall im Roman: In «Diapsalmata» wird bereits in der Uberschrift auf den
Kehrreim verwiesen, der sich genauso wenig wie das Dasein in der «schlichten
Unendlichkeit> verindern 14Bt.2* Die isthetischen Abhandlungen geben sich
zum Teil als Reden, die vor einer Gesellschaft von lebenden Mitgestorbenen
gehalten werden.” Dazu kommt, daB der fiir den reflektierten Verfiihrer
gewihlte Name nicht bloB zuriick auf Juan und voraus auf die Offenbarung des
Johannes weist, sondern im Studentenjargon zur Zeit Kierkegaards einen, der
nicht von der Stelle kommt, bezeichnet. Auch nicht durch das im Tagebuch

' KIERKEGAARD (1920-36: I, 83; vgl. Anm. 19).

19 KIERKEGAARD (1920-36: I, 477).

20 KIERKEGAARD (1920-36: 1, 475-480).

2l KIERKEGAARD (1920-36: II, 373).

22 KIERKEGAARD (1920-36: 111, 111f.), Abdruck von To opbyggelige Taler, 1843 gleichzei-
tig mit Enten-Eller herausgekommen, als erste in einer Reihe von Gegenschriften zu
denen, die unter einem Pseudonym erschienen waren.

«Diapsalmata» kann mit <Zwischenspiel> oder (Kehrreim> iibersetzt werden; vgl. die
Anmerkung zu KIERKEGAARD (1920-36: I, XIII).

2 Vgl. die Anmerkung zu KIERKEGAARD (1920-36: I, 133).

23



156 FINN HAUBERG MORTENSEN

beschriebene Experiment kommt Johannes weiter, weshalb er schlieBlich zu
einem noch reflektierteren Versuch Zuflucht nimmt. Im ersten Teil des Romans
tritt Ahasverus in allen Stadien als eine in sich reflektierte unendliche Wieder-
holung auf, die im zweiten Teil in der reglementierten Lebensfiihrung und Prosa
des Beamten B wiederaufgenommen ist.

Alles in allem handelt der Roman von der Uberschreitung des nichtchristli-
chen Lebensverstindnisses, symbolisiert in den Gestalten des Don Juan, des
Ahasverus und des Faust, welche in einer hegelianischen Dialektik aus ihrer tra-
ditionellen Verwurzelung emanzipiert werden, um in fiir uns relevante Exi-
stenzkategorien umgesetzt werden zu konnen. Zum besseren Verstindnis der
drei Geschichten von Don Juan, Ahasverus und Faust sei anschlieBend noch
von bewuBtseinsgeschichtlichen, von personalhistorischen und von prosahisto-
rischen Aspekten die Rede.

4. BewubBtseinsgeschichtlich: Interpretationsvakuum

Die in die Renaissance zuriickreichende Trennung von Wissenschaft und
Glaube wurde im 18. Jahrhundert zu einer Bedrohung des orthodoxen Chri-
stentums, das den Bibeltext fundamentalistisch als Gottes Wort betrachtete. Zu
Beginn des 19. Jahrhunderts konnten die Pantheisten zwar liberall in der Natur
Gott erkennen, wuBBten dagegen mit dem Bibeltext nichts mehr anzufangen. In
diesem Interpretationsvakuum muf3te daher «das Wort>, also das, was als das
eigentlich Christliche, als der echte Kern betrachtet wurde, fiir den Glauben
wiederentdeckt werden. Und damit hatte sich Kierkegaard, dhnlich wie der zeit-
genossische religiose Streiter N. F. S. Grundtvig, in seinen vielen Schriften her-
umzuschlagen. Im Gegensatz aber zu Grundtvig beschiftigte ihn weniger der
Christenmensch als der Weg des Menschen zum Christentum. Kierkegaards
Bedeutung heute — auch fiir den Nichtgldubigen — liegt unter anderem darin,
daB er in seinen Denkanalysen einige unserer existentiellen Note von heute zu
fassen bekommen hat, wo er darauf besteht, daB das Individuum in seiner Isola-
tion selber den Sinn, die Dynamik im Vakuum als eine Wiederholung jener
Dynamik zu finden hat, die der Bibel zufolge Gott aus dem Chaos geschaffen
hat, als er in den sechs Tagen die Namen gab, welche das Licht von der Finster-
nis, das Himmelsgewdlbe von der Wasserfliche, das Land von dem Wasser, die
Tiere von den Pflanzen, die Menschen von den Tieren und die Frau vom Manne
trennten. Diese Schopfungsworte aus dem Alten Testament werden im Neuen
Testament zu dem <Wort> verdichtet, das im Eingang des Johannesevangeliums
zum Ursprung alles Seienden wird — sowohl des Guten als auch des Bosen —
und damit zu der existentiell verpflichteten Wahl, die Kierkegaard als Antwort
auf das Vakuum, in dem er stand, fordert.



Don Juan, Ahasverus und Faust 157
5. Personalhistorisch: Heraus aus dem Zwang der Natur

1835, im Jahre nach dem Tod seiner Mutter, war der junge Herr Seren ein ver-
wohnter Modegeck, der sich fiir alles andere als fiir das theologische Brotstu-
dium interessierte, zu dem ihn der Vater verpflichtet hatte wegen eines von die-
sem verschuldeten vermeintlichen Fluchs iiber der ganzen Familie. Als GroB-
stadtstudent war Seren zum ersten Male auBBer Reichweite des Vaters und sah
sich der Natur erstmals direkt gegeniiber.?’ Im Stile der Zeit erlebte er sich sel-
ber in einem Durchbruch der Personlichkeit sowohl als gottliches Ich als auch
als ein isoliertes Individuum, welches durch jenen Fluch seines Vaters von sei-
nen Anverwandten abgeschnitten war (die abgesehen von seinem Vater und von
seinem Bruder bereits verstorben waren). In den Journal-Aufzeichnungen vom
Sommer 1835 kann man die Keime zu Kierkegaards Religiositit und zu seiner
spiateren Existenzphilosophie deutlich erkennen.

Bezeichnenderweise bildete fiir Kierkegaard als jungen Studenten J. M. Thie-
les Werk Danske Folkesagn, einer der frithesten biirgerlichen Versuche, die
Denkmailer der Volkskultur zu sammeln, den Schliissel zum Verstehen einer
ihm fremden Natur und eines ihm fremden Volkslebens.?®

Kierkegaard wollte damals ein Werk {iber Volkskultur schreiben, das aber
liber ein paar verstreute Skizzen nie hinausgekommen ist. Erst als sich die drei
Charaktere Don Juan, Ahasverus und Faust herauszukristallisieren begannen
und Hegel mit ins Spiel kam, ergab sich ein zusammenhingendes Bild. Damit
war ein Roman entstanden, in welchem die drei Charaktere existentielle Gro-
Ben sind.

Kierkegaard unternahm es mehrfach, die deterministische Bindung an die
Schuld des Vaters, damit auch die Angst vor der Natur zu durchbrechen: Mit
seiner Verlobung pochte er auf sein Recht auf Teilhabe am Allgemeinen (in
einer Familie und in einem Beamtenbiirgertum), und indem er in seinen frithen
Schriften das rissige Vaterbild mit der als unanfechtbar sich darstellenden
Hegel’schen Logik vertauschte, versuchte er eine neue Sicherheit zu erlangen,
mit der auch iiber die iiberlieferte heidnische Volkskultur hinausgegangen wer-
den konnte. Sowohl die Verlobung als auch die Abhingigkeit von Hegel wurde
bekanntlich abgebrochen, die Verlobung l6ste sich mit Enten-Eller, die Abhin-
gigkeit von Hegel mit den philosophischen Hauptwerken Philosophiske Smuler
und Afsluttende uvidenskabelig Efterskrift til de Philosophiske Smuler von 1844
beziehungsweise 1846. Fiir Enten-Eller ist charakteristisch, daB das jugendliche

¥ Die Beschreibung des Gilleleje-Sommers findet sich in KIERKEGAARD (1968-78: I,
31ff.). Unter diesen Papieren befindet sich ein vermutlich fiktiver Brief an den Natur-
forscher P. W. Lund, vgl. FENGER (1976: 77), in dem er sich mit Faust identifiziert. Der
Durchbruch der Pers6nlichkeit wird hier insbesondere mit dem Erlebnis der See vom
nordseelidndischen Gilbjerg aus in Verbindung gebracht, vgl. KIERKEGAARD (1968-78:
I, 41).

6 THIELE (1818-1823).



158 FINN HAUBERG MORTENSEN

Streben, in der Volksliteratur sich iiberall einzunisten, auf die Erfahrungen aus
der Verlobung trifft, und da beides — von Kierkegaard hinter sich gebracht —
in eine Logik integriert wird, die damals noch nicht mit der Entwicklung der
(spateren) Denkansdtze in Paradoxien zuriickgenommen war.

6. Prosahistorisch: Die Integration des Durchbruchs

Nichts ist in der ddnischen Literatur des 19. Jahrhunderts von groBerer Bedeu-
tung geworden als die Durchbriiche in der Fiktionsprosa seit Mitte der zwanzi-
ger Jahre. Diese haben einmal zu epischen Gattungen in Prosa (dem Roman, der
Novelle, dem Romanzyklus und dem Mairchen) gefiihrt, daneben aber auch
dazu beigetragen, dafl Verse von da an einer eigentlichen Lyrik vorbehalten blie-
ben, wihrend die Prosa die epischen Funktionen iibernahm, die vordem unter
anderem der Romanze zugekommen waren.

Kierkegaard war in erster Linie Prosaist. In seinem ersten Buch verrif3 er H. C.
Andersens Roman Kun en Spillemand: ein Romanschriftsteller miisse nim-
lich etwas aufweisen, das sich aus Erfahrung und Bildung konstituiere, etwas,
das Kierkegaard Lebensanschauung nennt.?’ Der Prosa sollte dabei die Aufgabe
eines Vehikels der poetischen Erkenntnis zukommen.

Die neue dinische Prosa wendet sich an die gebildete Beamtenschicht, aber
auch an ein breiteres Publikum, mit einer Literatur, die zu einer nationalen
Identitat wesentlich beitrug. Sie konnte Teil eines Herrschaftsverhiltnisses wer-
den, das mit seiner Integration der neuen 6konomischen Machthaber — der
freien Bauern und des Handelsbiirgertums — in eine kulturelle und ideologische
Gemeinschaft, welche die <Allgemeinbildung> und Entwicklung der Personlich-
keit auf ihre Fahnen geschrieben hatte, mit dem noch zaghaften Beginn einer
Demokratisierung verband. Mit den Durchbriichen der Prosa wird auch die
Ubersetzungsliteratur wie auch die (miindlich iiberlieferte) Volksdichtung, die
bis dahin neben der anerkannten dinischen Dichtung ein Eigenleben zu fiihren
hatten, hoffdhig.

Die Ubersetzungsliteratur flutete in drei Wellen herein: von 1800 bis 1820 die
deutsche, in den zwanziger Jahren dann die englische und hernach die franzo-
sische.?® Hierin lag ein Teil des literatursoziologisch Notwendigen fiir eine
Erneuerung der didnischen Prosa und deren Orientierung auf moderne Bewuft-
seins- und Erfahrungsformen, waren diese nun sozial- oder personlichkeits-
psychologischer Natur. Die Bearbeitung der volksliterarischen Uberlieferung
reichte noch vor die zwanziger Jahre zuriick, zeitigte ihre wesentlichen Ergeb-

27 Kierkegaards erstes, stark hegelianisch beeinfluBtes Buch hatte den Titel Af en endnu
Levendes Papirer, 1838.

2 Vgl. MoLLER KRISTENSEN (1942-1945) und MUNCH-PETERSEN (1978). Der dinische
Durchbruch der Prosa in seiner Gesamtheit wird in DANSK LITTERATURHISTORIE
(1983-85: V, 397 ff.) analysiert.



Don Juan, Ahasverus und Faust 159

nisse in der Kunstdichtung aber erst in St. St. Blichers Novellen, in denen der
moderne, psychologische Realismus mit der lokalen Sage eine Ehe eingeht,
auch in H. C. Andersens Maérchen, die iiber die Vorlagen aus der volkstiim-
lichen Uberlieferung schnell hinausgingen — und also auch bei Kierkegaard.
Wenn man auch weniger verstehen kann, warum sich dieser mit dem Volkslite-
rarischen beschiftigt hat, so kommt ihm doch fiir die Erneuerung der ddnischen
Prosa wesentliche Bedeutung zu. Wihrend Blicher und Andersen an das Genre
und an die einzelnen Geschichten ankniipfen, entfernt sich Kierkegaard vom
Stoff, um ihn im Hinblick auf existentielle Kategorien zum einen in der Hegel’-
schen Logik, zum anderen in einem christlichen Erkenntniszusammenhang pro-
duktiv werden zu lassen. Uber die beiden letztgenannten muBte hinausgegan-
gen werden, Kierkegaards Interpretationsvakuum konnten sie nicht ausfiillen.
Trotz aller Faszination, die von ihnen ausging, und trotz aller dreisten Experi-
mente mit der Prosa, zu der sie herausforderten, konnten sie von der <Aufhe-
bung> nur erfaBt werden, indem sie Kierkegaard zufolge blieben, wo sie waren:
auf einer niederen Ebene.”’

Enten-Eller ist damit Indikator einer Integration des Volkstiimlichen wie der
modernen Erfahrungskategorien in einer neuen Prosa, stellt aber gleichzeitig
eine Zuriickweisung jenes im Durchbruch gesuchten Strebens nach einer Inte-
gration dar. Die harmonisierenden Ideen des Beamtenbiirgertums in bezug auf
Bildung und ein konstinuierliches Wachstum der Personlichkeit waren nicht
Kierkegaards Sache. Er schrieb, um aufmerksam zu machen, und er versuchte,
den Leser mit dem bewuBtseinsgeschichtlich Fremden zu konfrontieren, um
damit zu einer Wahl in einer Situation zu provozieren, wo <«das Wort> Glaubigen
nicht mehr unmittelbar war.

(Vom Dinischen ins Deutsche iibertragen von Horst Nigele)

2 Weder Kierkegaards Papiere noch seine gedruckten Werke berechtigen uns zu der
Annahme, daB Kierkegaard C. J. L. Almgqyvists friithe Prosa gekannt hat. Von E. T. A.
Hoffmann, mit dem er die Begeisterung fiir Mozart teilte, hat er einzelne Schriften
gekannt, doch offensichtlich nicht den Hoffmann, der mit Enten-Eller durch eine
schauerromantische Faust-Geschichte in der Kombination mit Frauenverfithrung eini-
ges gemein hat; so in HOFFMANN (1815-16).



	Don Juan, Ahasverus und Faust in Søren Kierkegaards Enten-Eller

