
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 19 (1991)

Artikel: Don Juan, Ahasverus und Faust in Søren Kierkegaards Enten-Eller

Autor: Hauberg Mortensen, Finn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858295

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858295
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FINN HAUBERG MORTENSEN, ODENSE

Don Juan, Ahasvérus und Faust in Soren Kierkegaards
Enten-Eller

1. Die drei Geschichten in unserer abendländischen Überlieferung

Auf den ersten Blick sieht es so aus, als ob die Geschichten von Don Juan, Ahasvérus

und Faust nichts mit einander zu tun hätten. Bei näherer Betrachtung wird
man indessen gewahr, daß sie feste Bestandteile einer gemeinsamen Überlieferung

ausmachen. Alle drei werden aus derselben Zeit, den Jahren um 1600 stammen

und lassen sich auf ältere Schichten zurückverfolgen. Sie übten bis in die
Romantik hinein ihre Faszination aus und hatten der volkstümlichen wie auch
der gehobenen Literatur immer wieder als Vorlagen gedient. Damit waren sie
auch in Dänemark nicht nur Stubengelehrten vom Schlage eines Kierkegaard
zugänglich. Wie und warum letzterer in der Überlieferung der Geschichten von
Don Juan, Ahasvérus und Faust mitgewirkt hat, ist im folgenden zu erhellen.

Die Gestalt des Don Juan tritt uns unter diesem Namen erstmals in Tirso de

Molinas Drama Der Spötter von Sevilla und der steinerne Gast entgegen.1 Der
Spötter Don Juan lädt hier den Tod zum Abendessen ein und bekommt nun für
seine Missetaten die ganze Härte der Strafe zu spüren, als dieser steinerne Gast
seinerseits eine Einladung ausspricht. Die Konstellation der doppelten
Einladung geht auf Züge in älteren Volksliedern und im Volksmärchen zurück,
wo der steinerne Gast als Hauptperson agierte, der Spötter indessen ein namenloser

Trunkenbold war. Bei Molina steht der steinerne Gast für eine strenge,
christliche Moral, weist aber auch Reminiszenzen eines urzeitlichen, heidnischen

Dämons auf. Seit Mozart ist dann die Gestalt des Spötters im Mittelpunkt,

mit all den Neuigkeiten über die betrogenen Frauen. Dies ist das

Stadium, in dem Kierkegaard ansetzt.
Die Gestalt des Ahasvérus oder des ewigen Juden, des Schusters von Jerusalem,

kommt in einem alten deutschen Volksbuch vor, wo davon berichtet ist,
daß dieser Mann den kreuztragenden Jesus am Ausruhen gehindert und
dadurch die Strafe der ewigen Wanderschaft auf sich gezogen hat. Die
Geschichte ist bereits in frühchristlichen Quellen bezeugt - in dem Volksbuch
ist auch sonst noch von umherwandernden, eigenartigen alten Männern die
Rede.2

' de Molina 1630) ist vermutlich um 1620 geschrieben. Der Verfassername ist ein
Pseudonym für den Mönch Gabriel Tellez. Das Verhältnis dieses Dramas zur dänischen
Überlieferung ist von Barfoed (1978) ausführlich behandelt worden.

2 Auf Ahasvérus ist in der neueren dänischen Literatur von Ingemann, Paludan-Müller
und H. C. Andersen eingegangen worden.



152 Finn Hauberg Mortensen

Im Gegensatz zu den Geschichten über Don Juan und Ahasvérus war die
Historia von Doctor Johann Fausten kein reines Phantasiegebilde, sie war
vielmehr um einen allwissenden Adepten der schwarzen Magie Anfang des
16. Jahrhunderts entstanden. Der wurde dann auch von allerlei Machthabern
zur Bezwingung ihres Kriegsglücks verschiedentlich in Anspruch genommen,
aber auch verfolgt, man sagte ihm nach, daß er als Gegenleistung für die ihm
zuteil gewordenen Erkenntnisse einen Pakt mit dem Teufel geschlossen habe.
Die Nachrichten wurden mehr und mehr zur Sage, je mehr Faust zum Urtyp
aller Gelehrten gemacht wurde, die es unternommen hatten, unter Anwendung
übernatürlicher Künste der Natur ihre Geheimnisse abzulauschen.3

Das gemeinsame Thema der drei Geschichten über Don Juan, Ahasvérus und
Faust ist der gegen Gott sich auflehnende Mensch, dessen Ungehorsam bestraft
wird. Die Strafe besteht darin, daß der ungehorsame Mensch an dem zugrunde
zu gehen hat, was nach seiner biblischen Vertreibung aus dem Paradies aus
einem Segen für die Menschheit zu deren Fluch geworden ist, an der Sexualität,
der Unsterblichkeit und der Erkenntnis. Die darauf folgende Strafe hat die
Funktion, die Verdrängung der freigelegten höchsten Lüste demonstrativ zu
vollziehen. Gleichzeitig macht aber die Faszination, mit der das Thema innerhalb

der volkstümlichen wie auch in der gehobenen Literatur aufgenommen
wird, deutlich, daß sich die prickelnden Lustgefühle nicht so einfach abwürgen
lassen.

2. Kierkegaards Journal-Aufzeichnungen

In bezug auf Kierkegaards Verständnis der drei Geschichten fallen in den Papieren*

vier Züge auf: 1) Daß von 1836 an bis zur Konzipierung von Enten-Eller von
den Geschichten über Don Juan, Ahasvérus und Faust recht häufig die Rede ist,
während sie nach dieser Zeit kaum mehr Erwähnung finden.5 2) Daß in den meisten

der Aufzeichnungen von Don Juan die Rede ist, viel weniger von ihnen
haben mit Faust und nur ganz wenige mit Ahasvérus zu tun. 3) Daß eine
Entwicklung von einer Parallelstellung der drei Figuren bis zu ihrer Verschmelzung
festzustellen ist, unter Verwendung der Hegel'schen Logik und indem Licht auf
die Relation von Don Juan zu Faust geworfen wird.6 4) Daß letztgenannte in
allgemeinmenschlichen Kategorien gefaßt sind, mit Interpretationsmöglichkeiten
in bezug auf die konkrete Existenz in Kierkegaards eigener Zeit.7

3 Die älteste Schrift über Faust ist von 1587, das Volksbuch von Anfang des 18. Jahrhunderts.

4 Kierkegaard (1968-78).
5 Kierkegaard (1968-78).
6 Kierkegaard (1968-78: I, 109, 120, 220, III, 133).
7 Kierkegaard (1968-78: I, 126, 276, II, 27, 41).



Don Juan, Ahasvérus und Faust 153

Wir wollen im folgenden auf einige der Kommentare näher eingehen, welche
auf die Hegel'sehe «Aufhebung» des Don Juan in der Gestalt des Faust
verweisen, wie sie in Enten-Eller vollzogen wird: Kierkegaard faßt den Faust als

etwas überzeitlich, charakteristisch Menschliches - als den personifizierten
Zweifel - und kritisiert bei Goethe die Harmonisierung durch Fausts eigene
Bekehrung am Schluß.8 In der Faust-Geschichte geht es für Kierkegaard weniger

um Vergehen und Sühne, als vielmehr um Vergehen und die Verzweiflung,
die zu Kierkegaards eigener Zeit samt deren Verinnerlichung gehörte. In der
Romantik war der Feuergeist, der in Kunst und Forschung das geschwind um
sich greifende Wissen und damit die Natur zu beherrschen suchte, der Held, der
allerdings durch seine Erkenntnis selber geblendet wurde.9 Kierkegaard kritisiert

gleichzeitig an dem Sachwalter des dänischen Hegelianismus, J. L.
Heiberg, daß dieser den Faust als ein unmittelbares Drama auffasse, und postuliert
- auf Heibergs eigene Ästhetik anspielend -, daß Don Juan, Ahasvérus und
Faust in einer Triade, welche vom Unmittelbaren zum Reflektierten gehe, zu
betrachten seien, da die drei ja als je lyrisch, episch und dramatisch dargestellt
werden.10 Nachdem Kierkegaard, en passant, auf den Pokal aufmerksam geworden

ist, der phallussymbolisch Don Juan mit Faust verbindet, konnte er seinen
ersten Roman konzipieren." Dem eigenen Genre zum Trotz handelt dieser
Roman nicht eigentlich von Ahasvérus, sondern von der «Aufhebung» der unre-
flektierten Verführung in der Person des Don Juan durch die wahre Verführung
in der Gestalt Johannes des Verführers.

3. Die drei Gestalten Don Juan, Ahasvérus und Faust in Enten-Eller

Der Roman Enten-Eller (1843) bildet den Auftakt zu dem, was Kierkegaard sein
«schriftstellerisches Werk» genannt hat. Von den früheren und späteren Arbeiten

unterscheidet sich Enten-Eller durch die indirekte, die eigene Denkarbeit
des Lesers befördernde Erzählform. Eine Reihe von Pseudonymen spielt
diejenigen ästhetischen, ethischen und religiösen Existenzkategorien durch, zu
denen Kierkegaard selber nicht stehen mochte. «Das schriftstellerische Werk»
ist in seiner Gesamtheit triadisch, was sich in der Struktur der einzelnen Werke
wiederfindet. Für Enten-Eller gilt dies sowohl für den Roman als ganzen als auch
für seinen ersten Teil, den Papieren des Ästhetikers A, die sich in drei
Textabschnitte gliedern: «Diapsalmata», die sechs Abhandlungen und «Forforerens
Dagbog».12 In diesem ersten Teil werden die drei volkstümlich verwurzelten

8 Kierkegaard (1968-78: I, 78).
9 Kierkegaard (1968-78: II, 27).

10 Kierkegaard (1968-78: I, 221, 220).
11 Kierkegaard (1968-78: I, 120).
12 Mortensen (1984: 551-586) enthält eine ausführliche Analyse über Kierkegaard,

besonders über die persönlichkeits-psychologischen Voraussetzungen und über
Enten-Eller, 1843.



154 Finn Hauberg Mortensen

Charaktertypen Don Juan, Ahasvérus und Faust entfaltet, die Papiere des Ethikers

B im zweiten Teil hingegen beinhalten die Ablehnung dieser Charaktertypen

aus der Ideologie eines Beamtenbürgertums heraus. Der tiefe Abgrund
sollte durch die Moral einer braven Beamtenschaft überbrückt werden.

Die «Diapsalmata»-Aphorismen zeigen auf den Spleen der europäischen
Romantik und stellen gleichzeitig die Abkehr von jedweder Verpflichtung dar.

Der des Lebens müde Verfasser richtet was er schreibt an sich selber und nimmt
das Lachen zur Distanzierung von sich selbst. Dennoch kommt es gerade bei
der Volksliteratur der Romantik auf Gläubige an,13 wozu auch das frühe
Interesse Kierkegaards für die Themen der Volksliteratur paßt (vgl. unten, Ziff. 5).

Dadurch ist die Dialektik in Gang gekommen, die das Ästhetische durch die
sechs Abhandlungen hindurch aus der Kategorie der Wiederholung in der
<schlichten Unendlichkeit» zu seiner höchsten Form, will sagen von der unre-
flektierten Verführung durch Don Juan zu der berechnenden, gesellschaftlichen
Moral (<Klugheitslehre>) in der letzten Abhandlung, «Vekseldriften», führt. Die
Bewegung verläuft damit von einem Ästhetischen, das in seiner Unmittelbarkeit
nur in Musik zu fassen ist und in der Wortsprache daher aus der Analyse von
Mozarts Don Juan entstehen muß, bis zu dem Ästhetischen, das so durchreflektiert

ist, daß es nicht mehr künstlerisch zum Ausdruck gebracht werden kann
und daher als Lebensregeln in einer gesellschaftlichen Moral zu formulieren ist,
als die praktische Annäherung der Ästhetik an die Ethik im zweiten Teil des

Romans, welche bislang als gelebte Existenz in «Forforerens Dagbog» dargestellt

worden ist. Mit anderen Worten: der erste Teil des Romans ist über einem
dialektischen Aufgehen der Don-Juan-Gestalt in die Erscheinung des faustischen

Verführers Johannes konstruiert.14
Don Juan und Faust stehen für Kierkegaard beide außerhalb des Christentums

und leben im Mittelalter. Um der spezifischen Dialektik zu genügen, wird
Don Juan entgegen der Überlieferung zum älteren der beiden gemacht.15 Der
erste ist unreflektiert, der zweite reflektiert, was unter anderem darin zum
Ausdruck kommt, daß sich das Verlangen Don Juans auf das gesamte weibliche
Geschlecht richtet, während sich Johannes auf die Verführung eines einzelnen
konzentriert. Auch ist Don Juan im Sinnlichen, Johannes aber im Geistigen
zuhause.16

In «Forforerens Dagbog» spielt Faust die Rolle eines Identifikationsobjekts
für Johannes, der sich als einer, der die Erotik erforscht, bezeichnet und
herausstreicht, daß der Genuß, den die Verführung verschaffe, gerade in der Beschränkung

liege.17 Don Juan geht in der Faust-Gestalt dialektisch auf, wie es bereits
in dem Vergleich mit den vorgeschichtlichen Riesen und Titanen, die in ihrer

13 Kierkegaard (1920-36: I, 30).
14 Vgl. den Plan, der in Kierkegaard (1920-36: III, 75) vorweggenommen ist.
15 Kierkegaard (1920-36: I, 82)
16 Kierkegaard (1920-36: I, 83).
17 Kierkegaard (1920-36: I, 370).



Don Juan, Ahasvérus und Faust 155

Vereinigung «die Himmel zu erstürmen» in der Lage sind, in bezug auf die

Mozartoper festgestellt wird.18

So läuft dies in «Forforerens Dagbog» ab, wo Johannes strategisch gut durchdacht

auf einer geistigen Ebene Cordelia verführt, damit diese die eigene Freiheit

verwirklichen kann, und zwar zunächst einmal als die erotische Freiheit, die
in einem Durchbrechen der bürgerlichen Institution der Verlobung und der Ehe
gefunden werden muß. Das ganze aber umfaßt mehr: Der faustische Verführer
sucht Zerstreuung, dahinter steckt jedoch die Hoffnung, die verlorengegangene
Einheit wiederzuerlangen - es ist die Utopie, jenen starken Menschen, den
Jupiter in einen Mann und in eine Frau aufteilen ließ, wieder zu erschaffen.19 Im
letzten Abschnitt des Tagebuchs wird diese Utopie als ein nichtchristliches
Seitenstück zu den letzten, das Tausendjährige Reich vorwegnehmenden Kapiteln
der biblischen Offenbarung bezeichnet.20 Damit wären wir wieder bei Don Juan
und Faust als Verkörperungen des bei der Vertreibung aus dem Garten Eden
tabuisierten sexuellen Verlangens und Erkenntnistriebs. Johannes dem Verführer

gelingt es natürlich nicht, die angesprochene heidnische Utopie zu verwirklichen.

Im Roman wird diese verneint, um dann zuerst in das ethische, und
schließlich in das religiöse Stadium mit der Pointe «daß wir gegenüber Gott
immer im Unrecht seien» am Ende des zweiten Teils des Buches dialektisch
aufgehoben zu werden, wo im Textstück «Ultimatum» gegen das Interesse des

Ethikers für zwischenmenschliche Beziehungen angegangen wird.21 An dieser
Stelle weist der Roman über sich selber hinaus in Richtung Opbyggelige Taler,
die Kierkegaard zur gleichen Zeit wie Enten-Eller, jedoch ohne daß er seinip
Verfasserschaft hinter einem Pseudonym verbarg, vorlegte.22

Daß die Person des Ahasvérus aus dem Text verschwunden ist, hat einiges
Kopfzerbrechen bereitet. Reflexe des Unsterblichkeitsmotivs indessen finden
sich überall im Roman: In «Diapsalmata» wird bereits in der Überschrift auf den
Kehrreim verwiesen, der sich genauso wenig wie das Dasein in der «schlichten
Unendlichkeit) verändern läßt.23 Die ästhetischen Abhandlungen geben sich
zum Teil als Reden, die vor einer Gesellschaft von lebenden Mitgestorbenen
gehalten werden.24 Dazu kommt, daß der für den reflektierten Verführer
gewählte Name nicht bloß zurück auf Juan und voraus auf die Offenbarung des

Johannes weist, sondern im Studentenjargon zur Zeit Kierkegaards einen, der
nicht von der Stelle kommt, bezeichnet. Auch nicht durch das im Tagebuch

18 Kierkegaard (1920-36: I, 83; vgl. Anm. 19).
19 Kierkegaard (1920-36: I, 477).
20 Kierkegaard (1920-36: I, 475-480).
21 Kierkegaard (1920-36: II, 373).
22 Kierkegaard (1920-36: III, 11 ff.), Abdruck von To opbyggelige Taler, 1843 gleichzeitig

mit Enten-Eller herausgekommen, als erste in einer Reihe von Gegenschriften zu
denen, die unter einem Pseudonym erschienen waren.

23 «Diapsalmata» kann mit «Zwischenspiel) oder «Kehrreim» übersetzt werden; vgl. die
Anmerkung zu Kierkegaard (1920-36: I, XIII).

24 Vgl. die Anmerkung zu Kierkegaard (1920-36: I, 133).



156 Finn Hauberg Mortensen

beschriebene Experiment kommt Johannes weiter, weshalb er schließlich zu
einem noch reflektierteren Versuch Zuflucht nimmt. Im ersten Teil des Romans
tritt Ahasvérus in allen Stadien als eine in sich reflektierte unendliche Wiederholung

auf, die im zweiten Teil in der reglementierten Lebensführung und Prosa
des Beamten B wiederaufgenommen ist.

Alles in allem handelt der Roman von der Überschreitung des nichtchristlichen

Lebensverständnisses, symbolisiert in den Gestalten des Don Juan, des

Ahasvérus und des Faust, welche in einer hegelianischen Dialektik aus ihrer
traditionellen Verwurzelung emanzipiert werden, um in für uns relevante
Existenzkategorien umgesetzt werden zu können. Zum besseren Verständnis der
drei Geschichten von Don Juan, Ahasvérus und Faust sei anschließend noch

von bewußtseinsgeschichtlichen, von personalhistorischen und von prosahistorischen

Aspekten die Rede.

4. Bewußtseinsgeschichtlich: Interpretationsvakuum

Die in die Renaissance zurückreichende Trennung von Wissenschaft und
Glaube wurde im 18. Jahrhundert zu einer Bedrohung des orthodoxen
Christentums, das den Bibeltext fundamentalistisch als Gottes Wort betrachtete. Zu
Beginn des 19. Jahrhunderts konnten die Pantheisten zwar überall in der Natur
Gott erkennen, wußten dagegen mit dem Bibeltext nichts mehr anzufangen. In
diesem Interpretationsvakuum mußte daher <das Wort>, also das, was als das

eigentlich Christliche, als der echte Kern betrachtet wurde, für den Glauben
wiederentdeckt werden. Und damit hatte sich Kierkegaard, ähnlich wie der
zeitgenössische religiöse Streiter N. F. S. Grundtvig, in seinen vielen Schriften
herumzuschlagen. Im Gegensatz aber zu Grundtvig beschäftigte ihn weniger der
Christenmensch als der Weg des Menschen zum Christentum. Kierkegaards
Bedeutung heute - auch für den Nichtgläubigen - liegt unter anderem darin,
daß er in seinen Denkanalysen einige unserer existentiellen Nöte von heute zu
fassen bekommen hat, wo er darauf besteht, daß das Individuum in seiner Isolation

selber den Sinn, die Dynamik im Vakuum als eine Wiederholung jener
Dynamik zu Finden hat, die der Bibel zufolge Gott aus dem Chaos geschaffen
hat, als er in den sechs Tagen die Namen gab, welche das Licht von der Finsternis,

das Himmelsgewölbe von der Wasserfläche, das Land von dem Wasser, die
Tiere von den Pflanzen, die Menschen von den Tieren und die Frau vom Manne
trennten. Diese Schöpfungsworte aus dem Alten Testament werden im Neuen
Testament zu dem <Wort> verdichtet, das im Eingang des Johannesevangeliums
zum Ursprung alles Seienden wird - sowohl des Guten als auch des Bösen -
und damit zu der existentiell verpflichteten Wahl, die Kierkegaard als Antwort
auf das Vakuum, in dem er stand, fordert.



Don Juan, Ahasvérus und Faust 157

5. Personalhistorisch: Heraus aus dem Zwang der Natur

1835, im Jahre nach dem Tod seiner Mutter, war der junge Herr Soren ein
verwöhnter Modegeck, der sich für alles andere als für das theologische Brotstudium

interessierte, zu dem ihn der Vater verpflichtet hatte wegen eines von
diesem verschuldeten vermeintlichen Fluchs über der ganzen Familie. Als
Großstadtstudent war Seren zum ersten Male außer Reichweite des Vaters und sah

sich der Natur erstmals direkt gegenüber.25 Im Stile der Zeit erlebte er sich selber

in einem Durchbruch der Persönlichkeit sowohl als göttliches Ich als auch
als ein isoliertes Individuum, welches durch jenen Fluch seines Vaters von
seinen Anverwandten abgeschnitten war (die abgesehen von seinem Vater und von
seinem Bruder bereits verstorben waren). In den Journal-Aufzeichnungen vom
Sommer 1835 kann man die Keime zu Kierkegaards Religiosität und zu seiner
späteren Existenzphilosophie deutlich erkennen.

Bezeichnenderweise bildete für Kierkegaard als jungen Studenten J. M. Thie-
les Werk Danske Folkesagn, einer der frühesten bürgerlichen Versuche, die
Denkmäler der Volkskultur zu sammeln, den Schlüssel zum Verstehen einer
ihm fremden Natur und eines ihm fremden Volkslebens.26

Kierkegaard wollte damals ein Werk über Volkskultur schreiben, das aber
über ein paar verstreute Skizzen nie hinausgekommen ist. Erst als sich die drei
Charaktere Don Juan, Ahasvérus und Faust herauszukristallisieren begannen
und Hegel mit ins Spiel kam, ergab sich ein zusammenhängendes Bild. Damit
war ein Roman entstanden, in welchem die drei Charaktere existentielle Größen

sind.
Kierkegaard unternahm es mehrfach, die deterministische Bindung an die

Schuld des Vaters, damit auch die Angst vor der Natur zu durchbrechen: Mit
seiner Verlobung pochte er auf sein Recht auf Teilhabe am Allgemeinen (in
einer Familie und in einem Beamtenbürgertum), und indem er in seinen frühen
Schriften das rissige Vaterbild mit der als unanfechtbar sich darstellenden
Hegel'schen Logik vertauschte, versuchte er eine neue Sicherheit zu erlangen,
mit der auch über die überlieferte heidnische Volkskultur hinausgegangen werden

konnte. Sowohl die Verlobung als auch die Abhängigkeit von Hegel wurde
bekanntlich abgebrochen, die Verlobung löste sich mit Enten-Eller, die Abhängigkeit

von Hegel mit den philosophischen Hauptwerken Philosophiske Smuler
und Afsluttende uvidenskabelig Efterskrift til de Philosophiske Smuler von 1844

beziehungsweise 1846. Für Enten-Eller ist charakteristisch, daß das jugendliche

25 Die Beschreibung des Gilleleje-Sommers findet sich in Kierkegaard (1968-78: I,
31 ff.). Unter diesen Papieren befindet sich ein vermutlich fiktiver Brief an den
Naturforscher P. W. Lund, vgl. Fenger (1976: 77), in dem er sich mit Faust identifiziert. Der
Durchbruch der Persönlichkeit wird hier insbesondere mit dem Erlebnis der See vom
nordseeländischen Gilbjerg aus in Verbindung gebracht, vgl. Kierkegaard (1968-78:
I, 41).

26 Thiele (1818-1823).



158 Finn Hauberg Mortensen

Streben, in der Volksliteratur sich überall einzunisten, auf die Erfahrungen aus
der Verlobung trifft, und daß beides - von Kierkegaard hinter sich gebracht -
in eine Logik integriert wird, die damals noch nicht mit der Entwicklung der
(späteren) Denkansätze in Paradoxien zurückgenommen war.

6. Prosahistorisch: Die Integration des Durchbruchs

Nichts ist in der dänischen Literatur des 19. Jahrhunderts von größerer Bedeutung

geworden als die Durchbrüche in der Fiktionsprosa seit Mitte der zwanziger

Jahre. Diese haben einmal zu epischen Gattungen in Prosa (dem Roman, der
Novelle, dem Romanzyklus und dem Märchen) geführt, daneben aber auch
dazu beigetragen, daß Verse von da an einer eigentlichen Lyrik vorbehalten blieben,

während die Prosa die epischen Funktionen übernahm, die vordem unter
anderem der Romanze zugekommen waren.

Kierkegaard war in erster Linie Prosaist. In seinem ersten Buch verriß er H. C.

Andersens Roman Kun en Spillemand: ein Romanschriftsteller müsse nämlich

etwas aufweisen, das sich aus Erfahrung und Bildung konstituiere, etwas,
das Kierkegaard Lebensanschauung nennt.27 Der Prosa sollte dabei die Aufgabe
eines Vehikels der poetischen Erkenntnis zukommen.

Die neue dänische Prosa wendet sich an die gebildete Beamtenschicht, aber
auch an ein breiteres Publikum, mit einer Literatur, die zu einer nationalen
Identität wesentlich beitrug. Sie konnte Teil eines Herrschaftsverhältnisses werden,

das mit seiner Integration der neuen ökonomischen Machthaber - der
freien Bauern und des Handelsbürgertums - in eine kulturelle und ideologische
Gemeinschaft, welche die «Allgemeinbildung) und Entwicklung der Persönlichkeit

auf ihre Fahnen geschrieben hatte, mit dem noch zaghaften Beginn einer
Demokratisierung verband. Mit den Durchbrüchen der Prosa wird auch die
Übersetzungsliteratur wie auch die (mündlich überlieferte) Volksdichtung, die
bis dahin neben der anerkannten dänischen Dichtung ein Eigenleben zu führen
hatten, hoffähig.

Die Übersetzungsliteratur flutete in drei Wellen herein: von 1800 bis 1820 die
deutsche, in den zwanziger Jahren dann die englische und hernach die
französische.28 Hierin lag ein Teil des literatursoziologisch Notwendigen für eine

Erneuerung der dänischen Prosa und deren Orientierung auf moderne Bewußtseins-

und Erfahrungsformen, waren diese nun sozial- oder
persönlichkeitspsychologischer Natur. Die Bearbeitung der volksliterarischen Überlieferung
reichte noch vor die zwanziger Jahre zurück, zeitigte ihre wesentlichen Ergeb-

27 Kierkegaards erstes, stark hegelianisch beeinflußtes Buch hatte den Titel Af en endnu
Levendes Papirer, 1838.

28 Vgl. Moller Kristensen (1942-1945) und Munch-Petersen (1978). Der dänische
Durchbruch der Prosa in seiner Gesamtheit wird in Dansk Litteraturhistorie
(1983-85: V, 397 ff.) analysiert.



Don Juan, Ahasvérus und Faust 159

nisse in der Kunstdichtung aber erst in St. St. Blichers Novellen, in denen der
moderne, psychologische Realismus mit der lokalen Sage eine Ehe eingeht,
auch in H. C. Andersens Märchen, die über die Vorlagen aus der volkstümlichen

Überlieferung schnell hinausgingen - und also auch bei Kierkegaard.
Wenn man auch weniger verstehen kann, warum sich dieser mit dem Volksliterarischen

beschäftigt hat, so kommt ihm doch für die Erneuerung der dänischen
Prosa wesentliche Bedeutung zu. Während Blicher und Andersen an das Genre
und an die einzelnen Geschichten anknüpfen, entfernt sich Kierkegaard vom
Stoff, um ihn im Hinblick auf existentielle Kategorien zum einen in der Hegel'-
schen Logik, zum anderen in einem christlichen Erkenntniszusammenhang
produktiv werden zu lassen. Über die beiden letztgenannten mußte hinausgegangen

werden, Kierkegaards Interpretationsvakuum konnten sie nicht ausfüllen.
Trotz aller Faszination, die von ihnen ausging, und trotz aller dreisten Experimente

mit der Prosa, zu der sie herausforderten, konnten sie von der <Aufhe-

bung> nur erfaßt werden, indem sie Kierkegaard zufolge blieben, wo sie waren:
auf einer niederen Ebene.29

Enten-Eller ist damit Indikator einer Integration des Volkstümlichen wie der
modernen Erfahrungskategorien in einer neuen Prosa, stellt aber gleichzeitig
eine Zurückweisung jenes im Durchbruch gesuchten Strebens nach einer
Integration dar. Die harmonisierenden Ideen des Beamtenbürgertums in bezug auf
Bildung und ein konstinuierliches Wachstum der Persönlichkeit waren nicht
Kierkegaards Sache. Er schrieb, um aufmerksam zu machen, und er versuchte,
den Leser mit dem bewußtseinsgeschichtlich Fremden zu konfrontieren, um
damit zu einer Wahl in einer Situation zu provozieren, wo <das Wort» Gläubigen
nicht mehr unmittelbar war.

(Vom Dänischen ins Deutsche übertragen von Horst Nägele)

29 Weder Kierkegaards Papiere noch seine gedruckten Werke berechtigen uns zu der
Annahme, daß Kierkegaard C. J. L. Almqvists frühe Prosa gekannt hat. Von E. T. A.
Hoffmann, mit dem er die Begeisterung für Mozart teilte, hat er einzelne Schriften
gekannt, doch offensichtlich nicht den Hoffmann, der mit Enten-Eller durch eine
schauerromantische Faust-Geschichte in der Kombination mit Frauenverführung einiges

gemein hat; so in Hoffmann (1815-16).


	Don Juan, Ahasverus und Faust in Søren Kierkegaards Enten-Eller

