
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 19 (1991)

Artikel: Tekstens billede : om Andreas Munchs digt "Brudefærden"

Autor: Kjørup, Søren

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858290

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858290
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tekstens billede 121

Visoma är bruksdikter och möjligen skrivna med tanke pâ att fungera som
sâdana. Texter till färdig melodi tillkommer kanske med speciella restriktioner.9
Sommarmarschen hade knappast blivit den allmänt sjungna sàng som den är,

om passusen om änglaparen hade stâtt kvar.

Känslan för vad som passar sig i poesi har - om ocksà kanske inte hos alia
Iäsare - förändrats under vârt ârhundrade. Allt gär an - bara det är bra, kan man
tillägga. Därmed har väl kraven pâ originalitet, personligt materialval skärpts.

När Otto Andersson vid en Brageafton ägnad Alexander Slotte pâ 1920-talet
hyllade honom med ett tal, som ingalunda sparade pâ berömmet, sade han bl.a.

att Slottes diktning till folkmelodier som helhet «utgör den största och mest
betydande poetiska alstring i sitt slag pâ svenska sprâket».

Man faster sig vid orden /' sitt slag. Ungefär detsamma sades om Bellmans
diktning, och kanske om Evert Taubes.

Det är möjligen en förblivande skillnad mellan dikt som är skriven för att sjun-
gas och dikt som är skriven för att läsas.

9 I brevet 22.11.1912 till O.A. anlägger Knape synpunkter pâ uppdraget: «Melodierna äro

synnerligen vackra och orden fâ ju ej vara sâ starka att de slâ ihjäl musiken.»

S0REN KJ0RUP, TRONDHEIM

Tekstens billede
- om Andreas Münchs digt «Brudefaerden»

«Digtet er en eneste hyllest til norsk natur», skriver Willy Dahl om Andreas
Münchs «Brudefaerden» fra 1849 i sin Norges Litteratur I: Tid og tekst 1814-1884
(1981: 126). Og hermed giver han vel netop udtryk for den gaengse opfattelse: vi
stâr overfor et typisk nationalromantisk landskabsdigt i bâde indhold og udtryk
(Munch 1850: 28).

For en traenet digtlaeser er det ikke vanskeligt at registrere hvorledes hele det
norske nationalromantiske landskabsinventar - fjord og fjeld osv. - er stillet op,
og hvorledes det skildres med hele standardrepertoiret af malende verber
(«gronnes», «risler», «blâner» osv.) og adjektiver («tindrende», «lokkende»,
«blinkende» osv.) og af konventionelle formuleringer («Lyksalig», «de 0jne
milde», «/Ervaerdig stâr Kirken» osv.).

Pâ god romantisk vis bliver natur, historié og menneske ét i dette digt. For at
karakterisere bruden mâ digteren sammenligne med bâde fortid, landskab og
vejrlig: hun er «Som en Oldtids Kongedatter» og «Sä fager, som Fjorden og



122 S0REN K.J0RUP

Dagen». Og den som tror at menneskenes loftethed delvis er en reaktion pâ
naturens mildhed, mâ konstatere at det faktisk er omvendt: «Egnen» er klaedt i
«Sit Hellighedsskrud» fordi der i dag er bryllupsgilde! Hvilket i ovrigt ikke er
den eneste levendegorelse eller personificering af naturen som Munch foreta-

ger. Allerede i ferste linje horer vi om naturens ândedraet.

Et praegtigt billede rulles altsà frem i teksten. En rigtig romantisk landskabs-
beskrivelse. Alligevel er det jo slet ikke et landskab som beskrives. Det er - som
det bl.a. meldes i parentesen under digtets titel: «Efter Gude og Tidemand» - et

billede, et maleri, som er digtets motiv. Digtet hedder «Brudefœrden», men hvad
der beskrives er ikke en brudefaerd; det er et maleri af samme navn.

Selvfolgelig er digtet en hyldest til det vestnorske landskab, opfattet som det
urnorske. Men i forste raekke er det dog en hyldest til billedkunsten, det norske
national-romantiske maleri - og specielt altsâ til landskabsmaleren Hans Gude
og figurmaleren Adolph Tidemand. Og sporgsmàlet er hvad denne erkendelse
betyder for forstâelsen af digtet.

Hvad med aebletraeet?

Men lad mig begynde et lidt andet sted. Hvilket maleri er det egentlig digtet be-
skriver? Det kendte maleri af Brudefœrd i Hardangerfra Nasjonalgalleriet i Oslo,
vil man vel svare - og det er jo det som oftest reproduceres sammen med digtet
(f.eks. hos Willy Dahl, pâ en farveplanche fire sider efter omtalen af digtet).

Beskrivelsen synes da ogsâ at stemme pâ punkt og prikke - pâ ét punkt naer:

der er ikke noget «blomstrende Abildtrae» i Nasjonalgalleriets billede. Men den
lille poetiske frihed kan man godskrive Munch, specielt da det blomstrende
aebletrae jo udfylder en vigtig plads i digtet. En dobbelt endda.

Pâ den ene side skal traeet tilfredsstille den sidste fjernsans Munch vil appel-
lere til i sin tekst, efter syn og horelse og «varmesansen» eller «klimasansen»
(sansen for vejrliget) - nemlig lugtesansen. Selv om netop aebletraset vist ikke er
kendt for sin duft; sâ havde vel en haeg vseret et bedre valg!

Men pâ den anden side er der jo netop brug for et aebletrae her for at fremkalde
associationen mellem den norske natur og Paradisets Have. Og vel at maerke pâ

uskyldens tidspunkt, mens traeet endnu stâr i blomst og inden de syndige frugter
viser sig - selv om aebletraeet under alle omstaendigheder vil hentyde til den

forening af mand og kvinde som ogsâ brudefaerden handler om.
Men har man forst fâet oje pâ denne ret tydelige forskel mellem beskrivelse og

maleri, meider andre sig ogsâ. Det er ikke indlysende at lüften er «tindrende»
over Gudes landskab. Det gronnes vel egentlig ikke sâ voldsomt «fra Li». Rigtig
«/Ervaerdig» stâr kirken vel ikke frem, dér daskket bag traeer. Og selv om man i
baggrunden aner yderligere to bäde i folget (en tredie bàd stâr stadig pâ land) vir-
ker udtrykket «Baad efter Baad sig slutter dertil» nok lidt overdrevet.

Her er noget der ikke stemmer. Og for at prove at lose denne gàde, kan det
vaere nyttigt at se lidt nasrmere pâ baggrunden for digtet.



Tekstens billede 123

Kunstnerforeningens «Aftenunderholdning»

Uroen i Europa i slutningen af 1840-ârene havde fâet en del af de norske kunst-
nere som arbejdede ude til at vende midlertidigt hjem. Det gjaldt f.eks. netop
Gude og Tidemand. I Oktober 1848 tog Gude initiativ til «Kunstnerforeningen»,
en naermest selskabelig sammenslutning af malere, billedhuggere, arkitekter,
forfattere, komponister, musikere og teatrets folk. Og de sidste dage i marts 1849

arrangerede foreningen et par festforestillinger (under titlen «Aftenunderholdning»)

for at rejse penge til et stipendiefond. Her fejrede borgerskabet den ny
norske kunst pâ hjemlig grand.

Efter ouverture og prolog (af Welhaven) faldt forestillingen i fern dele, hvor
musik, sange og digte (sâ vidt muligt skrevet specielt til denne anledning) hver
gang byggede op mod et tableau efter et kendt maleri. Tableauerne var arrange-
ret af Gude og Tidemand, med unge damer og herrer af byens bedste borgerskab
(f.eks. Welhavens og Gudes sostre) som figuranter, og med kulisser malet af
Gude selv.

Hojdepunktet var femte og sidste del, der kulminerede med tableauet efter
Gude og Tidemands Brudefœrden, efter at orkestret forst havde spillet Ved

Karmoe af Reissiger, Ole Bull havde spillet sin rapsodi over norske folkemelo-
dier Den lOde Decemberog Den norske Studentersangforenings mandskor til
Halfdan Kjerulfs melodi havde sunget netop Andreas Münchs nyskrevne tekst
med samme titel som maleriet.

Andreas Münchs digt er altsâ en slags bestillingsarbejde eller i hvert fald lej-
lighedsvaerk, skrevet som tekst til en sang for mandskor, som skulle fremfores i

tilknytning til en scenisk gengivelse af et maleri!

Men hvilket maleri?

At netop maleriet Brudefœrden blev gjort til hojdepunktet i

Kunstnerforeningens aftenunderholdning, kan ikke overraske. Hele idéen til disse
tableauer stammede vel egentlig fra en tidligere tableau-gengivelse af netop
dette billede, nemlig âret for nede i Düsseldorf. Og selv om det var helt nyt, og
kun havde vœret i landet i trekvart ârs tid, blev det allerede anset som et hojde-
punkt i norsk malerkunst - og var umâdelig populaert.

Som antydet er billedet konciperet i Düsseldorf, hvor bâde Gude og
Tidemand arbejdede. Det var i 1847. Christiania Kunstforening fik nys herom, og

' Nu kendt som Et Sœterbesog. Denne rapsodi indeholder i ovrigt ogsà en melodi Ole Bull
selv havde skrevet, og som Jorgen Moe siden skrev teksten «Saetergjentens Sondag» til,
altsâ «Paa Solen jeg ser». Jorgen Moes digte «Aftenstemning» og «Fanitullen» blev
i ovrigt begge skrevet til brug i «Aftenunderholdningen», nemlig i forbindelse med
tableauer over Gude og Tidemands Aften ved Kroderen og Tidemands Tvekamp i et norsk
bondebryllup.



124 SOREN K.J0RUP

besluttede sig for at afgive forhândsbestilling pâ dette maleri af «Hardangerfjord
i Middagsbelysning med en Brudefaerd tilbaads», som det hedder i referatet fra
det afgorende mode. Malerne mente dog at de ville kunne opnâ en betydelig
storre sum for maleriet end de 250 rigsdaler som foreningen tilbod ved at saelge

til en tysk kunsthandler (der ville lade det litografere). Men de tilbod at male en
gentagelse til foreningen for den angivne pris - og det blev accepteret.

Den 14. juni 1848 kom maleriet (altsâ gentagelsen!) til Christiania. Det indgik
i ârets udlodning, og ved lodtraekningen den 9. december tilfaldt det byfoged
Vogt, Moss. Den almindelige skik var at lodtraekningens billeder var udstillet i
foreningens lokaler hele det folgende âr, og det har Brudefcerden formodentlig
ogsâ vaeret. Her har det interesserede publikum altsâ kunnet gore sig bekendt
med maleriet inden det forsvandt til Moss. Forst i 1895 dukker det op igen, i de

samme lokaler, pâ en samlet udstilling af Gudes arbejder, og her kober Nasjo-
nalgalleriet det for 3000 kroner.

Blandt de billeder de to malere gik i gang med da de kom hjem i 1848, var
imidlertid endnu en udgave af Brudefcerden, som snart blev forhândsbestilt af
advokat Dunker. Her lykkedes det oven i kobet malerne at fâ Ole Bull til at sidde
model til spillemanden i stavnen pâ bâden. Om denne version skriver Gude i
november til sin forlovede, Betsy Anker:2

Jeg har malt det uden at have det Andet ved Siden af, og det er folgelig blevet lidt
anderledes, men efter Alles Mening bedre end det Forste; jeg har holdt det mere
vaarligt; jeg har endog ude paa Kirkeodden malet en stor blomstrende Haeg, og
Alting er gronnere friskere og lysere end paa det Andet.

Denne ny version blev faerdig lige for jul 1848. Den er endnu i privat eje (i
Bergen).3 Og den tanke, som Gudes beskrivelse her giver, bekraeftes straks ved en

sammenligning mellem Nasjonalgalleriets og det privatejede maleri: i den grad
Munch forst og fremmest har kendt og forholdt sig til én af de versioner der var
tilgaengelige i Christiana i 1848-49, mâ det slet og ret vaere den sidste. Her er den
haeg som Munch af poetiske gründe foretraekker at se som et aebletrae (med et
meget maerkeligt grosted!), her er det tindrende lys og det klare gronne, her
knejser kirken uforstyrret af bevoksninger - og her er Here (og tydeligere) bâde

pâ vandet.

To laesemâder

Andreas Münchs digt kalder pâ to vidt forskellige laesemâder (i hvert fald).
Den ene laesemâde mâ gâ ud pâ at prove at forstâ digtet med udgangspunkt i

den màde det forst blev praesenteret pâ, altsâ sunget til Kjerulfs melodi, og i

2 Hans og Betsy Gudes brevveksling, Kristiania 1924, S. 129.
3 Dette maleri har vaeret ukendt for offentligheden og forskningen indtil for nylig, og er

forste gang gengivet - endda i farver - i Kunst og Kultur, 63. ârgang, 1980, over



Adolph Tidemand og Hans Gude, Brudefœrd i Hardanger - i Nasjonalgalleriets kendte
version fra 1848. Men hvor er Andreas Münchs «blomstrende Abildtrae»?

Adolph Tidemand og Hans Gude, Brudefœrd i Hardanger - en replik fra 1849, nu i

privat eje i Bergen. Her er det blomstrende tree (egentlig en haeg og ikke et aebletrae),

og uden tvivl den version Münchs digt blev skrevet til, og den version som blev
fremstillet som tableauvivant ved Kunstnerforeningens «Aftenunderholdning» i Christiania

i slutningen af marts 1849.



Tekstens billede 125

direkte tilknytning til den visuelle fremstilling, men dog afsunget inden taeppet
gik op for selve tableauet. Her mâ vi dels maerke os hvad melodien gor ved tek-
sten, dels gore os klart hvordan teksten (sammen med melodien) vil oplade vort
sind til en besternt oplevelse af tableauet: teksten opfordrer os til at se besternte
traek i det sceneri der straks efter vil blive praesenteret, og til at beundre den
kunstneriske indsats der ligger bag. Alligevel mâ vi huske at teksten ikke beskri-
ver selve tableauet, men det maleri der ligger til grund for sâvel tableau som
tekst.

Den anden laesemâde mâ derimod gâ ud pâ at forstà digtet som vi i dag altid
moder det, og som vi har kunnet mode det siden Munch optog det i sine Nye
Digte allerede i 1850,4 nemlig ikke som sunget for vort ore, men som trykt tekst
for vort blik.

I begge tilfaelde er det naturligvis af betydning for vor forstâelse at digtet pâ én

gang er et eksempel pâ ekphrase, altsâ billedbeskrivelse i litteraer form, og et

metadigt - det sidste forstâet ikke blot igen som tekst (digt) om tekst (billede),
men som et digt der drofter digtningens karakter, specielt i forhold til malerkun-
sten. Men det er oplagt at disse sider af digtet bliver saerlig vigtige nâr det tasnkes
laest i ro og mag. Og det er denne sidste laesemâde jeg vil koncentere mig om i

resten af dette foredrag.

Digtekunst og malerkunst

Som naevnt indledningsvis, laeses Andreas Münchs digt almindeligvis som en
beskrivelse af en besjaelet og befolket natur. Og havde vi kun de fire forste strofer
(og ingen undertitel), ville dette ikke blot vaere den naturligste, men ogsâ den
eneste rimelige laesemâde. Forst med den femte strofe opdager vi at det ikke er
en brudefaerd i Hardanger der beskrives, men et maleri. Men den opdagelse slâr
tilbage pâ det foregâende.

Det er «Künsten» - nemlig malerkunsten - som «med kjaerlig Hu» har
fastholdt «Det hele strälende Billed». Men hvilket billede er sä det? Ikke maleriet,

naturligvis. Malerkunsten har selvfolgelig ikke fastholdt et maleri, men en
situation, og oplevelsen af den, i et maleri. Der foreligger altsâ et billede pâ

forhând, som kunstnerne har fastholdt - «beskrevet» pâ malerkunstens saerlige
màde - i deres vasrk. Og digteren har sä igen beskrevet vaerket.

Igen: hvilket billede? Naturligvis det som digteren har rullet op for os i de fire
forste strofer. I den virkelige verden har digtet hentet inspiration fra maleriet.
Men i tekstens verden er det omvendt: maleriet har - i et frosset ojeblik -
fastholdt den virtuelle virkelighed som digtet har kaldt frem. Den situation som

for side 225, i tilknytning til Haverkamp (Haverkamp 1980), hvorfra jeg har de fleste
oplysninger om dets historié. Det er siden gengivet i farver ogsâ i Ellingsen og Bonde
(Ellingsen/Bonde 1985).

4 I denne samling optog Andreas Munch ogsâ digtet «Ave Maria» som var skrevet til
maleriet af samme navn af den tyske maier Ruben til fremforelse i forbindelse med
aftenunderholdningens tableau efter dette maleri.



126 S0REN K.J0RUP

digtet har skabt med sine ord, og den oplevelse af Situationen som digtet har
praesenteret, er det nu maleriet som stolt fremviser for verden.

Malerkunsten gor det muligt at praesentere «de Eventyr klare, / som Norges
Fjorde bevare» for verden, pâstâr digtet. Men er det samme ikke muligt for dig-
tekunsten? Eventyr er dog en litteraer genre, ikke en malerisk.

Digtet siger at malerkunsten matte til for at «lofte» billedet af Norge frem og
vise det, praesentere det for verden. Men selv «viser» det noget andet. Malerkunsten

indskriver billedet pâ laerredet - men digtekunsten har allerede indskrevet
billedet pâ papiret, i digtet, og dermed gjort det muligt at lofte det frem pâ anden
màde, ved laesning. De eventyr der i udgangspunktet er «bevaret» i Norges
fjorde, er hentet frem og igen bevaret, ikke blot i maleriet, men ogsà i digtet.

At sige og at vise - de to kommunikationsmâder stilles ofte op over for hin-
anden som modsaetninger, repraesenteret af henholdsvis digtekunst og maler-
kunst. For romantikeren Munch er digtekunst og malerkunst imidlertid ikke
hinandens modsaetning. Tvaertimod vaeves de ind i hinanden i tekstens struktur.

Thi see!

Men maleriet er dog synets direkte kunst, mens digtningen taler til os pâ anden

og mere indirekte vis? Maleriet vil have os til at se og opleve, mens digtet vil
fortaelle os noget, vil have os til at erkende pâ en mere begrebslig mâde? Ikke i
Münchs dialektisk-aestetiske taenkning. Her er det snarere omvendt. Det bliver
kunsten som fâr os til at «kjende» og «vide», mens digtet vil have os til at opleve,
til at hore og ikke mindst se.

Fra himlen bevaeger vi os ned over fjeldene, fra brae mod Ii i et fejende tilt - og
bemaerker egnens «Helligdagsskrud». Hvorfor er egnen klaedt sâdan? sporger
teksten med en tankestreg. Og svaret er en opfordring til at see! Se hvad? I forste

omgang de naeste seks ord. Thi ogsâ digtningen er en synets kunst.
Men vi laesere er ikke de eneste som ser i denne tekst, i og med at vi ser teksten

og gennem den det hele optog i den festklaedte natur. Ogsâ brudgommen ser -
ind i sin bruds ojne.

I maleriet er bruden anbragt lige under det geometriske midtpunkt. I digtet
«zoomes» der sâ at sige ind pâ hende, straks efter at vi har orienteret os i helhe-
den, men motivisk gores hun - og hendes milde blik - til digtets kerne og
opsummering, et sindbillede pâ hele digtet.

Selv om hun er et menneske, stâr hun alligevel ikke i modsaetning til naturen,
men forener i sig bäde landskab og vejrlig: hun er «Saa fager som Fjorden og
Dagen». Og selv om hendes ojne er slutpunktet for den store bevaegelse indad,
standses vi ikke der, men kastes atter ud, i og med at ojnene spejler helheden,
nemlig brudefœrden i Hardangerfjorden. Fra den tindrende luft over fjor-
den har vi bevasget os ind til disse ojne, og nu bevaeger vi os ud igen og slutter
ved klokkeklangen der runger mellem fjeldene.



Tekstens billede 127

Som laeseren med digterens ojne ser et landskabsmaleri med mennesker, ser

brudgommen i brudens 0jne netop den hele brudefaerd. Eller mere nojagtigt: to
ting. Han ser det hurt ser, nemlig et bryllupsgilde, en genspejling af helheden.
Men han ser ogsâ en genspejling af sig selv og sit liv, sin fremtid. Brudefaerden
bliver et sindbillede, et billede pâ hele livets faerd.

Laeser vi Andreas Münchs digt pâ denne made, ser vi altsâ, at det ikke kun er
«en eneste lang hyllest til norsk natur»; det indeholder ogsâ digterens refleksio-
ner over det aeldgamle problem om sandheden af Horats' krav utpictura poesis.
Og samtidig indeholder Münchs tekst et indsigtsfuldt bidrag til forstâelsen af
Gudes og Tidemands maleri som mere end bare en romantisk naturskildring:
den spinkle bâds faerd over den blinkende flade bliver set som et billede pâ en
faerd gennem livet.

Andreas Munch (1811-1884):

BRUDEF/ERDEN

(Efter Gudes og Tidemands maleri)

Der ânder en tindrende sommerluft
varmt over Hardangerfjords vande,
hvor hoit mod himlen i blâlig duft
de maegtige fjelde stände.

Det skinner fra bras, det gronnes fra li,
sit helligdagsskrud stâr egnen klaedt i; -
thi se! over gronklare bolge
hjemglider et brudefolge.

Som en oldtids kongedatter sâ prud,
med guldkrone pâ og skarlagen,
i stavnen sidder den praegtige brud,
sä fager som fjorden og dagen.

Lyksalig brudgommen svinger sin hat,
nu forer han hjem sin dyreste skat,

og ser i de oine milde
sit liv som et bryllupsgilde.

Alt risler det lokkende tonefald
af gangar og slâtt over voven,
fra fjeld til fjeld ruller bossens knald,
og glaedesrâb svarer fra skoven.
Med brudens terner drives der skjemt,
og kjogemesteren har ikke glemt
at fylde ustanselig kruset
til aere for brudehuset.



128 Ulla-Britta Lagerroth

Sâ drager de frem med lysteligt spil
hen over den blinkende flade,
og bâd efter bâd sig slutter dertil
med bryllupsgjester sä glade.
Det blâner fra kloft, det skinner fra bras,

det dufter fra blomstrende abildtrae, -
aervaerdig stâr kirken pâ tangen
og signer med klokkeklangen.

I dette baevende, flygtige nu,
for drâben af âren er trillet, -
har kunsten faestet med kjaerlig hu
det hele strâlende billed,
og lofter det stolt for verden frem,
at alle kan kjende vort herlige hjem
og vide de eventyr klare
som Norges fjorde bevare.

(1854)

ULLA-BRITTA LAGERROTH, LUND

Teatralitet i den romantiska texten - exemplet
Atterboms Lycksalighetens ö

I det pà en gâng holistiska och gränsöverskridande projektet för den romantiska
texten blev diktens dialog med andra konstarter av fundamental betydelse. Det
gällde mâleri, Skulptur och musik men även en rad sceniska konstformer.

Den frâga jag vill diskutera är den romantiska textens teatralisering, dvs. hur
den öppnades mot teater, tableau vivant, opera, balett etc.1 Jag mäste dâ förbigä
de teoretiska perspektiv och metodiska överväganden som är förknippade med
undersökningar pâ det komplexa forskningsomrâdet «comparative arts». I stallet
tar jag en första utgângspunkt i Friedrich Schlegels hävdande, i fragmentet 1798,
att den romantiska dikten som «progressiv universalpoesi» ânyo skulle förena
inta bara diktningens alla genrer utan ocksâ tanke- och inbillningslivets olika
uttrycksformer m.m. Detta «universalpoetiska» program förstärktes för det
romantiska dramat genom en dramaturgi som förankrats i existensmönstret i

' För synpunkter pâ teatraliteten i andra romantiska texter se Lagerroth (1973a: 238-
298, Almqvist), Lagerroth (1983: 69 ff., Geijer).


	Tekstens billede : om Andreas Munchs digt "Brudefærden"

