
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 19 (1991)

Artikel: L'évasion romantique scandinave

Autor: Boyer, Régis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858279

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858279
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


48 Jean-François Battail

materialism, var inte helt främmande för idealistiska tankar, i alia fall inte för
mäktiga visioner, som alla dâtidens stora andar. Men även här kan han ses som
1700-talets arvtagare, denna gâng i den mân han närmade sig de dâ sà livliga fysi-
ko-teologiska tankar som kretsade kring världens «outrannsakliga fullkomlig-
het» (Linnés ord). Sâlunda minskade det intellektuella avstândet mellan 0rsted
och Berzelius. Den förra började som naturfilosof men hängav sig alltmer ât
experimentell forskning. Den senare var livet ut en empiriker men kom att
skönja bortom förnuftets jaktmarker ett «nàgot» som vetenskapen omöjligen
kan nâ. De träffades ffg i Köpenhamn 1807 och började brevväxla 1810. Forst
avvaktande och nâgot kyliga skulle de med âren utveckla en varm vänskap, i syn-
nerhet efter 1830 (den formella «herr Professoren» förvandlades med âren till
«dyrebareste ven»/«älskade vän»). Innehaltet i denna korrespondens (utgiven
1920) visar dock att 0rsted i högre grad var och förblev en idealistisk visionär
och torn en skald i sina stunder (jfr Luftskibet, 1836) - vetenskap och diktning
utgjorde enligt honom i gründen samma andliga aktivitet. Berzelius gick aldrig
sä lângt, men kunde ândâ inta en attityd som allra minst kan tolkas som välvillig
agnosticism. Bâda har haft, var och en pâ sitt sätt, djupa insikter om vetandets
natur och vetenskapens teoretiska grunder. Att läsa dem i dag är allt annat än att
hysa nostalgiska tankar om en svunnen tid. Pâ fiera punkter fôrebâdar de viktiga
frâgestâllningar inom vetenskapsteori och filosofi av dagens märke. Fâ person-
ligheter illustrerar bättre än Berzelius den strikt kompromisslösa vetenskapliga
attityden förenad med häpnadsväckande öppenhet. 0rsted för sin del uppvi-
sar mer «arkaiska» drag, âtminstone sâ länge en viss typ av vetenskapsideologi
râder, men det aktuella ifrägasättandet av det otillräckliga i den gängse «posi-
tivismen» torde kunna ge honom en förnyad aktualitet.

RÉGIS BOYER, PARIS

L'évasion romantique Scandinave

Pour un observateur étranger, c'est-à-dire non Scandinave, d'aujourd'hui, le
Romantisme Scandinave, quelle que soit la valeur des grands noms qui l'ont
illustré, paraît manquer d'originalité. Cette affirmation rapide, bien entendu, ne

se veut ni dépréciative ni même réductrice: elle ne s'entend que dans une
perspective comparatiste, à l'échelle européenne, et tiendrait plutôt à la volonté de

dégager une spécificité. Oehlenschläger, Tegnér, Wergeland: nul ne conteste
l'éminente qualité d'écrivains qui, s'ils avaient composé en d'autres langues que
les nordiques, seraient aussi universellement connus que leurs équivalents an-



L'évasion romantique 49

glais, allemands ou français. Mais enfin, le critique se défend mal d'une réaction
de déjà connu en face de bon nombre d'attitudes, de revendications ou d'aspirations

venues du Nord.
Une cause immédiate en est évidemment ce caractère typique des littératures

qui nous concernent ici: leur grande ouverture à l'étranger, leur extrême sensibilité

- toujours bien vivante à l'heure actuelle - à tout ce qui se fait ailleurs. Or,
au début du XIXe siècle, après deux siècles de magistère classique français, la
mode s'est tournée du côté de l'Allemagne (Sturm und Drang, Ecole de Jena)
puis de l'Angleterre et, un peu plus tard, de la France de nouveau. Et cette orientation

nouvelle a les mêmes raisons pour ses initiateurs non nordiques que pour
les Scandinaves eux-mêmes: substituer à l'ordre des âges classiques un libéralisme,

en fait plus fracassant en propos qu'en réalisations, c'est-à-dire promouvoir

un sentiment de révolte généralisée contre une tradition jugée caduque.
Cela se connaît à un signe non équivoque: le répertoire traditionnel étant,
provisoirement, jugé épuisé, toute l'Europe connaît une vague de traductions ou
d'adaptations dont nous savons qu'elle est toujours le signe d'une quête, d'une
perte de confiance en soi, et, en première approximation, d'un besoin de res-
sourcement. Byron, Walter Scott, Goethe, Calderon, Lope de Vega, et surtout
Schiller exaltant la vertu et la liberté, ou Shakespeare illustrant l'universalité du
génie remplacent les grands modèles grecs et latins tout en faisant souffler un
fort vent de cosmopolitisme.

En fait, cette volonté, souvent artificielle, de changer d'horizons, représente
un phénomène de société. C'est, nous le savons, la bourgeoisie qui a fait la
Révolution et qui entend bien en tirer les conséquences. La voici devenue
possédante et dirigeante, responsable d'un ordre qu'elle a violemment voulu assumer

seule, mais dont ses meilleurs esprits sentent bien qu'il s'est vidé de son
âme. D'où la morosité ambiante qu'il faut compenser par quelque échappatoire
dont, aujord'hui, le caractère souvent artificiel, sinon forcé, ne nous échappe

pas. Il y a, dans le Romantisme, une attitude de façade, née de la bourgeoisie et
tournée contre elle-même, qui tient à la volonté de scandaliser, au goût des

modes fracassantes, à la prédilection affichée pour un certain idéal bohème, qui
ne me retiendront pas ici mais dont il faut, au moins, souligner le côté ostentatoire,

conventionnel et, finalement, vide. S'il est, bien entendu, des Romantiques

qui ont su être sincères avec eux-mêmes et seront allés, au nom de leurs
convictions, mourir à Missolonghi comme Byron, il importe de bien voir que ce

type de comportement littéraire n'entraîna pas, sauf exceptions, une véritable
remise en question d'une Weltanschauung implicitement admise. Ce sont les

idéologues du XVIIIe siècle qui ont remis en cause, avec le radicalisme que l'on
sait, les fondements de la société. L'expérience a été durement faite des résultats
auxquels ils avaient pu parvenir. Après 1800, la volonté d'opposition propre à la
jeunesse ne s'en prend plus à des assises aussi profondes. Comme chez les célèbres

«gilets rouges» qui prirent part à la fameuse «bataille d'Hernani», la
revendication est surtout affaire de costume, de montre. Le fond est un ennui qui
s'appellera aussi «mal du siècle» et qui voulait, théâtralement toujours, que,



50 Régis Boyer

selon Chateaubriand, «sans avoir usé de rien, on fût désabusé de tout». Mais sur
le fond, après l'indéniable cataclysme de 1789, il n'est pas question de remise en
question essentielle d'assises politiques, sociales, éthiques ou religieuses. C'est
un temps de désenchantement.

En revanche, surtout en Scandinavie, le contrecoup de la politique napoléonienne

ne doit pas être sous-estimé. Que l'on retienne de son rapide passage sur
la scène de l'Histoire la prodigieuse aventure qu'elle constitua, que l'on veuille y
voir une remise en action, vite réduite à néant, des idéaux présumés de l'âge
antique, notamment sur le plan militaire - dans le Nord, que l'on cultive amèrement

les rancoeurs liées à ce mirage impérial: je pense évidemment au Danemark

- le résultat est, chaque fois, le même: les splendeurs du stormaktstid sont
surannées. Les rêves de grandeur, voire de suprématie nourris par les exemples
d'un Charles XII ou d'un Gustaf Adolf et complaisamment entretenus par les

divagations d'un Olof Rudbeck ou de ses émules sont définitivement ruinés.
Oui, décidément, les séquelles de la Révolution française n'auront pas été ce

que, consciemment ou non, les bons esprits européens attendaient: je dis ici
qu'un des traits majeurs de la littérature qui voit le jour à partir du début du
XIXe siècle vient de la déception qu'ont engendrée, en à peine plus de vingt-
cinq ans (1789-1815) des événements pourtant plus fantastiques que ne l'avaient
rêvé les imaginations les plus ardentes. Et, comme si souvent, le microcosme
que constitue le monde littéraire Scandinave me paraît accuser plus nettement
ce trait.

Avec une réserve très importante. Désabusée par l'histoire immédiate,
socialement flouée par une classe qui s'est appliquée à substituer l'avoir à l'etre et le
paraître à l'exister, révoltée en conséquence, l'Europe pensante et écrivante
s'est, d'abord, cherché des refuges que nous connaissons bien: la nature, par
exemple, dont Schelling a enseigné qu'elle menait à Dieu; l'autre, l'étranger,
Tailleurs qu'un exotisme conquérant va parer de tous les charmes, souvent
criards et forcés, d'une nostalgie de commande; le spirituel, le mystique, le
religieux enfin, non seulement par opposition au rationalisme étroit, à l'utilitarisme

et à l'anticléricalisme de l'Age des Lumières, en particulier français, mais
aussi parce que l'actualité à la fois tragique et navrante exige ce retour à un sentiment

religieux, à une inspiration biblique ou chrétienne, à une philosophie
spiritualité et, même, à toutes sortes d'attitudes para-religieuses nées de l'Antiquité

(pythagorisme, platonisme, panthéisme sous toutes les formes possibles
d'occultisme, notamment) où il nous faut bien voir une recherche de compensation.

Or, et c'est un point sur lequel il faut insister très fortement, même si (et, peut-
être, surtout parce que) nos amis Scandinaves n'en sont pas toujours
conscients, ces attitudes que je viens d'énumérer en disant qu'elles étaient autant
de refuges à la rêverie romantique, non seulement ne sont pas nouvelles dans le
Nord qui n'a jamais vraiment connu de classicisme étroit stricto sensu, mais
même font partie de ces composantes immémoriales du génie Scandinave que
l'observateur se fait fort de pouvoir retrouver, sans sollicitations abusives, d'épo-



L'évasion romantique 51

que en époque (la nôtre inclusivement). Pour n'évoquer que de rapides exemples,

le culte de la nature est déjà bien présent dans l'Hercules de Georg Stiern-
hielm (1658), le cosmopolitisme marque une bonne partie de l'oeuvre de Hol-
berg, et pas seulement théâtrale, Emanuel Swedenborg a poussé si loin la
recherche théosophique qu'il fera école et, au total, l'oeuvre tout entière de

Johannes Ewald, pourtant mort en 1781, est bien plus proche de ce que nous
sommes convenus d'appeler romantisme que de l'âge des Lumières. On notera,
par exemple, qu'il remit Saxo Grammaticus à l'honneur dans RolfKrage et les
Eddas dans La mort de Balder et que ses Pêcheurs ou ses Odes dont une place
considérable au«sentiment», dans la meilleure acception romantique du terme.
De même, Jens Baggesen se situait déjà à un point d'articulation net entre classicisme

et romantisme - il faudrait, en fait, donner beaucoup de place à une longue

réflexion sur l'influence de Jean-Jacques Rousseau en Scandinavie, déjà à

l'époque où nous nous plaçons ici car l'étonnant retentissement de l'auteur des

Confessions sur les âmes du Nord ne peut guère se concevoir autrement que
comme une re-connaissance.

Amour de la nature, goût de l'étranger et de l'étrange, quête du divin: ce n'est
donc pas du côté de ces chefs d'inspiration qui constituent autant de têtes de

chapitres dans les manuels d'histoire littéraire du romantisme anglais, allemand
ou français qu'il faut chercher l'originalité du Romantisme Scandinave.

En fait, les divers traits qui viennent d'être énoncés ressortissent, finalement,
tous, à un caractère commun, qu'il est facile d'énoncer: le romantisme, qu'il soit
Scandinave ou européen, peut se définir premièrement comme une recherche
d'évasion, hors des conventions et de la médiocrité ambiantes. J'en ai suggéré
rapidement les justifications historiques et sociales, voire politiques. Mais alors
qu'ailleurs, cette évasion se nourrit d'un rêve intérieur menant, soit à l'inacceptation

du réel (et donc à une investigation délibérée des domaines de l'utopie),
soit à sa transfiguration (et donc à l'ébauche d'un domaine idéal dont Stagnelius
donnera tout de même l'idée, en Suède, sur des incitations venues de Chateaubriand

et des gnostiques), il me semble que le propre de la Scandinavie aura été
de l'avoir cherchée, par préférence, dans un retour au passé national, c'est-à-dire
dans une exaltation du mythe «gothique» et de ses prestiges troubles.

Certes, là encore, l'incitation était étrangère: elle venait essentiellement de

Walter Scott dont on sait l'influence qu'il exerça sur le jeune H. C. Andersen,
du renouveau généralisé des études historiques dans toute l'Europe, et d'une
passion pour l'étude des anciens textes qui ne cessera de croître. Mais je suis
frappé de voir à quel point, statistiquement, si j'ose dire, cette préoccupation
aura pris le pas sur toutes les autres, dans le Nord, à de rarissimes exceptions
près. Evidemment, Herder, dans la mesure où le préfixe ur- (Urvolk, Urheimat,
Ursprache) débouchait sur la reconstitution d'une originalité «pure», les frères
Schlegel illustrant la Naturphilosophie de Schelling, Tieck - qui exercera

l'influence que l'on sait sur Atterbom - cherchant une réalité suprême
derrière les apparences prosaïques, les frères Grimm reconstituant les trésors
littéraires et mythologiques du passé, Fichte: tous ces modèles demandaient un



52 Régis Boyer

retour aux sources patriotiques, une fréquentation des grands textes à partir
desquels s'était élaboré un patrimoine. Mais j'ai le sentiment que l'appel aura été

plus clairement perçu et plus fidèlement suivi dans le Nord qu'ailleurs. Car à

part, et encore, avec des réserves, Poul Martin Moller et Johan Ludvig Heiberg,
je ne vois pas de romantique Scandinave qui n'ait consacré la majeure partie de

son oeuvre à la résurrection des antiquités nationales: et j'entends bien
«majeure» au sens propre, la plus grande partie en quantité sinon en qualité.

Il est vrai, là encore, qu'une longue tradition prêchait d'exemple. Tacite, qui
n'était pas Germain, avait, dans sa Germania (fin du 1er siècle) ouvert le feu en

proclamant la supériorité morale du Germain pur et dur sur le Latin avachi: on
sait qu'il n'écrivait pas un ouvrage «scientifique» et qu'il exaltait les uns pour
mieux fustiger les autres, la partialité de son point de vue, dûment admise, éviterait

bien des erreurs d'interprétation, car il sera émouvant, par exemple, de

retrouver un jour les vues du Latin défendues par le très vieux Knut Hamsun
dans Pà gjengrodde stier 1949): il n'empêche que, de la sorte, une sorte de
mouvement était lancé, qui fera long feu. Ce sera ensuite le Got Jordanes qui, en
vertu d'une erreur tenace, fera, dans sa Getica (vers 550), de «l'île de Scandzia»,
le berceau des nations (officina gentium, vagina nationum) qui ont déferlé sur
l'Europe pour lui infuser une énergie nouvelle. Avec lui, sans doute, s'établira la
très durable image de la «lumière du Nord». Et l'on sait la fortune que feront
aux vues de Jordanes, et à d'autres apparentées, les Suédois Johannes Magnus
(Historia de omnibus gothorum sveonumque regibus, 1544) et Olaus Magnus
(Historia de gentibus septentrionalibus, 1540-1555) qui, l'un et l'autre, annoncent

le göticism, en particulier dans leur conviction de la santé et de la bonté
primitive du Nord. L'aboutissement est, on l'a déjà suggéré, chez Olof Rudbeck
dont VAtland sive Manheim (1679 et sq.) voulait vraiment démontrer
«scientifiquement» que la Suède était la mère de toutes les nations et le suédois, l'ursprâk
que, deux siècles après, s'efforceraient de reconstituer les chercheurs. Mais les
recherches d'un Bureus, sur le «secret» des runes (dans Adalruna, 1634), tout
comme, beaucoup plus tard, celles de Rasmus Rask sur le vieux norrois tendent
dans le même sens. Tout ceci pour dire - et j'ai volontairement négligé d'évoquer

en passant le patriotisme farouche d'un Saxo Grammaticus - que l'exaltation

du passé national avait d'impressionnantes lettres de noblesse et ne pouvait
passer pour une nouveauté au début du XIXe siècle. J'ai déjà dit la même chose
du culte de la nature ou de la tendance à la religiosité. On pourrait donc être
tenté de croire, à m'entendre, que le romantisme Scandinave existait de toujours
et que le göticism n'aura rien apporté de neuf. En un sens, d'ailleurs, c'est vrai:
il y a au génie Scandinave des composantes immémoriales qui m'ont toujours
paru se situer aux antipodes du réalisme plat et je pourrais aussi bien dire que le
Romantisme historiquement situé, le Romantisme avec une majuscule n'aura

pas été une bouleversante révélation dans le Nord et que, tout comme il était
annoncé depuis bien longtemps (pensons, avec toutes les prises de distances qui
s'imposent, à une saga comme Gisla saga Sûrssonar), il n'a jamais réellement
cessé de susciter de nouveaux talents. Mais mon propos du moment est diffé-



L'évasion romantique 53

rent. Je veux dire que ce mouvement qui proclamait bruyamment le primat de la
sensibilité et de l'imagination sur la raison, qui entendait aussi revenir aux sources,

ce en quoi le favorisait le phénomène historique, à la fois suscité et favorisé

par la conjoncture, dit d'«éveil des nationalités», aura trouvé en Scandinavie un
terrain particulièrement favorable.

Il suffit de parcourir rapidement une nomenclature des grands écrivains. J'ai
noté que bien peu échappent au phénomène que je retrace ici. Plutôt que de

procéder par pays, adoptons, par exemple, un ordre de présentation diachroni-
que.

Le coup d'envoi est, comme il se doit, donné par Les Cornes d'Or (1802), c'est-
à-dire les célèbres cornes de Gallehus résumant l'histoire et le savoir viking (les
runes!), d'Oehlenschläger: il n'est pas indifférent que l'on s'accorde à tenir pour
le début du Romantisme nordique cette oeuvre, au demeurant superbe, mais
délibérément attachée à une célébration du passé national. Oehlenschläger
adjoindra à ce chef-d'oeuvre, un an après (1803) des poèmes inspirés de motifs
de folkeviser, ou de la Mort du jarl Hâkon. Donc, dès ce premier recueil qui
inaugure la véritable ère littéraire nouvelle, l'essentiel revient à une tentative de

réincarnation du passé: le culte de la nature, la satire des «lumières» ou la
proclamation des idéaux romantiques (dans Le Jeu de la Saint-Jean) n'occupent
pas une place comparable! Quand, un an après, Schack von Staffeldt publie ses
Poèmes (1804) c'est pour diffuser les idées de Herder, de Schiller et de Schelling,
certes, mais c'est surtout pour réclamer de ses compatriotes une juste vénération
du patrimoine littéraire. Revenons à Oehlenschläger: ses Ecrits poétiques (1805)
contiennent des souvenirs historiques (comme «La cathédrale de Roskilde») à

côté de vues mystiques sur l'évangile de la nature, mais aussi «La saga de Volun-
dur» ou il s'agit de célébrer les héros des temps passés, grandis par les épreuves.
Les Poèmes nordiques 1807) sont, comme leur titre l'indique, résolument
nationalistes: peu m'importe ici que le fond soit le plus souvent une apologie du
christianisme contre le paganisme ou du bon sur le mauvais; il ne me paraît pas
indifférent que le choix même des sujets soit fait dans les Eddas ou la Heims-
kringla. Un an après, d'ailleurs, N. F. S. Grundtvig reprend le même type
d'antagonisme (Oôinn contre Jésus-Christ, les géants contre les Ases) dans sa

Mythologie du Nord dont, encore une fois, le trait intéressant est bien, à mes

yeux, qu'elle sollicite l'histoire nationale, même mythique, pour justifier des

vues mi-religieuses, mi-éthiques. Je n'entends pas insinuer par là que l'Histoire,
la reconstitution historique en tout cas, seraient un prétexte mais simplement
que les écrivains trouvent tout naturel de transposer leur présent sur ce passé,
réel ou présumé, qui leur paraît tellement plus propre à l'exercise de leur rêverie:

à leur évasion.
Mais revenons à notre sujet précis. C'est alors qu'en Suède, sous l'impulsion

d'Erik Gustaf Geijer, professeur d'histoire attaché au sentiment national et
à la résurrection des forces du passé, se fonde la Götiska Fôrbundet (1811) dont
l'idéal est de «faire revivre l'esprit de liberté des anciens Gots, leur courage viril
et leur probité». On sent dans la formulation un vif souvenir de Tacite et de ses



54 Régis Boyer

imitateurs. Avec Ling, père de la gymnastique suédoise, Tegnér, Afzelius grand
collationneur de Svenska folkvisor (1814-1816, quatre volumes!), le göticism se

dote d'une revue, Iduna (1811-1825) expressément destinée aux «amants de

l'antiquité nordique». On sait le retentissement remarquable que connaîtront,
en Scandinavie comme à l'étranger où ils ont grandement contribué à la formation

de ce que j'ai appelé «le mythe viking», des poèmes comme «Vikingen»,
«Odalbonden» ou «Manhem». De la même année, 1811, date d'ailleurs le chef-
d'oeuvre de Tegnér, Svea, que suivront de grands textes inintelligibles sans une
connaissance approfondie des antiquitées nordiques, comme «Skidbladner» ou
«Asatiden». De son côté quelques années après, (1818), Grundtvig qui vient de

lancer la revue Dannevirke, s'attaque à la traduction en danois de la
Heimskringla de Snorri Sturluson qu'il fera suivre (1822) de celle des Gesta
Danorum de Saxo. C'était préparer, de loin, l'enracinement dans un passé réputé
glorieux, national, fondé en éthique, du type d'enseignement que diffusera, plus
tard, avec la fortune que l'on sait, la folkehojskole.

Pour sa part, B. S. Ingemann consacrera la première et longue partie de son
oeuvre à la résurrection du Moyen Age danois, d'abord dans le grand poème épique

Valdemar le grand et ses hommes (1824) puis dans un genre appelé à

connaître une intense fortune dans le Nord et auquel il aura, d'emblée, donné des

lettres de noblesse, celui du roman historique médiéval, avec Valdemar Sejr,

L'enfance d'Erik Menved, Le roi Erik et les proscrits, Le Prince Otto de Danemark et
son temps, La Reine Margrethe (entre 1825 et 1836), tous récits où, sur une trame
à la Walter Scott, il célèbre le culte des héros nationaux tout en entendant bien
éveiller la conscience de ses concitoyens. C'est aussi ce à quoi s'efforce Esaias

Tegnér dans les romances de sa Frithiofs saga (publiée en 1825) où l'emprunt au
modèle islandais est direct. Et Steen Steensen Blicher, quand il fonde la revue
Nordlyset (1827-1829) où il prodiguera les nouvelles qui ont assuré sa gloire,
voulait, lui aussi, réveiller ce qu'il appelait l'esprit du Nord, posant du même
élan les fondations de ce qui sera le scandinavisme.

Son cas me paraît intéressant: il viendra un jour, avec ses Trœkfuglene 1838) à

une thématique plus exactement romantique dans l'acception que nous avons
coutume de donner à ce terme, avec ce «concert de nature» que chantaient ses

oiseaux migrateurs, et cet accent fortement mis sur la mélancolie d'une condition

humaine qui fait de nous des êtres de passage, voués à la disparition après

d'incompréhensibles errances. Mais enfin, le point de départ de son inspiration
était bien dans la résurrection de cette «lumière du Nord» ou aurore boréale
dont il jugeait les blandices et la force de persuasion perdues. Car cela me
permet de situer exactement le propos que je développe. J'ai parlé tout à l'heure
d'un point de vue statistique: je sais bien que, pour ne prendre que quelques
exemples, Tegnér, ou Almquist, ou cet inclassable maître de l'âge romantique
Scandinave qu'est H. C. Andersen, ou bien évolueront dans un sens qui n'est

pas nécessairement conforme aux prémices que je suis en train de suivre, ou
bien s'installeront d'emblée dans une perspective qui ne se laisse pas si aisément
circonscrire et dater. Je n'ignore pas non plus que bon nombre d'oeuvres aile-



L'évasion romantique 55

mandes, anglaises ou françaises (prenons, encore une fois, Walter Scott, ou
Schiller, ou Alexandre Dumas père) ont pu, un temps, relever du même type
d'interprétation. Mais je dis que, globalement, on ne peut qu'être surpris de
l'unanimité et de la prédilection que manifestent les auteurs Scandinaves pour leur
passé national, ancien de préférence, et de la place absolument prépondérante
que cette incitation tient dans leur inspiration.

Car le mouvement ne se démentira pas, passé les trois premières décennies du
XIXe siècle. En 1837, Ingemann revient au cycle poétique qu'il avait abandonné
depuis plus de dix ans, avec Holger Danske: n'importe, encore une fois, s'il
entendait faire de son héros le champion du christianisme luttant contre le
paganisme, il demeurait dans le cadre glorieux de son passé national (dirai-je: il s'y
réfugiait?). Et il est grand temps d'évoquer le Norvégien Henrik Wergeland pour
qui le souci de réveiller la conscience nationale de son peuple dépassait largement

le cadre d'un mouvement littéraire daté: il s'agissait, en somme, de justifier,

en poésie, les principes qu'avait posés la Constitution d'Eidsvoll. Si La
Création, l'Homme et le Messie (1830) déborde largement le cadre historique où
nous nous sommes maintenus jusqu'ici, ce splendide poème entend bien retrouver

l'esprit de la Norvège du storhetstid: spiritualité, liberté, idéal «démocratique»

du bôndi, tout ce qui fit, à ses yeux, de la Norvège de Hâkon Hâkonarson
une grande nation. Je ne vois pas de différence fondamentale d'optique entre les

oeuvres que je suis en train d'évoquer et, par exemple, pour revenir le saluer en
passant, le HrolfKrake d'Oehlenschläger qui ne cherche pas moins, entre autres
épopées dramatiques du même auteur, à revisiter l'esprit des anciens jours.
C'est, au demeurant, ce que tentait aussi de faire, dans un travail dont on ne vantera

jamais assez l'originalité pour son époque, E. G. Geijer dans les trois volumes

de sa Svenska folkets Historia (1832-1836); le titre définissait clairement le

propos: non plus aligner les noms de rois et la série de leurs batailles, mais bien
retracer l'histoire du peuple suédois avec ses aspirations profondes. Même l'é-
nigmatique Almquist, dont l'oeuvre domine largement et dépasse, non seulement

le propos précis de mon petit essai mais même, d'une façon générale, le
Romantisme Scandinave dont elle aura assumé, notamment, la face
«flamboyante», ne saurait se concevoir, dirai-je, sans un sacrifice aux mânes du passé.

Il s'agit de Drottningens juvelsmycke {1834) bien entendu: pour un peu, je serais
tenté de dire qu'il y a quelque chose d'un peu surprenant dans cette concession
au roman historique, à l'intérieur d'une oeuvre si universelle et, par tant de

points, tellement moderne tant il est clair que la résurrection du passé, même
proche (l'assassinat de Gustav III n'a rien de médiéval) paraissait indispensable
à l'expression littéraire des meilleurs esprits de ce temps. Et si j'ai laissé de côté,
par force, les Islandais plus ou moins condamnés au silence, il importe tout de
même que j'évoque au moins Jonas Hallgrimsson: la revue Fjölnir, qu'il fonde
en 1835 (et qui durera jusqu'en 1847) retrouve, mais dans la perspective romantique

précise que je cerne ici depuis le début, les efforts des grands encyclopédistes

des siècles précédents. Seulement, là où Ole Worm, Ârni Magnùsson, £>or-

mööur Torfason et surtout Arngrimur Jönsson hinn laeröi entendaient préserver



56 Régis Boyer

de l'oubli, en véritables savants, les grands trésors du Moyen Age, ou lutter
contre les inepties qui avaient cours par le monde sur le compte de l'Ultima
Thüle, Jonas et les hommes de Fjölnir tentaient de réveiller leur petit peuple à la
conscience de l'esprit de leur glorieux passé. Il faudrait tenir des propos semblables

sur les deux Finlandais suécophones qui, parallèlement aux efforts d'Elias
Lönnrot pour reconstituer le Kalevala (de 1835 à 1849) entendirent rendre vie à

leur peuple, l'un, Runeberg, par la reconstitution patiente, en poésie, de sa
personnalité dans Les chasseurs d'élans (1832), par exemple, l'autre, Topelius, par
ses Contes suivis, inévitablement, dirai-je, de romans historiques.

Me voici arrivé assez loin dans le temps des premiers textes d'Oehlenschläger.
Ailleurs, c'est l'âge du réalisme dont les séquelles finiront par déclencher, en terres

Scandinaves, le Genombrott. Je ne voulais ici qu'évoquer ce qui m'est
toujours apparu comme le trait frappant du Romantisme Scandinave: ce retour aux
sources, en poésie, en prose, à un moindre degré, au théâtre, par la sollicitation
de l'Histoire entendue comme reconstitution, comme synthèse vivante, imagée
et symbolique d'une réalité dont on aura toujours beau jeu de dire qu'elle fut
plus rêvée que sérieusement revisitée, mais qui fut, il me semble, la forme précise

que se donna le besoin d'évasion romantique dans le Nord.
En fait, on pourrait aisément reprendre la rapide analyse qui vient d'être

proposée ici, sous un angle formel. J'ai toujours tenu que le style de saga ou celui,
apparenté directement, de YEdda dite en prose, n'ont jamais cessé de fasciner les
écrivains du Nord depuis que les grands textes islandais ont retrouvé droit de
cité sous ces latitudes, c'est-à-dire, nous l'avons suggéré, essentiellement depuis
le début du XIXe siècle. Retrouver les valeurs d'un certain vocabulaire brut
débarrassé des conventions de la rhétorique classique, limiter au maximum les
«figures» plus décoratives que directement expressives, rendre naturellement,
sans sollicitations artificielles, la couleur locale, atteindre le pittoresque par ces
fortes images qu'une implacable et dynamique conception du Destin dictait aux
sagnamenn, c'est aussi ce que tentèrent de faire, à leur mesure, les écrivains
dont je viens d'accumuler les noms: ils pensaient, sans aucun doute, par là,
retrouver un esprit.

Et c'est cela, me semble-t-il, qui marque le romantisme Scandinave dont, en
un sens, les prolongements s'étendent jusqu'à nos jours: il y aurait une étude
d'une foisonnante richesse à entreprendre sur l'étonnante fortune qu'aura connue

dans le Nord depuis presque deux cents ans, le roman historique. Et ce, non
moins aujourd'hui même encore: On vient de décerner à juste titre à mon ami
Thôr Vilhjâlmsson le grand prix du Conseil Nordique pour son dernier roman
Gràmosinn glôir: est-ce un hasard s'il s'agit, à proprement parler, du premier
roman historique dans une oeuvre pourtant d'une belle fécondité et diversité, et
si l'auteur confesse y avoir enfin consenti à revenir aux sources? Oui, quiconque
aborde la littérature romantique Scandinave ne peut manquer d'être frappé par
sa volonté d'évasion, de ressourcement dans un lointain que le glorieux Moyen
Age avait, déjà, su doter de dimensions gigantesques. J'ai noté que l'on aurait
tort de vouloir traquer je ne sais quelle vérité scientifique derrière ces efforts de



L'évasion romantique 57

reconstitution. Qui dit évasion n'entend évidemment pas récupération d'une
authentique réalité. En vérité, la Scandinavie des premières décennies du XIXe
siècle avait été frustrée d'un rêve. D'un rêve de grandeur. C'est dans ce mythe
de son passé, de son passé viking, qu'elle s'est évadée, et c'est proprement là la

marque de son Romantisme.

ANKER GEMZ0E, AALBORG

Hakon Jarls Död - poetisk teknik og historiesyn hos den
unge Adam Oehlenschläger. Fragmenter af en artikel

I.

«Hakon Jarls Död, eller Christendommens Indförsel i Norge» er fra Digte, 1803,
det andet digt i samlingens forste afsnit: «Romanzer». Forud kommer «Bierg-
trolden», et elskovsdrama i en nordisk mytologisk verden. Hovedparten af de

folgende «Romanzer» udspiller sig i middelalderen, og i mange gores der
rundhàndet brug af gotiske gysereffekter.

Digtet star sàledes mellem den mytologiske oldtid og den fantastiske middel-
lalder. Titien er samlingens eneste «eller-»-titel. Den slags dobbelt-titler har vel
allerede pâ den tid virket kluntede og gammeldags. Men her er der god mening i
den og godt belaeg for den. Allerede i titlen introduceres digtets grundlaeggende
polariteter. En begivenhedsraskke betragtes med et underforstâet sporgmâlstegn
under et dobbeltblik, mâske en art dialektisk synspunkt, der konfronterer det
personlige og det historisk-nationale, undergang og fornyelse, asatro og kristen-
dom.

Oehlenschlägers «Romanze» svarer som genrebetegnelse loseligt til, hvad
man siden har kaldt kunstballaden - og den betegnelse passer fint i tilfaeldet
«Hakon Jarls Död». Kunstballaden, hvori det lyriske, det episke og det drama-
tiske er forenet, er en stromningstypisk praeromantisk genre, viderefort i forskel-
lige afarter af romantikken. Genren, inspireret af den middelalderlige ballade, er
et blandt flere udtryk for disse stromningers intéressé for tidligere tiders folke-
lige og mundtlige litteraturformer.

I «Hakon Jarls Död» indgâr inspiration fra kunstballader afBürger, Schiller og
Goethe, isaer Goethes «Die Braut von Korinth», der direkte citeres. Balladegenren

med dens forkaerlighed for taerskelsituationer, herunder historiske tide-
hverv, var et godt udgangspunkt for Oehlenschläger i den «levende, skabende»

behandling af historien, som hans intellektuelt stimulerende ven Henrich Steffens

Indledning til philosophiske Forelœsninger (Steffens 1968) sä som poesiens
kendemaerke.


	L'évasion romantique scandinave

