
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 15 (1986)

Artikel: Natürlich, ein altes Manuskript... : die Herausgeberfiktion in Almqvists
Amorina und in Kierkegaards Entweder-Oder : zum fiktionalen
Kommunikationsangebot zweier romantischer Romane

Autor: Baumgartner, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858377

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858377
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WALTER BAUMGARTNER

Natürlich, ein altes Manuskript.
Die Herausgeberfiktion in Almqvists Amorina und in

Kierkegaards Entweder-Oder - zum fiktionalen
Kommunikationsangebot zweier romantischer Romane

Da Kierkegaard forlod den gamle naive Land-
vej til Troen, fandt han da paa hint Skib, han
selv havde bygget, Grubleriets ubanede Vej
dertil? Nej, i det Djeblik han raabte Land, var
det i Virkeligheden ikke Overleveringens
Indien, hvortil han var naaet, men Personlig-
hedens, den store Lidenskabs, den store Selv-
stendigheds Amerika.

Hans umiskendelige Storhed er, at han
opdagede dette Amerika, hans uhelbredelige
Galskab var, at han haardnakket vedblev at
kalde det Indien.

(Georg Brandes)

Den Abend des 3. April 1837 werde ich nie vergessen. Es regnete bis um fünf Uhr
nachmittags. Trotzdem ging ich aus dem Haus, um mein Dienstzimmer aufzusuchen
[. .]. Als ich [. .] die Treppen des Bibliotheksgebäudes hinaufstieg, fing es leise an
zu donnern. Das Donnern wurde lauter, als ich mich den Bibliothekssälen näherte.
In dem Moment, als ich in meinen langen, schmalen Korridor gekommen, den
Schlüssel umgedreht und meine Galoschen ausgezogen hatte, hörte ich einen
entsetzlichen Donnerschlag, ein Blitzlicht flog an den Fenstern vorbei, ich reagierte
erstaunt, und ich zog Hut und Mantel aus. [. .] Dabei trat ich etwas verwundert
einen Schritt zur Seite. Durch diese Bewegung befand ich mich plötzlich vor einem
Schrank mit der Signatur P.II.b., vor dem ich früher nie stehengeblieben war, weil ich
bis jetzt ausschließlich mit den Schränken X, Y, Z beschäftigt gewesen war [. .]. Die
Verlassenheit des Raumes, das knisternde Kaminfeuer, die Buchstaben P.II.b., die
mir bis jetzt so nichtssagend erschienen waren; mit einem Wort, alles zusammengelegt

und sicher vor allem die geheime Fügung des Schicksals machten, daß ich in die

Motto: Georg Brandes, Soren Kierkegaard. En kritisk Fremstilling i Grundrids (1877), SS

II, Kobenbavn 1899, S. 311. Zitate aus Amorina und Enten-Eller sind von mir ins
Deutsche übersetzt. Die Seitenzahlen verweisen auf: C.J.L. Almquist, SS X, Stockholm

1929 bzw. Soren Kierkegaard, SV II, Kobenhavn 31962.



266 Walter Baumgartner

Tasche nach dem Schlüssel zu dem ominösen Schrank griff, ihn aber nicht fand,
sondern statt dessen die Schnupftabaksdose in der Hand hielt.

Ich nahm also mit zitternder Hand eine kleine Prise. Dann fühlte ich in der anderen

Westentasche nach, und dort lag der Schlüssel.
Jetzt schloß ich den Schrank auf. Erschreckt trat ich zurück - der Schrank war

vollständig leer!
[. .]

Während ich so dastand und auf nichts starrte, vor einem Schrank, der vielleicht
fünfzig Jahre nicht geöffnet worden war, kam wieder ein Donnerknall, ein Blitz fuhr
am nächsten Fenster vorbei und erleuchtete eine halbe Sekunde lang die innersten
Verstecke des Schranks. Dort gewahrte ich den Rücken von etwas Zusammengefaltetem.

Ich brachte den Mut auf, die Hand hineinzustecken und es herauszunehmen.
Es hatte einen Rücken aus rotem Saffian. (S. 12)

Das Ich in der zitierten Passage ist ein Bibliothekar. In der roten Ledermappe
befindet sich ein Manuskript in häßlicher, ungelenker Schrift, das von einer
Familientragödie, vom Erlöschen eines alten Geschlechts «durch ein höchst
verwickeltes Schicksal» berichtet. Der zitierte Text gehört zur Herausgeberfiktion
von Carl Jonas Love Almqvists Roman Amorina.

Die Herausgeberfiktion - also die Versicherung, daß ein vorliegender literarischer

Text nicht erfunden, sondern gefunden sei, - diente am Anfang der
Geschichte des Romans dazu, die Authentizität des Erzählten vorzutäuschen,
den realistischen Pakt mit dem Leser zu etablieren. Die Wahrheit oder Ernsthaftigkeit

des Erzählten sollte so dem Verdikt gegen das Romanhafte im Sinne von
unverbindlich Erlogenem entzogen werden. Die Herausgeberfiktion findet sich
bei Defoe, Sterne, Fielding. In Deutschland, in Wielands Agathon, wird die
Verifizierungsfunktion dieses konventionell gewordenen erzählerischen Griffes ad

absurdum geführt, ironisiert - wie allerdings bereits in Cervantes' Don Quijote.
Die damit verbundene Absicht war zuerst wohl noch die, dem romanlesenden
Publikum einen neuen, komplexeren Fiktions- und Wahrheitsbegriff zu vermitteln;

naive und unkritische Identifikation zwischen Romanwelt und Wirklichkeit

und zwischen Wahrscheinlichkeit und Wahrheit zu verhindern.1 Um 1800

wird daraus ein Kunstmittel im Dienste der romantischen Ironie.2 Dies bedeutet,

daß der realistische Pakt mit dem Leser grundsätzlich zugunsten eines anderen,

neuen Rezeptionsmodus unterlaufen werden soll. Die Illusion des Realen,
Stofflich-Authentischen wird ersetzt durch das Bewußtsein der Fiktion als
Fiktion, der Kunst als Kunst. Im Rahmen des Konzepts der romantischen Ironie
kommt der Herausgeberfiktion neben zahlreichen anderen illusionsbrechenden
Kunstgriffen ganz zentrale Bedeutung für die Textkonstitution und -rezeption
zu.

1

Vgl. Sven-Aage Jorgensen, Fortale ogfiktionsbevidsthed, in: Merete Gerlach-Niel-
sen, Hans Hertel, Morten Nojgaard (Hgg.), Romanproblemer. Teorier og analyser,

Odense 1968 Festkrift til Hans Sorensen), S. 162-169. Weiter: Aleida Assmann, Die

Legitimität der Fiktion, München 1980, S. 124ff.
2 Vgl. Ingrid Strohschneider-Kohrs, Die romantische Ironie in Theorie und Gestaltung,

Tübingen 21977, S. 399.



Natürlich, ein altes Manuskript 267

Das Herausgebervorwort zu Amorina ist vom realen Autor Almqvist
durchgehend so verfaßt, daß sich dieser fiktive Bibliothekar selbst unfreiwillig
komisch darstellt. Sprachlich in Form von Stilbrüchen und Unbeholfenheiten;
kompositorisch durch falsche Proportionen zwischen wesentlichen Informationen

und schrulligen Abschweifungen sowie einen forcierten, aber immer wieder

verpatzten Spannungsaufbau; und schließlich inhaltlich durch unvermittelte
Nähe von Unvereinbarem sowie durch offensichtlich unglaubwürdig Erfundenes.

Als der erste Blitz den Bibliothekar überrascht, schreibt er: ich war erstaunt
(«jag häpnade»). Dann, daß er erst einmal Hut und Mantel auszog: Nach den

gespannten Erwartungen, die er aufgebaut hat, in jeder Beziehung - auch

satzrhythmisch - eine Fadaise: «ett förfärligt âskslag, en ljungeld flog förbi fönstren,
jag häpnade, och jag tog av mig bâde hatt och kappa» (S. 7)!

Jetzt - diese Passage habe ich beim Zitieren ausgelassen - beginnt er an
unsichtbare Geister zu denken, die sicher viele schreckliche Geheimnisse den
hier archivierten Manuskripten anvertraut hätten. Nun müßten eigentlich der
zweite Blitz und die Entdeckung des Manuskripts erzählt werden. Statt dessen
schiebt sich ein Exkurs von 4 Seiten dazwischen, in dem der eben noch phantasielos

erscheinende Bibliothekar eine skurrile Theorie entwickelt.
Ihr zufolge ist die Buchdruckerkunst von der Vorsehung ins Leben gerufen

worden, um toten Handschriftenverfassern Ruhe im Grab zu verschaffen. Nach
einem dialektisch-spekulativen Beweis der Existenz von Wiedergängern folgert
unser Mann ebenso wissenschaftlich, daß die starke Abnahme von
Geistererscheinungen in neuerer Zeit in kausalem Zusammenhang mit der Zunahme der

Buchdruckertätigkeit stehe.
Wenn der Text zur spannenden Handlung zurückkehrt, werden noch einmal

das Erstaunen über den Blitz und das Ausziehen der Galoschen rekapituliert.
Dann hebt die klimaktische Bewegung wieder an, die immer wieder antiklimak-
tisch zu versanden droht.

Zuerst hemmt die Schnupftabakdose die suggerierte mysteriöse Entdeckung.
Wer nun aber das Eingreifen einer dämonischen Macht vermuten würde, die das

Geheimnis des Schrankes hütete und den Schlüssel auf ewig aus der Tasche des

gewissenhaften Archivars entfernt hätte, wird enttäuscht. In der anderen
Westentasche findet er sich. Als der Schrank offen ist, packt Entsetzen unseren
Bibliothekar - neuer Spannungsaufbau. Doch die Auflösung besteht nicht in
einer Leiche, die etwa herausfiele, sondern - der Schrank ist leer! Antiklimax.

Ein kleiner Exkurs, diesmal, macht uns die Reaktion verständlich:

Einer, der nicht selbst Bibliothekar ist, wird mein Gefühl nicht verstehen; aber jeder
Mann meines Berufes vernimmt beim Anblick eines buchlosen Bücherregals das

gleiche Schaudern, das gleiche Eis im Blut, wie beim Anblick einer Leiche. (S. 12)

Von hier aus zeigt es sich, daß der Stilbruch System hat. Der Blitz löst bloß
Verwunderung aus. Erschrecken kann diesen Bibliotheksmenschen erst der Anblick
eines leeren Regals. Und jetzt endlich kommt die Spannung zum Höhepunkt



268 Walter Baumgartner

und löst sich auf: zweiter Blitz. Mit bebender Hand Griff in den Schrank. Natürlich,

um Umberto Eco zu zitieren3, ein altes Manuskript
Nach der endlichen Entdeckung des numinosen zusammengefalteten Etwas

faßt sich unser Mann rasch. Im Umgang mit Manuskripten hat er Routine.
Unangefochten vom schrecklichen Inhalt des Dokuments kommentiert er das

Schriftbild, konstatiert, daß es sich um ein Autograph handelt, gibt ihm einen

Titel, da ein solcher fehlt, etc., etc.
Der bis jetzt präsentierte und kommentierte Text bildet das erste Kapitel der

Vorrede des Herausgebers. Die ganze Vorrede besteht aus einem Vorspann und
fünf numerierten Kapiteln von zusammen 34 Seiten.

In Kontrast zu der zweifelhaften Geschichte über die Entdeckung des Manuskripts

erweckt die Disposition der Vorrede den Eindruck von Wissenschaftlichkeit:

Der Herausgeber sieht es als seine Pflicht der Literatur gegenüber an, l:o über die
Entdeckung des Manuskripts zu berichten, 2:o den Ort zu untersuchen, der, wie es

sich zeigte, das prosaische [= reale] Fundament des Werkes ausmacht, 3:o eine
Vermutung auszusprechen über das Verhältnis dieser Dichtung zu seiner Geschichte

[= Stoff] und über die Zeit, in der sie abgefaßt wurde, 4:o die interessanten Daten
über den Verfasser mitzuteilen, die es möglich war einzusammeln, sowie über den

Ort, wo er am wahrscheinlichsten begraben liegt, 5:o in einem Anhang das Schreckliche

zu kommentieren [. .]. (S. 6)

Diese Sparten eines kritischen Editionsberichts werden alle gewissenhaft
ausgeführt. Dabei geraten sie aber unter der Hand des pedantisch-phantasievollen
Bibliothekars zu einer Gelehrsamkeitsparodie. Die Art und die Ergebnisse seines

Recherchierens machen die Behauptung, das Manuskript sei überliefert und
beziehe sich auf ein reales historisches Geschehen, völlig unwahrscheinlich.

Die systematischen Begehungen der Schauplätze geben zu Exkursen über die
einzigartige Lage Stockholms und seiner Umgebung, über Edsviken als
romantischsten See der Welt, über die ossianisch bzw. indisch klingenden Orts- und
Flurnamen der Mälar-Gegend Anlaß; ja zu gelehrten Beschreibungen eines
weißen, höhlenbauenden Tiers, das der Bibliothekar auf Kaninholmen entdeckt.
Es erweist sich schließlich als Kaninchen, worauf der Satz folgt: «Ich muß noch
bemerken, daß Kaninholmen im Poem nicht vorkommt.» (S. 16)

Auch der Ort Danderyd existiert und kommt im Roman vor. Dort soll laut
dem Manuskript der Pfarrer Libius in seinem Pfarrhaus verbrannt sein. Von
einer alten Frau erwirbt unser Quellenforscher zwei halbverkohlte Knochen.
Obwohl er den einen zuerst für einen Pferdeunterschenkel hält, signiert er beide
mit roter Tinte: L 1 und L VIII, und testamentiert sie dem Reichsmuseum,
wodurch der Fund wissenschaftliche Dignität erhält.

Die wichtigsten Faktizitätsgaranten - das Falkenburgische Geschlecht und
dessen Stammburg - kann der Herausgeber natürlich gerade nicht nachweisen.

3 Die Herausgeberfiktion zu Der Name der Rose trägt die Überschrift: «Natürlich, ein
altes Manuskript».



Natürlich, ein altes Manuskript 269

Statt dessen macht er wiederum unter besonders merkwürdigen Umständen -
diesmal eher komischer als schreckromantischer Art - eine zweite Manuskriptentdeckung.

In der Vorratskammer einer Pfarrersfrau stößt er auf eine
Briefsammlung aus der Feder eines A. Morin A. Der Name erinnert ihn an die
Überschrift zu einigen Makulaturbögen von 1823, die er gesammelt und später inhaltlich

mit dem Manuskript P.II.b. identifiziert hatte. Hier wird also das bekannte
textexterne Faktum in die Fiktion hereingeholt, daß Almqvist Amorina in den
Jahren 1821-22 geschrieben, aber, als Teile schon gedruckt waren, von der
Veröffentlichung zurückgezogen hatte! Der Bibliothekar: «Mit dem Scharfsinn für
literarische Kombinationen, der meinen Charakter und meine Lust ausmacht,
erriet ich sofort, daß es einen Zusammenhang gab zwischen diesem Küstersohn
und meinem Fund im Schrank.» (S. 26)

Was aus den Briefen hervorgeht, ist die Parodie einer romantischen, unglücklichen

Künstlerbiographie. A. Morin A. hat den Stoff mit der Falkenburgischen
Familientragödie von einer alten Frau erzählt bekommen (schon wieder eine
alte Frau!). Als autodidaktischer Dichter, der sich an Schillers Räubern und der

Jungfrau von Orleans sowie an Novalis verlesen hat, brachte er ihn in eine
monströse Vers- und Dramaform. Der Herausgeber bezeichnet die Schreibweise als

«tungfotad« - schwerfüßig. In einer langen Fußnote dazu erläutert er diesen
Ausdruck mit dem Terminus manieristisch (S. 33). Almqvist bricht also die
bereits in sich vielfältig ironisch gebrochene Form von Amorina (Arabeskenform,

Gattungsmischung)4 in der Herausgeberfiktion noch einmal durch die
ironische Zuschreibung des Textes an einen unbeholfenen, aber genialisch-ambitiösen

Amateurdichter.
Die Herausgeberfigur, die Almqvist erfindet, ist dem Text, den sie ediert, dem

Werk Almqvists, nicht gewachsen. Sie ist dem zu erwartenden Urteil des
«Normallesers» angepaßt, jedoch so, daß sie deutlich unter dessen Niveau liegt. Dies,
zusammen mit den aufgerufenen vornehmen literarischen Vorbildern Schiller
und Novalis, sollte nach dem Kalkül Almqvists den realen Leser dazu provozieren,

seinem Text und dessen Ästhetik als geneigterer Leser zu begegnen als der
merkwürdige Bibliothekar. Vorausgesetzt ist dabei, daß der Leser die Verfasserfiktion

nicht ernst nimmt. Und dazu ist sie unglaubwürdig genug erfunden und
ausreichend lächerlich präsentiert. Die Biographie des A. Morin A. führt
schließlich zum trivialromantisch obligatorischen frühen Dichtertod, verursacht
durch «zunehmenden Schnupfen samt Nasenbluten [. .]. Er bekam Sommersprossen

und eine Menge Pickel» (S. 31 f.). 1898 starb er an einem Blutsturz.
Vom realen Autor aus gesehen, verhält es sich wie folgt mit der fiktiven

Textgeschichte: Er erfindet ein Familiendrama, das sich 1739 abgespielt haben soll.
Er läßt es von einer alten Frau tradieren und fünfzig Jahre später von einem

4 Zur Form und zur romantischen Ironie von Amorina gibt es einschlägige Arbeiten von
Lennart Pagrot, Bertil Romberg, Lars Melin, Marilyn Johns Blackwell. Ihnen
ist gemeinsam, daß sie die Herausgeberfiktion wenig beachten und die romantische
Ironie anders funktionalisieren als ich.



270 Walter Baumgartner

genialisch-naiven Dichter poetisch gestalten, schließlich von einem reichlich
beschränkten Bibliothekar edieren.

Amorina (1839)

C. J. L. Almqvist: Bibliothekar (Hg.)

Roman «De fyra»1

A. Morin A.: alte Frau: Falkenburg-Stoff

1 Darin noch ein Meister Petrus, der an einem erbaulichen Buch über den gleichen Stoff
und mit identischem Bauplan schreibt!

Die autoriale und sachliche Beziehbarkeit des so präsentierten Textes verflüchtigt

sich Stufe um Stufe in der verschachtelten Erzählsituation. Dadurch, und
durch die inhaltlichen Ungereimtheiten, gerät er in eine relativierende Perspektive,

die den Leser auf einen freien und selbstverantworteten Umgang mit dem
Erzählten verweist. (Diese Konstruktion geht leserlenkend einem Text voraus,
der wiederum selbst auf allen Ebenen Illusionsbrüche aufweist und dessen
Geschehen in höchstem Maße phantastisch, verrückt, unglaubwürdig ist!)

Der Vorspann des Herausgeberberichts beginnt nun aber unironisch und geht
in médias res mit einem literaturkritischen Plädoyer für das Schreckliche in der
Kunst. Dessen Darstellung müsse erlaubt sein, insofern es in der Natur des
Menschen begründet sei, also ein reales Problem darstelle. Eine solche Auffassung,
dies weiß der Herausgeber, ist um 1839 kontrovers. Durch die Aufteilung der
Literatur in eine hohe und eine niedere blieb das Schreckliche der reißerischen,
unverbindlichen Behandlung in der Trivialliteratur reserviert. Die «Kunstrichter»

dagegen, so unser Bibliothekar, «halten es [. .] für ein Prärogativ der Dichtung,

für einen Sieg der Phantasie und für das eigentliche Wesen der Poesie,
über Menschlichkeit und Wahrheit hinweg ein Reich mit seinen eigenen Freuden

und Schrecken zu schaffen, die nur dort existieren.» (S. 5)
Der Herausgeber steht also im Widerspruch zu der apolitischen, autonomen

romantischen Kunst, die in Schweden etwa von 1810 bis 1840 herrschende Norm
war. Die sich jetzt im Vorspann anschließende Versicherung, den vorliegenden
Text habe er gefunden und Spuren der wirklichen Ereignisse, die ihm zugrundeliegen,

seien nachzuweisen, dient hier der mimetisch-anthropologischen
Legitimation der darin dargestellten menschlichen Problematik. Die gegenläufigen
Ironisierungen sollen diese nicht in Frage stellen, sondern nur - das ist
allerdings viel verlangt - von der Fixierung auf das rein Stofflich-Inhaltliche
befreien.

Der nicht-ironischen Leserlenkung dienen auch andere Passagen der Vorrede,
in denen Almqvist seinen Bibliothekar plötzlich mit einem verschmitzt
unterschobenen Bewußtsein sprechen läßt, das sein eigenes ist. Ich meine vor allem
eine nun aufklärerisch-witzig klingende Gespensterhypothese, die der Bibliothe-



Natürlich, ein altes Manuskript 271

kar überraschend ganz am Ende seines schon erwähnten Exkurses in Erwägung
zieht. Die Buchdruckerkunst habe nämlich auch zu größerer allgemeiner Freiheit

beigetragen, so daß die Notwendigkeit des Rasens gegen wirkliche und
vermeintliche Ungerechtigkeit abgenommen habe und die grauenhaften
Leidenschaften ausgestorben seien. Für die Geister gebe es deshalb immer weniger
Anlaß umzugehen. Zu einem solchen Gedankengang gehören dann auch die

Ausführungen im fünften Kapitel des Vorworts. Sie enthalten unironische,
damals kühne sozialpsychologische, politische und ästhetische Überlegungen,
die wir auch aus Almqvists Essayistik kennen. Das Tragische wird nicht mehr
metaphysisch begründet, sondern sozialpsychologisch. Die Kunst wird dafür «in
hohem Grad gefährlich für die Moral. [. .] Falls nichts an [dem Schrecklichen
einer Figur wie] Johannes unpsychologisch, nichts für den Menschen als solchen
unwahr ist, so kann die Polemik, falls eine solche angebracht erscheint, sich
nicht auf die Darstellung richten, sondern muß sich gegen die Moralthesen
unserer gegenwärtigen Bildung wenden. Dies wird eine der Fragen der
kommenden Jahrzehnte sein.» (S. 38 f.) Mit diesem prophetischen Satz, der auf eine

engagierte Literatur weist - man denkt an Zola -, schließt die Herausgebervorrede.

Der so eingeführte eigentliche Roman Amorina präsentiert sich aber keineswegs

als realistischer oder gar naturalistischer Text, sondern als outrierte
Schreckromantik. Trotzdem nehme ich die Berufung der Vorrede auf Authentizität,

auf Relevanz des Werkes für die menschliche Natur im Konflikt mit
gesellschaftlich konventioneller Moral ernst. Die gleichzeitige ironische Negierung
historischer Faktizität muß dann bedeuten, daß die Wahrheit von Amorina in
einem viel komplexeren und anspruchsvolleren Sinne vom Leser entdeckt werden

muß als durch Anerkennung von Wahrscheinlichkeit in bezug auf bereits
Vorgewußtes und unmittelbar Vorfindbares, das sich an die bloßen Inhalte
hielte. Die Polemik gegen die «Kunstrichter» der Zeit zeigt an, daß diese Wahrheit

allerdings nicht im unverbindlich Exotisch-Weltflüchtigen, nicht in einem
autonom Phantastischen zu suchen ist.

*

Jetzt aber zu Kierkegaard!
Es mag überraschen, daß ich ein Werk wie Entweder-Oder, dessen

Wirkungsgeschichte in einem philosophischen und theologischen Kontext steht, wo seine
Thematik als Romantik- und Ästhetizismuskritik ausgemacht worden ist, mit
einem so genuin fiktionalen, «verrückten» romantischen Text wie Amorina in
Verbindung bringe. Immerhin habe ich schon herausgearbeitet, das Amorina
nicht ästhetizistisch verstanden werden will.

Almqvists Amorina erschien 1839. Kierkegaards Enten-Eller vier Jahre später,
1843. Kierkegaards Buch geht eine Herausgeberfiktion voraus, die erstaunliche
Parallelen zu derjenigen von Amorina aufweist. Ein Einflußverhältnis liegt nicht
vor. Es gibt weder in der Kierkegaard-Forschung Hinweise darauf, daß der Däne



272 Walter Baumgartner

Notiz genommen hätte von der Person und dem Werk des Schweden, noch
umgekehrt. Beide haben sich aber ausführlich mit der Literatur und Ästhetik der
deutschen Romantik auseinandergesetzt. In ihr finden sich Vorbilder, an die
man bei meinen Ausführungen zu Amorina sicher schon längst gedacht hat.

Die Herausgeberfiktion zu Entweder-Oder ist als Fiktionalitätssignal, ja
überhaupt als Bestandteil des Werkes kaum beachtet worden.5 Man hat dem Vorwort
bloß die nützlichen Angaben über den Bauplan und die vermeintlich autorin-
tentionalen Interpretationshinweise entnommen.

Gewiß, Kierkegaards Herausgeberfiktion präsentiert sich weniger Jean-Paulisch

als diejenige Almqvists. Victor Eremita charakterisiert sich implizit in
seinem Editionsbericht dennoch als ein Privatgelehrter von verblüffend ähnlichem
Wesen wie Almqvists Bibliothekar. Er zeigt dieselbe Widerspüchlichkeit und
Ambivalenz zwischen pedantisch archivarischer Leidenschaft, moralischer
Ernsthaftigkeit und Spießbürgerlichkeit einerseits und skurriler pseudowissenschaftlicher

Weitschweifigkeit und Anfälligkeit für sowohl Natur- wie
Schreckromantik andererseits.

Sein Vorwort ist nicht so lang wie das des Almqvistschen Bibliothekars. Aber
es fängt wie dieses mit einem Vorspann an, der theoretisierend ein allgemeines
Problem aufwirft. Diesmal ein philosophisch-psychologisches: das des Verhältnisses

von Innerem und Äußerem, von Wesen und Erscheinung. Dann werden
die Herausgeberbericht-Rubriken ausgefüllt wie bei Almqvist: 1. Bericht über
die Entdeckung der Manuskripte durch ein «unerwartetes Glück» und unter
«höchst sonderbaren Umständen»; 2. skrupulöse Beschreibung und Ordnung
der Papiere sowie Titelgebung; 3. zeitliche, historische Lokalisierung; 4. Recherchen

betreffend die realen Autoren - natürlich ohne Resultate! -; 5. Interpretationshilfe

für den Leser!
Den Bericht über die Entdeckung der Manuskripte will ich in gerafftem Zitat

wiedergeben.

Es ist jetzt etwa sieben Jahre her, seit ich bei einem Antiquitätenhändler hier in der
Stadt einen Sekretär bemerkte, der bereits beim ersten Mal, als ich ihn sah, meine
Aufmerksamkeit auf sich zog. [. .] es wurde mir zur Notwendigkeit, ihn zu sehen,
und ich hatte zu diesem Zweck keine Bedenken, wenn es ausnahmsweise nötig
war, einen Umweg zu machen. Je öfter ich ihn sah, um so stärker erwachte in mir
die Lust, ihn zu besitzen. Ich fühlte sehr wohl, daß es eine sonderbare Lust war, da

ich keine Verwendung für das Möbel hatte. [. .] ich schaute mit verliebten Augen auf
den Sekretär. [. .] Mein Herz klopfte, als ich beim Antiquitätenhändler eintrat. Er
wurde gekauft und bezahlt. (S. 10 f.)

Victor Eremita erzählt nun in einer merkwürdigen Mischung von
moralischökonomischen Bedenken und erotisierter Besitzerlust, wie er den Gegenstand

5 Eine Ausnahme bildet Karin Pulmer, Die dementierte Alternative. Gesellschaft und
Geschichte in der ästhetischen Konstruktion von Kierkegaards 'Entweder-Oder', Frankfurt
a.M., Bern 1982. Pulmer sieht in der Herausgeberfiktion den Schlüssel zur Konzeption
des ganzen Werkes (vgl. S. 45), jedoch in einem etwas anderen Sinn als ich.



Natürlich, ein altes Manuskript 273

seiner «Verliebtheit» immer besser kennenlernt. Aber das Glück währt nicht
lange. Eines Tages muß er früh zu einer Reise aufbrechen und will im letzten
Augenblick noch schnell seine Brieftasche aus einer Schublade des besagten
Sekretärs nehmen.

Siehe, da läßt sich die Schublade nicht bewegen. [. .] Das war so fatal wie nur möglich

[. .]. Das Blut stieg mir zu Kopfe, ich wurde verbittert. Wie Xerxes das Meer
peitschen ließ, so beschloß ich, fürchterliche Rache zu nehmen. Eine Axt wurde
geholt. Damit brachte ich dem Sekretär einen grauenerregenden Hieb bei. Ob ich
nun in der Wut danebenschlug oder ob die Schublade ebenso starrsinnig war wie
ich, die Wirkung war nicht die beabsichtigte. Die Schublade war und blieb verschlossen.

Hingegen passierte etwas anderes. [. .] eine heimliche Tür sprang auf, die ich
zuvor nie bemerkt hatte. Diese öffnete ein geheimes Versteck, das ich ebenso wenig
bemerkt hatte [!]. Hier fand ich zu meiner großen Überraschung eine Menge Papiere,
die Papiere, die den Inhalt der vorliegenden Schrift ausmachen. [. .] In meinem
Herzen bat ich den Sekretär um Verzeihung für die unfreundliche Behandlung,
während mein Gedanke seinen Zweifel bestätigt fand, daß das Äußere doch nicht
das Innere ist. (S. 11 f.)

Den Ironiemerkmalen in Almqvists Text entspricht hier ein subtileres Niveau-
Gefälle zwischen pseudoerotischer Obsession und spießbürgerlicher Moral -
sogar Umwege macht Victor Eremita wegen dieses Möbels, und eigentlich war
es ja viel zu teuer und ohne praktischen Nutzen - und wiederum spleeniger
Gedankenverbindung der mysteriösen Entdeckung eines Geheimfaches mit
einer Polemik gegen Hegels Identitätsphilosophie.

Die Verschachtelung der Erzählsituationen von Entweder-Oder, die sich aus
Eremitas Bericht über Entstehung und Urheberschaft der vorgelegten Texte
ergibt - er spricht selbst von einem System chinesischer Schachteln -, sieht wie
folgt aus. Eremita findet Aphorismen und Essays eines Namenlosen, den er A.

nennt, und Briefe eines Assessor Wilhelm an diesen. Als Mann der
wissenschaftlichen Konsequenz und nüchternen Solidität nennt er den zweiten Verfasser

lieber B., als dem ersten einen fiktiven Namen zu geben. Sowohl bei den
Schriften A.s als B.s findet sich nun aber ein Text, für den sie ihrerseits nur als
Herausgeber die Verantwortung übernehmen wollen. A behauptet nämlich,
das «Tagebuch des Verführers» nicht selbst geschrieben, sondern gefunden,
genauer: entwendet zu haben. Eremita faßt diese Versicherung so auf, wie wir
nach Kierkegaards Kalkül seinen, Eremitas, eigenen Herausgeberstatus verstehen

sollen: «Das ist ein alter Novellistentrick»! (S. 14) Unkritischer ist er im
Falle B.s! Dieser schiebt nämlich seinerseits seinen eigenen Briefen noch eine
Predigt nach, die ein befreundeter Pfarrer ihm geschickt haben soll. Dazu äußert
sich das Herausgebervorwort überhaupt nicht.

Hier nun bewirkt weniger die zeitliche und phantastische Verflüchtigung der
Quellenberufung als vielmehr die deutlich stilisierte symmetrische Spiegelung
der Erzählverhältnisse, daß das Gegenteil eines realistischen Pakts erreicht wird.
Durch die Serie von vermittelnden Instanzen gerät in jedem Fall auch hier das

Authentizitätspostulat in einen Schwebezustand. Eremita deutet außerdem an,
es wäre auch möglich, daß beide Teile von ein und derselben Person «gedichtet»



274 Walter Baumgartner

sein könnten. Wiederum andere Andeutungen und Indizien verweisen auf ihn
selbst als diesen «Dichter».6 Hinzu kommen die stilistischen und inhaltlichen
Ironiesignale, die den Faktizitätsanspruch ständig konterkarieren.

Entweder-Oder

Victor Eremita
[Ps. f. Soren Kierkegaard]

Diapsalmata
Abhandlungen

A (Hg.)
Tagebuch
des Verführers

Victor Eremita (Hg.)\

Briefe B (Hg.) Predigt

Gerade bei dem Textteil nun, dessen Urheberzuweisung Eremita als alten
Novellistentrick abgestempelt, beim «Tagebuch des Verführers», versichert er
jedoch, den Verfasser und die Protagonistin persönlich zu kennen. Ich sehe

darin, ähnlich wie bei Almqvist, einen Versuch, dem Leser nahezulegen, daß der
durch Ironie und Fiktionalitätssignale relativ realitätsentlastete Verstehenspro-
zeß doch auf die Lebenswirklichkeit rückbezogen werden soll. Eine platte
Identifikation ist an dieser Stelle in der Konzeption nicht mehr zu befürchten.
Schließlich weist sich der fiktive Herausgeber nicht nur durch seine skurrile
Selbstcharakterisierung als fiktive Figur aus, sondern auch durch seinen Namen.
Über Eichendorffs «seltsamen Victor» (in Ahnung und Gegenwart) verweist er
sowohl auf seine literarische Herkunft wie auf den realen Autor - Eichendorffs
Victor ist Theologe und wohnt am Friedhof - dänisch kirkegaard!7 In einem
Versuch, die reale, trotz allem pragmatisierende Rezeption von Entweder-Oder

zu korrigieren, hat Kierkegaard später geschrieben, Victor Eremitas Name sei

nicht als Proprium, sondern als Appellativum für den Leser zu verstehen!8

*

Von den inhaltlichen Parallelen der beiden Herausgeberfiktionen will ich nun
eine hervorheben, die meine Überlegungen zur Funktion dieses ironisierenden
Kunstmittels einen Schritt weiterzuführen geeignet ist.

Beide Herausgeber bezeichnen pedantisch und gelehrt Anachronismen und
andere sachliche Unstimmigkeiten in den Texten, die sie vorlegen. Almqvists
Bibliothekar hat außerdem noch die sonderbare Leidenschaft, Druckfehler in

6 Vgl. Pulmer, Die dementierte Alternative, S. 49 u. 147ff.
7

Vgl. Pulmer, Die dementierte Alternative, S. 153.
8 Stiren Kierkegaards PapirerW, Kobenhavn 21968, S. 218. Das «Postscriptum» ist

allerdings immer noch von Victor Eremita unterzeichnet, den ich hier aber als Pseudonym
für Kierkegaard und nicht als fiktive Figur auffasse.



Natürlich, ein altes Manuskript 275

verschiedenen Auflagen und Ausgaben von Lindbloms Katechismus zu
sammeln. Und er entwickelt eine Theorie dazu. Diese parodiert die romantische
Arabeskenpraxis und Ironie-Ästhetik in einer Weise, die uns heute einen
Zusammenhang mit u.a. Dadaismus und konkreter Poesie bewußt werden läßt.
Das heißt, des Bibliothekars Druckfehlertheorie kommt uns gar nicht so dumm
vor.

Außer Schreibfehlern werden von Menschen auch Druckfehler gemacht, falls sie
Buchdrucker sind. Nichts ist wirkungvoller zur Unterhaltung des Lebens in der
Literatur als verschiedene Meinungen. Und nachdem solche durch Druckfehler und
noch mehr durch Schreibfehler entstehen können, so ist nebst dem Begehen von
Druckfehlern nichts wichtiger für die Literatur als deren Einsammeln, welches
vermittelst genauen und gewissenhaften Aufsuchens aller Auflagen geschieht, die durch
Druckfehler voneinander abweichen und dadurch jede für sich ihre Bedeutung und
Wirkung haben. (S. 23)

Die entsprechenden Passagen bei Kierkegaard finden sich allerdings nicht im
Vorwort des Herausgebers, sondern in den Schriften A.s, des Ästhetikers, in dessen

Person Kierkegaard sich vorgenommen hatte, romantischen Ästhetizismus
ad absurdum zu führen und als unethisch zu entlarven. In den Diapsalmata steht
ein «Probater Rat für Schriftsteller»:

Man schreibe seine eigenen Betrachtungen nachlässig nieder, man lasse sie drucken;
in den verschiedenen Korrekturen wird man schließlich eine Menge guter Einfälle
erhalten. Faßt deshalb Mut, ihr, die ihr euch noch nicht erkühnt habt, etwas drucken
zu lassen, auch Druckfehler sind nicht zu verachten, und mithilfe von Druckfehlern
witzig zu werden, muß als legitim gelten. (S. 24)

Eine Stelle in A.s Abhandlung über den «Reflex des antiken Tragischen im
modernen Tragischen» - ein Text übrigens, der dasselbe Problem anvisiert wie
Almqvists Bibliothekar in seiner Abhandlung über das Schreckliche9, - macht
klar, daß die Zielrichtung dieser sarkastischen Unterstellung die romantische
Arabesken- und Fragmentästhetik ist. Es geht A. um das offene Kunstwerk, das

er ironisch-sarkastisch denunziert. Der Reichtum der Individualität bestehe

eben in deren Kraft zu fragmentarischer Verschwendung, und daß das, was auch den
Genuß des produzierenden Individuums ausmacht, auch der des rezipierenden
Subjekts ist [. .], das Hervorbringen und Genießen der aufblitzenden Flüchtigkeit [. .],
die für den Rezipierenden ein Mehr enthält [. .], das seine eigene Produktivität
weckt. (S. 140)

Damit sind wir am springenden Punkt angelangt. Was Kierkegaards A. hier sagt
und was sich kritisch gegen romantische Literatur richten soll, was in der Zuspitzung

des Gedankens witzig auch in der Druckfehlertheorie von Almqvists
Bibliothekar ausgedrückt ist, charakterisiert die Machart des berüchtigt chaoti-

9 Heinrich Fauteck, Kierkegaards Antigone, in: skandinavistik 4 (1974), S. 81-100, zeigt,
daß A.s Überlegungen - der Verfasser identifiziert sie mit Kierkegaards Denken -
nicht wie diejenigen Almqvists in Schillersche oder gar, wie oben angedeutet, Zolasche
Richtung gehen.



276 Walter Baumgartner

sehen Amorina sehr gut. Aber es trifft auch zu auf Entweder-Oder, wo allerdings
das Verhältnis von Autorintention und Textintentionalität zum Problem wird.

Die Kierkegaard-Stelle enthält den Ansatz einer Rezeptionsästhetik, wenn sie

sich auch als Denunzierung einer solchen versteht: Die Unabgeschlossenheit
des Werkes wecke die Produktivität des Lesers und bewirke so ein Mehr über das

Werk hinaus. In unironischer Form, allerdings nicht so explizit, findet sich diese

Auffassung nun aber auch im Wunsch Eremitas, wie der Leser die vorgelegten
Schriften auffassen möge. Sie haben nämlich kein Ende, stellt er im Vorwort
fest. Da er sie nicht verfaßt, sondern bloß gefunden habe, könne man darin
keinen Fehler, höchstens ein Unglück sehen. Er selber sehe darin ein Glück. In
vielen Novellen werde das fertige Resultat eines ethischen Meinungskampfes
dargestellt: «Anstatt daß die Anschauungen für sich sprechen, wird der Leser
mit dem historischen Resultat bereichert, daß ein Anderer überzeugt worden
sei. Ich betrachte es als ein Glück, daß diese Papiere darüber nichts aussagen»
(S. 19)!

Das Glück oder Unglück des offenen Textes hat in letzter Instanz natürlich
Kierkegaard auf dem Gewissen. In seinen bekannten späteren Ausführungen zur
Mäeutik der indirekten Mitteilung der Pseudonymen Schriften haben wir die
entfaltete autorintentionale Theorie - nur daß er sie nicht Ästhetik oder Poetik
nennen will.10 Was Kierkegaard anzielte und meinte entdeckt zu haben, ist eine
spezielle Form der religiösen Existenz-Mitteilung; eine Form der sokratischen

Ironie, die nicht Inhalte, sondern Existenz mitteilte, den Leser, wie Kierkegaard
mehrmals schreibt, «in die Wahrheit hineinbetrügt». Diese Mitteilungsform ist

polemisch gegen Friedrich Schlegels romantische Ironie konzipiert, der Kierkegaard

den Charakter sokratischer Wahrheitsliebe und Moralität absprach."
Eine Sache ist es, daß Kierkegaards Romantikkritik, wie des öfteren

nachgewiesen wurde, sich hartnäckigem Verkennen verdankt.12 Interessanter ist es

schon, daß seine Auseinandersetzung mit der Romantik und deren fiktionale
Thematisierung in Entweder-Oder sich biographisch auf eine tiefsitzende
Ambivalenz zurückführen läßt. Was hier jedoch interessiert und behauptet werden
soll, ist folgendes: Weder Kierkegaards Theorie der indirekten Mitteilung noch
die ironische Fiktionspraxis von Entweder-Oder läßt sich wirkungstheoretisch
aufgrund ihres vorgewußten christlich-religiösen Fluchtpunkts von Texten
unterscheiden, die intentional der Ästhetik romantischer Ironie entsprungen sind.
Als Kommunikationsangebot funktionieren sie wie alle fiktionalen Texte, deren
kalkulierte Unbestimmtheit zu ihrer Appellstruktur gehört - wie z.B. Amorinal

Bereits die Erläuterung des Herausgeberpseudonyms als «Appellativum» in

10 Vgl. Om min Foifatter-Virksomhed (1851) und Synspunktet for min Forfatter-Virksomhed
(1848, publ. 1859), SS XVII.

11 Vgl. Gerhard vom Hofe, Die Romantikkritik Sören Kierkegaards, Frankfurt a. M. 1972,

S. 131 ff. ; weiter: Ernst Behler, Klassische Ironie. Romantische Ironie. Tragische Ironie.
Zum Ursprung dieser Begriffe, Darmstadt 1972, S. 82.

12 Vgl. Vom Hofe, Die Romantikkritik, S. 179.



Natürlich, ein altes Manuskript 277

Kierkegaards «Postscriptum» nimmt eine zentrale Kategorie Wolfgang Isers
vorweg. Im gleichen Autorkommentar zu Entweder-Oder findet sich die begriffliche
und sachliche Vorwegnahme der Funktion von kommunikativer Unbestimmtheit

für die Sinnkonstituierungstätigkeit des Rezipienten im Modus der Entdek-
kung. Es heißt bei Kierkegaard, der Leser wisse ja, «daß man einen Verfasser
überprüfen kann, indem man seine Bewegungen nachmacht, - wodurch man
augenblicklich entdeckt, daß dort eine Zwischenbestimmung ausgelassen ist.»
(S. 215; kurs. W.B.)

Der Satz, es gelte, den Leser in die Wahrheit hineinzubetrügen, ist nun aber
verräterisch. Kierkegaard verläßt sich nicht auf die Aktivität eines mündigen
Lesers, er will ihm den Textsinn nicht überantworten. Der Freiheitsgrad, den ein
moderner fiktionaler Text laut Iser dem Leser gewährt, ist Kierkegaard von
seinem christlichen Apriori her suspekt.

Ich würde sagen, das ist nicht so sehr unser Problem. In dem Maß, wie Kierkegaard

das Wagnis fiktionaler Kommunikation eingegangen ist, können wir deren
Chance nutzen. Die Chance nämlich einer Sinnaktualisierung und Sinnadaption

von einem Horizont historischer Erfahrung aus, der vielleicht gegen die
Wahrheit der explizit theologischen Inhalte des Kierkegaardschen Werkes
spricht. Karin Pulmer hat diese Chance wahrgenommen.13 Ebenso Christopher
Norris in seiner dekonstruktivistischen Lektüre von Entweder-Oder:14 Eremita
spricht anläßlich des Titels mit seiner Alternativwahl-Suggestion seinerseits von
einem «Betrug». Es ist aber für einen heutigen, fiktions- wie geschichtsbewußten
Leser möglich und notwendig, sich diesem Betrug zu entziehen - im Sinne
eines Weder-Noch angesichts der inhaltlich expliziten Positionen, die Kierkegaard

als Alternativen anbietet. Es steht noch etwas anderes im Text, bzw. er
evoziert mehr. Kresten Nordentoft hat das Gesamtwerk Kierkegaards als ein
Vexierbild bezeichnet.15 «Nicht nur gelegentlich, sondern immer übertrifft der
Sinn eines Textes seinen Autor», wissen wir mit Gadamer: «Daher ist Verstehen
kein nur reproduktives, sondern stets auch ein produktives Verhalten»16.

Almqvist nun hatte nicht die Bedenken und Probleme Kierkegaards im
Umgang mit der romantisch fiktionalen Kommunikationsform. Auch er hat eine

Rezeptionsästhetik formuliert. In verschiedenen Aufsätzen zur Stil- und
Gattungsvermischung, zum Humor und zum Kunstwerk mit offenem Schluß reflektiert

er die heterogene und offene Struktur, die Amorina aufweist. Er legitimiert
sie einerseits darstellungsästhetisch-mimetisch mit Hinweisen auf die
Widersprüchlichkeit seiner Zeit und der Existenz überhaupt. Andererseits funktionali-
siert er die Offenheit der Textstruktur rezeptionsästhetisch. In unserem
Zusammenhang soll nur letzteres interessieren.

13 Pulmer, Die dementierte Alternative.
14 Christopher Norris, Fictions of Authority: Narrative and Viewpoint in Kierkegaard's

Writing, in: criticism 25 (1983), H. 2, S. 87-107.
15 Vgl. Kresten Nordentoft, Soren Kierkegaard. Bidrag til kritikken af den borgerlige

selvoptagethed, Kobenhavn 1977, S. 17.
16 Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode, Tübingen 21965, S. 280.



278 Walter Baumgartner

Im «Dialog om att sluta stycken» (Dialog darüber, wie man Stücke schließt) in
Törnrosens bok, VI. Band, fragt ein Kunstliebhaber den Dichter Richard Fu-

rumo:
deine Art Stücke abzuschließen, als seien sie gleichsam nicht zu Ende, scheint bei dir
so durchgehend zu sein, daß ich sie zuletzt überall entdeckt habe, sogar in der Musik,
die du spielst. Kannst du nicht anders? [. .] [Ein Stück] soll auf eine ordentliche,
anständige und entschiedene Weise aufhören [. .]. Der Leser kann dann das Buch
zufrieden weglegen, nachdem er alles bekommen hat, was er braucht und billigerweise

verlangen darf. Bei dir dagegen wird er den Buchdeckel überhaupt nicht
zuschlagen, sondern bleibt sitzen und denkt unaufhörlich weiter [. .]. Mit einem Wort:
du überläßt deinen Hörern oder Lesern eine abschließende Beurteilung der Idee der
Ereignisse. (S. 202)

Der Kunstliebhaber hat richtig gefolgert, aber konventionell geurteilt. Furumo
wie Eremita sehen es eben als ein Glück an, bzw. die Schöpfer dieser fiktiven
Vermittlerfiguren haben es so geplant, daß der Text nicht zur Beruhigung des

Lesers «anständig» aufhört. Sie wollen genau, was Furumos Kritiker empört:
daß der Leser unaufhörlich weiterdenkt!

Furumo antwortet:

der Leser wird in die Notwendigkeit und in Gang gesetzt, Entwicklungen
vorzunehmen, die verschieden sein können und von denen er eine wählen sollte, aber
nicht weiß, welche, weil er die Meinung des Dichters nicht kennt. Wenn nun aber der
Dichter antwortet, der Leser möge wählen und weiterführen, welche von ihnen ihm
behage; was folgt daraus anderes, als daß der Leser Dichter wird im gleichen Augenblick,

wie der andere Dichter aufgehört hat? (S. 210)

Zunächst tönt das wie ein Kierkegaardsches Entweder-Oder. Aber dann kommt
Almqvists großzügiges und modernes Partizipationsangebot, das Erkenntnisprivileg

des Dichters aufhebend - an genau der systematischen Stelle der
Mitteilungskonzeption, wo Kierkegaard glaubt, zum «Betrug» greifen zu müssen.

Nach dem fiktiven Dialog bittet Furumo darum, einen Aufsatz vorlesen zu
dürfen, den er einmal veröffentlicht gesehen habe. Es handelt sich um Almqvists
Essay «Om tvä slags skrivsätt» (Über zwei verschiedene Schreibweisen), der
1833 in der Zeitschrift Skandia abgedruckt war. Hier geht es um Strategien mit
kommunikativer Unbestimmtheit, die nicht nur das Drama und den Dramenschluß

betreffen.

Man kann so schreiben, daß man ordentlich und richtig Bescheid gibt darüber, was

zum Thema gehört, so daß dem Leser nichts mehr zu tun bleibt als bloß - zu lesen.
Aber man kann auch auf eine andere Weise schreiben. Man kann darauf

verzichten, alles zu äußern; vielleicht nicht einmal das Hauptsächlichste in die Worte
legen. Was man äußert, kann aber von einer Beschaffenheit sein, daß es den Leser
in eine Perspektive und in eine Stimmung versetzt, in einen Wunsch und ein
Vermögen, in der Richtung des Themas weiterzugehen - und er erfindet aufeigene Faust
alles Übrige, Ungesagte; ja vielleicht viel mehr, als was vom Verfasser hätte gesagt
werden können. (S. 212f.)



Natürlich, ein altes Manuskript 279

Dies entspricht genau der Ästhetik, die Kierkegaard in der oben zitierten Passage

aus A.s Abhandlung über das Tragische diffamieren wollte, die aber in seiner

eigenen Theorie der indirekten Mitteilung dann doch unverkennbar wieder

durchscheint. Almqvists Fortsetzung zeigt, daß er im Grunde genau dasselbe
Ziel hatte wie Kierkegaard: die Konstituierung authentischer Subjektivität:

Der Leser kann jetzt sein [schwed. Wortstellung!] nicht nur Leser, sondern auch
[även auch, sogar!] Mensch: er kann produktiv sein.

Dann folgt eine romantische Bestimmung der Seinsweise des Kunstwerks, die
zugleich texttheoretisch modern ist, indem sie wie der tschechische Strukturalismus

Artefakt und Werk unterscheidet. Almqvist betont, daß ein Dichtwerk
etwas anderes ist als dialogisierte Wissenschaft.

Die Welt, die der Verfasser beim Leser zu Leben und eigener Tätigkeit erweckt,

- diese Welt ist eigentlich sein Werk, und die Worte seiner Schrift (das sichtbare
Werk) nichts anderes als ein Moyen. (S. 212)

Der Leser könne in seiner Erfindung ohne Grenzen weiterfahren, er werde selber

zum Werk und so auf wahre Weise gebildet, er werde Poesie.

*

Bei aller Nähe müssen nun die Differenzpunkte bezeichnet werden. Für
Kierkegaard kann wahre Existenz eben nur religiös begründet sein, weshalb er die
poetische Existenz als Opium für das Volk ablehnen muß. Ein zweiter Punkt
liegt darin, daß Kierkegaard Subjektivität nur in der Kategorie des Einzelnen
denken kann. Er muß deshalb den Leser vom Dialog mit dem Werk wieder
abzukoppeln versuchen. Die autoritäre Kommunikationsform der Predigt am Schluß
von Entweder-Oder, das «Ultimatum»(!), sollte dies wohl leisten, - während
Kierkegaard der Meinung war, er führte den Leser «ohne Mündigkeit» vor die
Entscheidung, die Wahrheit zu wählen.17 Almqvist dagegen sieht Subjektivität
in einem zwischenmenschlichen Dialog sich bilden, für den Dichtung im Sinne
des oben zitierten Werkbegriffs ein Medium bereitstellen möchte: «Eine
Schreibweise und deren Betrachter, ein Werk und sein Leser, sollen sie nicht
zwei Halbheiten sein, die sich gegenseitig auffangen und einander vollenden?»
(S. 214)

17 Norris, Fictions ofAuthority, schreibt: «What is to vouch for these tactics being ultimately

on the side of inwardness and truth? The passage provides an answer in the form of
that Providence which everywhere governs Kierkegaard's design [. .]» (S. 105), Nor-
dentoft diskutiert diese Problematik auf S. 46ff., unterläuft aber die theoretischen
Überlegungen pragmatisch, wenn er schreibt: «i praksis er risikoen for at blive 'bedra-
get ind i sandheden' ikke stor, selv om der nok skal vaere den Kierkegaardlaeser der er
hoppet pä limpinden» (S. 49). Helmut Toftdahl, Kierkegaard og digtningen, in: Exil
IV, 1, S. 25-44, streift das Problem, wenn er sagt: «det er som om han altid vil sikre sig,
at billedet er blevet forstâet.» (S. 41) Für naiv halte ich Raymond E. Anderson, Kierkegaards

Theorie der Mitteilung, in: Michael Theunissen und Wilfried Greve (Hgg.),
Materialien zur Philosophie Soren Kierkegaards, Frankfurt a. M. 1979, S. 437-460.



280 Walter Baumgartner

Almqvist, der ein spontaner Dialektiker genannt worden ist18, denkt und dichtet

offener, moderner, ja man möchte sagen: sozialer, als Kierkegaard, das
«dialektische Monstrum».19 Für Almqvist ist die ästhetische Mitteilung kein Risiko,
sondern eine Chance. Beide jedoch entwickelten ihre Vorstellungen und
Schreibweisen unübersehbar und reichlich belegt im Kontext der deutschen
Romantik. Ingrid Strohschneider-Kohrs bescheinigt Kierkegaard eine genaue
Kenntnis des Prinzips romantischer Kunst, ja der genuinen Funktion von Kunst
überhaupt - seine Reflexionen müßten nur der Absicht des Vorwurfs enthoben
werden.20 Schon Georg Brandes hat gesehen, daß Kierkegaard mit Entweder-
Oder im Grunde das Projekt von Schlegels Lucinde neu aufgriff und glaubte, besser

lösen zu können.21 Von Almqvist sagt Marilyn Johns Blackwell, ersei einer
der ganz großen Romanciers des 19. Jahrhunders, der einzige Künstler, auch
wenn man Deutschland betrachte, der konsistent und erfolgreich das Prinzip
der romantischen Ironie auf ein breites literarisches Korpus angewendet habe.22

Jochen Schulte-Sasse hat die Romantik auf eine für mein Vorhaben sehr
fruchtbare Weise als gesellschaftliches Projekt analysiert.23 Er kann zeigen, daß

die Esoterisierung und Autonomisierung der Kunst durch die Romantiker nicht
von vornherein Weltflucht und politischem Sündenfall gleichzusetzen ist. Die
Romantiker reagierten so in strategischer Absicht, die Kunst nicht der
Wirklichkeit als solcher, sondern der korrumpierenden Vereinnahmung durch eine
Wirklichkeit zu entziehen, der die frontale und optimistische Didaktik der
Aufklärung nicht mehr gerecht wurde. Seine These ist es, daß romantisches
Kunstdenken seine Legitimation aus einer relevanten Gesellschaftsanalyse beziehe,
die ihrerseits dem Begriff und der Praxis der Kunst nicht äußerlich geblieben sei.

Es habe an der Möglichkeit sozialer Einflußnahme festgehalten. Die Romantiker

sahen die Individualität durch die Instrumentalisierung, Atomisierung und
Spezialisierung des menschlichen Denkens bedroht und erfuhren u.a. im
Buchmarkt den Zusammenhang dieser Tendenzen mit den herrschenden Praktiken
des Warentauschs und der Profitmaximierung. «Es ist die Angst vor der das Mit-
Sich-Selbst-Identische zerstreuenden Kraft der Warenzirkulation, die die
Frühromantiker bewegt, die Möglichkeit herrschaftsfreier, nicht entäußerter Identität

in der Moderne sowohl anthropologisch wie zeichentheoretisch aufs neue zu
reflektieren. [. .] Im Bereich des Zeichens führt es zu einer Aufwertung des

bildlichen, nicht in logische Bezugsfelder integrierbaren Ausdrucks.» (S. 91)
Für ihre Zwecke haben die Romantiker Kunstwerk und Kunstrezeption

neustrukturiert und neu zueinander ins Verhältnis gesetzt. Sie entwickelten eine

18 Kurt Aspelin, Spär. Studier kring litteratur, samhälle och idéer, Stockholm 1974, S. 67.
19 Peter P. Rohde, Sören Kierkegaard, Hamburg 21981, S. 58.
20 Vgl. Strohschneider-Kohrs, Romantische Ironie, S. 221.
21 Vgl. Brandes, Soren Kierkegaard, S. 283 f.
22 Vgl. Marilyn Johns Blackwell, C. J. L. Almqvist and Romantic Irony, Stockholm 1983,

S. 156.
23 Jochen Schulte-Sasse, Der Begriff der Literaturkritik in der Romantik, in: Peter U.

Hohendahl (Hg.), Geschichte der deutschen Literaturkritik, Stuttgart 1985, S. 76-127.



Natürlich, ein altes Manuskript 281

Wirkungsästhetik, in der das Einzelwerk Ausgangspunkt unendlicher Reflexionen

sein sollte. Sie sprachen von der Kunst als Anlaß, Inzitament, Vehikel,
elastischem Punkt eines Prozesses, wie Almqvist von einem Moyen sprach. Der
Akzent wird auf den Rezipienten verlagert, den man sich nun kritisch-produktiv
dachte. Novalis: «Mit dem Object ist nichts zu machen, es ist ein Medium, weiter

nichts.» Für Tieck machte jedes «ächte Kunstwerk f. .] eine unendliche
Beschreibung möglich». Und - Friedrich Schlegel: «Die Fragmentarische]
Form viel, [leicht] die richtige für alles Ct. [Zentrale]». Die formale Wirkung der
Kunst wird zu einer ihrer wichtigsten Aufgaben, sie ermöglicht laut Schlegel
«Bildung», was bedeutet, daß man «sich seines transzendentalen [= reflektierenden]

Ichs bemächtigt».24 Vom Text her wird diese Wirkung ermöglicht durch Ironie.

In dem Schwebezustand, den sie erzeugt, sollte in der ko-produktiven
Rezeption ein Sinnfmdungs- und Individuierungsprozeß möglich werden, der
nicht vom Bedingungszusammenhang der Gesellschaft determiniert wäre.
Schulte-Sasse betont, daß der Bezug zur Wirklichkeit als dialektisches
Spannungsverhältnis dabei stets vorgesehen blieb.

Bis zu diesem Punkt ist das Denken der Romantiker, Kierkegaards und Alm-
qvists praktisch identisch. Wo aber die Romantiker und Almqvist die
Subjektivitätskonstitution im Gruppenleben und im Dialog sahen - ihr Ideal war die
Identitäten korrigierende Begegnung zwischen Ich und Du im Gespräch über
Literatur, in der Kunstkritik als Poesie der Poesie -, da sagt Kierkegaards Eremita am
Schluß seines Vorworts im Gegenteil zu seinem Buch: «So gehe denn hinaus in
die Welt, vermeide wenn möglich die Aufmerksamkeit der Kritiker, besuche
den einzelnen Leser in einer wohlwollenden Stunde» (S. 20)! Im «Postscriptum»
schreibt Kierkegaard: «eine ernsthaftere Kontemplation macht immer einsam»
(S. 218).

Der Abstoßgrund und die Zielrichtung sind - wie die Strategien - ansonsten
die gleichen. Kierkegaards Zeitanalyse ist sozialpsychologisch scharfsinnig und
gültig.25 Aber er - der Privatier - sah die sozioökonomischen Determinanten
nicht. Sein - des Theologen - religiöses Heilmittel richtet sich an den Einzelnen

und läßt das gesellschaftliche Ganze unbehelligt.26 Damit fällt er hinter die
Romantiker zurück bzw. hat Teil am Verlust des kritischen Potentials der
Romantik, den Schulte-Sasse für Deutschland bereits um 1808 einsetzen sieht.
Paradoxerweise geschieht sein Sprung in den autonomen Glauben gerade im
Vorsatz, die autonome Kunst, die angeblich ästhetizistische Romantik zu
überwinden.

Bei Almqvist verhält es sich ganz anders. Er war von Anfang an viel expliziter
«politisch» als die deutschen Romantiker. Kunst war für ihn nie autonom. Nachdem

die erste Fassung von Amorina abgeschlossen war, unternahm er ein - aller-

24 Für die Zitate und den Argumentationszusammenhang vgl. Schulte-Sasse, Der Begriff
der Literaturkritik, S. 106 ff.

25 Vgl. Nordentoft, Soren Kierkegaard, S. 69ff.
26

Vgl. Pulmer, Die dementierte Alternative, S. 12.



282 Walter Baumgartner

dings gescheitertes - Experiment mit einer alternativen sozialen Lebensform,
einer Art Landkommune. 1839, als das Buch dann erschien, hatte er sich als
Zeitungsmann in den Dienst der radikalen liberalen Opposition gestellt. 1835 hatte
er eine politische und sozioökonomische Analyse von «Det Europeiska missnö-
jets grunder» - der Gründe der europäischen Unzufriedenheit - vorgenommen
(publiziert 1850).

Eine historische Präzisierung und Relativierung ist nun fällig. Ich habe bis

jetzt ständig pauschal von Romantik gesprochen. Das Kunstprinzip und
sozialkritische Projekt, das ich in den beiden skandinavischen Romanen mit der
Herausgeberfiktion aufgerufen sehe, ist aber das frühromantische. Laut Schulte-
Sasse ist es ab 1808 verkümmert oder aufgegeben worden. Almqvists Roman ist
zwar 1822 entstanden, aber erst 1839 veröffentlicht worden. Kierkegaards
Roman ist 1843 entstanden und erschienen. Sicher trifft es zu, daß die
gesellschaftlichen Modernisierungsprozesse, auf die die Frühromantiker reagierten,
in Skandinavien erst 30 bis 40 Jahre später spürbar wurden. Trotzdem ist nicht
anzunehmen, daß dort Epigonen so ohne weiteres Strategien anwendeten, die
sich auf dem Kontinent bereits als utopisch erwiesen hatten und schließlich in
der tatsächlichen Rezeptionsgeschichte hauptsächlich kompensatorischen
Effekt bekamen. Kierkegaard hatte also doch gute Gründe für sein Mißtrauen
gegen die Ästhetik. Von Almqvists Herausgeberfiktion, die erst der zweiten
Fassung zugegeben worden war, ist gesagt worden, sie sei eine selbstironische
Abstandnahme von dem «hochromantischen« Jugendwerk.27 Dies halte ich für
zu kurz gegriffen. Die Ironie Almqvists - dies habe ich hoffentlich deutlich
machen können - bedeutet nicht, daß man ihn nicht ernst zu nehmen braucht.
Aber Marilyn Johns Blackwell macht darauf aufmerksam, daß der Schluß von
Amorina in der 1839er Fassung vereindeutigt worden ist. Und zwar so, daß die
optimistische Perspektive, die die erste Fassung von 1822 noch offen ließ,
verbaut erscheint. Das romantische dialektische Verhältnis zwischen Realität und
Ideal, zwischen Endlichem und Unendlichem werde dargestellt, nur um zu
folgern, daß die Bewegung selbst und ihre Kulmination in Wahnsinn und Tod
enden müssen (vgl. S. 150).

Ich selbst lese Amorina optimistischer und den Schluß offener. Daß Almqvist
aber die Problematik und Begrenztheit des romantischen Projekts in den 1830er

Jahren bewußt geworden war, darüber besteht kein Zweifel.28 Eine Fußnote im

27 Vgl. Lars Melin, Stil och struktur i C J L Almqvists Amorina. Stockholm 1976. Der
Keim zu der ironischen Herausgeberfiktion fand sich bereits in der ersten Fassung in
Form einer langen Fußnote eines Besserwissers, der mit «Corydon» unterschrieb! Vgl.
SS II, S. 286-288.

28 Systematische Überlegungen zur Begrenztheit des - letztlich idealistischen und
anarchistischen - (früh-)romantischen Projekts finden sich bei Schulte-Sasse, Der Begriff
der Literaturkritik, S. 122 ff. Für die tatsächliche Realisierung der von mir idealtypisch
nachgezeichneten Rezeptionsästhetik Almqvists und Kierkegaards wären die Arbeiten
Kurt Aspelins und Arne Melbergs heranzuziehen!



Natürlich, ein altes Manuskript 283

Dialog über die Art, Stücke abzuschließen, präzisiert, daß die ideale Kunstrezeption

einen besonderen Leser voraussetze: «N.B. einen, der ihn [den Autor] nicht
mißversteht» (S. 212). In den dreißiger Jahren hat sich Almqvist aus der exklusiven

Salon-Öffentlichkeit befreit, die er in der Törnros-Fiktion idealisiert und
als gesellschaftlichen Rahmen für Kunstrezeption vorgezeichnet hatte, - in der

er aber realiter verkannt worden war. Er adressierte jetzt sowohl pragmatischpolitische

wie fiktionale Schriften an eine links-bürgerliche Öffentlichkeit und
paßte seine Mitteilungsstrategie dieser an. 1839 - im gleichen Jahr wie Amorina

- ist sein einflußreichstes Buch erschienen, der Roman Detgäran. Die
Literaturgeschichten setzen damit seine Wende zum Realismus an.

Auch Kierkegaard sah sich mit einer inadäquaten Rezeption seiner Pseudonymen

Schriften konfrontiert. Er gab die indirekte Mitteilungsform auf. Eher als

ein Apropos erwähne ich, daß er dann 1855 die direkte Auseinandersetzung mit
der sozialen Wirklichkeit - hier mit der Staatskirche als Garant der politischen
Reaktion - aufnahm und zu politischen Ansichten gelangte, die gar nicht so weit
von denjenigen des als Jakobiner verhetzten Almqvist entfernt waren.29

Ich will meine Ausführungen trotz allem optimistisch in bezug auf die Funktion

und die Chance ironisch-offener, fiktionaler Mitteilungsform schließen.
Der Glaube an ihre Möglichkeiten, erstarrte Denk- und Seinsformen aufzubrechen,

dokumentiert sich bis heute in vielen Reaktualisierungen unter veränderter

gesellschaftlicher Problematik und neuen institutionellen Bedingungen. So

leitet Umberto Eco, ein Sprach- und Literaturwissenschaftler, der viel über die
Gesellschaft und über das offene Kunstwerk30 nachgedacht hat, seinen Roman
Der Name der Rose mit einer Herausgeberfiktion ein.

29 Vgl. Nordentoft, Seren Kierkegaard, S. 102 ff.
30 Umberto Eco, Das offene Kunstwerk, Frankfurt a. M. 1973.




	Natürlich, ein altes Manuskript... : die Herausgeberfiktion in Almqvists Amorina und in Kierkegaards Entweder-Oder : zum fiktionalen Kommunikationsangebot zweier romantischer Romane

