
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 15 (1986)

Artikel: Die Geschichte vom blutrünstigen Schwert : Bearbeitungen der
Hervarar saga in der skandinavischen Romantik

Autor: Kuhn, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858373

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858373
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HANS KUHN

Die Geschichte vom blutrünstigen Schwert.
Bearbeitungen der Hervarar saga in der skandinavischen

Romantik

Während für den heutigen Leser unter den altnordischen Prosawerken die

Islendingasögur eindeutig den ersten Platz einnehmen als mittelalterliche
Entsprechungen bester moderner Romankunst, standen für ältere Zeiten die
primitiveren Fornaldarsögur viel stärker im Zentrum. In der nordischen Großmachtzeit

gaben sie patriotischen Humanisten die Möglichkeit, für ihre Nation eine
ebenso heroische Frühgeschichte zu postulieren, wie sie Länder mit kontinuierlicher

historischer Überlieferung besaßen. Eine späte Frucht dieses
antiquarisch-patriotischen Interesses, ein Vierteljahrhundert nach dem endgültigen
Scheitern schwedischer Großmachtpolitik, war Biörners dreisprachige Ausgabe
Nordiska Kämpa-Dater von 1737, von den aufgeklärten Zeitgenossen bereits als

rudbeckianische Narretei verlacht, aber weniger als ein Jahrhundert später eine

gern benützte Stoffquelle der Generation von Oehlenschläger und Tegnér,
zumal es ja an einer gesammelten Textausgabe bis auf Rafns Fornaldar Sögur
Norbrlanda von 1829 f. fehlte.

Auch die Romantiker hatten damit Patriotisches im Sinn, aber nicht so sehr
eine Nobilitierung der Vergangenheit als eine Kräftigung der Gegenwart, die
den Stürmen der napoleonischen Zeit so schlecht gewachsen schien. Da man die
fiktive Vorzeit der erzählten Geschehnisse mit der Enstehungszeit der Werke
gleichsetzte, glaubte man hier die unverfälschten Quellen des Volksgeistes
gefunden zu haben, die es zum Zwecke der nationalen Identitätsfindung und
Erneuerung auszuschöpfen galt. Heute mögen wir diese Erzählungen als Zeugnisse

spätmittelalterlicher Sensationslust abtun, zumal wir die Vorliebe für
solche Stoffe sowohl in den individuell verfaßten Rimur als in den Volksmärchen
weiterverfolgen können. Für die Romantiker bedeutete barbarisch zugleich
urtümlich, und die märchenhaften Züge waren für sie nur eine weitere Beglaubigung

des hohen Alters dieser Zeugnisse.
Es ist also nicht verwunderlich, daß gerade die Fornaldarsögur im 19. Jahrhundert

zum Neugestalten und Nachdichten anregten; ich brauche nur an die Völs-

unga saga und Wagners Ring-Zyklus zu erinnern. Vielleicht war es gerade die
nicht geschlossene, episodische Struktur der meisten Fornaldarsögur, die zur
Eigenbetätigung einlud. Ich möchte hier ein solches Beispiel der Nach- und



224 Hans Kuhn

Neudichtung eines Stoffes durch die Romantiker verfolgen, soweit dies auf
knappem Raum möglich ist, nämlich die Geschichte des blutrünstigen Schwertes

Tyrfing oder Tirfing, wie sie in der Hervarar saga erzählt wird und als Episode
auch in der Örvar-Odds saga auftaucht. Dabei beschränke ich mich auf skandinavische

Schriftsteller, obwohl es lockend wäre, auch den (in den 1790er Jahren
stückweise veröffentlichten, aber meines Wissens nie vollendeten) «nordischen
Kämpferroman» Tyrfing, oder das Zwergengeschmeide des fränkischen
Gymnasialdirektors und Danophilen Fr. D. Gräter miteinzubeziehen. Nicht zugänglich
war dem Schreibenden eine schwedische Übersetzung von 1811 der Hervarar
saga durch A. A. Afzelius, besser bekannt durch die kurz darauf erschienene
Balladenausgabe Svenska folkvisor fràn forntiden, 1814 ff.

Der Hervarar saga fehlt stoffmäßige und stilistische Einheit in noch höherem
Grade als der durchschnittlichen Fornaldarsaga mit ihrer episodischen Struktur
und ihrem Mangel an psychologischer Motivierung und szenischer Gestaltung.
Wahrscheinlich diente die Geschichte vom fluchbeladenen Schwert Tyrfing
lediglich dazu, ursprünglich selbständigen Erzählkomplexen einen oberflächlichen

Zusammenhang zu geben. Kemp Malone1 glaubte in der Saga sieben
selbständige Geschichten feststellen zu können, ohne daß er dabei allen Erzählstoff
erfaßt hätte. Ich möchte hier, ohne auf die Abweichungen der verschiedenen
Handschriften einzugehen, lediglich die wichtigsten Erzählkerne in Erinnerung
rufen, um dann ihre Verwandlung in den Bearbeitungen von Grundtvig, Hertz
und Ling verfolgen zu können.

Der erste Erzählkern ist der Kampf auf Samso, wo zwölf Berserker, Söhne

Arngrims, im Einzelkampf gegen die Freunde Hjalmar hugumstöri und Örvar-
Odd umkommen; Angantyr, dem ältesten der Brüder, gelingt es indessen, Hjalmar

mit dem Zauberschwert Tyrfing tödlich zu verwunden. In der Örvar-Odds

saga ist dieser Kampf eines der mehr oder weniger zufälligen Abenteuer auf der

Wikingerfahrt der beiden Helden, während er in der Hervarar saga auf eine
Herausforderung am Hofe des Schwedenkönigs Ingvald oder Yngvi zurückgeht.
Einer der Berserker verlangte dessen Tochter Ingibjörg zur Frau, doch diese
wünschte sich Hjalmar, einen Kämpen ihres Vaters, zum Mann. Odd bringt den
toten Hjalmar an den schwedischen Hof zurück, worauf die Braut stirbt oder sich

umbringt. In der volkstümlichen Überlieferung sind Hjalmar und Ingeborg das

klassische unglückliche Liebespaar geworden, neben Hagbard und Signe. Auch
bei den R/mw/'-Dichtern waren sie beliebt; Rimnatal zählt zwölf Bearbeitungen
des Stoffes auf.

Der nächste Erzählkern handelt von Hervor. Sie ist die nach dem Tode des

Vaters geborene Tochter Angantyrs mit Svâfa, der Tochter des Jarls Bjartmar.
Die Familie der Mutter sucht ihre Abkunft vor dem Mädchen geheimzuhalten,
doch als sie die Wahrheit erfährt, bricht das väterliche Naturell durch, sie
verkleidet sich als Mann und wird Wikinger. Trotz Warnung vor Spuk besucht sie

die Insel Samso und zwingt ihren toten Vater, ihr das Zauberschwert herauszu-

1 Kemp Malone, Widsith and the Hervarar saga, in: PMLA 40 (1925), S. 769-813.



Die Geschichte vom blutrünstigen Schwert 225

geben. Später heiratet sie den weisen und gerechten König Hörund, mit dem sie

zwei Söhne hat. Heidrek, der der Mutter nachschlägt, tötet seinen friedlichen
Bruder Angantyr (II.) und wird vom Hof verbannt. Die Mutter gibt ihm das

Schwert Tyrfing mit, der Vater sechs heiIrcedi, denen er möglichst zuwiderhandelt.

Weitaus der größte Teil der Sage ist Heidreks Wikingerabenteuern gewidmet,
aber da sie in den romantischen Bearbeitungen kaum eine Rolle spielen, will ich
nicht näher darauf eingehen. Es handelt sich um das übliche Material: viele
Kämpfe, allerhand schlaue Tricks, Abenteuer mit willigen und nicht so willigen
Prinzessinnen. Trotz dem Brudermord berät ihn sein weiser Vater, wie er den

König von Reiögotaland verdrängen kann, an dessen Hof er Aufnahme gefunden

hat. Obwohl er sonst die guten Ratschläge des Vaters mißachtet (ein blindes
Märchenmotiv im Zusammenhang der Saga), wird er als König berühmt für
seine Allwissenheit. Verbrecher haben die Möglichkeit, der Strafe zu entgehen,
wenn sie dem König ein Rätsel aufgeben, das er nicht zu lösen vermag. Niemandem

gelingt es außer dem als Gestumblindi oder Gestur inn blindi auftretenden
Ööin, der ihm die als Heiôreksgâtur in die Literatur eingegangenen Rätsel stellt.
Der König löst sie alle mit Ausnahme des letzten (was Ööin Balder bei dessen

Beisetzung ins Ohr geflüstert habe), worauf Heidrek antwortet: «Pat veizt pü
einn, rög vcettr». Kurz darauf wird Heidrek von neun Sklaven umgebracht.

Der vierte Erzählkern entspricht der vierten Generation der Saga, Heidreks
Kinder. Angantyr (III.) rächt seinen Vater und übernimmt die Herrschaft, doch
dann fordert sein Halbbruder Hlöd, der bei seinem Großvater, dem Hunnenkönig

Humli, aufgewachsen ist, sein Erbe. Dies führt zur Schlacht auf der
Dunheide, wo ein Heer von 257'400 Hunnen, welches die von Heidreks Tochter Hervor

(II.) heldenhaft verteidigten Grenzfestung eingenommen hatte, von den
zahlenmäßig unterlegenen Goten besiegt wird - natürlich dank dem Schwert
Tyrfing, dem auch Hlöd zum Opfer fällt. Dieser Brudermord bestätigt ein letztes
Mal den Fluch, den die Zwerge Dvalin und Dulin auf die von ihnen verfertigte
Waffe gelegt hatten.

Die letzten zwei Kapitel der Saga bestehen aus einer langen Liste von Angan-
tyrs Nachkommen, in welcher sich Helden der Fornaldarsaga, mythische
Schwedenkönige aus der Ynglingasaga und historische Könige von Schweden bis ins
erste Viertel des 12. Jahrhunderts ein Stelldichein geben.

Die Saga enthält, sehr ungleich verteilt, eine größere Zahl von Strophen. Der
Kampf auf Samso wird begleitet von elegischen Versen im Stil der späten
Eddagedichte; die Erweckung Angantyrs ist als schauerromantischer Dialog mit strikten

Parallelismen gestaltet; die Heiôreksgâtur erinnern an die gnomischen Frage-
und Antwortspiele à la Vajprùbnismâk, der Streit um das Erbe und der Kampf auf
Dünheiör beruhen offenbar auf einem Heldengedicht im Stile der Atlakviöa.
Die Schlacht der Hunnen und Goten im Jahre 375 hat bekanntlich enorme
literarische Folgen gehabt, aber hier ist der historische Kern wohl eher in der
Niederlage der Hunnen auf den Katalaunischen Feldern im Jahre 451 zu suchen. Ob
diese oder der Bruderzwist um das Erbe die Keimzelle der Dichtung war, ist



226 Hans Kuhn

wohl nie auszumachen, aber die Gelehrten sind sich heute einig, daß dieser Teil
der Saga altes Originalmaterial bewahrt, während die Samso-Strophen sehr wohl
das Werk des Dichters sein können, der ursprünglich unabhängige Erzähltraditionen

zu einer Saga verknüpfte; de Vries spricht von «romantisch aufgeputzten
Liedern des 12. Jahrhunderts».2

Das war natürlich nicht die Auffassung der Romantiker. Was ihnen uralt und
bedeutend schien, war das, was dem Leser Gänsehaut machte und ihm Tränen in
die Augen trieb. Zugleich reagierte ihr moderner Kunstsinn gegen den zufällig
wirkenden Aufbau der Saga und die unterschiedliche Behandlung der Teile.
Jeder der Bearbeiter traf eine konzentrierende Auswahl, füllte aber auch aus und
erweiterte den gegebenen Stoff. Ling machte die Liebesgedichte zwischen Hjal-
mar und Ingeborg zum Hauptmotiv, Hertz wählte drei Situationen, wo das

Schwert eine entscheidende Rolle spielte, und Grundtvig, der am nähesten bei
der Quelle blieb, tat einen großen Teil des Materials als spätere romanhafte
Erweiterungen des ursprünglichen mythischen Stoffes ab (Nordens Mythologi,
1832, Kap. «Hervor og Hilde»). Ein Vergleich seiner beiden Bearbeitungen von
18093 und 18384 zeigt, wie viel selbständiger er nach drei Jahrzehnten mit Stoff
und Stil seiner Quelle umging.

Der Titel Svcerdet Tirfing deutet an, welche zentrale Rolle er dem Zauberschwert

zumaß, nicht nur als stoffverbindendem Element, sondern weil er darin,
wie er in Nordens Mythologi erklärte, ein Symbol des Berserkergeistes sah, der
rein animalischen Kampfwut, die dem wahren Heldengeist (für ihn in Starkaör,
«Staerk-Odder», verkörpert) nicht entsprach. Freilich sei die wahre 'mythische'
Gestalt der Schwertgeschichte unter dem späteren «Snik-Snak» kaum mehr zu
erkennen. Das Vorhandensein von Strophen schien ihm ein wichtiges Indiz für
die Echtheit der verschiedenen Teile; deshalb behielt er alle Verse bei, ergänzte
sie wo nötig und fügte gelegentlich auch neue hinzu, denn er hielt die Saga für
«en prosaisk Oplosning af en Raskke Digte».5

Der entbehrliche «Snik-Snak» waren vor allem die Betrugs- und Ehebruchgeschichten

des Heidrekteils, die nicht nur seinem christlichen Ernst, sondern
auch seinen Ideen von der Erhabenheit der altnordischen Bild- und Gedankenwelt

zuwiderliefen; im Unterschied zu Goethe (Dichtung und Wahrheit, III, 12)

hatte Grundtvig keinen Sinn für den «humoristischen Zug» der nordischen
Mythologie. Zumal 1809 war er noch mitten in seinem 'Asa-Rus' und sah in den
Asen und Riesen die Kräfte des Guten und Bösen verkörpert. Entsprechend wird
die Tirfinggeschichte umgedeutet. Arngrim wird bei ihm zum Riesen und die
Berserker überhaupt zu Riesengeist in menschlicher Form, während der

2 Jan de Vries, Altnordische Literaturgeschichte II, Berlin 21967, S. 474.
3 «Svasrdet Tirfing. En Skjaemtesaga», in: Idunna, Nyaarsgavefor 1811, Kjebenhavn 1810,

S. 1-72 Poetiske Skrifter, udgivne af Svend Grundtvig, 1, 1880, S. 447-492).
4 «Svasrdet Tirfing (Efter Hervors Saga)», in: Nordiske Smaadigte, Kristiania 1838

Poetiske Skrifter 1, S. 493-537).
5 «Expectoratio til Lasseren», in : Idunna, Nyaarsgavefor 1811 ; zitiert nach Poetiske Skrifter,

1, S. 192.



Die Geschichte vom blutrünstigen Schwert 227

ursprüngliche rechtmäßige Besitzer, dem das Schwert mit Gewalt genommen
wurde, ein Abkomme Odins war. Die Berserker geloben an einem Julfest, den
Asen möglichst viel Harm zuzufügen; daraus ergibt sich die Freierei um Ingeborg

und der Kampf auf Samso. Zwei Kapitel sind Hervor gewidmet, das eine
ihrer Jugend und der Rückgewinnung des Schwertes, das andere ihrer Heirat
und ihren Kindern. Hejdrek ist zwar auch hier ein heftiger und schwieriger
Charakter, aber doch veredelt gegenüber der Quelle. Grundtvig konnte offenbar den
rücksichtslosen und trotzigen jungen Hejdrek und den für seine Weisheit
berühmten König Hejdrek nur schwer unter einen Hut bringen. Er macht den
Brudermord zu einem vom Täter bedauerten Unglücksfall, und das Motiv der
mißachteten guten Ratschläge fehlt. Das von Hejdreks Mannesjahren handelnde
Kapitel ist sehr selektiv; Odins 29 Rätsel sind hier auf drei reduziert. Der Bruderzwist

zwischen Angantyr und Hlod füllt das letzte Kapitel; dabei wird der
Abwehrkampf der jüngeren Hervor ausgebaut, die Schlacht auf der Dunheide
dagegen gekürzt. Die Geschichte endet mit dem Epilog Angantyrs nach der
Schlacht, für den Grundtvig eine Zusatzstrophe dichtet.

Die beiden Hervor-Gestalten nehmen entschieden einen relativ größeren
Raum ein als im Original. Während zu Grundtvigs Lebenszeit die Frauen immer
stärker auf eine rein häusliche und unselbständige Rolle beschränkt wurden,
waren Dichter und Maler mehr denn je fasziniert von Frauenfiguren, die sich im
eminent männlichen Kriegshandwerk auszeichneten; das 19. Jahrhundert wimmelt

von Walküren und Jeannes d'Arc. Aber Grundtvig war auch empfänglich
für die sentimentalen Möglichkeiten der Ingeborg-Figur, wie das im gleichen
Jahr entstandende Balladen-Pastiche «Vagns Gaard i Fyen» beweist, das er in
sein poetisches Drama Optrin afKcempelivets Undergang i Nord einlegte.-Der Stil
von Svcerdet Tirfing ist bewußt den Sagen nachgebildet, und besonders in den
Strophen sucht er Wortschatz und Syntax des Originals möglichst zu bewahren.
Man muß sich fragen, was ein Leser der 1809er Version mit Ausdrücken wie
«hvast har det riflet» hvass blôdrefill) oder «Mundgottets Elve» mungät)
anfangen konnte. Es ist nicht so, daß Grundtvig das Original nicht verstanden
hätte; er konnte durchaus genügend Isländisch. Vielmehr steckt dahinter der
Glaube, Wortsinn und Wortklang seien nicht zu trennen, und im Zweifelsfall
solle sich das (degenerierte) Dänisch nach dem (ursprünglichen) Altnordisch
richten und nicht umgekehrt.

Diese intensive Identifizierung mit dem Original ist auch noch in den um 1820

herum entstandenen Snorri-, Saxo- und Beowulfübersetzungen zu spüren. Aber
in den späten 1820er und den 1830er Jahren, als er selbst ohne Kanzel war,
entdeckte er «det levende Ord», womit das gesprochene Wort gemeint war, und
setzte es dem von den toten Sprachen geprägten toten Wort der klassisch-elitären

Bildungstradition entgegen. Wie Luther dreihundert Jahre vor ihm fand er
das lebende Wort auf den Lippen des gemeinen Volkes, und fortan suchte er
bewußt volkstümlich zu schreiben, sosehr ihm seine eigene Bildung und der
Reichtum literarischer Assoziationen dabei immer wieder in die Quere kamen.
In einer Anmerkung zu seiner 1838er Neubearbeitung verwirft er die frühere als



228 Hans Kuhn

eine steife und gekünstelte Nachahmung des Sagastils, der ihm nicht weniger
teuer sei als damals; aber «alt, hvad der faider os naturligt, er livligt og flydende».
Nun scheut er sich, wie ein unterhaltender Prediger, nicht vor Stilbrüchen und
Scherzen, drastischen Umformungen und Abschweifungen, und auch mit der
Mythologie wird nicht mehr so feierlich umgegangen. Das Zauberschwert, dessen

Durst nur mit Menschenblut zu befriedigen ist, kann nun mit dem ebenso
tödlichen deutschen Kritizismus gleichgesetzt werden, und in dem diesmal auch
nicht sehr seriösen Epilog behauptet er, aus der Spitze von Tirfmg sei später in
Deutschland ein Federmesser gemacht worden. Auch der sonst so alttestament-
liche Grundtvig war offenbar nicht ganz unempfänglich für den schalkhaften
Leichtsinn, der die Guldalderskultur der 1830er Jahre erfüllte, vor der Klimaveränderung

durch politische und religiöse Leidenschaften, Studentenunruhe und
beginnende Industrialisierung. In Grundtvigs persönlichem Leben mögen das

Aufheben der Zensur und die breitere Anerkennung seines Wirkens zu seiner
guten Laune beigetragen haben. Die 1838er Version könnte mit Recht die
Gattungsbezeichnung «En Skjaemtesaga» tragen, die er der früheren verlieh.

Hertzens Tyrfing verdankt seine Entstehung dem Skandinavismus der 1840er

Jahre, der sich nirgends so stark äußerte wie in Dänemark. 1843 hatten aus Uppsala

heimkehrende dänische Studenten ein Skandinavisk Samfund mit deutlich
politischer Zielsetzung gegründet, das im folgenden Jahr von der Regierung
verboten wurde. An seine Stelle trat, von respektablen Persönlichkeiten gestützt,
Skandinavisk Selskab, das für eine bessere Kenntnis der nordischen Länder
untereinander arbeiten und neue Werke mit skandinavischem Inhalt fördern
wollte. Auf Vorschlag von Orla Lehmann wurde der als dramatischer und
lyrischer Dichter bewährte Henrik Hertz eingeladen, ein größeres Gedicht über
einen nordischen Stoff zu verfassen, das dann vertont und an einem Konzert der
Gesellschaft aufgeführt werden sollte. Hertz mußte also ohne die dramatischen
Möglichkeiten der Bühne auskommen, konnte anderseits nicht die Bekanntheit
von Oratorienstoffen voraussetzen. Er nahm sich die Edda zum Vorbild, wo
dramatisches Geschehen in lyrische und dialogische Situationen umgesetzt war.
Hertz konnte nicht Isländisch, aber 1847 war N. M. Petersens Ausgabe der
Hervarar saga mit einer dänischen Übersetzung von Gisli Thorarensen erschienen.

«Jeg har sögt», schreibt er im Vorwort der Buchausgabe, «ved en större Sim-

plicitet i den tragiske Udvikling af Fatum, og ved en mere energisk Oplösning af
dette, af före Stoffets Idee tilbage til den oprindelige Höihed».6 Diese Vereinfachung

wird erreicht durch eine radikale Konzentration der Personen und Schauplätze.

Im ersten Teil erfährt Hervor von ihrem Ursprung und gewinnt das

Schwert Tyrfing mit Odins Hilfe; die Geschichte von Hjalmar und Ingeborg und
vom Kampf auf Samso wird durch eine Ballade eingebracht. Der zweite Teil
spielt am Hof von König Hörund und endet mit Heidreks Brudermord in einem
Anfall von Berserkerwut. Der dritte Teil schildert den Tod von König Heidrek

6 Henrik Hertz, Tyrfing, et nordisk Digt fra den mythiske Tid, Kjöbenhavn 1849, S. XI
Samlede Skrifter 4, Kjebenhavn 1862, S. 165).



Die Geschichte vom blutrünstigen Schwert 229

durch die Verwandten einer weggeschickten Prinzessin; die Rätselszene mit
Odin wird als Erzählung eingebaut. Hervor rächt den Tod ihres Sohnes, kehrt
dann nach Samso zurück und begehrt Einlaß in den Grabhügel ihres Vaters, da

nun all ihre Nachkommen tot sind; damit ist auch das ursprüngliche Verbrechen,

die Tötung von Odins Sohn Svafurlami durch Arngrim, gesühnt.
Hertz behandelte also das Material sehr viel freier und schuf eine einheitliche

Handlung im Stil der damals so beliebten Schicksalstragödien. Heidreks Charakter

wird noch mehr veredelt als bei Grundtvig; im dritten Teil wird er als in jeder
Beziehung königlich geschildert. Auch Hervors Gefühllosigkeit wird gemildert;
wir finden sie im dritten Teil als liebevolle Großmutter am Hofe ihres Sohnes.

Am besten ist Hertz, wenn er selbst erfindet und seinem Gefühl für Landschaft
und Atmosphäre freien Lauf lassen darf. Seine Sprache versucht nicht eine

Annäherung an die Sagas oder die Edda, wohl aber an die Folkeviser, die eben
in jenen Jahren durch eine Fülle neuer Editionen zugänglich wurden. Hertz
drückte auch die Hoffnung aus, der Komponist möge sich von Volksliedmelodien

inspirieren lassen.

Der Komponist war Henrik Rung, erster Singmeister am Königlichen Theater
und aktives Mitglied von Skandinavisk Selskab, dessen Männerchor er leitete.
Hertz und der neun Jahre jüngere Rung hatten schon mehrmals zusammengearbeitet,

besonders für das erfolgreiche Folkevise-inspirierte Stück Svend Dyrings
Huus von 1837 und das Märchenspiel Svanehammen von 1841. Tyrfing sollte sich
als weniger dankbar erweisen. Im September 1848 war die Vertonung des ersten
Teils (Ouvertüre und sieben Szenen) vollendet, und am 12. Februar 1849 wurde
dieser Teil zur Aufführung gebracht. Die Kritiken waren positiv, galten aber
mehr dem Text und der Initiative der Gesellschaft als der Musik, von der die
Chorpartien gerühmt wurden, während man die Solopartien etwas monoton
fand. Und dabei blieb es offenbar; für den zweiten und dritten Teil ist keine
Musik erhalten, und die Première wurde offenbar auch zur Dernière. Zwei Lieder

daraus erschienen im gleichen Jahr mit Klavier- und Gitarrebegleitung;
sonst scheint die Musik nie gedruckt worden zu sein. Das Ausbleiben eines

Erfolges lag z.T. wohl daran, daß das theatersüchtige Kopenhagener Publikum
nicht die Geduld hatte für oratorienartige Aufführungen; man begann auch erst
in jener Zeit, im Konzertsaal ganze Sinfonien aufzuführen. Und schließlich mag
damals auch der Stoff im Rahmen eines Konzertes befremdet haben. Zwei
Jahrzehnte später hatten die Ballette Valkyrien und Thrymskviden von J. P. E.
Hartmann einen großen Erfolg - aber eben, das waren Theaterereignisse.

Lings Tirflng ist das längste und ehrgeizigste der hier zu besprechenden
Werke, zehn Gesänge in zwei Teilen, die in der Erstausgabe 180 Seiten
beanspruchen. 1836 publiziert7, liegt es chronologisch vor Hertz und Grundtvig II,
und falls Schück recht hat, daß das Werk schon 1820 vorgelegen habe8, so läge es

auch vor Tegnérs Frithjofs saga, während man sonst die zahlreichen Parallelen

7 Tirfing eller Dödssvärdet. Romantisk dikt i tio sänger, af Ling. Stockholm 1836.
8 IUustrerad svensk litteraturhistoria V, Stockholm 31929, S. 339.



230 Hans Kuhn

auf Tegnérs Vorbild zurückzuführen geneigt wäre. Ling, der in seinen Kopenhagener

Jahren nach 1800 sowohl die nationale Begeisterung nach der Schlacht auf
der Reede wie Oehlenschlägers nordischen Durchbruch erlebt hatte, benützte
neben der Hervarar saga auch die Örvar-Odds saga und die Ynglingasaga in der
Heimskringla, möglicherweise auch Saxo. Aber im wesentlichen ist es sein eigenes

Werk, und er erreicht einen höheren Grad von innerer Einheit als die Verfasser,

die, wie lose auch immer, dem erzählerischen Faden der Hervarar saga
folgen. Da die beiden Hauptfiguren, Hjalmar und Ingeborg, im Lauf der
Geschichte sterben müssen, schafft Ling eine Integrationsfigur in Ingeborgs Lehrer,

Ziehvater und Vertrauten Skald, dem Dichter am Hof ihres Vaters Yngve in
Uppsala. Er ist sowohl die Person gewordene Erinnerung wie der teilnehmende
griechische Chor. Hervors Mutter Svafa liebt ebenfalls Hjalmar, verzichtet aber

zugunsten Ingeborgs. Der Bruderzwist spielt hier zwischen dem blonden und
unternehmenden Yngve und dem düsteren Stubenhocker Alf, der den Bruder
schließlich aus Eifersucht umbringt, aber dabei selbst das Leben verliert (das
Motiv stammt aus Snorri). Die Söhne Alfs und Yngves sowie der rücksichtslose
Seekönig Hake und der schuldbeladene Starkodd vervollständigen die
wikingische Typengallerie. Die Charaktere mögen weitgehend Klischees sein, aber sie

werden von einem plausiblen Netz von Konflikten und Loyalitäten gehalten.
Ling teilte mit andern Romantikern eine ambivalente Einstellung zu den

Wikingern, wie sie in den Fornaldarsögur geschildert werden. Er bewunderte
ihre Stärke, ihren Mut, ihre Zähigkeit und ihre Abenteuerlust, während ihm ihre
moralische Gleichgültigkeit, ihre Rücksichtslosigkeit und Zerstörungslust
Bedenken einflößten. Indem Ling die im Original episodische Liebesgeschichte
zur Hauptsache macht, kommt er modernem Empfinden entgegen, und das

moralische Problem des Wikingertums löst er dadurch, daß er die Hauptpersonen

(Hjalmar und Orvar-Odd) zu 'guten' Wikingern macht und Arroganz und
Grausamkeit für ihre Feinde aufspart. Solche Ansätze gibt es ja auch in den
späteren isländischen Sagen; ich erinnere an Hjalmars Ehrenkodex in der Örvar-

Odds saga oder die Beschreibung von Ingimunds Wikingertum in der Vatnsdœ-

lasaga.
Die Parallelen mit der Frithjofs saga sind insofern interessant, als sie etwas

über die Übereinstimmung der beiden Dichter mit dem Lesergeschmack der
1820er Jahre aussagen. In beiden Werken steht eine Liebesgeschichte im
Zentrum, und wie im hellenistischen Roman müssen die Liebenden vieles erleiden,
bis sie endlich vereinigt werden (bei Tirfing erst im Tod). Der werbende Mann
steht sozial unter der Frau und hat seinen Wert zu erweisen, indem er der
Geliebten das Leben oder die Ehre rettet. Die Abschiedsszene zwischen den
Geliebten wird emotionell ausgeschlachtet. Eine gefühlsmäßige Balance zur
Liebe des Helden für eine Prinzessin bildet eine unerschütterliche
Männerfreundschaft. Die kontrastierenden königlichen Brüder Yngve und Alf haben bei

Tegnér ihre Entsprechung in Halfdan und Helge. In beiden Werken gibt es eine

erzwungene Heirat, ein Julfest mit vorschnellen Gelübden, ein Schwert mit
übernatürlichen Kräften und das Gewinnen eines magischen Gegenstandes aus



Die Geschichte vom blutrünstigen Schwert 231

einem Grab. Der Hauptunterschied liegt im tragischen Ende von Tirfing, dessen

Nacht- und Sturmszenen und Vorahnungen wohl noch eine Nachwirkung der
ossianischen Mode sind. Das Happy End der Frithjofs saga hängt nicht nur mit
Tegnérs sanguinischeren Natur zusammen, sondern auch mit seiner Abneigung
gegen den stoischen Fatalismus der germanischen Welt und seinem idealistischen

Synkretismus; darin gleicht er seinem Freund Oehlenschläger.
In bezug auf historische Wahrscheinlichkeit und literarische und archäologische

Quellenkenntnis war Ling sowohl Tegnér als den dänischen Bearbeitern
überlegen. Auch seine Sprache ist weder so bombastisch noch so unselbständig,
wie seine Kritiker es behaupteten; in deskriptiven, in dramatischen und in
lyrischen Passagen beweist er oft Kraft und Originalität. Trotzdem wurde Tirfing
sonst nur noch in Lings Samlade arbeten von 1859-65 gedruckt, und in den
Literaturgeschichten wird es nur eben erwähnt. Der Eindruck ist nicht von der Hand
zu weisen, daß mit Ausnahme Jöran Mjöbergs praktisch kein Literaturhistoriker
das Werk gelesen hat. Sie fingen wohl alle an mit den zwölf Gesängen von Gylfe,

kämpften sich vielleicht noch durch die dreißig Gesänge von Asarne und gaben
auf, bevor sie zu Tirfing kamen. Und für Lings schwedische Mitwelt kam das

Werk zu spät. Im Unterschied zu Dänemark dauerte dort die altnordische Mode
kaum anderthalb Jahrzehnte, solange Götiska förbundet bestand und Iduna
herauskam. In den 1830er Jahren gaben die liberalen Zeitungen Aftonbladet und
Göteborgs Handelstidning den Ton an, und die beliebteste Lektüre waren
realistische Bilder aus dem bürgerlichen Leben und «Debattierbücher». In dieser
nüchternen und fortschrittlichen Zeit mußte Tirfing wie ein Geist aus der
Vergangenheit erscheinen. Das einzige dem Schreibenden bekannte zeitgenössische

Echo ist die Vertonung des Balladenpastiche «Och ungmön hon gick sig
tili sjöastrand» aus dem Zweiten Gesang durch Johan Erik Nordblom, den damaligen

director musices in Uppsala.
Aber wie wir wissen, wurde der nordische Bazillus in Schweden gegen Ende

des Jahrhunderts nochmals virulent, und nun kam auch die mannhafte Hervor
nochmals zum Zug. Ich darf wenigstens zum Schluß noch zwei Reinkarnationen
erwähnen. Svenska Qvinnoföreningen war ein Zusammenschluß von Damen,
die für eine militärische Stärkung Schwedens eintraten (der Verein bestand noch
in den späten 1960er Jahren, vielleicht auch heute noch). 1886 gab er einen
«fosterländsk kalender» mit dem Namen Hervor heraus. Er enthielt u.a. die
Erzählung «Huru Hervor fick svärdet Tyrfmg», von dem damals zwanzigjährigen
Per Hallström offenbar aus der Hervarar saga übersetzt, gefolgt von einem
Gedicht «Hervors bön» in modernem Ijôdahâttr des Lehrers und Schriftstellers
K. A. Melin. - Der Komponist Wilhelm Stenhammar schrieb in den 1890er Jahren

eine wagnerisch inspirierte Oper Tirfing nach einem Libretto der Künstlerin
Anna Boberg. Die Aufführung 1898 wurde ein Fiasko, und trotz Stenhammars
späterem Ruhm als führendem Neuromantiker à la Grieg und Sibelius wurde die
Musik nie publiziert. Es scheint, als erreichte der Fluch des Schwertes Tyrfing
noch diejenigen, die es nur im Geiste zogen.

Ich erwähnte die unverhältnismäßige Aufmerksamkeit, die Hervor («kalter



232 Hans Kuhn, Die Geschichte vom blutrünstigen Schwert

Stahl auf zartem Fleisch») bei den Bearbeitern des 19. Jhs. auf sich zog, und das

Übergehen der moralisch anrüchigen Hejdreksabenteuer. Ein weiterer gemeinsamer

Zug ist die Sentimentalisierung. Der Held der Fornaldarsaga, wie derjenige

des Volksmärchens, dem er in so vielem gleicht, zeigt nicht nur keine

Gefühle, sondern ist auch ein Einzelgänger ohne Familienbande. Für eine Zeit,
die im Herz das wichtigste menschliche Organ und in der Familie die wichtigste
soziale Institution sah, war das offenbar unerträglich, und wie Andersen das

Volksmärchen sentimentalisierte, so emotionalisierten Grundtvig und vor allem
Hertz und Ling die Fornaldarsaga. Wir mögen darüber lächeln; aber ob der
moderne Leser ohne bangendes Herz und tränendes Auge soviel besser dran ist,
bleibt eine offene Frage.


	Die Geschichte vom blutrünstigen Schwert : Bearbeitungen der Hervarar saga in der skandinavischen Romantik

