
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 15 (1986)

Artikel: Óðinn d'après Saxo Grammaticus et les sources noroises : étude
comparative

Autor: Boyer, Régis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858367

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858367
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RÉGIS BOYER

Ööinn d'après Saxo Grammaticus et les sources
noroises: étude comparative

Pour le connaisseur des antiquités noroises dans leur ensemble, et de la mythologie

Scandinave en particulier, s'il est un auteur qui devrait être régulièrement et

attentivement sollicité parce qu'apparemment, sa science est sûre et ses sources,
bien plus riches et nombreuses que nous ne l'imaginons, c'est certainement Saxo

Grammaticus, le moine danois, hirdmand de l'évêque Absalon. Après tout, il
écrivait vers 1200, à peu près en même temps que Snorri Sturluson, et une étude

approfondie des ses Gesta Danorum s'avère rapidement, pour le lecteur, un
véritable trésor. Evidemment son redoutable latin a toujours été, et reste, un sérieux
obstacle à la compréhension de son oeuvre, mais il vaut vraiment la peine de se

livrer à une minutieuse investigation de ce qu'il a à nous dire, dans tous les

domaines possibles, surtout aujourd'hui, maintenant que l'étude comparative
des textes a atteint de tels degrés.

J'aimerais proposer ici ce qui me paraît un exemple intéressant de telles
recherches. Il est assez surprenant de constater que, quoique clerc et ayant
ardemment combattu pour défendre l'Eglise au Danemark, Saxo a manifesté un
vif intérêt pour toutes les questions mythologiques concernant le passé de son

pays et qu'il a consacré un nombre impressionnant de pages aux dieux anciens,
aux croyances antiques des Danois et aux poèmes archaïques (carmina antiqua)
qui rappelaient un passé lointain.

Je prendrai le cas d'Ôôinn, puisque c'est probablement le mieux connu des

dieux du panthéon nordique, et ma méthode sera très simple. Je pars du principe
que le lecteur est tout à fait averti de ce que les sources noroises, particulièrement

les islandaises, nous disent du Hrafnaguô, c'est-à-dire la poésie eddique et

scaldique, les sagas et les oeuvres «savantes» du Moyen Age islandais, notamment

les travaux de Snorri Sturluson, son Edda et son Ynglinga saga dans la

Heimskringla. En rassemblant et en classifiant toutes les informations disponibles

dans ces sources noroises, il me paraît possible de proposer d'Ôôinn un
portrait d'ensemble en six points qui pourraient correspondre à l'évolution diachro-
nique (ou chronologique) de la figure qu'a prise ce dieu, et qui rendraient
compte, également, des nombreuses influences qui, sans aucun doute, ont
contribué à donner à Ööinn la forme que nous lui connaissons aujourd'hui. Soit,
après 1. un portrait physique et mental global, 2. Ööinn en tant que dieu des



144 Régis Boyer

morts, 3. Ööinn, dieu de la «science», c'est-à-dire surtout de la poésie, 4. Ôôinn,
dieu-shaman, 5. Ööinn, le dieu qui confère la victoire, formule que je préfère
grandement à une définition aberrante comme: dieu de la guerre, et 6. Ôôinn,
Alföör, dieu suprême. Il va sans dire que ce portrait, que je voudrais complet,
peut être discuté en plus d'un de ses détails, mais il me semble qu'il donne une
idée assez bonne et exhaustive d'une personnalité divine qui, de toute manière,
est assez mystérieuse, complexe et déroutante pour interdire toute définition
tranchée. Ma conviction est que ce portrait «idéal», non seulement n'est pas
contredit par Saxo Grammaticus, mais même ressort fidèlement et, j'ose dire,
précisément, del l'oeuvre du moine.

1.

Commençons par le portrait du dieu.
Physiquement, toutes nos sources noroises sont d'accord pour le dépeindre

comme un dieu plutôt laid, borgne puisqu'il a mis en gage l'un de ses yeux dans
la source de Mimir pour obtenir la science des choses suprêmes, vieux, grisonnant

de cheveux et de barbe (hârbardr), le chapeau tiré sur le visage (sidhöttr) et
vêtu d'un grand manteau, personnage assez rébarbatif qui ne correspond en rien
à notre conception du «beau dieu».

Telle est précisément l'opinion de Saxo. Le Livre I des Gesta Danorum, l'histoire

de Hadingus, le présente comme un vieillard borgne («un homme âgé

n'ayant qu'un seul oeil»); au Livre II, Bjarki est fâché à cause de l'absence de

Celui que l'on appelle Othinus,
Puissant aux armes, satisfait d'un seul oeil;

au Livre III, l'histoire ridicule d'Ôôinn essayant de séduire Rinda (récit que nous
rappelle le vers célèbre de Kormâkr Ögmundarson: Seid Ööinn tilRindar) nous le

montre essayant de se dissimuler la face sous un vaste chapeau afin de ne pas
être reconnu, c'est «un vieillard rusé», «un vieux vétéran» et aussi un voyageur
infatigable (ce qui évoque Vegtamr ou Gangleri). Le Livre V parle du voyant
Uggerus (cf Yggr, l'un des noms d'Ôôinn), «un homme dont le nombre inconnu
des années s'étendait bien au delà des limites humaines». Haraldr hilditönn, au

Livre VII, rencontre sur le grand chemin «un vieillard, très grand, borgne,
enveloppé d'un manteau à longs poils, qui déclara que son nom était Othinus».
Notons cette taille gigantesque qui, selon Saxo, vient du fait que tous les dieux
furent originellement des géants, ce que confirme la tradition nordique qui
donne à Ôôinn une généalogie de géants. Et l'on doit, ajouter que, si Starkaôr, le

célèbre héros, doit être entendu comme Stark-ôôr, et donc, être envisagé comme
une sorte d'hypostase d'Ôôinn, lui aussi est féru de déguisements, lui aussi porte
son chapeau tiré sur les yeux, il est souvent envisagé comme une sorte de géant,

voyage incognito, etc Du reste, Starkaôr également est versé dans le savoir

poétique.
De la sorte, sur ce simple point, nous obtenons déjà un nombre surprenant de

ressemblances.



Ôôinn d'après Saxo Grammaticus 145

Quant au mental, c'est encore plus clair. Les sources noroises voient en Ôôinn
un être cruel, méchant, cauteleux et cynique. Il hait les femmes et déploie une
activité considérable pour les suborner. Mais son intelligence, aidée de son trait
majeur, sa fureur sacrée - ôôr, qui lui donne son nom - ne souffre pas contestation.

C'est le plus habile et le plus rusé des dieux.
C'est bien l'avis de Saxo: ici, quelques exemples suffiront car certains sont si

élaborés que je m'en servirai à d'autres fins par la suite. Quand, au Livre V,
l'armée hunnique veut attaquer Frotho (c'est-à-dire Frôôi), elle est assistée, comme
je l'ai déjà mentionné, par un certain Uggerus qui, alors, change de camp et va
avertir Frotho des intentions de ses ennemis: attitude perfide que nous retrouvons

chez Brunus, au Livre VIII, qui soutient Haraldr hilditönn contre Hringr,
puis enseigne à ce dernier la célèbre formation en coin, laquelle permettra à

Hringr de remporter la victoire, pour finir par tuer Haraldr. L'assemblée des

dieux, au Livre III - l'épisode de Rinda - renvoie d'abord Ôôinn parce que les

dieux sont dégoûtés de sa conduite lorsqu'il chercha à séduire Rinda, pour le

remplacer par un certain Ollerus, c'est-à-dire Ullr; puis les dieux regrettent leur
décision et rappellent Ôôinn, mais, dit le texte

il y en avait certains, toutefois, qui considéraient qu'il ne méritait pas la permission
d'être réinstitué dans son rang car, en ayant adopté les tours des acteurs et en s'étant
chargé de besognes de femmes, il avait mis un voile immonde sur leur réputation.
D'aucuns affirment que, en flattant quelques-uns des dieux et en en achetant d'autres

par des pots-de-vin, il racheta son statut royal et repaya pour une somme élevée
les gloires qu'il avait longtemps forfaites.

Au total, la plupart de ses interventions dans les diverses histoires rapportées par
Saxo montrent sa méchanceté (il donne à Starkaôr, au Livre VI, une force surhumaine

et une vie trois fois plus longue que la normale afin que Starkaôr puisse
commettre plus de crimes) et son cynisme (par exemple, dans l'histoire du
meurtre de Vikar par pendaison, au moyen de subterfuges grossiers).

Concluons donc, pour le moment, à l'étroite ressemblance entre ce que nous
pouvons savoir d'Ôôinn d'après nos sources noroises et selon le témoignage de
Saxo.

2.

Le second point, sur lequel tous le spécialistes sont d'accord, c'est qu'il est
vraisemblable qu'Ôôinn ait été initialement, et qu'il reste, un dieu des morts. La
matière, ici, est extrêmement riche et je ne développerai que quelques points
typiques.

Ce thème est suggéré par l'idée de confraternité ou de bande ou de cohorte
attachée à son nom, qu'elle soit poétique (les scaldes), ou guerrière (les berserkir)
ou plus ou moins magique (le fôstbrœôralag) ou sinon, directement reliée à

l'Autre Monde: les einherjar qui associent l'idée de guerre à l'imagerie de la mort,
ou les valkyries qui ajoutent aux thèmes précédents le thème du destin. Tous
appartiennent à l'évidence à la sphère d'Ôôinn. Notons au passage que Saxo est
tout à fait au courant du fôstbrœôralag, par exemple, dans l'histoire de Hadingus
et de Liserus, au Livre I.



146 Régis Boyer

Ensuite, Ööinn est bien connu en tant que psychopompe, l'être divin chargé
de conduire les âmes des morts dans l'Autre Monde, comme fera Saint Michel
dans la tradition chrétienne: cette idée est certainement fort ancienne puisqu'il
semble qu'elle figure dans les hällristningar de l'âge du bronze du Bohuslân, par
exemple. Le lien avec la nécromancie (telle que clairement présentée dans les
Baldrsdraumar ou le Hàvamâl) est puissant. En tant que tel, Ööinn convoie, dans
sa personne, une idée d'appartenance à une aristocratie, une caste qui a subi une
initiation particulière, tous faits que pourrait confirmer le fait qu'on l'appelle
également Bragi, nom en rapports directs avec le védique brah-(man).

Cette particularité n'a pas échappé â l'attention de Saxo. Lorsqu'il fait son
célèbre discours, Bjarki, au Livre II, dit de Pluto, le «dieu de la mort» qu'il a

indentifié à Ööinn, qu'il

n'appelle au jugement nulle basse ou obscure

race, nulle âme du commun, mais ravit les gouvernants
et emplit son fleuve souterrain d'hommes de renom.

Au Livre VII, Haraldr hilditönn promet de dédier à Ööinn les âmes de tous les

hommes qu'il tuera à la bataille (même expression à propos de Sivardus au Livre
IX): on pense à la coutume de dédier à Ööinn les hommes qui mourront dans la
bataille en jetant au-dessus de leurs rangs une lance, coutume attestée déjà par
Tacite dans sa Germania et encore dans Eyrbyggja saga, à propos de Steinfjôrr.

Ce détail m'amène à faire un petit développement sur les valkyries. Ce n'est

pas le lieu d'étudier en détail cette catégorie étrange et ambiguë de déités: je
verrais volontiers en elles une notion complexe qui a subi une évolution visible,
au moins en trois étapes, probablement plus ou moins confondues à l'époque
litéraire: il se peut qu'elles aient d'abord été, comme, par exemple, le chaudron
de Gundestrup inciterait à le penser, une sorte de prêtresses martiales au service
d'un dieu fatidique de la guerre; puis, elles pourraient avoir été des magiciennes

en relation avec la destinée et l'Autre Monde (ce serait le cas de Brynhildr et
de ses semblables, par exemple), et il reste l'image, aussi vieille que notre
culture, des femmes-cygnes capables de s'éprendre d'hommes vivants et de les

épouser. Il est fort intéressant de constater que Saxo leur a consacré une grande
place, et il est bien curieux de découvrir qu'il les connaît selon les trois aspects
énumérés ci-dessus, d'une façon plus ou moins composite, mais en mettant
fortement l'accent sur l'aspect martial. Dans les Gesta Danorum, le nombre de

«combattants femelles qui portaient un tempérament d'hommes dans un corps
de filles» - pour citer le Livre IX à propos d'une certaine Ladhgertha - est

frappant: ce dernier nom de Ladhgertha nous rappelle, bien entendu, la Hlaögerör
de Hâlfdanar saga Brônufôstra (où, à son tour, ce Brön- évoque le Brana/Brunus-
Ööinn que je mentionnais il y a un moment) qui règne sur les Hlaôeyjar et pourrait

être identique à l'illustre Hölgabrüör (Eorgerör) que chérissait Hâkon Hlaô-
ajarl, telle qu'elle apparaît dans la Jômsvîkinga saga. Il y a, au Livre V, une vierge
Stikla (qui, soit dit en passant, peut avoir donné son nom à Stikla(r)staôir) qui
semble appartenir à la même sphère: la féminité de ces créatures reste bien appa-



Ôôinn d'après Saxo Grammaticus 147

rente. Ailleurs, les fonctions magiques de ces femmes sont plus visibles: ainsi, au
Livre III, Hotherus arrive

dans une retraite de vierges des forêts. Comme elles le saluaient par son propre nom,
il demanda qui elles étaient, à quoi elle répondirent que leur fonction particulière
était de contrôler la fortune des guerres par leurs indications et leurs bénédictions.
Souvent, elles étaient invisiblement présentes sur le champ de bataille et, par leur
aide secrète, fournissaient l'issue désirée à leurs favoris puisque, l'en informèrent-
elles, elles étaient en état de provoquer victoire ou défaite à leur gré [. .] A peine
avait-il entendu ces mots qu'il découvrit que la demeure s'était évanouie et qu'il se

trouvait seul et sans abri au centre d'une plaine ouverte, à la belle étoile. Il fut
particulièrement frappé de la rapide disparition des vierges, de l'illusion qu'il avait eue
de leur demeure et du changement de décor, mais il ne s'aperçut pas que ce qui lui
était arrivé n'était que subterfuge, illusion dépourvue de sens et obtenue par magie.

La comparaison avec Örvar-Odds saga, où Oddr rencontre dans une jardhùs sept
femmes dont l'une lui donne un vêtement aux propriétés magiques, va de soi.

Mais, comme on l'a dit, Saxo est plus intéressé par l'aspect martial de ces
créatures. Nous avons, au Livre VII, un portrait en pied de ces sortes d'Amazones:

Au cas où l'on s'émerveillerait que ces femmes eussent pris la peine de s'évertuer
aux faits de guerre, que l'on me permette une brève digression pour expliquer le
caractère et la conduite de telles femelles. Il y eut autrefois au Danemark des femmes

qui s'habillèrent de telle sorte qu'elles ressemblent à des hommes et qu'elles
passaient presque tout leur temps à s'exercer aux besognes martiales; elles refusaient
à leurs muscles valeureux de perdre leur fermeté et de s'infecter dans la complaisance

envers elles-mêmes. Détestant un mode amolli d'existence, elles endurcissaient

leur corps et leur esprit par les efforts et l'endurance, rejetant les fallacieuses
complaisances des fdles et forçant leurs esprits féminins à agir avec une intrépidité
virile. Elles courtisaient la célébrité militaire avec tant de sérieux que l'on eût cru
qu'elles s'étaient asexuées elles-mêmes. Celles, en particulier, qui avaient une
personnalité forcenée ou qui étaient de grande taille ou élégantes s'engageaient dans ce

mode de vie. Comme si elles étaient oublieuses de leur vraie nature, elles plaçaient la
rudesse avant le charme, rêvaient de conflits plutôt que de baisers, goûtaient le sang,
non les lèvres, cherchaient le fracas des armes plutôt que les embrassements,
portaient sur les armes des mains qui auraient dû tisser, désirant non la couche mais le

meurtre, et ceux-là mêmes qu'elles eussent pu pacifier par leurs regards, elles les

attaquaient par la lance.

Le Livre VIII décrit trois valkyries de ce genre, qui portent des noms fort intéressants:

Visna, Hetha et Vébjôrg, ce dernier à l'évidence en relations avec les temples

(vé) et doté d'une fonction tutélaire qui relève des valkyries également.
Fidèle à une tradition qui semble fort ancienne dans le Nord, Saxo n'hésite

pas à nous présenter des hommes qui sont prêts à se déguiser en guerriers femelles,

accentuant de la sorte l'espèce d'indétermination sexuelle qui reste familière,

jusqu'à l'époque moderne, à l'idiosyncrasie Scandinave: Frôôi prend cette

apparence au Livre II pour explorer le campement de ses ennemis, de même que
Hagbarthus, au Livre VII: c'est là un motif que connaît également le Helgakvida
Hundingsbana quand Helgi, habillé en femme, travaille au moulin pour ne pas
être reconnu du roi Hundingr.



148 Régis Boyer

Ces quelques détails, choisis parmi un nombre bien plus élevé d'exemples,
prouvent que Saxo se sert, de façon assez confuse et disparate, d'un bon nombre
de traditions anciennes où il est question de créatures femelles plus ou moins
surnaturelles, soit fatidiques, soit tutélaires et le plus souvent guerrières, en visibles

rapports avec un dieu qui règne sur la mort, le destin et la guerre et qui ne

peut être autre qu'Ôôinn ou ses équivalents ou son prototype. Mais ici, il nous
est loisible de noter, pour la première fois, de quelle façon travaille Saxo: il
rassemble d'anciens souvenirs et réminiscences de toutes sortes, les organise pour
satisfaire à l'histoire du moment, agissant ainsi en authentique génie créateur.

3.

Mais Ôôinn est aussi le dieu de la science, c'est-à-dire, selon le sens du mot
science au Moyen Age, de toute espèce de savoir ésotériqueje veux dire ésotéri-

que dans tous les domaines tenus pour tels dans l'Antiquité: magique, poétique,
prophétique, médical et même militaire. Ce point n'exige pas d'illustrations
particulières, tant il est évident dans toutes nos sources noroises, en particulier les

scaldiques. J'insisterai donc, simplement, sur quelques détails. Ôôinn préside au

seidr, ses deux corbeaux, Huginn et Muninn, étant donné leur caractère d'hypos-
tases, tendraient à l'identifier à la notion de hugr, l'«âme du monde», comme
dirait Mircea Eliade.

Saxo ne laisse pas échapper ce caractère. En premier lieu, il voit Ôôinn sous un
jour pédagogique: c'est le dieu qui enseigne, initie, le meilleur exemple en étant
la formation en coin (Jylkja hamalt, rani) qu'il inculque à Hadingus au Livre I, à

Hringr au Livre VIII et à Haraldr hilditönn au Livre VII: répétition sufisamment
éloquente et en accord avec l'idée qu'Ôôinn est la divinité capable de gagner la

guerrre par des stratagèmes intelligents.
Pour Saxo, Ôôinn est aussi un grand médecin, je devrais dire un grand lœknir,

puisque magie et science sont inséparables dans ce domaine. Il est capable, au
Livre I, de fabriquer des potions à la fois fortifiantes et apaisantes; déguisé en

femme-médicin, il fait boire à Rinda, au Livre III, une boisson très amère et
s'entend, au Livre IX, à guérir l'horrible blessure de Sivardus:

après avoir éclaboussé les iris [de Sivardus] de poussière, il [c'est-à-dire Ôôinn,
appelé ici Roftar: nous pensons, bien entendu, à Hrôptr] s'en alla. Des taches
apparurent de façon inattendue dans les yeux fixes de Sivardus et la poussière forma
ce qui prit l'apparence frappante de petits serpents.

De là vient le nom d'Ormr-i-augu attaché à Sivard.
Pour la poésie, il est évident que cette «science» est le domaine propre à

Ôôinn et je rougirais d'insister là-dessus: Ôôinn a inventé, au sens médiéval du

mot (trouvé) le nectar poétique, Snorri fait un long développement, d'accord
avec le Hâvamâl, sur le sujet. C'est le dieu préféré des scaldes, le meilleur
exemple en étant le Sonatorrek d'Egill Skallagrimsson. Pour Saxo aussi, le thème
est si évident qu'il le tient pour acquis et que, contrairement à son habitude dans
d'autres domaines, il ne ressent pas le besoin de s'attarder sur ce trait. Par

exemple, une fois qu'il a apaisé Hadingus, au Livre I, Ôôinn chante un poème de



Ôôinn d'après Saxo Grammaticus 149

dix-huit vers et, au Livre VI, parmi les nombreux dons qu'il confère à Starkaôr, il
lui octroie la faculté de composer des charmes poétiques (Carmina) ce qui explique

que Saxo ressente une telle admiration pour le héros dont il cite tant de

longs poèmes: presque six cents vers lui sont attribués dans les Gestal

Toutefois, il me faut noter que l'écrivain danois n'insiste pas fréquemment sur
la furor, ôdr, si typique d'Ôôinn, et des scaldes dans d'autres sources. Mais nous
la trouverons dans d'autres domaines.

Néanmoins, il tient manifestement Ôôinn pour le dieu de la magie. Au Livre I,
après le comportement perfide de Fricco (Frigg) qui a fait enlever par des esclaves

l'or de sa statue, Ôôinn enchante cette même statue qui, désormais, parlera
chaque fois qu'on la touchera: ce trait nous rappelle la tête de Mimir selon YYng-
linga saga, chapitre 4. Dans le même Livre, quand Ôôinn enseigne à Hadingus
la formation en coin, il lui donne une arbalète magique, capable de décocher dix
flèches à la fois, identique, donc, à la main de horgerôr Hôlgabrûôr dans

Jômsvlkinga saga. Toujours au même Livre, un connaisseur de sagas ne se trouvera

pas dépaysé en lisant le récit du combat magique entre Ôôinn et les Biar-
miens, les uns et les autres suscitant une tempête par magie. Ailleurs, Ôôinn
nous est donné pour un grand prophète et devin. Au Livre III, il se venge de

Rinda qui vient de le précipiter à terre d'une gifle, en la touchant d'un morceau
d'écorce gravé de signes magiques: Rinda devient folle et nous comparons
immédiatement avec le rùnakefli des sagas, en particulier dans Egla ou Grettla.

Au Livre VII, le même Ôôinn confère à Haraldus la faculté de se rendre
invulnérable aux épées, autre thème bien connu des sagas. Le Livre I le fait se

vanter d'être capable de plonger dans le sommeil ses adversaires au moyen de

l'«épine de la blessure», et, détail plus important, de faire tomber «les fers qui te

lient, les dures entraves»: le même détail, exactement, se trouve dans le Hàvamàl
(et en vérité, les allusions fréquentes que j'ai déjà faites au Hàvamàl pourraient
bien signifier que Saxo connaissait ce texte ou, au moins, certaines de ses
parties) et je ne crois pas nécessaire de développer ici les études qui ont déjà été
faites sur Ôôinn en tant que dieu-lieur: Mircea Eliade ou Renauld-Krantz ont
étudié cette question en détail.

Il ne s'agissait que de donner quelques exemples: ils suffisent pour montrer
que Saxo, d'abord était au courant des rites magiques qui avaient cours dans le
Nord, ensuite les voit toujours en relations avec Ôôinn.

4.
Je préfère m'attarder davantage sur un aspect qui n'a vraiment été mis en
lumière par la recherche moderne que depuis quelques décennies: le shama-
nisme d'Ôdinn, dieu de l'Autre Monde, spécialiste en nécromancie, maître d'un
rituel symbolique. Qu'Ôôinn ait pu pendre force traits shamanistes, cela paraît
clair: Ynglinga saga expose sa faculté de changer de forme, de hamr (hamhleypa),
de devenir hamrammr ou rammaukinn. Quantité de détails, comme son cheval
Sleipnir avec ses huit pattes, ou Ygg-drasill, en deux mots, qui rappelle le poteau
central de la tente ou yourte du shaman, s'accordent avec la notion d'une divi-



150 Régis Boyer

nité qui abolit constamment les frontières entre notre monde et celui des esprits.
On a suggéré que tous ces traits pouvaient venir de l'Est: Saxo ne dément pas.
Selon une tradition savante bien vivante au Moyen Age (qui fait que Snorri
fait provenir les Ases d'Asie), Saxo place à Byzance le siège de tous les dieux et
c'est de Byzance qu'Ööinn est proscrit.

J'insisterai sur quelques points que nous pouvons raisonnablement rattacher
au shamanisme et qui appartiennent sans aucun doute à Ööinn: son cheval, sa

faculté de se métamorphoser et l'importance de la pendaison dans le culte qui lui
est réservé.

Son cheval: le Livre I rapporte une étrange histoire à propos de Hadingus, le
héros favori d'Ôôinn avec Starkaör, emporté à grande allure par un cheval
capable de marcher sur la mer: Sleipnir aussi est censé marcher dans les airs et

sur les eaux quand Ööinn emporte les âmes des morts à la Valhöll.
Sa faculté de se métamorphoser ou d'être eigi einhamr. il y a de frappantes

ressemblances entre le célèbre chapitre 7 d'Ynglinga saga et le portrait, presque au
tout début des Gesta Danorum, que nous donne des dieux Saxo qui en fait des

sorciers qui

s'approprièrent non seulement le droit de régner mais même la réputation d'être des

dieux. [. .] Adroits comme ils étaient à tromper les regards, [ils] étaient habiles à

contrefaire des formes diverses tant pour eux-mêmes que pour les autres, et à cacher
leur véritable apparence sous de faux semblants,

et il nous en donne aussitôt une illustration en nous montrant Ööinn en train de

prendre diverses formes et d'utiliser toutes sortes d'artifices pour séduire Rinda:
il devient successivement «général», orfèvre, femme-médecin. L'histoire de

Hadingus, quelques pages plus loin, le montre en train de tuer un monstre dans
la mer. Un monstre? Une femme immense le maudit et lui dit qu'il vient d'assassiner

un habitant du ciel
enveloppé dans un autre corps.

Pensons à Ôttarr dans l'histoire d'Andvari, dans le Skâldskaparmâl, aux
nombreux taureaux, loups, ours des sagas, ou simplement au phoque, si fréquent en
contexte magique, que nous trouvons encore dans la Selkolla des aventures de
l'évêque Guômundr Arason.

Lorsqu'au Livre I, la géante Hardhgrepa veut que Hadingus l'épouse, et
comme il refuse en raison de la différence de taille, elle répond:

«Que la vue de mon étrange taille ne t'affecte pas. Je peux rendre la substance de
mon corps petite ou grande, tantôt mince, tantôt vaste. Parfois, je me recroqueville

à mon gré, parfois, je me développe. A un moment donné, ma stature atteint
les cieux, à un autre, je me réduis aux étroites proportions humaines.» Comme
il balançait encore et hésitait à croire ses propos, elle ajouta ce chant:

Jeune homme, ne crains pas le commerce de mon lit;
Je change ma forme corporelle d'une double manière,
J'impose une double loi à mes tendons,
moulant mon corps de façon alternée,



Ôôinn d'après Saxo Grammaticus 151

changeant de forme à mon gré [. .]

Aisément je transmue mon corps
fluctuant d'aspect.

A la fin de son poème, Hardhgrepa explique que cette faculté est le résultat de la

puissance de Proteus: «Voilà ce qu'est capable de faire le Vieil Homme de la
Mer». Or il y a beau temps que l'on a souligné la similitude entre Protée et
Ôôinn.

Enfin, l'importance de la pendaison. Tous nos témoins - depuis l'homme de

Tollund dans les marécages danois jusqu'à la relation de l'enterrement d'un chef
Rüs sur les bords de la Volga en 922, depuis la description du temple d'Uppsalir
par Adam de Brème jusqu'au Hâvamâl, sans oublier l'exemple de suicide sacré

par pendaison donné par le Landnàmabôk - tous nos témoins tendent à nous
donner Ôôinn pour le dieu qui exige des sacrifices par pendaison. Saxo est
parfaitement conscient de cette tradition. Je choisirai quelques détails qui me
paraissent éloquents. Au Livre I, dans son dialogue avec Bess, Gro, fille du roi
Sigtryggr, menace sa rivale. Remarquons le contexte explicite avec ses pieux, ses

noeuds et ses corbeaux:
Rebrousse chemin,
Reviens en arrière.
Sinon Sigtrugg
Vous écrasera tous
Avec sa milice.
Vous fixant fermement
A un pieu terrible,
Il enserrera votre gorge,
assujettira votre corps
au noeud raidissant,
et d'un regard sauvage
il jettera vos cadavres

au corbeau vorace.

Pendre les prisonniers de guerre pour les dédier à Ôôinn était une coutume
sacrificielle bien connue du monde germanique tout entier: nous la trouvons encore
dans Beowulf2940-2941. Dans le Livre 1 encore, Ôôinn lui-même fait pendre les
esclaves que Frigg a employés à arracher l'or de sa statue. Au Livre VII, Signe
veut se pendre, afin de manifester son amour pour Hagbarth, attitude qui nous
rappelle fortement le récit d'Ibn Fadhlan cité plus haut. Au Livre VIII, Jarmeri-
cus a un conseiller nommé Bikki: notons que Bikki est l'un des nombreux noms
d'Ôôinn dans YEdda, notamment dans les poèmes héroïques. Ce Bikki conseille
à Jarmericus de ne pas proscrire son fils Broder, qui s'est révolté contre son père,
mais de le pendre. Et il va sans dire que je dois, pour le moins, mentionner l'épisode

du simulacre de pendaison de Vikarr au Livre VI, afin d'apaiser les dieux
par du sang humain, dit le texte:

Les lots jetés dans une urne montrèrent que les dieux exigeaient une victime royale.
Starkather, donc, enroula autour du cou du roi un lacet qu'il avait fait d'osier, faisant
mine d'offrir pour le moment l'apparence d'une expiation. Mais la raideur du noeud



152 Régis Boyer

remplit sa fonction et étouffa la respiration de Vikar, pendu comme il était. Alors
qu'il pantelait encore, Starkather expulsa les restes de sa vie par son épée, et là où il
aurait dû faire trêve, manifesta sa traîtrise. Je ne puis admettre le point de vue d'une
version qui rapporte que les molles tresses d'osier se raidirent lorsqu'elles eurent
soudain prise et qu'elles firent fonction d'un lien de fer.

On sait qu'il existe une histoire exactement similaire dans Gautreks saga, où
Starkaôr est censé ajouter: «Je te donne à Ôôinn».

Je pourrais ajouter un détail encore, que je n'ai pas annoncé au début de ce

développement. Nous connaissons tous le complexe de rites magiques et de

représentations attachés au nid, cette curieuse pratique destinée à flétrir la
réputation de l'ennemi. L'opération hautement élaborée du nid inclut l'érection d'un
piquet ou d'un pieu, un nidstöng, sur lequel on empale la tête d'un cheval ou
d'une jument. Saxo a dû entendre parler de ce rite, clairement raccordé à Ôôinn
dans les sources noroises. Il y a, au moins, deux passages dans les Gesta Danorum
qui tendraient en ce sens. Le premier concerne l'énigmatique personnage de

Mithothynus, au Livre I. Ôôinn, écoeuré par le comportement servile de sa

femme, Frigg, s'exile. Pendant son absence, il est remplacé par «un célèbre
illusionniste», Mithothynus (soit quelque chose comme Miô-Ôôinn, un Ôôinn
intermédiaire, comme Georges Dumézil l'a suggéré). Mais Ôôinn revient et

Mithothynus s'enfuit en Fyn, au Danemark, où il est mis à mort par les habitants
du lieu. Malheureusement

sa malignité se manifesta même après son décès; quiconque s'approchait de sa

tombe était promptement exterminé, et son cadavre exhalait de telles pestilences
qu'il semblait laisser des souvenirs plus nauséabonds de lui-même mort que vivant,
comme s'il voulait punir ses meurtriers. Les citoyens, harassés par ces maux, déterrèrent

le corps, le décapitèrent et l'empalèrent à travers la poitrine avec un pieu pointu;
ce fut de la sorte que le peuple résolut ce problème.

Nous trouvons la même pratique au Livre V à propos de l'histoire d'Asvith et
d'Asmund: ce dernier tue Asvith et chante:

Je fus prompt à le décapiter de mon épée
et à enfoncer un piquet dans son corps méchant.

Il paraît clair que nous avons à faire, ici, dans les deux cas, à des pratiques magiques

et odiniques.
Au total, en ce qui concerne la magie, il est frappant de voir que Saxo est au

courant de la plupart des coutumes attestées par les sources noroises - car il va
de soi que je n'ai choisi ici que quelques exemples seulement - dans la mesure
où Ôôinn est plus ou moins présent derrière elles, et qu'il les décrit en termes
que la recherche moderne redécouvre parce qu'ils vont dans des directions
longtemps méconnues.

5.

Le cinquième point sur lequel je voudrais jeter quelque lumière concerne Ôôinn
en tant que dieu de la guerre, ou, plus précisément, en tant que dieu qui confère la

victoire. La nuance n'est pas superflue: f>ôrr est un dieu de la guerre plus con-



Ôôinn d'après Saxo Grammaticus 153

forme à notre conception de la chose, et Tyr assume un aspect plus typique, plus

juridique, de la même notion. Mais la victoire elle-même appartient à Ôôinn.
Plus précisément: Ôôinn décide de qui aura la victoire, tant par ses connaissances

militaires que par artifice et ruse, il demeure le maître du destin aux armes;
lui-même combat rarement et quand il le fait, il ne nous frappe guère par la force
de ses muscles ou par sa bravoure, il nous impressionne par ses expédients magiques

ou ses artifices. Autrement dit, il est difficile de le tenir pour un héros: ce

rôle est conféré à maints autres personnages dans la mythologie du Nord.
Saxo est plus ou moins d'accord. Je dis plus ou moins parce que sa position est

ambiguë. Est-ce parce qu'il était Danois et qu'Ôôinn semble avoir connu un
culte plus développé au Danemark que dans les autres pays Scandinaves? Est-ce

parce que lui-même était hirdmand et qu'il était fier, c'est ce qu'il dit dans la
préface à ses Gesta Danorum, de ses ancêtres qui étaient soldats? Est-ce encore parce
que, certainement, le Danemark fut le plus martial des pays du Nord au Moyen
Age? Je ne sais. Le fait est qu'il accorde une place considérable au moindre détail
militaire et que ses Gesta, à première vue, pourraient passer pour un impressionnant

catalogue de batailles, guerres et autres faits martiaux. D'autre part, Saxo,
fidèle à sa culture cléricale, appelle souvent ses créatures divines par leurs noms
grecs ou latins: Jupiter, Jovis, Mercure, Pluton, Protée, et il est difficile, parfois,
de savoir à quel dieu nordique ces noms s'appliquent: Ôôinn? ou Tyr? ou E>ôrr?

Le fait est qu'il cite deux poèmes lorsqu'il veut exalter la grandeur d'Ôôinn en
tant que dieu de la guerre. Le premier fait partie du Bjarkamâl, au Livre II: j'en ai
cité deux vers au début de ce petit essai («Othinus, puissant aux armes»), le
second est mis dans la bouche de Starkaôr au Livre VIII:

[. .] Le repos m'ayant été refusé, j'ai hanté
les campements et dédaignant la paix j'ai vieilli sous
tes étendards, Dieu de la Guerre, parmi les dangers extrêmes.

Mais Saxo est parfaitement d'accord avec ses homologues Scandinaves pour
dépeindre Ôôinn comme le maître de la science guerrière ou de la magie guerrière.

Certes, il ne dédaigne pas de prendre personnellement part à quelques
batailles (ainsi au Livre III où il assiste Balder contre Hotherus), mais c'est
surtout un pédagogue: il enseigne le svinfyIking, comme nous l'avons déjà vu, aux
Livres I (Hadingus), VIII (Hringr) et VIII (Haraldr hilditönn: ici, avec un grand
luxe de précisions), de même que d'autres tactiques comme la disposition en

forme d'arc destinée à contrecarrer les effets du svinjylking, quand bien même ce

dernier est censé avoir été enseigné par lui-même! Ou bien, au Livre VII, la

façon de réduire l'ennemi en faisant pleuvoir sur lui une grêle de pierres, pratique

bien connue et qui restera populaire d'un bout à l'autre de l'âge viking, si

nous en jugeons, par exemple, par la Sturlunga saga. Ailleurs, il est aussi habile à

organiser des batailles navales qu'à lutter en terre ferme.
Mais c'est surtout en matière de magie guerrière qu'il excelle. Sans parler de

quantité d'artifices connus de tout lecteur de sagas (comme le fait d'émousser le

tranchant des armes, de rendre les cottes de mailles invulnérables, de frapper les

gens de terreur soudaine, de les paralyser tous soudainement, etc. sans vou-



154 Régis Boyer

loir discuter ici le passage du Livre III (une fois de plus, l'épisode de Rinda) où
l'on nous spécifie que le «général» Ôôinn, à lui tout seul, a remporté la victoire
sur toute une armée de Ruthéniens (on ne nous dit pas comment!), Saxo est
parfaitement conscient de ce pouvoir d'Ôôinn. Nous avons déjà évoqué le passage,
au Livre I, où il abuse le peuple des Biarmiens en suscitant de violentes tempêtes
ou averses de pluie. Ajoutons-y la bataille, au Livre VIII, des Hellespontins
contre les Danois. Ceux-ci sont ensorcelés par une certaine Gudrun, une
magicienne, qui les rend aveugles en sorte qu'ils se mettent à s'entre-tuer. Mais Ôôinn
survient et leur rend la vue pour leur permettre de combattre leurs ennemis.

Je m'étendrai davantage sur un trait plus intéressant parce qu'il nous mène au

coeur du sujet. Je disais tout à l'heure que la fureur, ôdr, furor, qui constitue la
définition la plus profonde d'Ôôinn, engendre aussi son nom et sa nature: c'est le
dieu du Wut-, de l'ôdr, qu'il s'aggisse de ses connotations poétiques, sexuelles,
magiques ou guerrières. Or ce trait est curieusement absent du portrait d'Ôôinn
tel que nous l'avons détaillé et présenté jusqu'ici dans cet exposé. Cela ne signifie

pas, toutefois, que Saxo n'en était pas conscient, le caractère est trop
fondamental pour qu'il lui ait échappé. Ce n'est certainement pas un hasard s'il a

choisi de le manifester en relation avec les berserkir. Voilà une notion qui lui est

tout à fait familière. Il fournit de nombreux exemples de pareils corps de jeunes
guerriers frénétiques: les douze fils de Vestmarr (Livre V) qui

portaient un nom commun, Grep [car] ils avaient été conçus tous ensemble et mis
au monde tous en même temps,

les champions d'Erik (Livre V), les douze frères de Norvège (Livre VI):
Ces jeunes hommes étaient d'un tempérament féroce, intraitables dans leur précoce
virilité, d'une force physique prééminente, renommés comme vainqueurs de géants,

pour leurs triomphes sur des peuples défaits et riches de leurs ravages. J'ai énuméré
quelques-uns de leurs noms ici (l'antiquité a oublié les autres) Gerbiorn, Gunbiorn,
Arinbiorn, Stenbiorn, Esbiorn, Thorbiorn et Biorn

et surtout les sept fils de Sivard au Livre VII dont la description ne manquera pas
de rappeler des passages bien connus de sagas:

Souvent, poussés par de soudains et forcenés accès de folie, ils beuglaient sauvagement,

mordaient leurs boucliers, avalaient des charbons ardents et marchaient à

travers n'importe quel feu; rien ne pouvait apaiser leurs accès de frénésie que de

lourdes chaînes ou le meurtre d'êtres humains. C'était soit leur sauvage nature ou
une fureur démoniaque qui leur communiquait une telle démence.

L'Ynglinga saga, chapitre 6, la Kristni saga, chapitre 9, le Hrafnsmâl, strophe 8, ou
Egla, chapitre 64, ne disent rien d'autre. Mais je retiendrai particulièrement le

passage, au Livre VII, où il est question d'un certain Harthben alors qu'il est
défié par Haldan:

Dès qu'il entendit ces mots, Harthben, possédé d'un soudain transport de rage,
mordit brutalement le rebord de son bouclier, engloutit sans relâche des charbons
ardents dans ses entrailles, traversa en courant des Hammes ardentes et finalement
devint complètement et forcenément berserkr, allant jusqu'à porter son épée en furie
contre six de ses propres champions.



Ôôinn d'après Saxo Grammaticus 155

Je soulignerai la citation «possédé d'un soudain transport de rage» car elle

correspond exactement â cet obr en quoi je vois l'exacte caractérisation d'Ööinn.
Tout cela pour dire que, si, comme nous l'avons vu, Saxo est plus enclin que

les autres sources noroises à voir Ööinn sous un aspect martial, il est tout à fait
conscient de la nature réelle et profonde de ce dieu. Au total, même si, par
tempérament, culture ou patriotisme, Saxo manifeste, sur ce point particulier, quelque

désaccord avec nos autres documents, il n'est pas possible de dire qu'il
s'écarte vraiment de l'image reçue d'Ööinn, dieu de la victoire, Sigföör.

6.

Reste le sixième et dernier point: Ööinn en tant que dieu suprême, l'Alföör. En
vérité, cet aspect est fort impur et, sur ce point particulier, il faut prendre en
considération l'influence hautement probable du Christianisme. Rien ne nous
permet de dire que le panthéon germano-nordique admettait un dieu suprême et
même si nous tenons à accepter dans l'ensemble, comme c'est mon cas, les théories

de Georges Dumézil, il n'est pas facile de voir, non seulement si ce monde
mental a connu un authentique deus omnipotens, mais même qui, dans ce cas,
assumerait ce rôle: en tout cas, les candidats sont nombreux, d'Ullr à Ôôinn, de

Tyr à fiôrr, sans parler du déconcertant Âss inn allmâttki. Savoir quel est «le plus
grand» n'est pas chose aisée.

La question, toutefois, est différente si nous prenons en considération la
notion exacte impliquée par Alföör: en tant que tel, Ööinn, par ses nombreux
mariages, légitimes ou non, aurait tendance à être le père de tous les autres
dieux, aspect qui est simplement absent de l'oeuvre de Saxo. Même remarque
quant au fait qu'Ööinn soit le seul à entrer dans les diverses triades divines que
nous proposent les sources noroises. Significatif aussi, le fait que Saxo ne prenne
pas en compte le mythe de la création de l'homme et de la femme (Askr et
Embla): or, Ööinn y joue un rôle important, selon YEdda. En dernier lieu, Ööinn
devient le «stamfader», comme diraient les Suédois, de toutes les dynasties ou
familles importantes ce que confirme même un document insolite acomme la

généalogie de Hvamm-Sturla Eôrôarson telle que conservée dans le Diplomata-
rium Islandicum.

Sur ce point, force m'est de dire que Saxo était tenu de se rappeler son statut
de chrétien. Eventuellement, il lui arrive de spécifier que Frotho, au Livre IV, est
le fils d'Ööinn, qu'Ööinn lui-même est «le chef des dieux» (Livre III) ou que,
après son exil de dix années, quand il revient à Byzance rappelé par les autres
dieux, il

recouvra ses regalia divines, brilla par toute la terre avec un tel lustre et renom que
tous les peuples l'accueillirent comme une lumière revenue dans l'univers. Il n'y
eut pas dans le monde entier d'endroit qui ne rendît hommage à sa puissance sacrée.

Tout cela, dira-t-on, ne suffit pas à prouver que Saxo était convaincu de la suprématie

d'Ööinn sur les autres dieux.
En revanche, sur le fait qu'Ööinn serait le stamfader de toutes races, humaines

aussi bien que divines, Saxo s'accorde beaucoup plus avec nos autres sources,



156 Régis Boyer

mais il ne faut pas oublier qu'il a pu avoir à l'esprit, ici, ses sources précises, la

Getica de Jordanes et VHistoria Longobardorum de Paul Diacre. Comme Jorda-

nes, il tient les Gots pour zélateurs, en tant que dieu principal, de Mars qu'il
identifie à Ööinn, puisqu'il fait d'Ermanaric-Jarmericus-Jörmunrekkr un roi
danois qui croit en Ööinn (Livre VIII). Comme Paul Diacre, il affirme que les

Uinniles ont quitté «l'île de Scandzia» pour émigrer en Italie et devenir Longo-
bardi puisque, par ruse, Frija (Frigg) amena Ööinn (Livre VIII) à leur donner un
nom et, donc, à leur accorder une protection spéciale. C'est assez peu pour considérer

Ööinn comme le dieu des dieux. Mais il n'est que juste de souligner que
cette position ne lui est guère assignée dans nos sources noroises et que, lorsque
le fait se rencontre, c'est seulement dans les oeuvres de mythographes comme
Snorri Sturluson qui se sont mis clairement à l'école continentale et cléricale.
Autrement dit, sur ce point, nous trouvons la même imprécision chez Saxo que
dans le Nord dans son ensemble.

Mes conclusions seront brèves, tout en m'excusant une fois encore de n'avoir
donné que quelques aperçus d'un sujet bien plus riche, on le devine, que ce que
j'ai pu en dire. Le point frappant, c'est que Saxo connaît fort bien les mêmes
traditions que nos autres sources et même qu'il a pu avoir accès à un certain
nombre d'entre elles, orales ou poétiques, qui semblent avoir été perdues sous
leur forme en vieux norois. Une lecture attentive des Gesta Danorum, en particulier

des neuf premiers livres qui traitent de l'histoire légendaire du Danemark,
prouve qu'il était conscient de tous les aspects de la déconcertante personnalité
d'Ôôinn. Ce n'est certainement pas un hasard s'il insiste tant sur les caractères
les plus caractéristiques de ce dieu: ses pouvoirs magiques, sa ruse et ses artifices,

sa perfidie.
Pour cette présente recherche, l'intérêt vient aussi des efforts que fait Saxo

pour fondre en un même moule aussi cohérent que possible, toutes les informations

dont il disposait. Il se livre à un travail fort intéressant de synthèse et

d'adaptation tout en respectant la mode evhémériste de l'époque. En tant que
moine chrétien, il ne manque pas à son devoir: réduire les dieux à des rois ou à

de vagues et antiques héros et, en conséquence, les dépouiller de tout pouvoir
mystérieux ou suprême; parfait narrateur danois, digne ancêtre de H. C. Andersen

ou de Vilhelm Gronbech, il se concentre sur le pitoresque ou sur ce que nous
appellerions aujourd'hui le folklorique. Il le fait avec ce que j'appellerai un
danisme impénitent: il doit avoir raison, comme je l'ai suggéré, en voulant voir
en Ööinn un dieu bien danois ou, pour mieux dire, un dieu qui fut tout
particulièrement honoré par les Danois: il reconnaît le fait lorsqu'il déclare, au Livre
VIII, qu'Ôôinn «a toujours chéri les Danois d'une affection paternelle».

Une petite étude, superficielle, incomplète et lacunaire comme elle l'est, telle
que je viens de la proposer présente tout de même, je crois, deux avantages si je
ne tiens pas compte de l'aspect comparatif du sujet qui a été le thème central de

cet article. D'abord, et tout à fait d'accord avec les dernières méthodes d'explication

de textes, elle nous permet de nous livrer à une sorte d'investigation archéo-



Ööinn d'après Saxo Grammaticus 157

logique qui confère à cette analyse un intérêt certain. Elle nous permet de discerner

plusieurs couches, de la plus lointaine antiquité jusqu'au savoir que Saxo a

acquis à l'école. Ensuite, nous découvrons que Saxo était un grand écrivain,
digne de soutenir la comparaison avec Snorri Sturluson, un narrateur de grande

envergure et conscient, en ce qui concerne Ôôinn, entre autres, d'intégrer à une
oeuvre globale d'une belle venue un nombre surprenant d'informations.

Je viens de laisser échapper le nom de Snorri Sturluson. Puis-je finir sur une
question? Tout le monde est d'accord pour dire que Saxo a dû écrire ses Gesta

Danorum vers 1200,1219 représentant la date ultime de rédaction. Ce qui signifie
que son travail fut composé avant YEdda ou YYnglinga saga de Snorri (ou les

autres textes plus ou moins légendaires de la Heimskringla). Plusieurs fois j'ai
signalé les très étroites ressemblances entre les oeuvres de Snorri et de Saxo.

Bien entendu, ils peuvent avoir eu tous les deux accès aux mêmes sources, orales

ou écrites. Mais dans quelle mesure ne nous est-il pas permis de supposer que
Snorri peut avoir lu les Gesta Danorum1.




	Óðinn d'après Saxo Grammaticus et les sources noroises : étude comparative

