
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 14 (1984)

Artikel: Olav Duuns Medmenneske-Trilogie

Autor: Zumsteg, Hans Joerg

Kapitel: 4.3: Die Reidentifikation der Frau

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858351

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858351
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


162

4.3 Die Reidentifîkation der Frau

4.3.1 Identitäten, Identifikationen

Der zweite Band der Medmenneske-TnlogiQ, Ragnhild, befaßt sich
vorerst nur implizit mit der Figur Ragnhild, das heißt, mit ihrer
Nicht-Existenz auf Stavsund. Hâkon scheint bereits im ersten Satz
des zweiten Erzähltext-Hauptteils Ragnhilds Fehlen auf Stavsund
schmerzlich zu erleben:

Heilt frâ Hâkon vart âleine, i alle dei âr, hadde tanken pâ vesle Hallvard komme
og gâtt gjenom han som ein styng. (R 147; eigene Hervorhebungen)

In all den Jahren, seit Hâkon allein war, hatte der Gedanke an den kleinen
Hallvard ihn immer wieder schmerzlich durchstochen.

Der Erzähler tönt Häkons Schwierigkeiten als Erzieher an, stellt
vorerst aber Hâkon und Johannes als Akteure im sozialen Konflikt
in den Vordergrund. Schrittweise beginnt dann ein Ineinander
psychischer Konflikte sich abzuzeichnen: um Hâkon und Johannes,
um Hâkon und die implizit immer deutlicher anwesend werdende
Ragnhild, um Häkons Identität. Trotz (scheinbarer?) Idyllik am
Ende dieses zweiten Bandes führt nicht nur der ungelöste soziale
Konflikt hinüber in den dritten Band, auch Häkons psychischer
Konflikt manifestiert sich angesichts Ragnhilds als Identitätskrise
und wird im dritten Band der Trilogie bewußt erlebt und ausgetragen.

Hâkon hat Angst davor, daß man ihn nach seiner Frau fragen
könnte (R 151) - er scheint sich der Ausmaße seines Handelns
inzwischen bewußt geworden zu sein. Er versucht, die Problematik
so weit zu verdrängen, daß er Ragnhild nicht explizit erwähnt, auf
jeden Fall nicht vor Tale - denn sie steht für Ragnhild. Der
Textproduzent arbeitet mit einem nicht leicht durchschaubaren Spiel
von Identitäten. Tale spaltet sich in zwei Figuren auf. Zudem
übernimmt sie innerhalb bestimmter Projekte aktantielle Funktionen
anderer Figuren. Die Realisationen an der Textoberfläche entsprechen

teilweise kamouflierten Manifestationen tiefenstrukturell
anders gelagerter Konflikte.273 In diesem Sinn gehört Tale zu den

273 Vergleiche zum Beispiel das im sozialen Bereich als Heiratsprojekt kamou-
flierte Projekt ökonomischer Sicherung (oben, S. 60f.).



163

bedeutendsten funktionellen Figuren, vertritt sie doch auf der
Textoberfläche Subjektfunktion in einem Projekt, das sich als

Ragnhilds Reidentifikations-Projekt herausstellen wird.
Hâkon reagiert nicht auf Tales Äußerung, «Eg har eit erend ut i

verda» (R 163) [Ich habe draußen in der Welt etwas zu besorgen],
obwohl er gegenüber Johannes seinem Wissen über Tales Mission
Ausdruck gibt:

- Nei, eg skal fortele deg det som det er. Ho skulde sorover og hente heim
kjerringa mi. Ho Ragnhild, slik er no det, litlebror. (R 162)

- Nei, ich will dir sagen, wie es ist. Sie will südwärts fahren und meine Frau
heimholen. Die Ragnhild, so ist es, mein kleiner Bruder.

«Eit erend ut i verda» [etwas zu tun/eine Aufgabe draußen in der
Welt haben] - mit diesen großen Worten umschreibt Tale ihr
Vorhaben. Ihr Projekt besteht darin, Ragnhild wieder nach Stavsund
zurückzuholen. Gemäß mikro- (und makro-)sozialen Strukturen
wäre es Häkons Aufgabe, sich um die Wiedergewinnung Ragnhilds
zu kümmern. Der Textproduzent aber hat Häkons Persönlichkeit
nicht mit den nötigen psychologischen Komponenten ausgestattet.

Und Ragnhild gibt er nicht die Möglichkeit, von sich aus nach
einer neuen Identität oder zurück zur alten zu suchen. Das weitere
soziale und psychologische Schicksal der Figuren im Universum
Stavsund könnte ja mit Ellida als neuer Frau Häkons oder mit
Hâkon als alleinstehendem Mann weiterverfolgt werden. Dieser
Lösung aber scheinen sich die gesellschaftlichen Strukturen und
der Textproduzent zu verschließen. Für Ragnhild kann es nur
Identität und Funktion innerhalb der einmal eingegangenen
Verbindung geben. Sie muß zurück nach Stavsund.



164

Tale vertritt Hâkons Subjektfunktion. Der Sturm, bei dem Morten

umkommt - auch Hâkon und Johannes befinden sich im
Boot -, ist ein Schlüsselerlebnis für Tale (R 159 f.). Tale bemerkt,
wie der Sturm Ellida erbleichen läßt. Sie interpretiert diese Reaktion

als Angst um Häkon - nicht explizit zwar, aber aus ihrem
Projektentschluß heraus implizit lesbar:

Det var det ja, at no bürde ho Ragnhild, kona pâ garen, vera heime snart.
For elles kom her til â skje det som gale var, som ikkje mâtte fâ skje. (R 160)

Denn es war so, ja, daß die Ragnhild, die Frau auf dem Hof, jetzt endlich
heimkommen mußte. Denn sonst würde noch etwas geschehen, was falsch

war, was nicht passieren durfte.

Ellida gegenüber äußert sich Tale in ähnlicher Weise:
Hâkon han skal ta heim kona si, veit du. Vi lyt lova â gjera det rettaste vi

veit, vi to ög. (R 161)

Hâkon muß seine Frau jetzt heimholen, weißt du. Wir müssen versprechen,
daß beste zu tun, was wir können, auch wir beide.

Tale streicht in beiden Äußerungen Ragnhilds mikro-psycho-
soziale Funktion heraus: «kona pä garen, kona [til Hâkon]», zwar
kaum aus sozialem Rollenbewußtsein heraus, sondern als Hüterin
der traditionellen Moral, der gängigen bauerngesellschaftlichen
Einstellung der Ehe gegenüber. Ellidas eventuelle Hoffnung auf
ein Verhältnis mit Hâkon bezeichnet sie als «neumodisch» und
«gottlos» (R 160). Auffällig auch, wie Tale den ganzen Problemkreis

nicht explizit verbalisiert, sondern ihn gemäß den bäuerlich-
tabuisierenden Normen andeutend implizit ausdrückt. Diese im
Angedeuteten und damit Vielbedeutenden verbleibende Art der
Kommunikation ist typisch duunsche Kommunikation, gleichzeitig
aber auch typisch innerhalb bäuerlichen Milieus. Der hohe Grad
an Andeutung impliziert ein breites Spektrum an Be-Deutung und
stellt den Gegenpol zur oft gerade in bäuerlichem Milieu übersteigert

direkten, an verbale Brutalität grenzenden Kommunikation
dar. Der funktionelle Effekt der beiden Kommunikationsarten ist
der gleiche. Die in der bloß andeutenden Kommunikation
mitschwingenden Bedeutungen kontrastieren oder pointieren das

eigentlich Gemeinte. Und das eigentlich Gemeinte wird von Sender

und Empfänger, die der gleichen Kommunikationsgruppe
angehören, ohne weiteres verstanden und aufgeschlüsselt, solange
sie sich nicht entfremdet haben. In unserem Fall handelt es sich bei



165

Sender und Empfänger um Mitglieder ein und derselben Familie,
die zudem innerhalb eines auch makrostrukturell homogenen
Zusammenhangs steht.

Tale faßt die Zustände - besonders die psychologisch-moralischen

- auf Stavsund als ihren Entschluß (ihr Projekt) bedingende
(senderaktantielle) Kräfte auf. Zudem ist ihr Handeln, wie Ragn-
hilds Handeln einst, von ausgeprägtem Sendungsbewußtsein
getragen: «Sendt i veg ja, slik heitte siste, nei naestsiste kapitle i
hennes bok.» (R 182) [Aufden Weg geschickt, ja, so hieß das letzte,
nein, das zweitletzte Kapitel in ihrem Buch]. Tales Reise ist mehr
als Ortsveränderung, sie ist Identitätsspiel. Sie ist reale Wiedergabe

einer Fahrt zum Hof Nordre Solum, wo Ragnhild dient, und
zurück in die Stiftsstadt. Und sie ist textliche Realisation intrapsychischer

Problematik. Tales humoristisch-ironisierende Selbstgespräche

und die Dialoge mit Mitreisenden halten - wie ein Traum

- eine Auswahl und Überdeterminierung bestimmter Aspekte der
Wirklichkeit fest. Tale pointiert Realität und schafft gleichzeitig
ironische Distanz, damit die Realität überhaupt er-lebbar wird.

«Ut[e] i verda» (R 163) [draußen in der Welt] wird zu «verdsens
ende« (R 184) [Ende der Welt]. Mit «verdsens ende» nämlich gibt
Tale das Ziel ihrer Reise wieder. Sie gebraucht eine antiquierende
Genitivform, weicht von der umgangssprachlichen Norm ab. Sie
verinnerlicht das Fortschreiten der Reise, die Bewegung Richtung
Süden. Ihre Sprache hat iterativen Charakter:

Sä sat ho og reiste att, sat og rulla og för, sat og rulla og för. Sor gjenom
bâde lande og natta. (R 183)

Dann saß sie wieder da und reiste, saß und rollte und fuhr, saß und rollte und
fuhr. Südwärts durch Land und Nacht.

Erzähler und erzählte Figur sind identisch. Tales Ausdrucksweise

ist naiv, gleichzeitig geprägt von (Welt)Erfahrung. Und sie
kann brutal direkt sein. Allzugern würde man gewisse Aussagen
als Sprüche einer alten Närrin abtun. In dieser Weise schützt
Hâkon sich vor möglichen verbalen Angriffen Tales: «Men ho sa

mangt i det siste, ho var gammal no» (R 147) [Aber sie schwatzte
viel in letzter Zeit, sie war alt geworden].

«- At ein kan sitte seg framgjenom verda da!» (R 183) [- Daß
man sich durch die Welt hindurch sitzen kann!] ist nicht kindliche



166

Ausdrucksweise. Das verbale Verhalten Tales ist sprachliches
Sonderverhalten, sprachlicher Ausdruck psychischen Seins, das von
der Norm abweicht. Tale hält sich nicht an den natürlichen dialogischen

Kommunikationsverlauf. Sie wirft Monolog und Dialog
durcheinander und ist mit ihren Antworten im dialogischen Verlauf

zum Teil derart in Verzug, daß sie auf eine eben gestellte Frage
eine Antwort gibt, welche eine im Gesprächsverlauf weiter
zurückliegende oder eine von ihr bloß gedachte (gewünschte) Frage
beantwortet. Zudem weist ihre Sprache eine Reihe von Merkmalen

auf, welche auf psychopathologisches Verbalverhalten deuten.
Der iterative Charakter, Pathos, Rhythmisierung, Manier in Gestik
und Mimik, Zitate aus religiösen (oder literarischen) Texten sind
für Navratil typische Merkmale psychopathologischer Sprache.274
Es sind - neben anderen - auch Merkmale von Tales Sprachgehabe

während der Zugsfahrt.
Tale hat als literarische Figur zwei Gesichter. Die Vorderseite

zeigt das psychopathologische Bild einer alten Frau. Man kann auf
ihr Sein den von der Psychiatrie in extrem weitem Sinn verstandenen

Begriff der Psychose275 anwenden. Eine genaue Diagnose
ließe sich auch von einem textinterpretierenden Arzt nicht stellen.
Wir haben nicht die Person des Patienten vor uns, sondern bloß
die fiktionalisierte literarische Figur, bei deren Formgebung es

weniger um die Zeichnung eines vollständigen Krankheitsbildes
als um realitätsnahe Nachbildung einer Figur nach bestimmten
funktionellen Aspekten geht. Die Funktionalisierung der Figur
läuft darauf hinaus, daß Tale ihre Identität zugunsten von Ragnhild
verlieren wird.

Erste Anzeichen von Identitätsstörung und schizophrener
Depersonalisation finden sich in den Selbstanreden, die zwar noch
im Rahmen der nicht-gestörten Persönlichkeit liegen können, von
dort aber nahtlos hinüber in depersonalisierende Symptomatik
führen:

Det blir du Tale, som lyt finne berginga. Denne gongen fâr du ikkje vera
for veik. - Eg? Ho Tale? - Ja kven annan? sa det. (R 160; eigene
Hervorhebungen)

274 In: Kudszus 1977, S. 113.
275 Laplanche 1977, II, S. 413.



167

Du, Tale, wirst die Rettung finden müssen. Diesmal darfst du nicht schwach
sein. - Ich? sagte sie. Die Tale? Ja, wer denn sonst? sagte es.

«Du, eg, ho, det». Dies alles ist Tale im Moment des Entschlusses

zur Rettung. Der fiktive Erzähler enthält sich jeglichen
Kommentars, überläßt Tale auf Textniveau 1 die Funktion des Erzählens.

Ragnhild muß nach Stavsund zurück. Tale erlebt die Konturen

ihrer eigenen Persönlichkeit verwischt. Ihre Identität ist wie
diejenige Ragnhilds lokal gebunden. Die Frauen verlieren ihre
Identität außerhalb der Mikrostruktur Familie. Ragnhild vegetiert
als sinnentleertes, dienendes Wesen dahin. Tales Depersonalisation

führt schließlich auch zum physischen Existenzverlust. Der
soziale Radius der männlichen Existenz hingegen ist viel weiter
gespannt. Johannes versucht sein Glück sowohl in Amerika als

auch in Australien.
Sobald Tale Stavsund verläßt, erlebt sie sich gedoppelt: «[. .]

her kjem vi rullande, ho Tale og eg [. .]» (R 182) [/. ./ hier kommen

wir angerollt, die Tale und ich /. ./]. Die Spaltung ihrer
Identität dringt bis in ihr Bewußtsein: «Men einkvart sa henne at
ho var ikkje Tale i dag.» (R 206) [Aber irgendetwas sagte ihr, daß sie
heute nicht Tale war]. So erlebt sich Tale Augenblicke, bevor sie

Ragnhild auf dem Friedhof «der sor» (R 202) [dort im Süden] mit
den Worten anspricht: «- Ja herre gud, Ragnhild, det er eg!»
(R 206) [Ja, mein Gott, Ragnhild, ich bin es doch!] Tales Identitätsprobleme

sind keineswegs «bloß» in Richtung Schizophrenie
weisende Depersonalisation. Es ist vielmehr ein großartiges Ineinander

von Krankheit und bewußt getriebenem Spiel, das Tales
Mitreisende und die Leser in gleichem Ausmaße erstaunt und verunsichert.

Die Mitreisenden staunen ob der Offenheit der alten Frau,
der Ausmaße und Unerhörtheit ihres Berichts. Sie erleben ihre
Hyperkommunikation als sich an der Grenze zur Norm bewegender

verbaler Mitteilungszwang. Tale spricht zu ihren Mitreisenden
(und Lesern) als Ragnhild. Sie ist Ragnhild, wird die eigene Identität

zugunsten von Ragnhild aufgeben. Das psychopathologische
Interesse an der Figur wird zugunsten von Fiktional-Funktionel-
lem in den Hintergrund gedrängt werden.

Es hätte andere Möglichkeiten zur Realisation von Ragnhilds
Reidentifikation gegeben. Tales Reise mit schrittweisem
Identitätsverlust bietet dem Textproduzenten aber ganz spezielle erzäh-



168

ler-ökonomische Möglichkeiten. Er variiert die in allen drei
Erzähltextteilen konstitutive Struktur «Lösung aus der lokalen Bindung
- Verlust der Identität» und kontrastiert sie miteinander. Er
demonstriert Elâkons subjektaktantielles Unvermögen innerhalb
Ragnhilds Identifikations-Projekt. Er erzeugt Spannung und Ironie,

wenn er mit der Grenze zwischen normgebundenem und
-abweichendem Verhalten Tales spielt. Er funktionalisiert Tales

Abgang von der fiktiven Bühne Stavsund - Tale tut mehr als nur
sterben. Er füllt die Erzählsequenzen der Reise auch an der Text-
oberfläche mit Spannung, indem er die Reise als einen (zwar
vermeintlichen, da realiter unbedeutenden) Wettlauf mit der Zeit
erzählt, welcher erzähltechnisch ein lokal kontrastierendes
Nebeneinander von zwei Erzählsträngen ermöglicht.

Tale reist von zuhause weg. Sie ist Ragnhild, wiederholt Ragnhilds

Wegreise. «Verdsens ende» bedeutet Ragnhilds Identitätsverlust

und Tales Tod, totale Aufgabe psychischer und physischer
Existenz. Der mit dem «Ende der Welt» gemeinte Raum ist nicht das

Zuchthaus, sondern der Hof, auf dem Ragnhild nach verbüßter
Strafe dient, physisch also noch lebt, sozial mit einer im Vergleich
zu Stavsund niedrigeren Funktion versehen. Mit «verdsens ende»

gibt Tale ihrem vielleicht bewußten, vielleicht unbewußten Wissen
darüber Ausdruck, daß ihre Funktion bald erfüllt, das letzte Kapitel
ihres Buches geschrieben sein wird. Das zweitletzte Kapitel hieß
«auf den Weg geschickt». Das letzte Kapitel bezeichnet das große
Ziel der Reise, das nichts und alles sein kann.

Zwischen den beiden Polen «heimafrâ» und «verdsens ende»

nun liegt Tales Reise, die vom Moment des Entschlusses an disso-
ziative Tendenzen zeigt, spannungshaft an der Grenze zum
Chronisch-Pathologischen erzählt ist.

Kor eg skal? spurte De visst. Eg skal i straff. Nei sjâ no ikkje slik pâ meg
for det, du har da hört sä gale for. Det var eg som drap vserfar min, ja det
har du da lese om? Eg gav han dasken i hovude ja, for han var umulig han
ser du. Umulig pâ alle vis ja, ei livsplage for oss alle i hop, han heldt pâ og
vart dauen vâr. Sâ det mâtte gjerast, det. Og eg vart utvald til gjerningen. Og
den gjorde eg. He? (R 185)

Wohin ich reise? fragten Sie ja. Ich muß ins Gefängnis. Nein, sieh mich
deswegen nicht so an, du hast doch sicher schon so Verrücktes gehört. Ich
habe meinen Schwiegervater umgebracht, ja davon hast du doch sicher
gelesen? Ich gab ihm einen Schlag auf den Kopf, denn er war unmöglich, siehst



169

du. Unmöglich in jeder Beziehung, eine Lebensplage für uns alle, er wäre
beinahe unser Tod geworden. Es mußte also getan werden. Und ich wurde
auserwählt zur Tat. Und ich vollbrachte sie. He?

Diese im natürlichen Gesprächsverlauf verspätete und
hyperinformative Antwort - der fragende Impuls liegt weiter zurück und
verlangt keine Antwort dieser Ausführlichkeit - zeigt Tales disso-
ziative, gespaltene Persönlichkeit - und anderes mehr. Der
Totschlag wird gerechtfertigt, aus naiv wirkender Perspektive heraus.
So einfach liegen die Dinge nicht. Daß jemand als Plage aufgefaßt
wird, darf niemals Grund sein, ihn umzubringen. Tale abstrahiert
den Totschlag, macht den Versuch, ihn wunschhaft verschoben,
losgelöst von den figürlichen und textlichen Tiefenstrukturen
wiederzuerzählen. Die sexuelle Komponente des Totschlags ist
verdrängt - sie fehlte auch in Ragnhilds Traum in gleicher Wunsch-
haftigkeit. Bemerkenswert neben Tales totaler Identifikation mit
Ragnhild ist der Versuch einer Begründung der Tat und der Glaube
des Auserwähltseins. Damit aber kontrastiert Tale nicht nur
Hâkons Auffassung vom Totschlag, auch Ragnhild hat inzwischen
ihre Meinung geändert, das heißt, das bestehende System des

Strafvollzugs hat ihre Schuldgefühle derart anschwellen lassen,
daß sie sich nur noch als Verkörperung der großen Sünderin sieht.
Dies entnimmt Hâkon nach Tales Abreise einem aus dem Zuchthaus

an Tale geschriebenen Brief:
Ho var ein stor syndar, det tilstod ho for han og all verda, og eit stört feilsteg
hadde ho komme i skade for, ho var den uverdigaste pâ jorda, men sâ var der
heller ikkje nokon ein som angra synda si slik ho gjorde det. (R 165)

Sie war eine große Sünderin, das gestand sie vor ihm und der ganzen Welt,
sie hatte einen großen Fehltritt begangen, sie war die Unwürdigste auf der

ganzen Welt, aber es gab auch niemanden, der seine Sünde so bereute wie sie.

Ragnhild verkörpert in totaler Erniedrigung und totalem Leiden
die Sünde. Im Stadium der Identifikation mit Ragnhild projiziert
Tale eine verharmlosende, das Ethisch-Moralische ausklammernde

Auffassung des Totschlags in Ragnhild hinein. Die gängige
Moral, vertreten durch den Zuchthauspfarrer, verurteilt Ragnhild
zu ewiger Strafe (R 166). Die im Pfarrer vertretene religiöse Seite
des Moralischen reiht Ragnhild zudem - zwar nicht explizit - ein
unter die im Erzähltext Medmenneske-Trilogie metaphernhaft
verwendeten biblischen Figuren: (Didrik als Teufel), Hâkon als Kain



170

und Moses276, Ragnhild als Eva, Trägerin der ewig weiblichen
Schuld. Noch während der Vorbereitungen zu Tales Begräbnis,
allerdings vor dem endgültigen Entschluß Ragnhilds, auf Stavsund
zu bleiben, ist Ragnhild vom Gedanken der ewigen Strafe befangen
(R 249). In Tales Identifikation mit Ragnhild hingegen ist der
Aspekt der großen Sünderin verdrängt. Einzig das Sendungsbewußtsein,

der Glaube, von Gott zur Tat auserwählt gewesen zu
sein (R 186), prägt Tales wunschhaft rechtfertigendes Denken.

Tale erlebt ihre Ankunft «der sor» [dort im Süden] mit der für sie

typischen Mischung aus Ironie und naiv-abgeklärter Weltanschauung:

«alt var dikt og eventyr i dag» (R202) [heute war alles Gedicht
und Märchen]:

Ho hadde kjort over bakke og dal, eit underlig land, matte ho seie, ikkje var
der fjell, og ikkje var der flatt, og der til var det blindfodt, for der var ikkje
sjo for auga â finne. Dei klara seg vel foruten her. Dei hadde havt torsommar,
künde ein sjä, det var her sola hadde halde til. (R 202)

Sie war hügelauf und -ab gefahren, ein seltsames Land, mußte sie sagen, es

war weder gebirgig noch flach, und es war blindgeboren, man konnte das

Meer nicht sehen. Hier kam man wohl ohne aus. Sie hatten einen trockenen
Sommer gehabt, wie sie sehen konnte, hier also hatte die Sonne sich
aufgehalten.

Tales Landschaftserlebnis ist nicht nur vergleichend-deskriptiv.
Es weist die Gegend, wo der Hof Nordre-Solum liegt - Zwiespältigkeit

im Namen - eigentlich als ein Un-Ding aus. Zudem fehlt
das Meer. Der geographische Raum wird Ausdruck der Andersartigkeit,

Abartigkeit277 - normgebend ist «zuhause»:

- Ho skjonner ikkje det folk seier, gjekk det opp for Tale, sä langt sor kan ein
komma. (R 202)

- Sie versteht nicht, was die Leute sagen, realisierte Tale, so weit nach Süden
kann man kommen.

Tale erfährt «der sor» auch als sprachlich entfremdete Umgebung.

Ragnhilds Existenz «der sor» ist denn auch bloß
kommunikationslose Pseudoexistenz. Auch ein Grund dafür, daß sie im
ersten Drittel des nach ihr benannten Erzähltextteils nicht zu
Worte kommt, das heißt, daß der Erzähler ihr nie direkt die Funk-
276 Vgl. dazu unten, S. 257 f.
277 Die Abartigkeit macht sich auch in Tales Erleben der mageren Christusfigur,

der kleinen, steinernen Kirche bemerkbar, woraus Tale geringe Gottesfurcht der
in dieser Gegend wohnenden Leute ableitet.



171

tion des Erzählens überläßt. Ragnhild hat im ersten Drittel nur
indirekt die Funktion einer erzählenden Figur. Sie ist verborgener
Gesprächspartner, Reden und Denken anderer Figuren mitbestimmend.278

Nicht einmal ihre Briefe werden dem Leser als ihr eigene
Monologe vermittelt, sondern sind immer durch das Bewußtsein
einer zu Stavsund, dem kontrastierenden «zuhause» gehörenden
Figur gefiltert.

Nach begonnener lokaler Annäherung der beiden Figuren, die
im Akustischen, im gleichzeitig, aber (noch) nicht gemeinsam
erlebten Orgelspiel auch auf innere Nähe verweist, kann die
Rehabilitation Ragnhilds als erzählende Figur einsetzen. Wieder dieser
ungeheuer weibliche Glaube des Auserwähltseins zum Leiden:

Ho künde ha spurt han [Gud] ein gong att, kvifor han la denne gjerningen
pâ henne, det var naer pâ ho spurte hogt. Ho svara seg sjol, for der varingen
annan til det [. .]. (R 205)

Sie hätte ihn wieder fragen können, weshalb er ihr diese Tat auferlegt hatte, -
sie war nahe daran, laut zu fragen. Sie antwortete selbst, es gab niemanden, der
ihr antworten konnte [. .].

Ragnhilds Gedanken in der Kirche weisen über Tales im Zug
geäußerten Glauben an das Auserwähltsein zurück in die Tage
nach dem Totschlag. Ragnhild ist keinen Schritt weitergekommen.
Im Gegenteil, sie hat nicht nur ihre Identität verloren, sie ist auch
erfüllt von Schuld, steht ohnmächtig fragend vor Gott (M 142;
R 205).

Im Gedränge beim Verlassen der Kirche vollzieht sich die räumliche

Annäherung der beiden Figuren. Es handelt sich nicht um
bloßes Ineinanderfließen. Psychologisch bleiben Ragnhild und
Tale zwei vollwertige Figuren. Tales psychotisch-depersonalisie-
rendes Verhalten auf der Zugsfahrt war psychisches Kranksein und
erzählerökonomischer Kniff.

Als Tale vor Ragnhild ihr Projekt verbalisiert, realisiert sie, daß

Ragnhild eine andere Auffassung von «zuhause» hat:

Eg [Tale] vil ha deg med heim!

- Ja, men no er det eg [Ragnhild] som har Dykk med heim! (R 207)

Ich will, daß du mit nach Hause kommst!

- Ja, aber jetzt kommt Ihr zuerst mit mir nach Hause.

278 Vgl. oben, S. 150.



172

Zudem erlebt Tale Ragnhild als jemand anderen als erwartet, sie

beginnt, am Gelingen des Projekts zu zweifeln:
[. .] men det var ei Ragnhild ho ikkje hadde visst om.

Meir og meir kjente ho seg nedfor, hjartans troytt og motlaus. (R 207)

[. .] aber das war eine Ragnhild, die sie nicht kannte.
Mehr und mehr fühlte sie sich niedergeschlagen, todmüde und mutlos.

Ragnhild, eine Frau, die Tale nicht kennt. Ragnhild ist sich der
Ausmaße ihres Fernbleibens von Stavsund nicht bewußt. Das
Opfer geht vor. Ragnhild «er ikkje til stades» [ist nicht anwesend],
sie ist «langt borte [. .] frâ alt det der» (R 208) [weit weg /. ./ von
all jenem], wenn Tale von zuhause erzählt. Dennoch gelingt es

Tale, Ragnhilds Bewußtsein zu reaktivieren, ihre Verdrängung zu
lösen, indem sie - bezeichnenderweise - die Funktion der Mütterlichkeit

anspricht. Ragnhilds Bewußtwerden ist kein gutes Erwachen:

For Ragnhild var det som ho vakna av ein lang og vond draum og fann seg
att i ein som var verre. Ho syntes ho levde i den tida da ho horte kveldbonna
til Tale for forste gongen. (R 208)

Ragnhild kam es vor, als erwache sie aus einem langen und schlimmen Traum
und finde sich in einem noch schlimmeren wieder. Es schien ihr, als lebe sie

in jener Zeit, als sie das Abendgebet Tales zum ersten Mal hörte.

Obwohl Ragnhild sich als «dod og borte fär all ting der nord»
(R 208) [tot und entfernt von all den Dingen dort im Norden] -
identitätslos - erfährt, entschließt sie sich zur zumindest teilweisen

Annäherung an Stavsund. Sie will Tale ein Stück auf der Heimreise

begleiten. «Det kan eg gjera» (R 208) [Das kann ich tun].
Wenn auch nur unbewußt, so deutet dieser Entschluß doch auf die
Möglichkeit von Ragnhilds «Auferstehung» hin. Der ausschlaggebende

Impuls stammt von einer reduzierenden Bemerkung Tales,
mit der sie Ragnhild auf die weibliche Funktion der Mütterlichkeit
hinweist. Re-Identifikation wird sich nicht als Neu-Beginn,
sondern als Wieder-Belebung der alten Rolle, reduziertes Zurück-Fin-
den zum problemerfüllten Ausgangspunkt herausstellen.

Og med seg sjol sa Tale at kor det sâ gâr, sâ mâ eg fâ henne til â snakke,
til â tie, meiner eg, til â vera Ragnhild att. (R 209)

Und zu sich selbst sagte Tale, wie es auch herauskommen mag, ich muß
Ragnhild dazu bringen zu reden, zu schweigen, meine ich, wieder Ragnhild zu
sein.



173

Die Reise beginnt. Der Leser wird am Ende des vierten Kapitels
von Ragnhild zweimal in knapper Folge mit Fixpunkten des Netzes
konfrontiert, das auf Ragnhilds Reidentifikation weist:

[. .] ho [Tale] âtte ikkje ro i seg for ho var heime [. .]. Dei kjorte til stasjonen
og tok toge nordover. (R 209; eigene Hervorhebungen)

[. .] sie fände keine Ruhe, ehe sie zuhause sei [. .]. Sie fuhren zum Bahnhof
und nahmen den Zug, der nordwärts fuhr.

zuhause Norden Süden nordwärts

Identität Identität identitätslos Reidentifikation

Tale ist krank. Sie wertet die Reise als Wettlauf: «Berre vi kjem
tidsnok» (R 209) [Wenn wir nur nicht zu spät kommen]. Im Verlauf
der Erzählzeit kurz danach - graphisch gesehen vier Seiten später

- erhält man auf Stavsund das Telegramm mit der Nachricht von
Tales Tod: «Mor Dykkar dode her i dag [. .]» (R213) [Eure Mutter
starb heute hier /. ./]. Bevor der Erzähler zur Spannung zurückkehrt,

die er an Ragnhild geknüpft hat, die für den Leser jetzt darin
besteht zu erfahren, wie der Wettlauf mit der Zeit verloren wurde,
und was für eventuelle Folgen dies für Ragnhilds Reidentifikation
haben könnte, verfolgt er die vornehmlich sozial pointierten
Geschehnisse auf Stavsund und den an Hâkon und Johannes
geknüpften Wettlauf mit der Zeit. Das Geschehen löst sich
endgültig von Stavsund. Hâkons Reise ist scheinbar Verfolgung von
Johannes, nicht Zusammenführung mit Ragnhild.

Tale erlebt die Fahrt in Richtung Norden bewußt als Wettlauf
mit der Zeit: «Vi mâ skynde oss â reise no, sa ho, for elles nâr eg
ikkje heim.» (R 225) [Jetzt müssen wir uns beeilen, sagte sie, sonst
komme ich nicht mehr nach Hause.]

So kommentiert Tale im Zug ihr Unwohlsein. Sie selbst hebt
«nach Hause» hervor. Auch als sie ihr Ziel ein zweites Mal verbali-
siert, nennt sie nur sich als Subjekt (R 226). Ihre Identifikation mit
Ragnhild besteht gewissermaßen weiter.

Ragnhild ahnt, daß auch «zuhause» «tot-sein» bedeutet:

- Du blir med meg heim visst eg rekk sä langt.
Ragnhild smilte. Ho tykte dei bad henne om â bli med seg i doden. (R 226)

- Du kommst mit mir bis nach Hause, wenn ich so weit komme.
Ragnhild lächelte. Es schien ihr, als bitte man sie, jemandem in den Tod

zu folgen.



174

zuhause/Norden Süden zuhause

Identität identitätslos/tot tot

Ragnhild beantwortet die präzisierte Angabe des Ziels nur mit
einem Lächeln - Abwehr vor dem Schrecken ob der Bedeutung,
die «zuhause» hat. Ragnhild ahnt die Kontinuität von «vond
draum» - «verre draum» (R 208) - «dod» (R 226) [schlimmer
Traum - schlimmerer Traum - Tod].

- Nei, nei! bad Tale. Du mâ ikkje sjä det slik! Eg vil ikkje lokke
deg borti (R 226)

- Nein, nein! bat Tale. Du darfst es nicht so sehen! Ich will dich nicht
in etwas hinein locken

Auch Häkon wird gestehen müssen, daß er Ragnhild nie hätte
nach Stavsund locken dürfen (R 246).

Die parallele Ausdrucksweise deutet auf funktionelle Parallelität
zwischen Tale und Häkon. Tale handelt an Hakons Statt, leitet an
seiner Statt Ragnhilds Erwachen ein.

Die geographische Opposition «nord» vs. «sor» füllt sich im Verlauf

der Reise immer deutlicher mit dem Bewußtseins-/Identitäts-
gegensatz «dienende/vegetierende» vs. «reidentifizierte Frau» auf:

Ho [Ragnhild] vart meir og meir rar i seg, nâr ho merka kor langt nord dei
kom. Ho fekk det ikkje ansles til, enn at dei kjorte inn i gamle dagar, inn i

live hennes frâ den tid og der. (R 227)

Es wurde ihr immer seltsamer zu Mute, als sie merkte, wie weit nach Norden
sie kamen. Sie konnte es nicht anders empfinden, als daß sie in alte Tage
hineinfuhren, in ihr Leben von damals und dort.

«Nord» steht nicht mehr für etwas vorbehaltlos Positives, etwas,
dessen Landschaften nicht Un-Ding sind, etwas, wo das Meer nicht
fehlt. «Nord» erscheint jetzt vielmehr - entstellt zwar, aber
unverkennbar einen Fluch implizierend - in negativer Konnotation:
«Toge kraup nedetter og nord» (R227)279 [Der Zug schlängelte sich
bergab und nordwärts]. Intuitiv erfaßt der Erzähler - im Moment
aus Tales Perspektive sprechend - das Negative, auf das Ragnhild
sich zubewegt.

279 «Nord og ned» läßt sich im Norwegischen als Fluch - «zur Hölle!» - gebrau¬
chen.



175

Tales Intuitivität besteht bis zum letzten Lebensmoment. Sie
sieht Ragnhild als «Gartenblume aus dem Süden» (R 228) - sie

meint damit das Besondere, «Exotische», bezieht vielleicht gar das

Sexuelle mit ein. Und sie sagt zu Ragnhild:
Nedi eine hagekrâa heime stâr ein liten blom som ikkje har vorte tilset i

heile sommar, og der er mange ting elles, men no fer eg visst? (R 228)

Zuhause, in einer Ecke des Gartens, steht eine kleine Blume, die den ganzen
Sommer niemand gepflegt hat, und es sind auch sonst noch viele Dinge, aber

jetzt fahre ich wohl dahin?

Soll Ragnhild sich selbst dort zuhause erblicken, sich selbst und
Hallvard und Hâkon wieder umsorgen! Schlägt der fiktive Erzähler
eine unbewußte Brücke zum Himmelreich: Garten - Eden -
Himmelreich? Erhält Ragnhild auf die Seinsmitte zuführende
Identifikationsimpulse? «Den ganzen Sommer» - Tales Zeitbegriff löst
sich auf. Desgleichen ihre Orientierung. Wohin geht die Fahrt?
Zum Sonnenaufgang oder zum Sonnenuntergang?

[. .] men no fer eg visst? Kva er dette da, godt folk, ber det aust eller vest?

(R 228)

[. .] aber jetzt fahre ich wohl dahin? Was ist denn das, gute Leute, geht es

nach Osten oder nach Westen?

Die zielgerichtete, projektbewußte Bewegung «heimafrâ [nord-
frâ] - sor - nord» [von Zuhause/vom Norden/ - Richtung Süden

- Richtung Norden] wird von der dem Willen nicht mehr
unterworfenen, gegensätzlichen Bewegung Ost-West/West-Ost abgelöst.

Bewegung in die vier Windrichtungen. Ganzheit wird
evoziert280, Vollendung. Tale hat ihre Funktion erfüllt. Sie hat als Subjekt

einen Prozeß in Bewegung gesetzt, dessen bildlicher Ausdruck
die Süd-Nord-Süd-Bewegung ist. Sie hat Ragnhild in diesen Prozeß
miteinbezogen, Ragnhild zu dieser Bewegung gemacht. Die Bewegung

- Ragnhild - soll nach Tales Tod weiter nordwärts streben.
Kurz vor ihrem Tod hebt Tale in der ihr so typisch breitbedeutenden,

deshalb jedoch nicht minder prägnanten Ausdrucksweise die
Probleme hervor, die zwischen Hâkon und Hallvard bestehen. Sie

spricht die Mutterrolle an:

280 Jung (1975) macht deutlich, daß die Quaternität eine ebenso wichtige Rolle
wie die Trinität spielt; Ganzheit, Vollkommenheit ist erst in der Vierzahl
enthalten - vier Ecken hat die Welt, vier Winde, vier Elemente.



176

Men du skulde sjâ pâ gutungen der, han eig ikkje far eller mor. Uvisst om
Vârherre veit noko râd for han. (R 228)

Du solltest den Jungen dort sehen, er hat weder Vater noch Mutter. Es ist
nicht sicher, daß der Herrgott weiß, was er mit ihm anfangen soll.

Der Impuls der begonnenen Bewegung geht zurück in die Tage
nach dem Totschlag - in jene Zeit. Tale weckt jetzt Ragnhilds
damalige Sorge um Hallvard als mutterloses Geschöpf, falls Hâkon
wirklich darauf bestünde, sie ins Zuchthaus zu schicken: «Eg kan
ikkje tru du vil gjera 'n Hallvard morlaus» (M 125) [Ich kann nicht
glauben, daß du Hallvard mutterlos machen willst]. Ragnhilds
Worte damals waren nicht in erster Linie Ausdruck echter mütterlicher

Fürsorge, sondern verbale Bewältigung des Selbsterhaltungstriebs.

Jetzt aber gelingt es Tale, Ragnhild auf Selbstreduktion

als Mutter zu besinnen, aus dem Identitätsspiel einen
Identifikationstrieb zu machen.

4.3.2 Kamouflagen

Der im vierten Kapitel von Ragnhild erzählte Raum «Stiftsstadt»
erfüllt vorerst die Funktion des ruhenden Punktes. Die Reidentifi-
kationsbewegung steht auf Bewußtseinsebene still. Die Subjektkraft

(Tale) stirbt, und die Süd-Nord-Bewegung ruht, bis eine neue
subjektaktantielle Kraft die konkrete und die bildliche Bewegung
wieder in Gang setzt. Die vorläufig einzige, einen Moment lang
Ragnhilds Reidentifikationsvw7/en andeutende Handlung besteht
darin, daß Ragnhild ein Telegramm nach Stavsund schickt. Wohl
kaum zufällig gibt der Text dies mit der ambivalent geladenen
Aorafwärtsbewegung281 wieder: «Ragnhild telegraferte nordover»
(R 229) [Ragnhild telegrafierte nach Norden]. Technisierte, künstliche

Nordwärtsbewegung. Ragnhild hat mit dem Norden kaum
mehr etwas gemeinsam:

Dei andre ja. Dei fekk like det eller ikkje, ho hadde ingen ting med dem â

gjera. Sä vart det â tenke pâ â komma seg heim att til kyrne. (R 229)

Die anderen, ja. Gleichgültig, ob sie es mochten oder nicht, sie hatte nichts
mit ihnen zu schaffen. Jetzt galt es, wieder an die Heimreise zu den Kühen
zu denken.

281 Vgl. oben, S. 174.



177

Ragnhild fällt wieder auf ihren eigenen Begriff von «zuhause»
zurück, lokalisiert es im Süden, sieht sich dort in dienender Funktion.

Ihre einst eigenen Leute sind nur noch «dei andre».
Erst Hâkon wird es - mit Johannes' Hilfe - gelingen, die

Nordwärtsbewegung wieder zu reaktivieren. Das heißt, Hâkon
übernimmt nach Überwindung größter Widerstände subjektaktantielle
Funktion in Ragnhilds Reidentifikationsprojekt282:

Die der Textoberfläche angehörenden Aktantenmodelle für die
psychologischen Bereiche im zweiten Band der Trilogie sind nicht
so eindeutig ersichtlich wie im ersten Band. Die erzählfördernden
Kräfte sind teilweise verschlüsselter als in Medmenneske. So ist
denn auch Ragnhilds Reidentifikationsprojekt von der Textoberfläche

her nicht ersichtlich, sondern bloß von der Tiefenstruktur
her erschließbar.

Tales Projekt kamoufliert aufgrund der tiefenstrukturellen
Opposition «heim[e]/nord» vs. «sor» und aufgrund der möglichen
Substitution des Subjektaktanten «Tale» mit «Ragnhild» Ragnhilds

Reidentifikationsprojekt, denn auch der intendierte Empfanger

«*heime» läßt sich mit «Ragnhild» substituieren283:

[. .] no bürde ho Ragnhild [. .] vera heime snart. (R 160)

[. .] jetzt müßte die Ragnhild [. .] endlich wieder zuhause sein.

[. .] sâ mâ eg [Tale] fâ henne [Ragnhild] [. .] til â vera Ragnhild att. (R 290)

[. .] deshalb muß ich Ragnhild dazu bringen, [. .] wieder Ragnhild zu sein.

282 Vgl. unten, S. 190.
283 Erst wenn auch Sender und Subjekt mit dem Aktanten Ragnhild besetzt wer¬

den können, vollzieht sich Ragnhilds Reidentifikation (vgl. auch unten, S. 201).



178

Die Zweisträngigkeit der Handlung284, das vom Leser geforderte
Denken in Versatzstücken, wirkt zwar spannungsschaffend,
verschleiert aber gleichzeitig die Aufschlüsselung der eigentlichen
Projekte (und der Problematik). Ragnhilds Reidentifikationspro-
jekt ist an der Textoberfläche als ein Projekt Hâkons kamoufliert:

Die Konfliktachse zeigt ein deutliches Übergewicht an
projekthindernden Kräften, doch ist aus dem Modell ersichtlich, daß das

Projekt gelingen wird. Dies mag erstaunen. Der Grund für das

Gelingen ist denn auch nicht projektinternen Kräften, sondern
Zufälligkeiten - indirekt von Ragnhild verschuldet285 - zuzuschreiben.

Aus den ersten beiden Sätzen des zweiten Bandes läßt sich die
von Hâkon schmerzlich empfundene Abwesenheit Ragnhilds und
das implizit als Mangel verstandene Fehlen der Mutter für Hall-
vard lesen.286 Hâkons Verhältnis zu Ragnhild, in Momenten, wo er
ihre Existenz nicht bestreitet, ist ambivalent, das heißt, nicht nur

284 Vgl. oben, S. 29ff.
285 Vgl. dazu unten, S. 201 ff.
286 Vgl. dazu oben, S.162f. Es folgt jetzt eine Erläuterung vor allem der Konflikt¬

achse des oben erstellten Projekts. Daß es sich bei diesem Projekt um eine

an der Textoberfläche realisierte Variante von Ragnhilds Reidentifikationspro-
jekt handelt, zeigt auch die Tatsache, daß Hâkon als Subjektaktant mit Ragnhild

austauschbar ist, ohne daß die auf der Konfliktachse wirksamen aktantiel-
len Kräfte erlöschen. Es sind in beiden Projekten die gleichen Helfer und
Gegner wirksam.



179

negativ. Hâkon geht aber - teilweise aus Selbstschutz - so weit,
daß er sein Bild von Ragnhild mit überwiegend düsteren Farben
malt. Es ist nicht weiter verwunderlich, daß der Mann in der
patriarchalisch strukturierten Gesellschaft der Frau nach einem
moralisch-ethischen (und juristischen) Fehltritt gerade die Mütterlichkeit

noch als einzige Funktion zuspricht. Hier zeichnet der
Textproduzent ein bedenkliches Bild; er läßt auf dem textinternsten

Niveau 1 auch die Frauen, Tale und Lea (R 162; 171), eben
gerade diese Funktion Ragnhilds betonen. Sogar Ragnhild selbst
läßt er vor Hâkon ihren ersten Annäherungsversuch an Stavsund
im Bewußtsein um die gängige Rollenerwartung formulieren: Frau
als Mutter.

Tales Tod setzt Hâkon in konkrete Bewegung. Er löst ihn aus
dem Befangensein in Stavsund und führt ihn auf Ragnhild zu.
Hâkon fühlt sich befreit.287 Die Hüterin der Moral, die zu verhindern

suchte, daß das passiere, «som gale var» (R 160) [was falsch
war], stirbt:

Javisst meinte han det han sa, han skulde gjerne gifte seg med Ellida om
det trongs; sä pass fekk han da meine og litt til. Han var fri mann no, etter
mora var dod. (R 233; eigene Hervorhebung)

Natürlich meinte er das, was er sagte, er würde Ellida gerne heiraten, wenn
es sein mußte; so viel eigene Meinung durfte er doch haben, sogar noch mehr.
Er war ein freier Mann jetzt, nachdem seine Mutter gestorben war.

Die Faktoren, welche Hâkon daran hindern, sich als subjekt-
aktantielle Größe zu verstehen, haben ein deutliches Übergewicht.
Es sind die gleichen Faktoren, welche Ragnhild daran hindern,
nach einer neuen Identität zu suchen. Es sind die gleichen Kräfte,
die Hâkon daran hindern, als Helfer in Ragnhilds Reidentifika-
tionsprojekt zu fungieren. Vom (Verbal)Verhalten ihres Mannes
macht Ragnhild ihre Reidentifikation schließlich abhängig.
Hâkons ständige Angst, er könnte nach Ragnhild gefragt werden
(R 151), Ragnhilds Totgeschwiegen-Werden durch Hâkon, das so
weit geht, daß Hâkon sie in Gedanken für tot - nicht existent -
erklärt (R 165), sind Zeichen fehlgeschlagener Verdrängungsver-

287 Diesem Gefühl der Befreiung liegt eine kastrierende, zumindest stark einen¬

gende Auffassung von Tale zugrunde, die der Text nicht weiter expliziert, die

vom Mann ganz einfach an die Frau herangetragen wird.



180

suche. Hâkons Persönlichkeit fehlt die kontrollierbare aggressive
Komponente. Dieser Mangel kann in gereizten Situationen zu
Kompensation durch spontane, unkontrollierte Aggression führen.

Lea bemerkt diese Schwäche und sagt zu Hâkon: «Du er for
dum ser du, og for snild og all ting slik» (R 171) [Du bist zu dumm,
siehst du, zu nett und so]. Auch Ragnhild wußte um die Schwäche
in Hâkons Persönlichkeitsstruktur und teilte ihm dieses Wissen
kurz vor ihrer Reise ins Zuchthaus mit: «Men eitt ber du ikkje,
Hâkon og det er at eg ser ned pâ deg» (M 125) [Aber etwas erträgst
du nicht, Hâkon, und das ist, daß ich auf dich herab sehe]. Deshalb

weiß Hâkon, daß er stärker sein müßte als Ragnhild, wenn er
ihre Rückkehr nach Stavsund ertragen wollte, «sterkare enn henne
og mor til samen» (R 211) [stärker als sie und die Mutter zusammen].

Men du Hâkon, du er ein sjolplagar, eg seier det som eg ser det, du tenker
over for mange ting. (R 233)

Du, Hâkon, du bist ein Selbstquäler, ich sage es so, wie ich es sehe, du
studierst zu vielen Dingen nach.

Mit diesen Worten läßt der fiktive Erzähler Johannes seinen
Bruder charakterisieren. Die autoritär-masochistische und die
depressive Komponente hindern Hâkon daran, sich auf Ragnhild
zuzubewegen. Masochismus und Depression werden sich später
verstärken und zu Charakteristika in Hâkons Krankheitsbild im
letzten Band der Trilogie werden.

Die bäuerliche Gesellschaft ist von zwiespältigen ethisch-moralischen

Normen geprägt:
Dei hadde gjort han til ein storing etter den tida. Ja da, den vart vâr han, og
den vart vâr han, dei tykte vondt om han, og dei helt med han, Periander hadde

gjerne gitt han dotter si, gullbarne sitt, joss ja kar. Og enda tykte dei Ragnhild

6g hadde gjort det som rett var, künde ikkje anna synast nei; men lel sä

heldt dei med Hâkon da han jaga henne. (R 155)

Man hatte nach jener Zeit viel Aufhebens um ihn gemacht. Oh ja, dieser
beachtete ihn, jener beachtete ihn, man hatte Mitleid mit ihm, man hielt zu
ihm, Periander hätte ihm gerne seine Tochter gegeben, sein Goldkind, du
liebe Zeit. Und trotzdem glaubten die Leute auch, daß Ragnhild das Richtige
getan hatte, nein, sie konnten es nicht leugnen; aber sie hielten zu Hâkon,
als er sie davonjagte.

Die Mitglieder dieser bäuerlichen Gesellschaft sehen weder die
Tiefe der Hintergründe noch die Ausmaße der Tat für die Beteilig-



181

ten. Eine äußerst bequeme Art der Auseinandersetzung mit dem
Totschlag: «Didrik devel» mußte sterben - aber es geht nicht an,
daß Hâkon mit einer Mörderin unter einem Dach lebt. Das
Verständnis für die Tat ist eingebettet in Mitleid mit dem betroffenen
Mann und Rechtfertigung seines Verhaltens.

Das in Hâkons Observatio tecta vermittelte gesellschaftliche
Normbewußtsein begünstigt in großem Ausmaß sein total
abweisendes Verhalten Ragnhild gegenüber - und kann auch für den
jetzt und hier textproduzierenden Analytiker als (willkommenes)
Entlastungsindiz für seinen männlichen Analysanden fungieren.

Hâkon identifiziert sich mit dem normgebenden bäuerlichen
Kollektiv. Er nennt sich «eit landsens menneske, eit bygdemen-
neske» (R 164) [ein Mensch vom Land, ein bäuerlicher Mensch],
als er Johannes erklärt, es sei ihm unmöglich, an Ragnhild zu denken.

«For det som er hendt, det er hendt, ho hargjort det!» (R 164)
[Denn was geschehen ist, ist geschehen, sie hat es getan!]: Hâkon
will nicht einsehen, daß er Ragnhild verurteilt hat.

Ho var ein stor syndar [. .] og eit stört feilsteg hadde ho komme i skade

for, ho var den uverdigaste pâjorda [. .]. (R 165)

Sie war eine große Sünderin [. .] und hatte einen großen Fehltritt begangen,
sie war die Unwürdigste auf der ganzen Welt [.

So erinnert Hâkon eine brieflich geäußerte Selbstdarstellung
Ragnhilds. Er akzeptiert sie kommentarlos, potenziert Ragnhilds
Gefühl der Nichtigkeit gar zu Non-Existenz: «Ho var ikkje til»
(R 165) [Sie existierte nicht].

Als Tale längst unterwegs ist, versucht Hâkon immer noch,
Ragnhilds Existenz zu verdrängen. Und er weiß sehr wohl, in
welcher Mission Tale unterwegs ist. Es friert ihn, wenn Lea ihn daran
erinnert, mit wem die Mutter nach Hause kommen wird (R 194).
Hâkon kompensiert die Non-Existenz Ragnhilds, die Kälte des

Erinnertwerdens, mit Wärme zu Ellida:
Han stod og venta, til ho retta seg opp og motte auga hans. Ho sâg pà han
med ein rädlaus liten smil, forunderlig vakkert, tykte han, reint unggjentefor-
faeld. Han mâtte undrast om auga hennes var brune eller blâ, - dei var gjerne
bâde det og det? Ja visst, han stod her som ein annan forelska tulling [. .].

Han steig naermare, og strauk henne over panna (R 190)

Er stand da und wartete, bis sie sich aufrichtete und seinen Augen begegnete.
Sie schaute ihn mit einem ratlosen kleinen Lächeln an, seltsam schön, fand



182

er, richtig mädchenhaft schüchtern. Er mußte sich wirklich fragen, ob ihre
Augen braun oder blau waren, - sie konnten sogar das eine oder das andere
sein? Oh ja, er stand da, wie sonst ein verliebter Narr [. .].

Er trat näher und strich ihr über die Stirne.

Ragnhild gegenüber war Hâkon nie zu aktivem erotischen
Verhalten fähig gewesen. Der Textproduzent ließ ihn Ragnhilds
erotischer Dominanz unterlegen sein. Jetzt markiert Hâkon mit seinem
aktiven erotischen Verhalten Abstand zu Ragnhild, Nähe zu Ellida.
Hâkon sieht Ellidas Augen nicht blau leuchten, obwohl sie nur
grau sind - so sah er Ragnhilds Augen. Ellidas Augen sind blau.
Und sie sind braun. Er markiert intuitiv Zusammengehörigkeit mit
Ellida - er hat die gleichen Augen wie sie. Ellida ist nicht dominierende

Frau. Sie ist schüchternes Mädchen. Hâkons (Unterbewußtsein

kreist um wertende Oppositionen und macht Ellida zur
Frau, die zu ihm gehört - Mechanismen der Verdrängung Ragnhilds

und der an sie geknüpften Problematik.
Aber - Hâkons Versuche der (aktiven) Verdrängung mißlingen.

Tales Identifikation mit Ragnhild ist bewußt und nicht entstellt.
Tale interpretiert die Figur Ragnhild zwar, deren Rolle sie spielt,
indem sie in ihrem Spiel gewisse Aspekte von Ragnhilds Sein und
Handeln besonders betont, andere unterdrückt. Hâkon nun erfährt
ebenfalls eine Identifikation, eine kamouflierte, denn es handelt
sich bloß um eine Identifikation mit einer Auswahl aus dem
Funktionsspektrum Ragnhilds: Hâkon wird (beinahe) zum Mörder, zum
Brudermörder. Die verdrängte Figur Ragnhild - Mörderin kehrt in
kainitischer Identifikation als quasi verinnerlichte Figur, in das

verdrängende Subjekt zurück.
Der soziale Konflikt auf Stavsund färbt sich in der ersten Phase

des psychologischen Reidentifikations-Projekts zunehmend düsterer.

„Keine Zeit in Norwegen, nur Armut» (R 182), argumentiert
Johannes.288 Er will seinen Anteil an der neuen Mühle an Hâkon
übertragen (R 191). Lea klärt ihren Bruder auf:

[. .] men kva gjer du da, Hâkon? Körles bergar du deg utor det? For det er
du som blir hengande med bâde gjelden hans og det der tukthuse bortpâ
stranda, - nei da! tukthuse seier eg ikkje, eg nemner ikkje reipe i hengt manns
hus, det var kvennhuse eg skulde ha sagt. (R 194)

288 Vgl. dazu auch oben, S. 61.



183

[. .] aber was machst du, Hâkon? Wie rettest du dich aus dieser Sache? Du
bist es nämlich, an dem seine Schulden und dieses Zuchthaus am Strand
unten hängen bleiben, - nein! Zuchthaus sage ich nicht, ich nenne den Strick
nicht im Haus des Gehenkten, Mühle wollte ich sagen.

Lea klärt Hâkon über den sozial-ökonomischen Druck auf.
Gleichzeitig aber verweist sie auf verdrängte psychische Strukturen.

Das Soziale und Psychologische werden zu einem Konflikt.
Lea verweist mit dem Gebrauch des Begriffes «Zuchthaus» auf
Ragnhilds Identitätsverlust. Die Substitution mit «Mühle» macht
die beiden Begriffe nahezu identisch. Hâkons soziale Identität -
für den Mann geht es in erster Linie um diese Identität - ist an die
Mühle geknüpft. Hâkons Identität ist in Gefahr.

Der Erzähltext weist in der Folge, im zweiten Abschnitt des
3. Kapitels von Ragnhild - der vierte erzählt wieder Tales Reise -
immer deutlicher Anklänge an die Sequenz im ersten Erzähltext-
hauptteil auf, in welcher der Totschlag realisiert ist. Die gleiche
Dichte aber erreicht der Textproduzent im 2. Band nicht. Farben
und Wetter zum Beispiel sind nicht auf die gleiche Weise funktio-
nalisiert und tiefenstrukturell bedeutungstragend oder dialogisch
gleichberechtigt wie in der entsprechenden Sequenz in Medmen-
neske. Es ist allerdings zu bemerken, daß es jetzt - wohl auch für
den Textproduzenten - viel mehr um einen bewußten Konflikt
geht. Hâkon weiß - im Gegensatz zu Ragnhild damals -, daß etwas
Schlimmes passieren kann: «[. .] kom Johannes no, da hendte her
noko stygt» [/. ./ wenn Johannes jetzt käme, würde etwas Häßliches

passieren]. Eingeleitet wird die Sequenz durch nahezu ziellos
unbewußtes Verhalten Hâkons, das dann in bewußt erlebten Konflikt

übergeht:
Kva han vilde i kvennhuse, tenkte han ikkje over for han var der, det mâtte
vera noko med ei kvenn? Langt ifrä, han hadde ikkje havt kvenn i tankane pä
aldri sâ lenge. (R 197)

Er hatte sich nicht überlegt, was er in der Mühle wollte, bevor er sich dort
befand, es mußte wohl etwas mit der einen Mühle sein? Weit davon, er hatte
schon sehr lange nicht mehr an die Mühle gedacht.

Hâkon treibt nur scheinbar ziellos auf die Mühle zu, in sie hinein.

Die Mühle reaktiviert im Leser (und in Hâkon) unbewußt die
todbringenden Strukturen aus dem ersten Band. Das Netz der
Oberflächenlexeme «Mühle» und «Hammer» stimuliert tiefen-



184

strukturell «Raum des Totschlags» und «Instrument des

Totschlags». Der Text an sich bietet keine Verdrängung, er kamou-
fliert bloß. Die Wirklichkeit taucht entstellt wieder auf.

Im Raum Mühle entleert sich Häkons Konfliktbewußtsein:
Forst sä forte han [Johannes] Ellida i ulykka. Henne tok han frâ meg. Nei
forst mâ eg ha tak i forsten, ja eg seier det slik. Forsten ja, det er at her har

eg gâtt og vore tosken i bygda, for alle samen, for Periander og Borgny, for
dei visste kor pengelaus og aerelaus ein bror eg hadde; dei säg kor eg sette
han hogt til vers over andre, og dei säg kor eg bygde. (R 198)

Zuerst führte er [Johannes] Ellida ins Unglück. Er nahm sie mir weg. Nein
ich muß beim ersten anfangen, ja ich sage so. Das erste nämlich besteht darin,
daß ich für euch alle der Bauerntölpel war, für Periander und Borgny, denn
sie wußten, was für einen geld- und ehrlosen Bruder ich habe; sie sahen, wie
hoch ich ihn über alle anderen stellte, und sie sahen, wie ich baute.

Hâkon erfährt sich als der (narzißtisch) Gekränkte, der von den
anderen im Stich Gelassene. Dieses Gefühl steht als Abschluß der
Sequenz, als Ergebnis seiner Einsicht gewissermaßen: Angst
haben in der Dunkelheit - gesteigertes, unfreiwilliges Nur-Sich-
Selbst-Erleben, Erfahrung einer Angst, die sich als Angst vor sich
selbst herausstellen wird.

In der Mühle stürzt umfassendes Konfliktbewußtsein auf Häkon
ein. Er fühlt sich um Ellida betrogen. Seine Ehre ist verletzt. In diesen

konfliktbewußten Augenblicken im Raum Mühle realisiert
Häkon auch, daß etwas Häßliches passieren könnte, wenn Johannes

jetzt käme. Raum und Figur - Mühle und Häkon aufgrund seiner

tiefenstrukturellen Parallelität mit Ragnhild - wirken
ungeheuer suggestiv.

- Men herre gud, kjem han lel da? kvinka det i Häkon. Er det slik det skal
gà da? (R 199)

- Aber mein Gott, kommt er etwa? jammerte es in Häkon. Muß es so
herauskommen?

Jetzt wiederholt sich die Konstellation Ragnhild-Didrik. Aber
Häkon erlebt den Konflikt bewußter, ja er manövriert sich geradezu

in die kainitische Situation hinein. Läßt der Textproduzent
ihn bewußter erleben, um ihn nicht der als typisch weiblich geltenden

Emotionalität auszusetzen?
Häkon erlebt seinen persönlichen psychischen und sozialen

Konflikt. Raum und gegenwärtige Eigenfunktion legen im
Unbewußten Strukturen frei, die Häkon zu verdrängen suchte. Eine ent-



185

stellte Ragnhild kehrt wieder: «[. .] - det er a Ragnhild som ventar
deg etter seg no.» (R 199) [/. ./ so, jetzt wartet die Ragnhild auf
dich], eine Ragnhild, die entgegen der damaligen Realität vorsätzlich

tötet, vorsätzlich brutal das Böse vernichten will: «[. .] eg
[Hâkon] bürde ha siege deg [Johannes] ned som ein slasr ned kro-
tere [. .]» (R 199) [/. ./ ich hätte dich erschlagen sollen, wie man
Vieh totschlägt /. ./].

Vieh totschlagen - das Böse vernichten. Hâkon sieht in Johannes

«det ufysligaste» (R 201) [das Widerlichste] und «utriveligaste
skapningen» (R 201) [das unbehaglichste Geschöpf] - schlimmer
noch, als Tale Didrik sah: Tales Bild von «Didrik devel» war gefiltert

durch grünes Glas.

Alle, nicht nur Hâkon, sind befangen darin, daß sie Tale
zurückerwarten, alle aber kamouflieren - verdrängen - den Gedanken
gleichzeitig, denn Tale ist auch Ragnhild:

Alle pâ garen venta Tale heim. Ein dagen visste dei ho künde komma med
bäten. Nasste gong tykte dei ho mâtte komma; ho mâtte komma enten ho
var âleine eller ei. Det la seg som ei plage over huse, for ingen vilde nemne
det. (R 209)

Alle auf dem Hof warteten auf Tales Heimkehr. An einem Tag wußten sie,
daß sie mit dem Boot kommen konnte. Das nächste Mal fanden sie, sie müsse

kommen, sie müsse, ob allein oder nicht. Es legte sich wie eine Plage über
das ganze Haus, denn keiner wollte davon sprechen.

Der Text vermittelt vor allem von Hâkon den Versuch der aktiven

Verdrängung in Form von Flucht in ein neues sozial-ökonomisches

Projekt, dessen Gelingen er vor der Rückkehr der Mutter
erfüllt haben will: er will Johannes mit Borgny Henningstad
verheiraten.289 Er kamoufliert seinen Wunsch nach ökonomischer
Sicherung mit einem Heiratsprojekt. Das Projekt ist zugleich
psychologisch funktional, denn es ist bezüglich Hâkon auch Resultat
hyperaktiven Verhaltens. Hâkon setzt Energie, welche aufgrund
der Verdrängung und Tabuisierung der Existenz Ragnhilds frei
wird, in subjektaktantielles Projektverhalten um. Hâkon hat Angst:

[. .] han gjekk og var redd, redd det skulde bli stilt ikring han, at einkvart
skulde syne seg for han; han torde ikkje stane i arbeide. (R 210)

[. .] er hatte Angst, Angst, es könnte still um ihn herum werden, er könnte
Gespenster sehen; er wagte es nicht, mit der Arbeit aufzuhören.

289 Vgl. dazu auch oben, S. 60 f.



186

Auch seine Angst versucht er, mit Aktivität zu kamouflieren.
Die Angst, die darin besteht, sich selbst, eigenes Fehlverhalten
wahrzunehmen: «Det viste seg, at det berre var seg sjol han ottast
for â bli vâr.» (R 210) [Es zeigte sich, daß er nur Angst hatte, seiner
selbst gewahr zu werden]. Größte Aktivität - willkommener Lärm
des Lebens, wie Hâkon sich ausdrückt (R 211) - verursacht durch
das plötzliche Erscheinen des Herings, veranlaßt Johannes zu
Spekulationen, weckt in Hâkon aber neue Angst vor sozialer Demütigung

(R 211 f.). Eine Gegenbewegung setzt ein. Hâkon versucht,
Johannes zu blockieren. Mitten in diese Aktivität hinein bricht das

anonyme Telegramm, das den Tod der Mutter berichtet (R 213).
Hâkon sagt vorerst, er wisse nicht, wer das Telegramm geschickt
habe (R 213). Und das Nicht-Wissen erweist sich als tabuisiertes
nicht verbalisierbares - Signal Ragnhilds: «- Ja, kven som har
sendt det, det fâr no vera usagt.» (R214) [- Ja, es soll ungesagt bleiben,

wer es geschickt hat].
Tale und Ragnhild waren von Süden her in Richtung Norden auf

einer wettlaufartigen Reise unterwegs gewesen. Für Ragnhild
Rückkehr in alte Tage. Tale opfert sich. Der auf der Zugsfahrt vorerst

erprobte, und dann konkret sich vollziehende Verlust von
Tales Sein ermöglicht Ragnhilds Erwachen, setzt Ragnhild in
Bewegung Richtung Norden. Tales Tod blockiert die Bewegung
kurz. Ragnhild telegrafiert. Für sie ist das Telegramm wie ein halb
ungewollter, mit verschlossenen Augen gemachter Griff vorwärts,
gleichzeitig auch rückwärts, «inn i garnie dagar» (R 227) [hinein in
alte Tage].

Analog zu Ragnhild wird auch Hâkon zum Reisenden im Wettlauf

mit der Zeit. Es stellt sich heraus, daß Johannes auf der Flucht
ist, unterwegs nach Amerika, daß er sich gar von Borgny Geld
geliehen hat (R 219). Hâkons Fahrt wird vordergründig zu einem
Wettlauf mit der Zeit, dessen Ziel es ist, Johannes einzuholen.
Gleichzeitig kamoufliert die Fahrt die Bewegung in Richtung
Ragnhild. Hâkon läßt den Gedanken, daß die Begegnung mit Ragnhild

nicht zu umgehen ist, zwar nicht in sein Bewußtsein eindringen.

Das Meer scheint - nach vollzogener Begegnung der beiden,
rückwärts gelesen also - bereits bei Hâkons Abfahrt auf die
aufwühlende, Hâkon (un)bewußt belastende Begegnung mit Ragnhild
hinzuweisen. Tale reiste im Glauben an eine Mission, «sendt i veg»



187

(R182) [aufden Weg geschickt] erfuhr sie sich. Häkons Abreise
hingegen ist unfreiwillig, qualvoll.

Das Meer spielt in Ragnhilds Reidentifikationsprozeß eine
wesentliche Rolle. Auch in Häkons scheinbar unfreiwilliger
Annäherung an Ragnhild ist das Meer funktionalisiert. Häkons Bootsfahrt

in die Stiftsstadt wird einerseits zu einem Wettlauf mit der

Zeit, andererseits zu einem Kampf gegen die Naturgewalten,
gegen das stürmische Meer (R 220ff.). Daß die Fahrt mit einem
Motorboot geschieht, verweist auch bei Häkons Annäherungsbewegung

darauf, daß sie den Anstrich von Künstlichkeit hat - Ragnhilds

erste eigene Annäherung an Stavsund geschieht telegrafisch.
Der ständige Wechsel zwischen Licht und Dunkel, weiß und
schwarz (R 223) und die Wildheit des Meeres signalisieren Häkons
psychisches Aufgewühltsein. Das Farbenmuster ist nicht so stringent

wie beim Totschlag Didriks, wo alles sich zu verdunkeln
begann. Die Künstlichkeit der roten und grünen Lichter des im
Nebel auftauchenden Postschiffs, auf dem Johannes sich befindet,
stört das Bild. Nicht zufällig, vielleicht.

Merkwürdig, daß Paul Hâkon auf dieser Fahrt begleitet, mehr
noch, daß Paul die Reise überhaupt führt, Steuermann ist. Hâkon
ist unterwegs, um Johannes einzuholen. Das eigentliche Ziel der
Reise aber ist Ragnhild. Das erotische Dreieck Hâkon - Ragnhild -
Paul wird evoziert. Das Meer, jetzt so aufgewühlt, kann Bild für
Unbewußtes, das Unbewußte, sein. Stehen die roten Lichter auch
in Verbindung mit der Feuer-Struktur?

Häkon selbst metaphorisiert die Fahrt: «Berre ikkje heile live
mitt er slik ei tullsegling!» (R 225) [Wenn nur nicht mein ganzes
Leben eine solche ver-rückte Schiffahrt ist!] Hâkon muß Ragnhild
verdrängen, er kann seine Fahrt bloß als Projekt sehen, Johannes
zurückzuholen: «Han [Hâkon] vilde ta han [Johannes] heim med
vald, - [. .]» (R 223) [Er wollte ihn mit Gewalt nach Hause neh-



188

«Heim[e]»290 ist tiefenstrukturell mit «Identität, Funktion,
Rolle» geladen. Der intendierte Empfänger des Projekts verweist
auf Identitätsproblematik, letztlich auf Ragnhilds Reidentifikation.
Die gegneraktantiellen Kräfte lassen sich als dem Unbewußten
angehörige Kräfte dekodieren:

(stürmisches) Meer Hâkon

Unbewußtes unbewußte Belastung

Spannungserhaltend läßt der Textproduzent Häkons Projekt,
Johannes heimzuholen, vorerst offen. Hâkon und Paul kommen
eine Stunde nach dem Postschiff in der Stadt an. Johannes kann
inzwischen weitergereist sein. Der fiktive Erzähler klärt den Leser
nicht auf, sondern verfolgt den an Tale und Ragnhild geknüpften
Erzählstrang weiter. Tale und Ragnhild sind drei, vier Tage zuvor
im Krankenhaus angekommen (R225). Nach einem textoberflächlichen

Intermezzo291 läßt der Erzähler Hâkon die Jagd nach seinem
Bruder fortsetzen (R 229 ff). Hâkon läßt sein Bewußtsein «jene
Dame» (R 229), die man im Krankenhaus im Zusammenhang mit
der Mutter erwähnt, vorerst nicht mit Ragnhild identifizieren. Erst
nach einiger Zeit denkt Hâkon:

Men den dama dei tala om pâ sjukehuse, det er Ragnhild, det, kjem ban i hug.
Ho hadde gätt i lag med Johannes. I kveld klokka 5 skal han mote henne.
For ho folger like, det er visst nok. Underlig â tenke pâ at han skal mote
henne. Men for resten: Dei er to frammande menneske som motes og helsar

og gär kvar sin veg. (R 230)

Aber die Dame, von der sie im Krankenhaus sprachen, das ist doch Ragnhild,
fallt ihm ein. Sie war zusammen mit Johannes weggegangen. Heute abend um
fünf Uhr wird er sie treffen. Denn sie begleitet die Leiche, das ist ganz sicher.
Seltsam zu denken, daß er ihr begegnen wird. Übrigens: sie sind zwei fremde
Menschen, die sich begegnen, sich grüßen und wieder ihrer Wege gehen.

Sogar jetzt noch, in der ungeheuren zeitlichen und räumlichen
Nähe zu Ragnhild versucht Hâkon, der Begegnung auszuweichen.
Hâkon hofft, Ragnhild und er würden entfremdet aneinander
vorbeigehen. Johannes gegenüber äußert er einen Wunsch, den er

290 Vgl. dazu auch oben, S. 173 f., S. 177f.
291 Der letzte Abschnitt des vierten Kapitels erzählt Ragnhilds und Tales Ankunft

im Krankenhaus, Tales Tod und Ragnhilds Telegramm. Die beiden Erzählstränge

wirken gegenseitig verzögernd und spannungssteigernd.



189

eigentlich an Ragnhild zu richten hätte, der seiner Auffassung von
Ragnhild aber diametral entgegengesetzt ist. Hâkon verschiebt und
pervertiert die Realität und sagt zu Johannes: «Du blir heime og
her deg ât som eit menneske i mot oss alle samen. (R 231)» [Du
bleibst zuhause und benimmst dich uns allen gegenüber wie ein
Mensch],

Was kamoufliert Hâkon mit seinem Verbalgehabe? Was meint
er mit «uns allen»? «Alle samen hadde reist ifrâ han» (R 218) [Alle
hatten ihn verlassen]. Damit meint er auch Ragnhild, die er weggejagt

hat. Dennoch erlebt er ihr Wegsein als Verlust, als narzißtische
Kränkung. Selbstschutz. Hâkon versucht, Schuldgefühle zu
überspielen. Hâkons an Johannes gerichtete Aufforderung, zuhause zu
bleiben, ist eigentlich eine Aufforderung an Ragnhild. Hâkon
übernimmt Tales Rolle. Seine an Johannes gerichteten Worte erinnern
auch lexikalisch unzweideutig an Tales Aufforderung an Ragnhild:
«Eg vil ha deg med heim!» (R 207) [Ich will, daß du mit nach
Hause kommst!] und «[. .] eg mâ fâ henne [Ragnhild] til ä vera
Ragnhild att» (R 209) [/. ./ ich muß sie dazu bringen, wieder
Ragnhild zu sein]. Hâkons Aufforderung an Johannes beinhaltet
lexikalisch in zweifacher Weise die Reidentifikation aus Ragnhilds
Sicht: die von Hâkon später explizit ausgesprochene Aufforderung,

Ragnhild solle mit nach Hause kommen (R 242) und die
Besiegelung von Ragnhilds Identifikation: «[. .] dei gjorde henne
til menneske, til nakne levande menneske [. .]» (R264) [/. ./ sie
machten sie zum Menschen, zu einem nackten, lebendigen
Menschen /. ./]. Bis Ragnhild sich aber als lebendiges Individuum

versteht, gilt es sowohl für Ragnhild als auch für Hâkon,
verschiedene Blockierungen zu erkennen und abzubauen. Tales
Identitätsspiel war Ragnhild-bezogen. Hâkons Kamouflagen aber sind
ich-bezogen, sein Verhältnis zu Ragnhild ist in psychische Problematik

verstrickt.
Der zweite, dritte und vierte Abschnitt des 5. Kapitels von Ragnhild

fiktionalisieren die Begegnung Hakon-Ragnhild. Ragnhild
erlebt eine erste aktive Phase, bevor sie dann auf Stavsund erneut
in nahezu lethargische Passivität zurückfällt. Mit ihrer Aktivität,
die sich vor allem aufDenken und Sprechen - und damit Erzählen

- beschränkt, schockiert Ragnhild, weil sie Hâkon (in)direkt verbal
attackiert.



190

Die erste Phase des erneuerten Miteinander von Hâkon und
Ragnhild ist eine Phase des Übergangs, des Hin und Her. Mitten in
der Vorwärtsbewegung kann Ragnhild ausgeprägte Retention,
Drang nach Süden, verspüren:

- Ja, svara ho. Eg skal halde det eg har lovt henne [Tale], Eg skylder henne
det og meir til. Ho er den einaste, sa ho lägt og säg ned, dei syntes sjä ho var
bleikare enn vanlig. - Ho er einaste bande millom verda og meg, manna ho

seg opp og sa, og da säg ho füllt og frimodig pâ dem bâe to. Enda finn eg

vegen attende til mi eiga verd. (R 238 f.)

- Ja, antwortete sie. Ich will halten, was ich ihr versprochen habe. Das und
vieles mehr bin ich ihr schuldig. Sie ist die einzige, sagte sie leise und schlug
die Augen nieder, sie kam ihnen bleicher vor als gewöhnlich. - Sie ist das

einzige Band zwischen der Welt und mir, raffte sie sich auf zu sagen, und
jetzt schaute sie die beiden offen und freimütig an. Trotzdem finde ich den
Weg zurück in meine eigene Welt.

Dies ist Ragnhilds Antwort auf Johannes' Aufforderung, der
Mutter «nordover» (R 223) [nordwärts] zu folgen. Ragnhild bestätigt

Tales Funktion im Rahmen der «Auferweckung». Sie
anerkennt die Existenz der Welt, aus der sie sich aber ausklammert.
Denn es gibt etwas, das sie «ihre eigene Welt» nennt, zu der nur
die Bewegung «sorover» (R 243) [südwärts], «heim att til kyrne» (R
229) [wieder heim zu den Kühen] führt. Ragnhild unterscheidet
zwischen ihrer Welt und etwas, das sie mit «der nord» (R 235) [dort
im Norden] umschreibt, womit der Erzähler das (ambivalente)
tiefenstrukturelle Netz der Identität aktiviert.

Für Hâkon vollzieht sich ein wichtiger Schritt in einem
Erkenntnisprozeß. Er erlebt Ragnhilds physische Existenz, merkt aber, daß
sie «weit weg» ist. Er hört ihre immer noch weiche Stimme, «[. .]

men kor kom ho ifrä?» (R 234) [/... / aber woher kam sie?] Er sieht,
daß ihre Augen lebhaft sind. «Og likevel minner ho om eit dodt
menneske» (R 235) [Und trotzdem erinnert sie an einen toten
Menschen]. Hâkons Bild von Ragnhild und Ragnhilds Selbsterfahrung

decken sich:

(Hâkon:) Ragnhild (Ragnhild:) Ragnhild

«eit dodt menneske» «dod og borte frâ all ting der nord»
(R 235) (R 208)

Ragnhild projiziert das Bild des am Schicksal erstarkten Mannes
auf Hâkon:



191

Ragnhild sâ pâ dei to brorne. Hâkon er litt eldre og meir vêrsliten enn sist
ho sâg han. Og fastare i blikke. Han har roynt ymse ting, han har fâtt far sin
ihelslegen, har vore gift med ein straffange, har vore bort i andre ting ventelig,
ja og sä har han ein morlaus gutunge â syte for. Det er sä ja, seier folk der
nord. Ein kan vel seie det har vorte mann av han no. Mor hans nemnte det
visst. (R 235)

Ragnhild schaute die beiden Brüder an. Hâkon ist etwas älter und verwitterter
als das letzte Mal, als sie ihn sah. Und fester im Blick. Er hat verschiedenes
durchgemacht, ihm ist der Vater erschlagen worden, er ist mit einer
Strafgefangenen verheiratet gewesen, hat wohl auch anderes erlebt, ja und dann
hat er für einen mutterlosen Jungen zu sorgen. So ist es, sagen die Leute
dort oben im Norden. Man kann wohl sagen, daß jetzt ein Mann aus ihm
geworden ist. Seine Mutter hatte es wohl auch erwähnt.

Ein Teilobjekt von Ragnhilds Himmelreich-Projekt scheint
erfüllt, Hâkon ist ein Mann geworden. Aber Ragnhilds Bild von
Hâkon ist verzerrt. Es entspricht der traditionellen Rollenerwartung,

welche der Frau eine total selbstlose - masochistische -
Haltung abverlangt. Ragnhild ist sich ihrer Minderwertigkeit bewußt
und verbalisiert sie vor ihrem männlichen - und damit positiven -
Gegenpol auch. Bevor sie mit Hâkon spricht, dankt sie Paul für die
Besuche im Gefängnis. Hâkon hat das Gefühl, sie spreche das

Wort «Gefängnis» mit einer Gleichgültigkeit aus, als ob sie das

Wort «Mühle» in den Mund nähme (R 234). Ragnhild fragt Johannes,

ob er es denn wage, zusammen mit ihr zu reisen (R 236). Sie
erinnert Hâkon daran, daß sie eine Mörderin ist. Sie fragt ihn
schließlich, wie es seinem Jungen gehe (R 237). Sie hatte zu Hâkon
einmal gesagt, sie könne nicht glauben, daß er Hallvard mutterlos
machen könne (M 125) - jetzt ist Hallvard nur noch Hâkons Kind.
Bestätigen diese drei kommunikativen Angriffe den Masochismus
der sich opfernden Frau, die sich mit schuldbeladen-leidender
Reduktion auf funktionelle Aspekte zufrieden gibt? Einerseits ja,
denn eine neue Möglichkeit des Seins bietet der Text - die Realität
- Ragnhild nicht. Andererseits aber handelt es sich um kommunikative

Angriffe Ragnhilds, um bewußt formulierte verbale Aggression:

- Körles stâr det til med gutungen din, han er vel stor no?
Ho visste at orde din vilde ta borti han. Det var meininga og: han bürde

vita at ho hadde flytta over i eit anna liv. Han horte vel ho sa dette uten ei
rorsle innvendig? (R 237)



192

- Wie geht es deinem Jungen, er ist wohl schon groß?
Sie wußte, daß das Wort deinem ihn verletzen würde. Das war auch die

Absicht: er sollte wissen, daß sie sich in ein anderes Leben hineinbegeben
hatte. Er hörte wohl, daß sie dies ohne eine innere Regung sagte.

Ragnhild ist ambivalent gezeichnet. Einerseits aktiviert sie
bewußt Hâkons nie eingestandene Schuldgefühle. Er hat sie ins
Zuchthaus geschickt, identitätslos gemacht. Andererseits nimmt
sie den Verlust ihrer Identität - eben weil sie Frau und damit
angeblich masochistisch ist292 - auf ihr eigenes Konto: sie hatte sich
in ein anderes Leben hineinbegeben.

Ragnhilds Verhalten ist einerseits positive Auflehnung im Sinne
von Bewußtmachung der männlichen Schuld, andererseits
Bestätigung der aufopfernden Selbstverschuldung, kamouflierter
Wunsch der Rück-Kehr, (tragisches) Indiz dafür, daß nach vollzogener

räumlicher Annäherung an den Mann die unmittelbar
bevorstehende räumliche Reintegration in den früheren Seinsraum

Stavsund nur zu einer Re-Identifikation im Sinne von
Zurück-Finden in die alte Rolle sein kann? Ja - Ragnhild ist jetzt
zwar wieder aktiv gezeichnet. Aber ihre Aktivität eröffnet keine
neuen Möglichkeiten, sondern führt unwiderruflich zurück. Mit
der Aktivierung von Hâkons Schuldgefühlen erreicht Ragnhild
nichts - will gar nichts erreichen? Sie kann nichts erreichen. Das
Motiv taucht mehrmals auf, erweist sich aber als Blindgänger - der
Mann ist nicht mit Schuld belastbar.

4.3.3 Erwachen

Ragnhild tendiert zurück nach Süden - und zurück nach Stavsund.
Noch vor ihrem Entschluß, Hâkon «til byen der heime» (R 237)
[zur Stadt dort zuhause] zu folgen, wundert sie sich, daß sie der
zeitlichen und räumlichen Vergangenheit Stavsund nicht
teilnahmslos gegenübersteht:

Ho matte undrast, at noko frâ den tida künde ta tanken hennes, noko der i
frà. (R 236)

Sie mußte sich wundern, daß etwas ausjener Zeit, etwas von dort sie berühren
konnte.

292 Vgl. dazu oben, S. 160.



193

Der Text nähert die Figuren der Landschaft an, zu der die Insel
mit Stavsund gehört. Der Text wird dicht wie im ersten Band der
Trilogie. Die Funktionalisierung des Topographisch-Meteorologischen

erinnert an Medmenneske. Der Erzähler weist jetzt wieder
fast ausschließlich Ragnhild die Funktion des Erzählens zu, der
Leser erlebt wieder aus ihrer Perspektive. Ragnhild erwacht als
erzählende Figur. Ragnhild er-lebt wieder Natur, Landschaft, Wetter,

Stimmung - wichtigstes Indiz für ihre bevorstehende Re-Per-
sonalisation:

Det var ein godvêrsmorgon, sol og vind og bläe fjell. Og der var fjorden ja,
sâ blà og brei var han. Jamenn var det gildt â sjâ att sjoen. À kjenne at det
finns noko ein horer i hop med. Og no stod ho pâ eit dekk, hadde vatne under
fotene, - det flyt under deg! sa ho; verre ku er du da ikkje enn at du kjenner
det, kjenn! (R 240)

Es war ein Schönwettermorgen, Sonne und Wind und blaue Berge. Und
dort war der Fjord, ja, so blau und breit, wie er war. Oh ja, es war herrlich, das

Meer wieder zu sehen. Fühlen, daß es etwas gibt, mit dem man zusammengehört.

Und jetzt stand sie auf einem Deck, hatte das Wasser unter ihren
Füßen, - es fließt unter dir! sagte sie; so dumm bist du doch nicht, daß du
das nicht spürst, fühl!

Nahezu ekstatisch, tagtraumhaft erlebte Stimmung. Ausgangspunkt

ist nüchterne meteorologische Deskription, die über
kurzatmig polysyndetische Aufzählungen auf syntaktische Auflösung
hin tendiert und in einem an das erlebende Subjekt selbst gerichteten

Imperativ gipfelt. Ragnhilds Farbe kehrt wieder. Blau. Ihr
Element: das Meer. Es gibt Ragnhild die Emotionalität wieder.
Vereinigung mit dem Meer - Paul ist zum «Meermann» (R 220)
geworden. Im Meer Findet Ragnhild einen Teil ihrer Identität. Der
wichtigste Satz im Naturerlebnis ist syntaktisch gesprengt - ein
Hauptsatz, der nur noch bruchstückhaft aus der elementaren Form
eines Infinitivs besteht293: fühlen. Fühlen, daß es etwas gibt, mit
dem man zusammengehört. Nicht tot sein. Auch erotisch nicht
gestorben sein. «[. .] â fara fjorden» (R 241) [/. ./ den Fjord
be-fahren] - (vaginal)erotisches Selbsterlebnis294: die (Vaginal)-

293 Der Infinitiv kann auch abhängig von «var det gildt», das heißt, er kann Paral¬

lelkonstruktion zu «â sjä att sjoen» sein.
294 Dies würde bedeuten, daß der Textproduzent - einen weiteren Schritt von gän¬

gigen phallozentrischen Darstellungen abweichend, unbewußt wohl - die Frau
auch in umfassend sexuellem Sein fiktionalisiert. Sie besitzt nicht nur aktive



194

Form der Geige ist im jetzigen taggeträumten Text mit der (Vagi-
nal)Form des Fjords - Meer - austauschbar.

Ragnhild Ragnhild Ragnhild

aktives sexuelles Sein Fjord ie-fahren Geige schenken - Paul

Das Erleben gipfelt am Ende des Abschnitts in der Ankunft in
der Stadt. Die Bildhaftigkeit, mit der die Ankunft - das Erreichen
eines vorläufigen Ziels - vermittelt ist, evoziert einen sexuellen
Initiationsritus: den Tag noch vor sich haben, verzückte Verzauberung,

zum ersten Mal durch-fahrener Fjord:

- - - Dei kom til byen om foremiddagen, i hilderstilla, som deraldri hadde
fare skip eller storm over den fjorden, sagblada kvein i nyfodde lykka mot
dem. (R 244)

- - - Sie kamen am Vormittag in der Stadt an, in diesig-verzauberter Stille,
wie wenn noch nie ein Schiff oder ein Sturm über den Fjord gefahren wäre,
die Sägeblätter heulten ihnen in neugeborenem Glück entgegen.

(Tagtraumhaft gewünschtes und realiter gelebtes) gemeinsames
Erwachen in der Erstmaligkeit der Initiation. Jetzt sind Ragnhild
und Hâkon als Einheit begriffen, in einem Pronomen erzählt.
Neugeborenes Glück. Ist Ragnhilds Erwachen als umfassender, äußerlich

(landschaftlich) und innerlich (emotional-erotisch) positiv zu
wertender Initiationsritus zu lesen? Nicht bedingungslos. Das
Heulen der Sägeblätter ist ebensosehr metallen verzerrt wie ekstatisch

überhöht. Und Ragnhild verbalisiert auf diesem endphasen-
haften Stück vor der endgültigen Annäherung an Stavsund deutliche

Vorbehalte gegenüber ihrem ehemaligen Sein.
Die elementare Bedeutung des Meeres wird auch von Hâkon

erfahren. Er fragt, ob sie das Meer sehe, dort, wo sie wohne, ob sie
es vermisse (R 240). Sie antwortet, sie habe schon lange aufgehört,
etwas zu vermissen, spricht ihr Tot-Sein an. «Meer» bedeutet auch
«Leben», ist Sein.

Ragnhild ist jetzt wieder fähig, Landschaft ekstatisch und sich
selbst als Mitte zu erleben:

Ja. Der var stilla og sol nordetter leia, og i alle dei krasrne der bäten kraup
inn og ut. Ragnhild mintes garnie, garnie dagar, frä det ho kalla for: Slik ein

Sexualität, sondern ein dem männlichen gleichwertiges Sexualorgan, eine Einheit

von Klitoris und Vagina (Gugel 1976, S. 65) und damit die Fähigkeit zum
Vaginalorgasmus (Shainess 1976, S. 421).



195

dag med sol, sâ overvettes som det skjein! Ein meinte ein sâg strâlane gjekk
ned til havsens botn. Himmelen gav frâ seg alt det lys han âtte og meir til,
stadig meir, ein säg fjorden som ei himmeldypt med solskin. Det grigla i solv
all sjoen utover, og einast ho säg det. (R 242)

Ja. Stille und Sonne auf dem Weg nach Norden und in all den Winkeln, wo
das Boot ein- und ausschlüpfte. Ragnhild erinnerte sich an alte, alte Tage, an
die Zeit, die sie damals nannte: was für ein Tag mit Sonne, wie unwahrscheinlich

es leuchtete! Man hatte das Gefühl, die Strahlen gingen hinab auf den
Grund des Meeres. Der Himmel gab alles Licht, das er besaß, von sich, und
mehr, immer noch mehr, man sah den Fjord wie eine Himmelstiefe mit
Sonnenschein. Es glitzerte silbern über das ganze Meer hinweg, und nur sie
sah es.

Ragnhild konnotiert «nordwärts» positiv. Ruhe und Sonne. Sie
erlebt nicht bloß das Jetzt der Stimmung, sondern sie identifiziert
Stimmung und Erleben mit gestimmtem Sein von früher. Sie

schlägt die Brücke vom Damals zum Jetzt; unbewußtes Wünschen
produziert das Bild der Welt als Ganzheit, mit dem (positiven)
Licht, das alles durchdringt, bis auf den Grund des Meeres - ins
tiefste Unbewußte - reicht. Der Fjord als Himmelstiefe mit
Sonnenschein. Er-lebendes und er-kennendes Subjekt ist Ragnhild.
Sie erzählt mit dem indefiniten Pronomen «ein», das den
Erlebenden/Erzählenden/Lesenden miteinbezieht. Die indefinite Masse,
alle, das ist Ragnhild. Ragnhild wünscht sich zurück in alte Tage,
in Momente glücklichsten Erlebens, absoluter Einsamkeit -
Momente, die sie nie mit jemandem teilen konnte oder wollte, die
ihr aber trotzdem nur jene Zeit und jener Raum ermöglichen, in
die hinein sie jetzt wieder gleitet. Ragnhild löst sich aus der Zwei-
samkeit. Sie ist alle und hebt sich gleichzeitig wieder ab von allen
anderen, hebt sich in transzendent-schöpferische Bezüge: «einast
ho» [nur sie allein] erlebt.

Ragnhild sieht einen «kjeld» (R 242) [Austernfischer], sie erinnert

sich, daß dies der Vogel ihrer Kindheit ist, daß sie auch ihn
vergessen hat. Sie evoziert tagtraumhaft wünschend die Freiheit
ihrer Kindheit/Jugend.

Ho vektes ved mâle til Hàkon: - Du blir med meg heim no, Ragnhild. (R 242;
eigene Hervorhebung)

Die Stimme Häkons weckte sie: - Du kommst jetzt mit nach Hause, Ragnhild.

Hâkon schließt sich dem Sprachgebrauch Johannes' an; nicht
fragend oder bittend, sondern mit einem Aussagesatz in imperati-



196

vischer Funktion fordert er Ragnhild auf, mit nach Hause zu kommen.

Desgleichen hatte Johannes zu Ragnhild gesagt: «Du blir
med 'a mor nordover [. .]» (R 238; eigene Hervorhebung) [Du
gehst mit der Mutter nach Norden /. ./]. Jetzt endlich formuliert
Hâkon sein Projekt:

Ragnhilds Annäherung an Stavsund und ihr Erwachen gehen
kamoufliert und stufenweise vor sich: mit Tale als subjektaktantiel-
ler Kraft von Nordre Solum bis zur Stiftsstadt, mit Johannes in
derselben Funktion bis «byen der heime» [zur Stadt dort zuhause] und
schließlich mit Hâkon als subjektaktantieller Kraft bis nach
Stavsund. Das Erwachen zu Hâkon ist blockiert:

Det er sju vonde draumar frâ meg og fram dit du er. Eg kan ikkje vakne utor
ein einaste av dem. Eg kjem der aldri. (R 242 f.)

Zwischen dir und mir liegen sieben böse Träume. Ich kann nicht aus einem
einzigen davon erwachen. Ich kann unmöglich mitkommen.

Ragnhild markiert einen unüberwindbaren Abstand zwischen
sich und Hâkon. Schon vor Tale hatte sie gesagt, es komme ihr vor,
als erwache sie aus einem langen und bösen Traum und finde sich
in einem noch schlimmeren wieder (R 208). Sie erinnert Hâkon an
ihre «Blutfinger» (R 243) - um ihm zu helfen, wie sie sich
ausdrückt. Die Provokation hat kaum den Stellenwert einer direkten
Aufforderung an Hâkon, sich mit Ragnhild als Mörderin
auseinanderzusetzen. Sie ist vielmehr Wunsch nach Vergebung:

- Det var eit liv verdt, om du berre kom heim og var der. Men hör ikkje pâ

meg.

- Det gjer eg heller ikkje. (R 243)

- Es wäre ein Leben wert, wenn du mit nach Hause kämst und einfach dort
wärst. Aber hör nicht auf mich.

- Das tu ich auch gar nicht.

Hâkon dialogisiert auf adäquater Ebene: er spricht Ragnhild
emotionale Bedeutung zu, fordert sie aber gleichzeitig auf, nicht
auf ihn zu hören. So ist der ganze Dialog zwischen den beiden



197

strukturiert: Aussage - Zurückziehen/Verneinen der Aussage -
neue Aussage - erneute Verneinung. (Pervertiertes) Stimulieren
auf großer Breite: Bejahen und Verneinen ein und desselben
Gedankens, Haltlosigkeit, Fassungslosigkeit. Hâkon ist der Situation

nicht gewachsen, für ihn löst sich die Logik des Denkens und
des sprachlichen Ausdrucks auf. Mit tragikomischem Lachen
versucht er, sich zu schützen:

- He! lo han og snudde seg frâ henne, eg visste ikkje du var til, da eg för
sorover. Men kanskje det var det eg visste? Kanskje eg hadde visst det lenge?
Det gär rundt for meg. Ja ja ja, bedre aldri enn for seint, sa guten. (R 243)

- He! lachte er und wandte sich von ihr ab, ich wußte nicht, daß du
existiertest, als ich südwärts fuhr. Aber vielleicht wußte ich es doch? Vielleicht
wußte ich es schon lange? Es dreht sich alles in meinem Kopf. Ja ja ja, besser
nie als zu spät, sagte der Junge.

So nah am Ziel - nach Norden gelangt - steht Hâkons ernüchtertes

Bild von Ragnhild. Nicht nur Abstand, sondern Abgrund
erlebt Hâkon zwischen Ragnhild und sich selbst:

Over til henne var der ingen veg. Same avgrunnen som millom live og doden,
millom det som er og det som ikkje er. (R 243)

Es gab keinen Weg zu ihr hinüber. Der gleiche Abgrund wie zwischen Leben
und Tod, zwischen dem, was ist, und dem, was nicht ist.

Die erzählten sendenden Figuren laufen ständig Gefahr,
psychische Problematik zu metaphorisieren, zu verschieben, zu
verdrängen. Auf diese Weise verschleiern sie die Realität vor sich
selbst. Der Text läuft Gefahr, das eigentlich Gemeinte vor dem
Leser zu verschleiern. Der in den Erzählakt miteinbezogene Leser
verschleiert vor sich selbst.

Auch Hâkon hat die strukturbildende Opposition Leben vs. Tod
verinnerlicht und ordnet Ragnhild der Sphäre des Todes zu. Auf
diesen Prämissen also macht er die entscheidende Aussage, die
Ragnhild schließlich zur Reidentifikation führen wird. Und Ragnhild

hat in Bildern der Natur ehemals positives Sein wunschhaft
derart intensiv wiedererlebt, daß sie Hâkon vorschlagen kann, mit
nach Stavsund zu kommen - wenn auch nicht, um dort zu bleiben:

- Det er det, at visst det var som ei hjelp for deg eller slikt noko, sä künde
eg bli med til Stavsund; eg künde folge vasrmor til jorda. (R 244)

- Es ist so, wenn es eine Hilfe wäre für dich, oder so etwas, dann könnte
ich mitkommen nach Stavsund; ich könnte bei der Beerdigung der Schwiegermutter

dabei sein.



198

Ragnhilds Entschluß beinhaltet also nur lokales und zeitlich
begrenztes Sein auf Stavsund - nicht reidentifiziertes Da-Sein -
und deutet die Möglichkeit (Gefahr) einer Identifikation mit der
masochistischen Opferbereitschaft an.

Trotz gefühlshafter Annäherung zwischen Hâkon und Ragnhild
auf der Bootsfahrt erfolgt nach dem Erreichen des vorläufigen
Ziels keine positive emotionale Reaktion. Das Erwachen dauert
lange. Der Erzähler weicht aus - das heißt, Ragnhild vollzieht die
emotionale Abfuhr in Form einer kompensierenden Substitutionshandlung,

die einen ins Gegenteil verkehrten Gefühlsausdruck
beinhaltet: Ragnhild denkt die Kälte, die graue Kälte der Nacht -
«grau» war beim Verschwinden der Sonne hinter den die Kälte
implizierenden rotgrauen Nordwindwolken (R 243) schon von ihr
erfahren worden, damals noch als Kompositum mit «rot»; jetzt
aber verklingt der letzte Rest orgastischen Empfindens: «No var
det grâe natta og kaldkjole. Ragnhild sa godnatt [. .]» (R 244)

[Jetzt war graue Nacht und frostige Luft. Ragnhild sagte gute Nacht
/. ./]. Diese Abkühlung weicht am folgenden Morgen in der
vermeintlichen Entzauberung der sieben bösen Träume wieder dem
Ausdruck neugeborenen Glücks. Im Heulen der Sägeblätter aber
schwingen An-Klänge an verzerrt Beschönigtes mit. Die luftspiegelnd

verschleierte Stille zeigt idealisiert Beschönigtes. Die sieben
bösen Träume werden nicht entzaubert, sondern neu ge-zaubert.
Das Wunschbild ist Zerrbild. Hin und her. Der Text verunsichert
den Leser.

Die Oberflächenlesung des Abschnitts könnte den Eindruck
überwundener Probleme erwecken: Ragnhild erzählt - lebt - wieder,

findet, teilweise zumindest, zurück zu Identität in Natur und
Landschaft. Hâkon gelingt es, sein Projekt zu formulieren. Der
Abschnitt gipfelt in gemeinsamem, auch sexuell konnotiertem,
meteorologischem Erleben. Tiefenstrukturell aber bestehen
Hinweise auf Bewegungen, welche die Reidentifikation Ragnhilds als

Zurückfallen in die alte Identität weiblich-negativer Konnotation
vorausdeuten:

Heulen der Sägeblätter Axt Ragnhild [Frau]

sexuelle Initiation Kastration negativus weibliches Prinzip]



199

Ragnhild fällt zurück, wird lethargisch. Der nächste Schritt
innerhalb der Reidentifikation ist abhängig vom Wollen des Marines.

Der Textproduzent läßt nicht seine weibliche Figur einen
eigenen Entschluß fassen. Sie muß warten, bis der Mann sie dazu
auffordert, ja sie muß zuvor gar ihre mütterlich sorgende
Funktionstüchtigkeit unter Beweis stellen. Vorher aber vermittelt der
Text in den verbleibenden drei Abschnitten des 5. Kapitels (R244-
251) die Beerdigungsvorbereitungen auf Stavsund und das Begräbnis.

Ragnhilds Verhalten ist passiv. Ihr Erwachen war bloß Erwachen

zu neuem Schlaf, neuem (schlimmerem) Traum - Warten
auf den Impuls des Mütterlichkeitswahns.

Ragnhild nimmt nicht teil an Leas Freude über die Bekehrung,
sie redet an Lea vorbei und banalisiert ihre Anwesenheit auf
Stavsund: «Eg skulde berre folge Tale i jorda» (R 247) [Ich will nur Tale
zu Grabe begleiten]. Mit lächelnd fragendem «ja» kommentiert
Ragnhild Hâkons Erfahrung, daß man ihm die Reise in die Stiftsstadt

zum Vorwurf macht (R 47). Weiß Ragnhild, daß die
Anschuldigungen von Hâkons Mitbürgern nicht nur sozial funktionell
sind, sondern (tiefenstrukturell) auf eine kollektiv negative Wertung

ihrer Reidentifikation (ihres Reidentifikationsprojekts)
hindeuten?

Hâkon Hâkon Ragnhild/Hâkon Ragnhild/Hâkon Reidentifikation

südwärts negative nordwärts negative negative
Bewegung Bewegung Bewegung

Ragnhilds Erwachen ist Tot-Sein. Sie verspürt angesichts ihres
Sohnes keine emotionale Regung. Dies stellt sie jetzt nüchtern
fest, obwohl sie sich daran erinnert, daß das langsame Absterben
ihrer Gefühle während der Zuchthauszeit eine große Belastung für
sie gewesen war (R 249). Der Textproduzent läßt sie den Verlust
ihrer Rollenidentifikation als «Sterben», (R 249), Aufgeben von
Seinsbestimmung und Identität erleben.

Ragnhild markiert mit ihrem Verhalten Abstand - nur Tale zu
Grabe begleiten, sonst nichts. Hâkon hatte sie gebeten, mit nach
Stavsund zu kommen. Ein Leben wäre es wert, wenn sie nur
mitkäme und einfach da wäre (R 243). Was also soll Ragnhild auf
Stavsund? Bloß da sein. Nicht töten. Nicht lieben. Identitätslos da sein.
Dieser Forderung kommt Ragnhild durch ihr resignatives Verhal-



200

ten einerseits nach. Andererseits aber benimmt sie sich bewußt
provokativ, ohne daß es ihr gelingt, die Kommunikationsblockierung

zu lösen. Erwachen wird zum Bewußtwerden des Scheiterns.
Auch Hâkon glaubt, Ragnhild fahre wieder zurück in den Süden.
Er hofft es sogar (R 247) - mit so unerhörter Ambivalenz ist die
Figur Ragnhild ausgestattet.

Ragnhild realisiert den Tod ihrer mütterlichen Gefühle. Und sie

spürt die (gegneraktantiell wirkende) Ablehnung, die ihr Hallvard

- nur Hâkon gegenüber explizit formuliert - entgegenbringt. Sie
sieht ein, daß ihr Opfer sinnlos war. Jetzt heißt es nicht mehr:
«[. .] sâ mykje var Hâkon verd. Enno onska ho det ikkje ugjordt!»
(M 129) [/. ./ so viel war Hâkon wert. Noch wünschte sie die Tat
nicht ungeschehen!] Jetzt denkt Ragnhild vielmehr:

At hadde Hâkon vore den rette mannen, da hadde ög gjerningen hennes vore
den rette. Straffa er noko anna. Den skjonna dei ikkje ein skugge av. Om dei
sä skjonna ho er evig.

Ein dagen spurte ho Hâkon om oksa fanns her pâ garen enno. Han vart
merkelig â sjâ til, sserlig kring munnen. Han künde ikkje fâ fram eit ord.

Hallvard säg ho lite til. Han heldt seg visst unda henne alt det han künde.
(R 249)

Wäre Hâkon der richtige Mann gewesen, dann wäre auch ihre Tat die richtige
gewesen. Die Strafe, das ist etwas anderes. Davon verstanden sie keinen Deut.
Auch wenn sie merkten, daß sie ewig war.

Eines Tages fragte sie Hâkon, ob die Axt immer noch auf dem Hof sei.

Er bekam einen seltsamen Ausdruck, besonders um den Mund herum. Er
brachte kein Wort hervor.

Von Hallvard sah sie wenig. Er hielt sich weg von ihr, wo er nur konnte.

Es existiert auf Stavsund kein Bezugspunkt mehr, der Ragnhild
eine zwischenmenschliche Beziehung ermöglichen würde. Ragnhild

ist (wie) ein Fremdkörper.
Plötzlich vermittelt der Erzähler eine provokative Verbalhandlung

Ragnhilds - die Frage nach dem Mordinstrument. Sie ist
weder aus dem unmittelbar Vorangehenden noch dem Folgenden
erklärbar und in zeitraffenden Bericht eingebaut. Deshalb das

(er)schlagende Gewicht. Sie ist Element einer strategischen Struktur:

Ragnhild erinnert Hâkon an ihre «Blutfinger» (R 243) und tritt
Hallvard gegenüber in gleicher Weise provokativ auf: sie zwingt
ihn zu einem Gespräch, das im Grunde ein Monolog Ragnhilds ist,
in welchem sie ihm mitteilt, daß sie bald abreisen und nie mehr



201

nach Stavsund zurückkommen (R 245), daß sie wieder in ihr
Zuchthaus zurückkehren werde - die Strafe ist ewig:

Ho horte ho sa for mykje no, men ho var for veik til â snu. Ho sa verre ting.
- For du mà ikkje komma pâ straff, Hallvard, du veit kor glad han far din

er i deg, han har ingen annan enn deg han. Du skal syne dem alle i hop,
at du er ikkje sonen til ein straffange, du er ikkje det, same kva dei seier,
det skjonnar du sia korles skulde det bli, Hallvard, om du og kom pâ
tukthuse?

Slikt seier ein ikkje til eit barn nei, og da ho sansa seg var det for seint,
da gret han. (R 255)

Sie hörte, daß sie jetzt zu viel sagte, sie war zu schwach, um aufzuhören.
Sie sagte noch Schlimmeres.

Denn du darfst nicht ins Gefängnis kommen, Hallvard, du weißt, wie gern
dich dein Vater hat, er hat ja niemanden außer dir. Du mußt ihnen allen
zeigen, daß du nicht der Sohn einer Zuchthäuslerin bist, das bist du nicht,
was auch immer sie sagen, das verstehst du dann später wie würde es

werden, Hallvard, wenn auch du ins Zuchthaus kämst?
So redet man nicht mit einem Kind, nein, aber als sie sich darauf besann,

war es zu spät, da weinte er.

Ragnhild hört sich als sprechende Person. Ihr sprechendes Sein
provoziert halb unkontrolliert - sie realisiert, daß sie nicht
aufhören kann - Angst und Scham in Hallvard, Angst vor der
Mörderin-Mutter, Scham vor dem despektierlich reagierenden Kollektiv.
Die provokative Haltung Ragnhilds ist nicht leicht durchschaubar.
Sie ist defensiv-funktionell. Ragnhilds Provokationen sind ins
Gegenteil verkehrtes Wünschen. Ragnhild schreit implizit nach
Widerrufung der ehemaligen Verurteilung, nach Zurückfinden zu
Identität. Die Provokationen sind letzten Endes helferaktantielle
Kräfte in Ragnhilds Reidentifikations-Projekt.



202

Die Helfer innerhalb von Ragnhilds Reidentifikation sind Negativa:

Ablehnung, Verlust, Misere. Auch Ragnhild greift zu negativer

Selbsthilfe: sie erinnert mit ihren Verbalprovokationen an
die negativen Konnotationen ihres ehemaligen Seins auf Stav-
sund. Der Textproduzent gibt ihr keine andere Möglichkeit, ihrer
An-Wesenheit für die ehemaligen Mitspieler auf Stavsund Realität
zu verleihen als aufgrund der negativen Gehalte, welche diese
Mitspieler mit ihr verbinden. Ragnhild kann nicht kniefällig um
Vergebung oder Akzeptierung ihrer Persönlichkeit bitten. Ihr Stolz
und Hâkons Blockierung verschließen ihr auch die Möglichkeit,
eine Aussprache zu verlangen. Sie wirkt mit ihrem So-Sein selbst
als hindernde Kraft. Der Textproduzent gibt ihr nur die Möglichkeit

der negativen Selbstrepräsentanz, der masochistischen
Selbstreduktion auf jene Persönlichkeitsgehalte, welche von den übrigen

Mitgliedern der sozialen Mikrostruktur als abschreckend und
verstoßend verstanden werden. Statt sich auf realer Ebene mit
Ragnhild auseinanderzusetzen, beginnt Hâkon, Ragnhild zu
idealisieren. Er transzendiert ihre Tat auf eine höhere Ebene. Seine
Gedanken beim Anblick der Augen der Beerdigungsteilnehmer
verraten dies:

- At ho gjorde det der, sa auga deira. Hâkon syntes han smilte til dem, kaldt
men fredelig: Ho er sigerherren over bâde dykk og meg. Eit menneske. Skya
pâ himmlen gär sin gang og sola gär ovanom henne, og veit nokon pâ jorda
kva som er der ovanom? Men menneske er storre enn all ting ikring det. Det
er gâta i verda, - lat det vera slik. (R 251)

- Daß sie so etwas machen konnte, sagten ihre Augen. Hâkon hatte das

Gefühl, als lächle er ihnen zu, kalt aber friedlich: Sie ist Siegerin über euch
und mich. Ein Mensch. Die Wolke am Himmel geht ihren Weg, und über ihr
geht die Sonne, und weiß jemand auf der Erde, was darüber noch ist? Der
Mensch aber ist größer als alles um ihn herum. Er ist das Rätsel in der Welt,
- laß es so sein.

Wie kommt Hâkon dazu, Ragnhild als Siegerin zu sehen? Er
weiß, daß sie die stärkere Persönlichkeit ist, er weiß aber auch, daß

ihr aufgrund ihrer Rolle als Frau keine Möglichkeit gegeben ist,
diese Stärke (gegen ihn) auszuspielen.

Der Mensch als Rätsel295, als das große, unergründliche Rätsel -
bequeme Legitimation des Verzichts auf tiefere Auseinanderet-

295 Vgl. dazu auch oben, S. 5.



203

zung mit Ragnhilds intrapersonalen Strukturen, mit den Gründen
ihres Verhaltens, mit ihrem Sein als Mörderin. Hâkon versperrt
sich selbst den Weg zum Verständnis Ragnhilds, zur Wiederbelebung

ihrer Persönlichkeit. Hâkon verfällt dem gleichen Fehler wie
viele Textinterpreten: den Menschen zum großen Rätsel der Welt
zu machen, dessen Lösung man nicht suchen soll, noch finden
kann.

Angesichts des Fjords erwacht Ragnhild zu positivem Sein. Sie
fällt auf Stavsund zurück in neuen Schlaf. Und sie ringt jetzt mit
negativem Gehabe um Wach-Sein. Aus ihrem provokativen
Verhalten Hâkon und noch deutlicher Hallvard gegenüber ist der
unbewußte Schrei nach Hilfe hörbar. Ragnhild verhindert ihre
Abreise in letzter Minute selbst. Ihr Hier-Sein füllt sich negativ
auf. Sie ist schuld an Hallvards Flucht. Und sie ist schuldbewußt.
In einem verborgenen Dialog, in dem der sprechende und der
abwesende Partner identisch sind, wiederholt sich refrainhaft eine
Selbstbestimmung, die nach Ragnhilds Auftritt mit Hallvard zum
ersten Mal in ihr Bewußtsein gedrungen war, damals als
Erinnerung296, jetzt als negierte lyrische Selbstbestimmung:

Ho dikta og song innvendig noko som var sant\ - Nei ikkje eingong Gud
og eg - veit kva som bur i meg. (R 257 f.)

In ihrem Inneren dichtete und sang sie etwas, das wahr war: - Nein, nicht
einmal Gott noch ich weiß, was in mir wohnt.

Die rhythmisierte, wohl nicht zufallig mit einem - zwar banalen

- Reim ausgestattete Selbstbestimmung erinnert strukturell an
den «Himmelreich-Vers» aus Medmenneske297: es ist eine aufgrund
des Lyrischen deutlich vom epischen Text sich abhebende, kraftvolle

Selbstbestimmung, die an bestimmten Stellen im Text -
Ragnhilds Sein - auftaucht. Gehaltlich erinnert dieses lyrische
Fragment an Hâkons Bestimmung von Ragnhild als Rätsel.298

Ragnhild faßt sich selbst als das Große, Unbekannte auf und
entzieht sich so, trotz Schuldbewußtsein bezüglich Hallvard, einem

296 «[. .] song det eit tort og sprukke mal for henne, frâ tukthuse, ei gammal gjente
som gjekk og riksa og song og var glad: - Nei einast Gud og eg - veit kva
som bur i meg.» (R 255 f.)

297 Vgl. dazu oben, S. 95 ff.
298 Vgl. dazu oben, S. 202.



204

Teil der Verantwortung und der Selbstanalyse. Die refrainartige
Sentenz hat auch einen positiven Aspekt, der sich selbst wieder ins
Negative verkehrt. Ragnhild erhält die Fähigkeit lyrischen
Ausdrucks jetzt auch auf Stavsund wieder. Und - was den Aspekt ins
Negative verkehrt - der Schritt in Richtung Ragnhild von einst
gründet auf negativen Prämissen, dem Verschwinden Hallvards,
welches Vertriebensein durch Ragnhild ist.

Das dritte Auftauchen des Refrains an der Textoberfläche ist
Ausdruck größter Resignation, Gewißheit über das Scheitern des

Reidentifikations-Projekts, gleichzeitig Abwälzen eines Teils des
Schuldbewußtseins auf das Prinzip Mensch als Rätsel und
Kontrastierung des an der Textoberfläche unmittelbar folgenden Sucherfolgs:

Ragnhild Findet Hallvard (R263).
In Medmenneske drückt der Refrain Gewißheit über die Erfüllung

eines Wunsches aus. Jetzt - so nahe am wiedererlangten Ziel
- erscheint ein negativer Refrain, der die intrapersonalen Strukturen

des Menschen resignativ als unverständlich, undurchschaubar
bestimmt.

In der negativ geladenen Umgebung von Hallvards Verschwinden

glaubt Ragnhild zuerst also, ihr inneres Wesen zu erkennen.
Der an sich positive Aspekt der Selbsterkenntnis kontrastiert die
äußeren - textoberflächlichen - Geschehnisse. Ragnhild will gar
nicht wieder weg von Stavsund. Sie will auch ihren Sohn nicht
verjagen. Sie will das Gegenteil. Aber es bietet ihr niemand die
Möglichkeit zur positiven Verwirklichung der Wünsche. Sie muß -
unbewußt wohl - das Gegenteil tun. Und sie muß - (weil sie eine
Frau ist?) - sich in neue Schuld stürzen. Sie muß und will - aus
angedichtetem und psycho-sozial bedingtem Masochismus heraus.
Der Textproduzent gibt ihr bloß die Chance, eine Mangelsituation
zu schaffen, aufgrund derer sie - ungefragt, zumindest vorläufig
auf Stavsund bleibt. Sie will aufgrund ihrer Schuld mithelfen, den
Mangel zu beheben:

Ho künde ikkje fara her ifrà for guten kom til rettes, same kor lenge det
vart. - Visst eg ikkje er i vegen da? sa ho.

Det kom for henne at Hâkon fanga som ei von, han var som barne. Ho
undrast ikkje det grand pâ at dei vart glad i han [. .].

Og no stod ho her, og der stod han. Dei hadde kasta bort ein unge for
seg. Dagslyse voks ikring dem, dagen kom og kom. Lysgrâe skyer hogt, hogt
oppe, der stod no dei.



205

- Eg gâr meg ein sving, sa ho. Bortgjenom marka eit lite stykke. Eg

tykkjer det er eg som har plaga han til â romme heimen sin.

- Vi far no sjâ i det til ut pâ dagen, meinte Hâkon. (R 258)

Sie konnte nicht eher von hier wegreisen, als bis der Junge wieder daheim

war, gleichgültig, wie lange das dauern würde. - Wenn ich nicht im Weg bin?
sagte sie.

Es kam ihr vor, als schöpfe Hâkon neue Hoffnung, er wurde wie ein Kind.
Sie wunderte sich überhaupt nicht, daß man ihn gern hatte [. .].

Und jetzt stand sie hier, und er stand dort. Sie hatten ein Kind
weggeworfen. Das Tageslicht wuchs um sie herum, der Tag kam immer näher.

Hellgraue Wolken weit, weit oben, ja, die standen dort.

- Ich gehe ein bißchen weg, sagte sie. Ein Stück über die Felder zum
Wald. Ich glaube, ich bin schuld daran, daß er weggelaufen ist.

- Wir wollen noch abwarten bis gegen Abend, meinte Hâkon.

Die Textstelle zeigt einige grundlegende Aspekte im Verhältnis
Hâkon-Ragnhild und im Verhältnis des Textproduzenten zu
seinen beiden Figuren.

Ragnhild will auf Stavsund bleiben, bis Hallvard gefunden ist.
Sie gesteht vor Hâkon ihre Schuld an seinem Verschwinden.
Hâkons Verhalten ist unerhört. Er reagiert nicht, nicht einmal auf
Ragnhilds indirekte Frage nach seiner Billigung ihres Verbleibens
auf Stavsund. Der Textproduzent läßt Ragnhild sich in totale
Unterwürfigkeit zu Hâkon schieben - und nicht einmal darauf
Respons erhalten. Der Erzähltext wertet Hâkons Verhalten nicht
etwa als normabweichend, er gesteht Ragnhild nicht einmal
Enttäuschung darüber zu, keine Respons zu erhalten. Hâkon erscheint
so schwach und eingeschüchtert von der Person Ragnhilds als der
großen Siegerin, daß er von ihr gar nichts zu erwarten wagt. Aus
dieser Perspektive erscheint Ragnhild in scheelem Licht. Sie hat
nichts zu schaffen auf Stavsund und wirkt dennoch überdimensioniert

autoritär, ihren männlichen Gegenspieler derart unterdrük-
kend, daß er ihre Anwesenheit weder explizit bejahen noch verneinen

kann. Ragnhild interpretiert die Situation aufgrund visueller
Komponenten. Sie glaubt, aus Hâkons Verhalten neue Hoffnung
lesen zu können - wohl Hoffnung darauf, daß sie doch noch auf
Stavsund bleiben würde. Und sie weiß selbstverständlich auch, wie
ihr vorheriges Auf-Stavsund-Sein endete: all die positiven
Erwartungen, die man in sie gesetzt hatte, erfüllte sie damit, daß sie sie
ins Gegenteil verkehrte, daß sie einen Menschen tötete.



206

Ragnhild ist eine zuverlässige Erzählerin in dem Sinn, daß sie

nicht weiß, daß sie für einen Leser erzählt. Sie steht mit niemandem

im Pakt gegen den Leser - außer mit sich selbst. Ihre Berichte
sind durch ihre Wahrnehmung, Eigenart und psychische Situation
gefiltert. Es ist ihr Wunsch, daß ihr «Angebot», auf Stavsund zu
bleiben, bis Hallvard gefunden ist, neue Hoffnung in Hâkon
auslöst. Ihre Tiefenstruktur mit dem Reidentifikations-Projekt produziert

solches Wünschen; Ragnhild braucht Bestätigungshilfe,
Helferaktanten, um das Reidentifikations-Projekt aufrecht erhalten zu
können, das die Oberfläche jetzt als Finden Hallvards kamoufliert
und dem allzu typisch Weiblichen annähert: der Erfüllung des

Mütterlichkeitswahns.
Ragnhild erwacht zu Aktivität, die ihren Ursprung im Negativen

hat. Sie projiziert aus eigenem Wunschdenken heraus den Wunsch
in Hâkon hinein, er hoffe - wünsche - sie möge auf Stavsund bleiben.

Auch Hâkon produziert diesen Wunsch, wenn wir Ragnhilds
Verläßlichkeit als Erzählerin akzeptieren. Auch der Textproduzent
scheint Hâkon den Wunsch zuzugestehen; er läßt seine beiden
Figuren aus deutlicher Trennung heraus im Pluralpronomen «dei»
und in gemeinsamem, allerdings auf negativer Basis gründendem
Handeln zusammenfließen: «Und jetzt stand sie hier und er stand
dort. Sie hatten ein Kind weggeworfen.»

Die textliche Tiefenstruktur schlägt lichtere Töne an; der
werdende Tag, die /ze//grauen, aber doch grauen Wolken. Ragnhild und
Hâkon treffen in negativen Prämissen aufeinander. Ihr Sein findet
eine gemeinsame, bestimmende Komponente: den Verlust des

Sohnes. Das heißt, ihr gegenwärtiges Sein wird vom gemeinsamen
Wunsch getragen, diesen Mangel zu beheben, den Sohn zu finden.

Die Suche erstreckt sich über mehrere Tage. Die Textoberfläche
realisiert zeitraffend - wie bei Tales und Ragnhilds Fahrt nordwärts

- eine Art Wettlauf mit der Zeit. Es ist in erster Linie text-
oberflächliche Handlung299, Hinhalten Ragnhilds und des Lesers.
Das Geschehen wird wieder von Stavsund weg geführt, planlos
zudem, suchend.

299 Die Abschnitte drei und vier in Kapitel 6 (R 256-264) thematisieren die Suche
nach Hallvard.



207

Im Vergleich zu Medmenneske ist Ragnhild von viel geringerer
räumlicher Konzentration geprägt. Es herrscht Unruhe. Der Erzähler

handhabt auch die erzählte Zeit unruhiger, manchmal fast identisch

mit der Erzählzeit, manchmal in starker Raffung. Zudem sind
Phasen wie diejenige der Suche mit einem weniger dichten
tiefenstrukturellen Netz ausgestattet, so daß der Eindruck eines weniger

guten, weil weniger dichten und konzisen Textes entstehen
kann.300 Der Leser wird denn auch lange mit Varianten ein und
desselben Projekts hingehalten. Die Textoberfläche - räumliche
Unruhe - aber parallelisiert den inneren Zustand der erzählten
Figuren, in erster Linie Hâkons und Ragnhilds: nach Stavsund
kommen und suchend wieder weggetrieben werden, sich selbst
wieder wegtreiben.

Hâkons Situation ist problemverstrickt. Er steckt mitten in
ungelösten sozial-ökonomischen Konflikten und schadet zudem
seinem sozialen Ansehen gerade aufgrund dessen, was er um Ragnhild

herum unternimmt: man macht ihm zum Vorwurf, daß er
während der Wahlen südwärts fährt (R 247), Periander nennt ihn
einen Judas (R 270), wirft ihm vor, nicht zufällig Sohn seines
Vaters zu sein (R 270). Man verurteilt Hâkon zum geistigen Tod.
All dies wirkt sich hindernd auf eine spontan offene Beziehung zu
Ragnhild aus. Das heißt, diese vor allem auf der sozialen Realität
fußenden Faktoren behindern Häkons psychische Manövrierfähigkeit

und sind zugleich sozial-kollektiver Gegner für Ragnhilds
Reidentifikation.

Der Textproduzent hätte die Eigenart - um nicht den Begriff
«Defekt» zu gebrauchen - in Hâkons Persönlichkeit jedoch deutlicher

darstellen können. Hâkon - und der Textproduzent - erhalten

nicht nur vom Leser den Vorwurf, den Mund nicht öffnen zu
können, das heißt, Ragnhild nicht in verbaler Explizität zum Bleiben

auf Stavsund bewegen zu können. Auch eine erzählte Figur
formuliert den Vorwurf: Karl Albert wertet Ragnhilds Rückkehr
mit positiven Erwartungen, die von Hâkon jedoch gleich abgetan
werden, mit der Bemerkung, Ragnhild reise noch am gleichen
Abend wieder ab:

300 Medmenneske ist in verschiedener Hinsicht konzentrierter, sollte deswegen
aber nicht allein normgebend auf die beiden folgenden Bände wirken.



208

- No lyg du? Karl Albert sâg verkelig forfaeld pâ han. - Da mâ eg fâ snakke
med henne, sa han. Eg lyt snakke henne til vettes, eg som har munn â seie
det med - fâr du ikkje opp kjeften sjol deg?

- Nei du fâr ikkje snakke med henne. Nâr ho mâ reise, da er det slik
da. (R 252 f.)

- Jetzt lügst du? Karl Albert sah ihn ganz erschrocken an. - Dann muß ich
mit ihr reden, sagte er. Ich muß sie zur Vernunft bringen, ich habe einen
Mund, mit dem ich sprechen kann - du selbst kannst das Maul wohl nicht
aufmachen?

- Nein, du darfst nicht mit ihr sprechen. Wenn sie wegfahren muß, dann
ist es so.

Die tiefenstrukturelle Umgebung ist so, daß Ragnhild eigentlich
leben müßte. Der erste Ansatz zur Reidentifikation ist überwunden.

Das Wiedersehen mit dem Meer hat Ragnhild die Fähigkeit
tiefen Selbsterlebens bestätigt. Ragnhild ist wieder auf Stavsund,
im «Norden», das heißt, in der Umgebung, die Identität, Leben
und Funktion bedeutet.

Fähigkeit, das Meer zu erleben Norden Norden Süden

Fähigkeiten erotischen (Selbst)Erlebens Identität Leben Tod

Aber - «Norden» ist ambivalent konnotiert, «Norden» bedeutet
auch «Tod»301:

Süden Norden Norden

Tod Leben Tod

Es besteht eine Diskrepanz zwischen tiefenstruktureller
Stimmung und Oberflächenhandlung, wenn die ambivalente Konnotation

von «Norden» nicht miteinbezogen wird. Überfordert der Text
den Leser, indem die intuitiv gespürte, aber nicht als spannungsschaffend

identifizierbare Diskrepanz zu negativem Werten
veranlaßt?

Ragnhild «jagt» Hallvard «weg». Damit schafft sie sich einen
konkreten Grund, der ihre Blockierung mindestens zeitweise
aufheben soll, ihr Noch-Nicht-Wegreisen aufgrund mütterlichen
Pflichtgefühls legitimieren soll. Sie hat dem Leser zwar zu verstehen

gegeben, daß Hallvard sie zu keiner Regung der Seele
veranlassen könne (R 245). Eine weitere Diskrepanz?

301 Vgl. dazu auch oben, S. 174.



209

Der Text verfolgt den sozial-ökonomischen Konflikt nicht mehr.
Er weicht aus, stellt wie Medmenneske Psychologisches in den
Vordergrund. Bezüglich Hâkon verfolgt er das Soziale zwar in der Art,
daß er psychische Folgen sozialen Seins vermittelt: Hâkons geistigen,

das heißt (männlich-)sozialen Tod. Nicht überwundene
soziale Konflikte (nicht adaptierbare neue Zeit) münden in
psychische Konflikte.

Ragnhild und Hâkon suchen den Sohn. Der Text deutet im Verlust

eine Gemeinsamkeit an. Jetzt endlich besteht für Ragnhild ein
formulierbares und an die Realität Stavsund gebundenes Projekt,
das Ragnhild durch ihr Verhalten provoziert hat: sie will ihren
Sohn wiederfinden (R 258):

Das Projekt sieht banal aus: Ragnhild will Hallvard im Wald
finden, der Wald soll ihn freigeben, damit sie ihn nach Stavsund
zurückführen kann. Sie faßt Hallvard als Projektgegner auf, er
versteckt sich. Auch die übrigen an der Suche beteiligten Helfer und
Hâkon erhalten aus Ragnhilds Perspektive die Funktion von
Gegnern, zumindest ausgesprochenen Konkurrenten. Ragnhild
sucht auf eigene Faust, sie will Hallvard allein und vor Hâkon
finden:

Det vilde vera eit dyrverdig tegn om ho var den forste av leitarane som fekk
sjâ Hallvard. Da var der nokon som hadde synt henne vegen. (R 263)

Es wäre ein kostbares Zeichen für sie, wenn sie von allen Suchenden die erste
wäre, die Hallvard zu sehen bekäme. Dann hätte ihr jemand den Weg gezeigt.

Ragnhild erhebt das Wiedersehen mit dem Sohn in
transzendent-religiöse Bereiche. Zugleich weist sie sich nicht nur als
Subjekt-, sondern auch als helferaktantielle Kraft im Projekt aus, was
eine weitere textliche Diskrepanz freilegt: Bei der Ankunft auf
Stavsund waren ihre mütterlichen Gefühle noch nicht erwacht,
jetzt äußern sie sich gewissermaßen als Wahn.



210

Alles dreht sich jetzt um Hallvard, um sein Gefundenwerden,
um die Beziehung Mutter-Sohn, Eltern-Sohn. Die enge Konzentration

des breiten epischen Texts ist nahezu wahnhaft - äquivalent

zum thematisierten Mütterlichkeitswahn.
Ragnhilds gesamte Identität, ihre Reidentifikation reduzieren

sich auf Zurück-Finden der Mutterrolle/-funktion. Hallvard
suchen heißt leben, seine Mutter sein heißt leben, wieder fühlen,
weinen können (R 262). Als Mutter leben und fühlen können, ist
zugleich höchste Bestimmung und Erfüllung für die Frau (R 263).
Ragnhild formuliert ihren Reidentifikationswunsch gedanklich
während der Suche, draußen in der Natur. Sie bettet ihn ein in den
Kontext tiefster Resignation. Der Textproduzent läßt sie
reduzierte Identifikation - Re-Identifikation - wünschen:

Noko mor for Hallvard künde ho ikkje bli, Vârherre sjol matte vita nâr den
dommen fall, det var lenge sia. Men gutungen vilde ho sjâ att, levande eller
dod, ho künde ikkje anna, künde det mindre dess lenger det leid. Ho hadde
levd meir desse dognville dogna enn ho gjorde pä mange âr. Og det â leva

var rarare enn nokon trudde som ikkje hadde ansa pâ det. - Eg onskar eg
künde leva all min dag, sa ho. Og hadde eg vore mor hans, da hadde eg
gräte.

I dag tenkte ho den tanken ög: Eg visste eg hadde ikkje lov â komma her.

Eg kjem heller ikkje til â skjonna kvifor eg gjorde det. Nei ikkje eingong Gud
og eg - veit kva som bur i meg. Visst eg fekk denne gutungen, da tok eg i

mot han - same kor stor ei synd det var.
Ho gjekk og gjekk. (R 262)

Eine Mutter für Hallvard konnte sie nicht werden, der liebe Gott mochte
wissen, wann dieses Urteil gefallen war, das war lange her. Aber sie wollte
den Jungen wieder sehen, lebendig oder tot, sie konnte nicht anders, je länger
desto weniger. Sie hatte in diesen verzweifelten Tagen intensiver gelebt als
seit vielen Jahren. Und leben war merkwürdiger, als jemand glauben konnte,
der das nicht selbst verspürt hatte. - Ich wünschte, ich könnte mein Leben
lang leben, sagte sie. Und wäre ich seine Mutter gewesen, dann hätte ich
geweint.

Auch heute dachte sie den gleichen Gedanken: Ich wußte, daß ich nicht
hierher kommen durfte. Ich werde auch nie begreifen können, warum ich es

tat. Nein, nicht einmal Gott noch ich weiß, was in mir wohnt. Wenn ich diesen
Jungen bekäme, ich nähme ihn entgegen, ganz gleich, was für eine große
Sünde es auch wäre.

Sie ging und ging.

Der Textproduzent läßt Ragnhild aufgrund ihrer Schuldgefühle
die vergangenen, verwirrten Tage als «Leben» erfahren. Ragnhilds
Erwachen zum Leben ist negativ konnotiert, es gründet auf



211

Schuld, Schuldbewußtsein. Ragnhild wird zur (alttestamentlichen
und typisch patriarchalischen) Eva-Schuld-Mutter:

Sohn suchen Mutter sein schuldig sein Eva

Ragnhild: leben Ragnhild: leben Ragnhild: leben Ragnhild

Aus dem Schuldbewußtsein erwächst der Wunsch, weiterhin zu
leben, nicht tot zu sein, nicht nach Süden zurückzufahren. Der an
sich positive Vorgang des Erwachens zu Gefühlsfähigkeit und die
an sich nicht negative Identifikation mit der Rolle der Mutter sind
explizites Wünschen Ragnhilds und deshalb mit Realität
gleichzusetzen. Bedenklich bloß, daß dieses positive Wünschen derart
negativen Ursprung hat, daß der männliche Produzent des Erzähl-
texts seinen erzählten weiblichen Exponenten Erwachen und
ReIdentifikation nur im Bewußtsein der Schuld ermöglicht.

Zum Wesensfaktor weibliche Schuld mischt sich der nicht weniger

typische des Masochismus. Ragnhild sieht Hallvard zwar wie
gewünscht vor Häkon; Hallvard erkennt sie und wendet sich ab

von ihr (R 264), er dreht sich erst um, als er die Stimme des Vaters
hört (R 265). Ragnhild erlebt die Leute im Zimmer, in dem Hallvard

liegt, als unausstehlich nahe (R 264). Sie leidet:
[. .] stua vart vond â vera i. Ragnhild syntes der gjekk for seg einkvart uri-
melig, at dei gjorde henne til menneske, til nakne levande menneske [. .].

(R 264)

[. .] es war schlimm, in diesem Zimmer zu sein. Ragnhild hatte das Gefühl,
es gehe etwas Widersinniges vor sich, sie machten sie zum Menschen, zu
einem nackten, lebendigen Menschen [. .].

Leiden und so Mensch sein. Mitten in diesem erniedrigten Leiden

läßt der Textproduzent in Ragnhild, für einen Moment lang
nur, den Wunsch aufblitzen, (wie einst) funktionell bedeutend -
transzendent schöpferhaft - zu sein:

Det hadde gâtt henne gjenom tankane med ho stod der og sag dem, at desse

menneske bürde ho nyskape, dei matte bli menneske for henne som dei var
det ein gong for. - Eg? bles ho. Eg, som ikkje eingong kan skape meg om
til menneske? Nei lat meg no heller gâ\ Og gjekk gjorde ho. (R 265)

Während sie da stand und die Leute betrachtete, war ihr durch den Kopf
gegangen, daß sie diese Menschen neu erschaffen müßte, sie mußten wieder
Menschen werden für sie, wie früher einmal. - Ich? Sie neu schaffen? sagte
sie verächtlich zu sich selbst. Ich, die nicht einmal mich selbst zum Menschen
machen kann? Nein, laßt mich doch lieber gehen! Und das tat sie dann auch.



212

Selbst wenn Ragnhild den Wunsch der Rückkehr in das
zwischenmenschliche Beziehungssystem auch gleich wieder als

unmöglich abtut, ist der Gedanke doch ein wichtiger Schritt auf
dem Weg der Re-Identifikation. Zuhause angelangt markiert sie
den nächsten Schritt in ihrem Projekt. Auch das geschieht in
diesem ungeheuerlichen Alleinsein, unter Ausschluß Hâkons: sie
verschiebt ihre Abreise in Gedanken noch einmal. Sie will erst reisen,
wenn Hallvard gesund ist. Sie identifiziert diese Bedingung damit,
daß Hallvard sie als Mensch akzeptiere. Und Mensch sein, heißt
Mutter sein. Die Re-Identifikation ist gedanklich somit vollzogen
und endgültig als reduzierte Identifikation, masochistische
ReIdentifikation konnotiert.

Straffa er evig ja, smilte ho med seg sjol. Og i same augeblinken visste ho,
at her ifrä kom ho ikkje for Hallvard var god kar att, for han sâg pâ henne
som pâ eit anna menneske. (R 266)

Die Strafe ist ewig, ja, lächelte sie vor sich hin. Und im gleichen Augenblick
wußte sie, daß sie nicht wegfahren würde, bevor Hallvard wieder gesund
war, bevor er sie wie einen anderen Menschen betrachtete.

Erst jetzt kann die im Verlust des Sohnes angedeutete Gemeinsamkeit

wieder aufgenommen302, das Allein-Sein überwunden
werden. Der nächste Abschnitt beginnt mit dem Pluralpronomen
«dei», ohne daß der Textproduzent die Individuen Ragnhild und
Hâkon vorher einzeln genannt hätte. Der Text vermittelt Angst,
Not. Häkon und Ragnhild scheinen ihr Allein-Sein, ihre Entfremdung

nur unter negativen Prämissen, Hallvards letztlich durch
Ragnhild verschuldete Krankheit, überwinden zu können:

Dei gjekk inn i angsten att, utan â seie noko, utan â sjâ pâ einannan. Dei
gjekk sju lange dogn til botns, og det âttande vart ikkje linnare. (R 266)

Sie gingen wieder in die Angst hinein, ohne etwas zu sagen, ohne einander
anzuschauen. Sieben lange Tage gingen sie bis in die Tiefe hinab, und der
achte wurde nicht leichter.

Ragnhild und Hâkon teilen die Angst, ohne einander
anzuschauen. Für Hâkon bestätigt sich jetzt, was Lea einmal zu ihm
gesagt hatte: daß er ohne Ragnhild nur ein halber Mensch sei (R
170). Sein Halb- und Allein-Sein wird als geistiger Tod (R 272)
identifiziert. Wir nähern uns stimmungsmäßig dem Ende von

302 Vgl. dazu oben, S. 204f., Textstelle R 258.



213

Medmenneske, wo Hâkon Ragnhild zum Zuchthaus verurteilt.
Zuchthaus, Süden sind gleichzusetzen mit Tot-Sein. Ragnhilds
Reaktion auf Hâkons Worte evoziert die Parallele:

[Hâkon:] Dornt til det som er argare enn dauen. Det er visst noko som heiter
àndelig d&d.

Ragnhild smilte til det orde. (R 272)

[Hâkon:] Verurteilt zu etwas, das schlimmer ist als der Tod. Es gibt wohl etwas
wie einen geistigen Tod.

Ragnhild lächelte über diesen Ausdruck.

Auch Ragnhild geht nicht auf den implizit formulierten Hilferuf
Hâkons ein. Ihr Verhalten ist immer noch deutlich provokativ in
dem Sinn, daß sie Hâkon ihr eigenes psychisches Tot-Sein, zu dem
er selbst das Urteil gesprochen hat, einsehen lassen will. Hâkon
weiß um Ragnhilds Tot-Sein, er spricht von ihrer Rückkehr ins
Leben (R 273).

Hâkon verurteilt Ragnhild Ragnhilds Tot-Sein

Kollektiv auch Ragnhild) verurteilt Hâkon Hâkons Tot-Sein

Ein Gespräch über die Zukunft ist nicht möglich. Die Sprachlosigkeit

läßt die beiden Figuren unterschiedliche Bedingungen an
die Zukunft knüpfen. Hâkon ist derart in Negation verstrickt, daß

er seinen Wunsch nach Ragnhilds Verbleiben auf Stavsund nur
negiert formulieren kann: er will, daß sie bei ihm bleibt, wenn Hall-
vard die Krankheit nicht übersteht. Er kodiert seine Bitte als

negierte und zurückhaltend modifizierte Aussage:

- Du er visst ikkje sä hundig huga pâ â vende tilbake til live. Du ser meg
ikkje slik ut. (R 273)

- Du bist wohl nicht so sehr versessen darauf, ins Leben zurückzukehren. Du
siehst auf jeden Fall nicht so aus.

Ragnhild dekodiert richtig und «willigt ein», auf Stavsund zu
bleiben - «hier sein» ist für sie aber nicht gleichbedeutend mit
«leben»:

Det [â vende tilbake til live] veit eg ikkje noko om enda, svara ho. Men eg skal

vera her, du fâr noye deg med det. (R 274)

Davon [von der Rückkehr ins Leben] weiß ich noch nichts, antwortete sie.
Aber ich werde hier sein, damit mußt du dich abfinden.

Auch Ragnhild macht ihr Hier-Sein von Negativem abhängig.
Sie identifiziert Häkon aufgrund seines verbalen Verhaltens mit



214

Didrik: «Det er 'n far din ja, du er han no, er du galen, da Hâkon?
Du mà ikkje - (R 273)» [ Das ist dein Vater, ja, jetzt bist du er, bist
du verrückt, Hâkon? Du darfst nicht -]. Ragnhild re-identifiziert
die rund sieben Jahre zurückliegende bedrohliche Situation, sie
reidentifiziert sich als Steuerin der Geschehnisse. Kein Schritt nach

vorne, nur rückwärts. «Hier sein» heißt noch nicht einmal «leben».
«Leben» heißt für Ragnhild «Mutter sein». Erst dieser nächste und
wichtigste Schritt innerhalb der Zurückgewinnung der Identität
bedeutet für Ragnhild Befreiung aus der umfassenden Negation.
Es fällt auf, wie der Erzähler jetzt, nach Ragnhilds Entschluß, auf
Stavsund zu bleiben, Ragnhild und Hâkon nicht mehr nur sporadisch

als Einheit erzählt und erzählen läßt: sie treten fast systematisch

als «sie» - dei - (R 274 ff.) auf und werden auch von Hallvard
als Einheit aufgefaßt - und abgelehnt:

Dei gjekk ut i kammerse bàe to [. .].

Eg [Hallvard] vil ikkje ha dykk! (R 274; eigene Hervorhebungen)

Sie gingen beide in die Kammer hinein [. .]

Ich [Hallvard] will euch nicht!

Wieder ist es Negation, die zu einem Resultat führt, das positiv
verstanden sein will, eine Ablehnung, Verneinung, in der Ragnhild
und Hâkon sich als «miteinander» erfahren. Erst nachdem diese
Ablehnung überwunden ist, kann der Erzähler positive Gemeinsamkeit

vermitteln:
Dei stod utom dora i lyse morgonstunda. Der var stilt og lydt rundan ikring.
Same undringa der som den dei sjol stod der i. Dei var sä toeina som to
menneske kan bli; som dei skulde ha stole bâde stunda og Staden, kom det
for dem. (R 276)

Sie standen draußen in der hellen Morgenstunde. Ringsum herrschte tiefste
Stille. Das gleiche Staunen, wie das, in dessen Mitte sie selbst standen. Sie

waren so zwei-sam, wie zwei Menschen es überhaupt nur sein können; als

hätten sie Zeit und Ort gestohlen, kam es ihnen vor.

Kaum zufällig ist es Natur, lichte A/o/ge«stimmung - zweifach
positiv - worin Ragnhilds und Hâkons Erleben gleichgestimmt
aufeinandertreffen. Obwohl in diesem zweiten Band der Trilogie
Natur, Landschaft und Tageszeit nicht mehr von der gleichen
tiefenstrukturellen Prägnanz sind wie in Medmenneske, schwingt
doch auch erotische Nähe - Zweisamkeit - mit in diesem Erleben.
Die tiefenstrukturelle Bedeutung und dialogische Gleichberechti-



215

gung meteorologischen Erlebens wirkt vom ersten Band her noch
bestimmend, und gewisse Stellen in Ragnhild sind von ähnlicher
Prägnanz303 wie entsprechende Stellen in Medmenneske. Es gelingt
dem Textproduzenten aber weniger gut, den bedeutungstragenden
tages- und jahreszeitlichen Ablauf unaufdringlich mit dem fland-
lungsablauf zu verbinden als in Medmenneske, wo Naturschilderung

zum Beispiel fast ausschließlich aus Ragnhilds Perspektive
vermittelt, an ihr Erleben gebunden ist.304 Im zweiten Band der
Trilogie ist Ragnhild «tot», muß sie zuerst erwachen. Ein wichtiger
Schritt dazu geschieht draußen, auf dem Schiff, ist eben geräde mit
meteorologisch-topographischem Erleben vermittelt - so auch ihr
endgültiges Zurückfinden zum «Mensch-Sein», das für Ragnhild
«Mutter-Sein» bedeutet:

Ute var det vestavinden og grâvêre, men det var ein hugna â sjâ det like vel,
no nâr det horte henne til. Ragnhild hadde ei rar kjensle med ho stod bortved
vindauge. Ho tykte ho skapte dagslyse, skapte det med auga, bade det og alt
som levde og var til i det; ho stod og nyskapte verda ikring seg, og alt var
overlag vel gjort. (R 278)

Draußen herrschte Westwind und graues Wetter, aber es war trotzdem eine
Freude, es zu sehen, jetzt, wo es ihr gehörte. Ragnhild hatte ein merkwürdiges
Gefühl, während sie am Fenster stand. Sie hatte das Gefühl, als erschaffe sie
das Tageslicht, erschaffe es mit den Augen, das Licht und alles, was in ihm
existierte; sie stand da und erschuf die Welt um sich herum von neuem, und
alles war überaus wohlgetan.

Jetzt erlebt Ragnhild mit der gleichen Intensität wie vor Jahren.
Wie auf dem Schiff und wie im Erleben, das rund sieben Jahre

zurückliegt, erfährt sie sich als Teil der Natur, erlebt sie die Natur
als zu ihr gehörig. Wie damals, als sie glaubte, die Natur erwache,
wenn sie sie anschaue (M 112), oder damals, als sie das Privileg
tiefen Gestimmtseins in der Natur sich allein zusprach (R 242), erlebt
sie sich jetzt als erschaffende Kraft, mit deutlichem Anklang an die

303 Vergleiche dazu zum Beispiel die im meteorologischen Erleben realisierte
tabuisierte erotische Nähe (M 48; oben, S. 105f.) oder Ragnhilds erotisches
Selbsterlebnis beim Einsetzen ihrer Reidentifikation (R 240f.; oben, S. 193f.).

304 Man könnte dem Textproduzenten auch vorwerfen, er überzeichne Ragnhild
im ersten Band, er binde das meteorologische Erleben einseitig an sie, was die

Möglichkeit gleich prägnanten meteorologisch-topographischen Erlebens im
zweiten Band verschließt oder aus Hâkons Perspektive gelebt unglaubhaft
erscheinen läßt.



216

alttestamentliche Schöpferkraft und stellt sich so in unerhört
transzendente Bezüge. Draußen wird sie zu gottähnlicher Größe, erlebt
sie ihre Re-Identifikation, die eine totale Reduktion auf drinnen
bedeutet.

Die Diskrepanz zwischen dem Tot-Sein und dem Selbsterlebnis
als Schöpfer und die Diskrepanz zwischen Identifikationswunsch
und -Wirklichkeit sind äußerst kraß. Vorbehaltlos positiv scheint
der Textproduzent ihr Erwachen nicht zu werten: im zweisamen
Erleben der Natur kommt es Häkon und Ragnhild vor, als hätten
sie Zeit und Ort des Erlebens gestohlen, als sei ihr Erleben nicht
wahr (R 276). Es herrscht Westwind und graues Wetter - im
Gegensatz zum Erleben der so ähnlichen Stimmung auf der ersten
Textseite, wo dem spätherbstlichen Abend trotz allen Grau-Seins
doch noch blau beigemischt ist (M 11).

Deuten die düsteren Töne aufvielleicht nur unbewußtes Wissen
des Textproduzenten, daß derart einseitig wahnhaft auf Mütterlichkeit

fixierte Re-Identifikation nicht vorbehaltlos positiv sein
kann? Die Ausmaße der Einseitigkeit werden erst in Siste leveâre
deutlich. Dort sehen wir, daß Ragnhild vorerst nichts Produktives,
sondern nur Reproduktion erfüllt. Schon auf der ersten Seite des
letzten Erzähltextteils ist die Rede von der inzwischen vier bis fünf
Jahre alten Tale (S 283). Selbst wenn dieser Reproduktion
erotische Nähe vorausgeht, die mehr als nur Mittel zur Zeugung sein
kann, das heißt, selbst wenn die bereits im zwei-samen Naturerleben

Hâkons und Ragnhilds angedeutete erotische Nähe auf gegenseitige

Erfüllung, emotionales Zurück-Finden zueinander deutet,
dürfen die dunkleren Töne der Re-Identifikation, die eben gerade
an diesen Textstellen angedeutet sind, nicht übersehen werden.
Ragnhild lebt zwar wieder. Aber ihre Funktion bleibt auf Re-Pro-
duktion beschränkt. Das Ende des zweiten Bandes der Trilogie
überspielt die Vorbehalte und entläßt den Leser in der Illusion, mit
Ragnhilds Sich-Wieder-Erleben als Mutter sei alles wieder in
Ordnung, mit der Re-Identifikation der Frau als Mutter sei die Welt
wieder in Ordnung:

- Sä, no er verda skapt! sa han. Han säg ut tälig til freds med henne, og la
seg til â kvile etterpâ. (R 279)

- So, jetzt ist die Welt erschaffen! sagte er. Es sah aus, als sei er ziemlich
zufrieden mit ihr, und er legte sich wieder zur Ruhe.



217

Mit diesen Worten kommentiert Hallvard seinen Scherenschnitt,

sein mit Tier und Mensch belebtes Universum. Mit diesen
Worten schließt der zweite Band der Trilogie. Vergessen wir nicht,
daß es eine von einem Kind in Papier geschnittene Welt ist, deren
Festigkeit und Vollkommenheit auf zwar positivem, aber
naiv-illusorischem Glauben fußt.

Der Textproduzent spannt über den gesamten zweiten Erzähltextteil

- Ragnhild - ein grundlegend wichtiges Projekt, die (Re-)
Identifikation der Frau. Diese Re-Identifikation kann sich als
textliche Menge eines ganzen Romans realisieren, weil sie -
erzählerökonomisch - in Stufen vor sich geht, verschiedene subjektaktan-
tielle Identifikationen und Kamouflagen und gegneraktantielle
Kräfte überwinden muß, bevor die eigentliche subjektaktantielle
Kraft - als textliche Figur in Ragnhild sich manifestierend -
erwacht. Erst dann ist die Welt - aus Papier! - wieder erlebbar.
Erst dann sieht Ragnhild ihren tagtraumhaften Wunsch, als
einzige die Tiefe der Natur zu erleben (R 242)305, aus ihren Mitspielern

Menschen zu formen (R 265)306, ihren Wunsch, die Welt neu
zu erschaffen (R 278)307, in Hallvard - ihrem Sohn und Teil ihrer
selbst - erfüllt. Der Textproduzent projiziert seinen unerhörten
Wunsch nach Abrundung als eine von Ragnhild beobachtete und
vermittelte, aus Elementen ihrer transzendenten Eigenstrukturie-
rung bestehenden Handlung in Hallvard hinein. Aber - es bleibt
Projektion, ist Handeln des (noch) naiv jugendlichen Hallvard, der
ziemlich zufrieden ist mit seinem Werk und einschläft ob seiner in
Papier geschnittenen Welt.

Der Preis für die Re-Identifikation der Frau, welche Reproduktion

und Reduktion auf drinnen bedeutet, ist unerhört hoch: damit
Ragnhild re-identifiziert lebe, gibt Tale ihr Leben, erfährt Hâkon
seinen geistigen Tod, stirbt Hallvard beinahe und fällt an Ragn-
hilds Ziel in erschöpften Schlaf.

305 Vgl. oben, S. 194 f.
306 Vgl. oben, S. 211.
307 Vgl. oben, S. 215.


	Die Reidentifikation der Frau

