
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 13 (1984)

Artikel: Literatur und Neutralität : zur schwedischen Literatur der Kriegs- und
Nachkriegszeit

Autor: Kejzlar, Radko

Kapitel: 5: Die fragende Generation

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858352

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858352
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


207

V. Die fragende Generation

Die neutrale Vergangenheit ist in Schweden auch in der zweiten
Hälfte der sechziger und in den siebziger Jahren nicht in Vergessenheit

geraten, denn sie ist immer noch nicht bewältigt. Immer
wieder von neuem provoziert die Zeit der Neutralität die jungen
oder jüngeren Autoren zu moralischen Überlegungen und
historischen Konfrontationen. Es ist sicher auch ein Verdienst der
neuen Linken, daß in den sechziger Jahren eine Renaissance der
historischen Studien eingetreten ist. Diese neue Welle war es, die
die «dehistorisierte» offizielle Politik auf neue Wege führte. Sie hat
auch die Frage nach dem Verhalten während des Krieges neu zur
Diskussion gestellt.

Ein nicht zur Ruhe kommendes Gewissen zwingt auch diese
Generation, Erinnerungen von neuem aufzufrischen, die Ereignisse

zu klären und die «richtige» Antwort endgültig und für
immer zu geben. Eine vergebliche Mühe.

Sowie die Vergangenheit ganz ernst genommen wird, endet das

Bemühen entweder in Verzweiflung oder in noch größerer
Unsicherheit. Am erfolgreichsten sind noch diejenigen, die sich mit
Hilfe von Humor und Satire mit dem Geschehenen auseinanderzusetzen

trachten. Allerdings ist Schweden arm an Humoristen.
Der hohe Prozentsatz von Ironikern in diesem Falle zeigt jedoch,
daß man so der Wahrheit am nächsten kommen kann. Die
humoristisch-satirische Methode besteht auf dem Recht des Hofnarren,
die ganze Wahrheit ohne Rücksicht auf Tabus auszusagen. Denn
hier geht es um das Höchste: um die Ehre und die Glaubwürdigkeit!

Es war zu lange behauptet worden, man habe doch den besten
Weg, die einzig mögliche politische Variante gewählt, große Opfer-
und Hilfsbereitschaft bewiesen, usw.! Diese Methode ist für die
Betroffenen zwar nicht frei von Emotionen, man kann sich jedoch
mit ihr versöhnen. Die Humoristen haben den Vorteil, daß man sie
nicht so ernst nehmen muß! Unangenehmer sind die jungen
Autoren, die in ihrem Zorn mit historischen Dokumenten und
Zitaten aufzuwarten wissen.



208

Wie könnte man diesen Zustand erklären, das historische
Paradoxon, die Vergangenheit als Belästigung zu empfinden? Was ist
daran so immanent provozierend? Schon etliche Male haben die
Politiker Interessierten und Uninteressierten versichert, daß alle
Geschehnisse im Lande während des Krieges rechtens waren und
daß es nicht anders habe verlaufen können. Dadurch ist die Frage
jedoch nicht vom Tisch geräumt.

Intellektuelle Freiheit und Neugier führt die fragenden Söhne
zum Nachdenken. Unschuldsbeteuerungen oder Schweigen
seitens der Verantwortlichen erwecken nur wachsendes Mißtrauen
und führen zu Nachforschungen, zu impertinentem Stöbern in
verstaubten Archiven; die Wahrheit kommt dabei nolens volens
Stück für Stück ans Licht, das Bild jener Epoche wird vollständiger,
die Konturen werden deutlicher, der Prozeß der Erkenntnis geht
weiter. Wieder waren es auch hier die Schriftsteller, die unter den
Suchenden mit die ersten waren.

Eines ist heute klar: das Resultat der Recherchen ergab, daß die
Zeit des glücklich überstandenen Krieges keine heroische Zeit war.
Man kann zwar über sie lachen, aber nimmt man sie ernst, verführt
sie zum Grübeln. Die Selbstsicherheit, aber auch die schwierige
Selbstverleugnung derer, die 1939-1945 zu entscheiden hatten,
wurden später von der Nation mit dem Verlust der Würde und des

Selbstbewußtseins bezahlt.
Doch auch die große und abrupte Radikalisierung des

schwedischen Denkens, die in den sechziger Jahren als ein Echo der
amerikanischen und europäischen Studentenbewegung stattfand,
hat wieder nicht zur Annäherung an Europa geführt. Den jungen,
radikalen Schweden fehlte wieder die Fähigkeit, die europäische
Lage als Konflikt zwischen zwei verschiedenen Weltanschauungen
und Machtblöcken zu sehen. Wieder, wie in der Debatte der fünfziger

Jahre zum dritten Standpunkt, zielen sie mit ihrer Kritik - die
die Welt verbessern und umgestalten will - nur in eine Richtung,
in den Westen. Auch die neuen Linken sehen die Probleme auf
dieselbe Weise, wie einst die europäisch-linksorientierte Avantgarde

der zwanziger und dreißiger Jahre, die schließlich auch in
untoleranten Dogmatismen enttäuscht gelandet war. Auch
diesmal hat der Doktrinarismus, wie am Beispiel des katastrophalen

Krieges in Vietnam zu sehen ist, alles überschattet. Auch



209

diesmal heißt die neue Losung: Tendenz und Intoleranz. Man
schreibt auch lange Jahre hindurch nur politisierte Tendenzliteratur,

-theaterstiicke, -kritik usw.
So z.B. tritt Göran Palm, der ehemalige «Ideologe» und einer

der besten Literaturkritiker der romantisierenden fünfziger Jahre,
in den Sechzigern wieder hervor, diesmal als engagierter politisierender

Essayist und einer der schärfsten Kritiker der Demokratie.
Er ist es auch, der auf diese Weise die Parolen der Drittstand-
punktler weiterführt:

Ingenstans i världen utgör det kapitalistiska systemet nâgon garanti för frihet
och demokrati. Ingenstans tycks det heller nöja sig med en biroll i det politiska
speiet.'

Es gibt viele Menschen, die der Ansicht sind, daß dieser Standpunkt,

den sich die meisten jungen Radikalen zu eigen machten,
einen großen Umschwung im politischen Denken Schwedens
darstellt.2 Das kann man von verschiedenen Seiten betrachten.
Eher möchte man sagen, daß die von Palm und anderen verfolgte
Linie eigentlich nur die Verlängerung der fünfziger Jahre ist, wenn
auch mit dem Unterschied, daß sie nicht mehr die scheinbare
Objektivität der Drittstandpunktler vortäuscht. Sie will den
«dritten Weg» gehen, direkt ins Paradies auf Erden, mittels eines
nicht näher definierten marxistischen Sozialismus. Dazu bedarf es

nur sehr wenig: die Privilegien der Industrieländer müssen
aufgehoben werden, die Verhältnisse der Entwicklungsländer und ihre
Lebensweise angenommen werden. Doch haben diese Utopisten
sich leider nie die umgekehrte, auf der Hand liegende Frage
gestellt, «ob das existierende sozialistische System irgendwo auf der
Welt die Garantie für Freiheit und Demokratie bietet». Wie schon
früher wird, was der Analyse unterzogen werden sollte, die zweite
Alternative, der «reale, konkrete und existierende» Sozialismus,
wieder nicht einmal erwähnt. Der alte Kampf der fünfziger Jahre
zwischen den «abendländischen» Demokraten und allerlei marxistisch

orientierten Sozialisten und Kommunisten geht weiter.

1 Göran Palm, Blir vi förda bakom ljuset? in: Sextiotalskritik, 1966, S. 339

(Expressen 22. 6. 1965).
2 Jan Stenkvist, Svensk litteratur 1870-1970. Den nyaste litteraturen, Bd. 3, 1975,

S. 99.



210

Doch aus rein praktischen Gründen wird nicht das Beispiel des

europäischen «Sozialismus» herangezogen, weil Europa seit dem
Zweiten Weltkrieg uninteressant geworden ist, sondern das
Schlaraffenland wird in den Ländern Asiens, Lateinamerikas und
Afrikas gesucht. Ein zwar aufrichtig gemeinter, jedoch naiver
Utopismus des 20. Jahrhunderts.

Der erste, der bereit war, sich in der Welt umzusehen, war Per
Wästberg, der jedoch nicht zu den «Neulinken» gehört. Seine
zwei Reportagenbücher aus Südafrika und Rhodesien, Förbjudet
omräde («Verbotenes Gebiet») und Pä svarta listan (beide 1960,
«Auf der schwarzen Liste»), waren die Vorboten der späteren
neuen Welle der Dokumentarliteratur, auch wenn sie nicht als echt
ideologisierte Dokumente, sondern eher aus reiner Empörung und
Indignation über das Gesehene und Erlebte entstanden sind.
Wästbergs Schreibweise ist anders als die anderer Autoren.
Weniger berechnend und tendenziös, wirkt sie doch sicher nicht
weniger effektiv. Das Unrecht, die Rassenpolitik, die Ausbeutung,
werden nicht politisch und ökonomisch analysiert, dagegen aber
auf sehr menschliche Weise wahrgenommen und dargestellt.
Wästberg hat auch nie eine direkte Verbindungslinie zwischen der
Dritten Welt und Schweden gezogen oder Vergleiche angestellt.

Die ideologische Debatte, die vor allem die schwedischen und
europäischen Probleme lösen sollte, wurde durch den Utopismus
in weite Ferne gerückt. Für einen Großteil der neuen Generation
sollte alles, was Demokratie und Liberalismus westlicher Provenienz

heißt, alles, was aus dem tausendjährigen Kampf um die
abendländische Kultur und Menschenwürde hervorgegangen ist,
auf den Müllhaufen der Geschichte geworfen und durch etwas

ganz Neues, aber nicht näher Definiertes, ersetzt werden. Die
westliche kapitalistische Welt war für sie nicht mehr reformierbar,
sie konnte nur noch vernichtet werden.

Schon fuhren die ersten Weltreisenden in die Fremde, um neue
Modelle des Miteinanderlebens zu entdecken. Das kämpfende
Vietnam, China - das Land der Mitte -, Kuba waren zu den
beliebtesten Reisezielen der neuen Linken geworden; dort glaubte
man die Zukunft der freien Entwicklung der Persönlichkeit und
die echte Befreiung der Arbeiterklasse zu sehen, gerade dort sollte
der Grund für die Entwurzelung des Menschen gefunden werden.



211

Das alles hatte nur einen Fehler - daß man zu wenig über die
wirkliche Beschaffenheit des Lebens im geheimnisvollen Osten
oder Süden wußte, und daß die Werte dieser zwei Welten
unvergleichbar waren. Die touristische Rundfahrt reichte nicht aus.

Laut und eifrig, mit bewunderungswürdigem Einsatz, hat die
neue Linke die politische, aber auch die literarische Arena Schwedens

erobert. Doch die Okkupation dauerte nicht lange. Im
schicksalhaften Jahr 1968 wurde der Gipfel erreicht - und dann ging es

abwärts. Die Rückkehr «hem tili ideologierna»,3 wie sich das Sven-
Eric Liedman vorstellte, ist gescheitert. Der lange Marsch hat die
meisten Glückssucher wieder nach Hause geführt, wenn auch
danach das Zuhause noch lange an weitentfernten Vorbildern
gemessen wurde.

Sara Lidman ist den Umweg über Südafrika, Kenia und
Vietnam gegangen, ehe sie bei den Arbeitern in Kiruria und Svap-
pavaara mit ihrer Gruva (1968, «Grube») landete. Aber da ist noch
die eine Hälfte ihrer Seele in Hanoi. Man kann ihre leidenschaftlichen

Werke mit den Worten von Torben Brostrom treffend
charakterisieren: «Som en annan beredskapsdiktning svävar de
mellan Fiktion och budskap genom att överexponera».4 Das Erbe
und die Erfahrungen der Neutralitätszeit werden aufs neue, wenn
auch auf eine andere Weise, ausgenützt. In den Romanen aus
Afrika Jag och min son (1961, «Ich und mein Sohn») und Med fem
diamanter (1963, «Mit fünf Diamanten») geht es ihr vor allem um
das politisch-menschliche Engagement in der Rassenfrage, die mit
Kraft und Einfühlungsvermögen kurz und bündig als ein Resultat
der imperialistischen Ökonomie dargestellt wird. Lidman ist, wie
auch andere, der Ansicht, daß die Aufgabe des Schriftstellers
einzig und allein in der Erziehung des Lesers bestehe. Hier geht es
nicht mehr um die Kunst, um das Schöne, hier geht es vor allem
um die politische Mobilmachung, was sie später in ihren
«Dokumenten» demonstriert. Doch sind diese Dokumente dem erzieherischen

Nutzen so stark angepaßt, daß von Objektivität überhaupt
nicht mehr die Rede sein kann. Das gilt für einen sehr großen Teil
der schwedischen Dokumentarliteratur, die paradoxerweise hier

3 Hem tili ideologierna, in: BLM, 1966, S. 581.
4 Torben Brostrom, Modern svensk litteratur, 1974, S. 222.



212

vieles mit der schönen Literatur gemeinsam hat - vor allem in der
sehr persönlichen Auffassung des Produzierens. In diesem Sinne
vertritt sie den fehlenden und verbannten Roman. Sonst geht es

den «Dokumentautoren» mehr um die Form und weniger um den
Inhalt, der immer ihren Vorstellungen angepaßt wird. Man kann
sagen: die Dokumentarliteratur hat für ihre Autoren dieselbe
Funktion wie die schöne Literatur; sie dient eher ihrer Selbstdarstellung

als der Darstellung der objektiven Wirklichkeit.
Jan Myrdal, einer der Berühmtesten in diesem Genre, hat die

Weltreise von einem anderen Punkt aus angetreten - von Afghanistan.

Danach reiste er für ein paar Monate nach China, um Material

für seinen Rapport frân kinesisk by (1963 «Bericht aus einem
chinesischen Dorf») zu sammeln, besuchte dann Turkmenistan
(als erster und letzter aller schwedischen Dokumentaristen
besuchte er die UdSSR); um weiteren Konflikten mit den
überempfindlichen sowjetischen Kritikern auszuweichen, zog er dann
jedoch lieber wieder nach China, um sein Buch Revolutionen gär
vidare (1970, «Die Revolution geht weiter») schreiben zu können.
Er kehrte nach Hause zurück, um den schwedischen
sozialdemokratisch-reformistischen Weg zum «widerlichen» Volksheim (Folk-
hemmet) unbarmherzig zu kritisieren, zum Beispiel in seinem
Fernsehspiel B. Olsen löper livet ut (1972, «B. Olsens Leben läuft
aus», vgl. S. 236ff.), wo gerade die Neutralitätsperiode eine wichtige
Rolle spielt und fast zum Ausgangspunkt seiner Kritik wird. In
diesem Stück hat er auch seine ästhetische These, daß, was
provozierend wirkt und vulgär ist, eine literarische Tat darstelle,
anschaulich demonstriert.

Myrdal ist einer der wichtigsten Repräsentanten der
schwedischen Rapport-Literatur; er hat sich um ihre Verbreitung und
Popularität sicher am meisten verdient gemacht. Von der Vatergeneration

enttäuscht, durchquert er die ganze Welt, um Schuldbeweise

zu sammeln. Aber seine Verbitterung führt zu Übertreibungen.

In seinen Samtida bekännelser av en europeisk intellektuell
(1964, «Die zeitgenössischen Bekenntnisse eines europäischen
Intellektuellen») zeiht er nicht nur die schwedischen, sondern alle
europäischen Kollegen des Verrats an der Menschheit. Auch hier
ist er nicht imstande, die Dinge aus breiter, europäischer Sicht zu
sehen, weil die Vergangenheit auch für ihn zu «frisch» ist.



213

Man kann jedoch sagen, daß er nicht nur im ideologischen Sinne
ein Vorbild für andere war, sondern auch rein formal die wegweisende

Persönlichkeit, vor allem durch die Authentizität seiner
Darstellungen, die von manchen seiner Nachfolger zu einem
bloßen Klischee degradiert wurde. Methodologisch erzielt Myrdal
seine Unvoreingenommenheit dadurch, daß er sich als Autor aus
dem Text anscheinend verdrängt und verschwinden läßt. Der
leidenschaftlich engagierte Verfasser will sich nur als uninteressierter

Herausgeber darstellen. Doch seine hoch gepriesene Objektivität

ist nur eine Täuschung, ein schlauer, literarischer Trick,
denn die Triebkraft des engagierten Dokumentaristen der sechziger

Jahre beruht einzig und allein auf der Ideologie, auf der
politischen Überzeugung, und ist deshalb tendenziös und «kritisch
unkritisch».

Wie beschränkt, kurzsichtig und kurzatmig dieser dialektische
Vergleich von zwei unvergleichbaren Welten und Gesellschaften
war, beweist die Entwicklung in den letzten Jahren. Verlegen
stehen heute die Dokumentaristen vor einer neuen Wirklichkeit,
die nicht zu der gepredigten und gewünschten Harmonie, sondern
zu neuen und noch schwierigeren Gegensätzen in der «befreiten»
Vorbildgesellschaft führt. Tausende und Abertausende von
Flüchtlingen, Gefangenen, Gefallenen, Grenz- und Großraumkonflikten,

neuverteilten umstrittenen Interessensphären bestimmen

die gegenwärtige Lage und auch den Trend der politischen
Entwicklungen.

Es wird immer schwerer, dies alles nur als das üble Erbe des

Kapitalismus und der Kolonialzeit zu bezeichnen. Kein Wunder,
daß viele der schwedischen Weltenbummler und Propheten auf
der Suche nach Inspiration wieder nach Hause zurückgekehrt sind.
Man kehrt jedoch nicht nur nach Hause zurück, man kehrt sich
auch vom Dokumentarismus ab. Allmählich kommt auch der einst
von der Szene vertriebene Roman, die eigene schöne Literatur,
wieder zur Geltung. Der Ring, der über die Irrwege der fünfziger
Jahre mit ihren romantisierenden, ideologisch gefärbten Interpretationen

weiter zum Konkretismus und späteren Dokumentarismus

der sechziger Jahre führt, schließt sich. Die Parole, daß
realistische Gestaltung heutzutage «unvorstellbar sei», wie von
Lars Gyllensten und vielen anderen gepredigt worden war, hat ihre



214

zauberisch diktatorische Kraft verloren. Seit 1968 ändert sich die
Lage. Der Dokumentarismus bietet viele Beispiele der Rückkehr
zu einheimischer Thematik; allmählich nimmt er eine romanhafte
Form an, und langsam kommt der einst verworfene Roman wieder
zu Ansehen.

Eines der Werke, das schon die romanhafte Form anstrebt, ist
Enquists «Roman» Die Ausgelieferten (1968), der sich darüber
hinaus mit der letzten Phase der Neutralität befaßt. Über Sara
Lidmans Grube habe ich schon gesprochen, aber erwähnenswert
sind auch die Berichte von Göran Palm, Ett àr pà LM (1972,
«Ein Jahr bei LM») und Bokslut fràn LM (1974, «Abrechnung
über LM»). In dieselbe Reihe gehören die Werke Folke Isaks-
sons, die Reportagen Dom svarta (1971, «Die Schwarzen») und
Nerepà verkstadsgolvet («Unten in der Werkstatt») aus demselben
Jahr, während Sture Källberg seinen Rapport frän medelsvensk
stad: Västeräs («Bericht aus einer mittelschwedischen Stadt:
Västeräs») schon 1969 herausgab. Es wäre möglich, die Reihe mit
ähnlichen Werken weiter fortzusetzen. In allen diesen Büchern
stößt man auf etwas, das dem Geiste des «neutralen» Defätismus
ähnelt, denn die meisten dieser Bücher sind als Berichte über
die gesunkene Kampfmoral der schwedischen Arbeiterklasse
geschrieben worden. Sie wird als Opfer der zermürbenden
sozialdemokratischen Ideologie dargestellt, die hier mit der neumarxistischen

Ideologie der Durchschlagskraft kontrastiert wird.
Doch dann kamen die Betroffenen selbst zu Wort, die Arbeiter

und vor allem die Frauen. Marit Paulsen (geb. 1939) schildert
überzeugend und gar nicht defätistisch ihr eigenes Arbeiterschicksal

in ihrem Lebensbericht, Du människa? (1972, «Du, Mensch?»)
und Maja Ekelöf (geb. 1918) gibt sogar schon zwei Jahre früher
ihren Rapport fràn en skurhink (1970, «Bericht von einem
Wascheimer») heraus, der sich viel eher an die Schreibweise und
Bestrebungen der Proletarierverfasser der dreißiger als an die linke Avantgarde

der sechziger Jahre anschließt. Maja Ekelöf stellt die arbeitende

Frau, im Gegensatz zu der ideologisierten Betrachtungsweise
der Dokumentaristen, als eine dynamische Kraft dar, die sich nach
Emanzipation sehnt. Da ist der Arbeiter kein defätistisches,
enttäuschendes Objekt mehr, wie er in den Rapporten der professionellen

Dokumentaristen meistens dargestellt wird, sondern ein Kämp-



215

fer, der sich selber helfen will und kann. Der programmierte
Messianismus hat in diesen Werken keinen Platz mehr. Der Arbeiter
wird, ähnlich wie Ende der vierziger Jahre in Folke Fridells
syndikalistischen Romanen über David Böhm, dynamisch gezeichnet.

Von den letztgenannten Dokumenten kann man sagen, daß sie

aufrichtig, ideologisch ungehemmt und unbehindert über das

wirkliche Leben und Denken der schwedischen Arbeiterklasse
aussagen. Die Intellektuellen jedoch sind von der alles
beherrschenden Ideologie gekennzeichnet und verwandeln Gesehenes,
und gelegentlich «Miterlebtes» in Fiktionen. Die Wirklichkeit wird
hier ideologisch gefiltert und geformt und dabei häufig deformiert.
Bildlich ausgedrückt werden die Arbeiter der Eisenerzgruben von
Nordschweden am Maßstab der kämpfenden Vietkong gemessen
und der Mangel an Klassenkampfmoral im Musterland Schweden
wird der glänzenden Einheit, Begeisterung und Organisation der
Befreiungsfront von Guinea-Bissau gegenübergestellt,5 ganz als ob
Jan Myrdal und Sven Lindqvist ihre Heimat nur noch aus ostasiatischer

oder südamerikanischer Sicht betrachten könnten. Man
sieht sein Vaterland entweder durch das Prisma angewandter
Ideologien oder, pessimistisch verblendet und in schwarzen Farben,
durch eine übertriebene und den einheimischen Gegebenheiten
nicht angemessene, revolutionsmoralische Verantwortung. Der
Arbeiter erscheint so, wie ihn die Klassiker des Marxismus geschildert

haben - als wehrlose Beute des Frühkapitalismus. Natürlich
trübt sich auf diese Weise das Bild des schwedischen Alltags und
mit ihm des schwedischen Arbeiters für die meisten Dokumentaristen.

Für sie ist der Schwede verwöhnt und verdorben, will
seinen Lebensstandard nicht verlieren und ist nicht revolutionär
genug. Dies trägt zur Verzweiflung sowohl der überzeugten Demokraten

(wie z.B. Delblanc und Lindquist), als auch der Neumarxisten

- und selbstverständlich auch ihrer Objekte, der «Helden»,
bei. Der ererbte historische Defätismus steht wieder als Hindernis
auf der Schwelle zur Zukunft. Sven Delblanc sagt dazu: «Att acceptera

defaitismen, <det mörka landet>, är att döma sig själv. Lev som
det ej existerade».6

5 Sara Lidman, Gruva, S. 59ff. und Göran Palm, LM-böckerna, 1977, S. 6.
6 29 röster - 67. 29 svenskaförfattare intervjuade av Jacob Branting, Björn Hâkanson

och Kjell Sundberg, 1967.



216

Man merkt heutzutage überall eine rasche Ablehnung des
Dokumentarismus. Viele Autoren kehren zur realistischen Fiktion
zurück. Das hat auch der feinfühlige Delblanc (der noch vor
einigen Jahren ein «Skandalschriftsteller» werden wollte) bekräftigt.

Erstens durch seine Aussage: «Jag vill pâverka samhällsde-
batten via de temperament och gestalter som lever i mina
romaner», und zweitens mit seinem Werk, vor allem den Hedeby-
romanen. Dasselbe gilt für viele andere seiner Generation, für Per
Christian Jersild, Lars Ardelius, Lars Gustafsson, Per Gunnar
Evander, Per Wästberg, Lennart Flick, Björn Runeborg, Hans
Granlid und andere. Jersild ist sogar zum Sprecher der neuen
Romanrichtung geworden. In dem zitierten Büchlein 29 röster hat
er sich scharf und kritisch gegen den dokumentarischen «engage-
mentsterror» ausgesprochen:

Nyckelord som <Vietnam> eller <alienation> har blivit lösenord som konst-
nären mäste ropa tili vakten pâ muren, för att bli insläppt pâ parnassen. Jag vill
värna om diktens frihet, oansvarighet, själsväld.7

Das Mißverständnis zwischen Lesern, Verfassern und Kritikern
schwächt sich dadurch allmählich ab. Man kehrt zur abendländischen

Tradition des Rechtes auf das freie, künstlerische Wort,
zur Demokratie zurück.

Es hat also aus verschiedenen Gründen ein paar Jahre gedauert,
bis man unter den literarischen Werken der Nachkriegszeit
kritische Anmerkungen zu den Ereignissen während der Neutralität

finden konnte. Diejenigen, die sie aussprachen, gehörten
schon der Generation an, die die Kriegsjahre als Kinder oder
heranwachsende Jugendliche erlebt hatten und nicht mehr von
gefühls- und verantwortungsbelasteten Erinnerungen behindert
wurden.

Jan Olof Olsson,

ein Journalist (20. 3. 1920-30. 4. 1974), betrat schon in den
fünfziger Jahren und sozusagen etwas verfrüht mit zwei Erinnerungsromanen

die Szene, die die Vergangenheit mit zeitlichem Abstand
von etwa 10 Jahren neu entdecken und interpretieren wollten.
Olsson gehört zwar zu denen, die diese Periode miterlebt haben,

7 Ebenda.



217

doch nur als Objekt der epochemachenden Kräfte. Olssons Bericht
über die geschilderte Zeitspanne unterscheidet sich von dem der
anderen, die in diesem Kapitel besprochen werden sollen, durch
die Tatsache (die nicht übersehen werden darf), daß er ein Zeitgenosse

und Beteiligter ist und deshalb von Gefühlen und Untertönen

jener Zeit nicht frei ist.
Als raffiniert konstruierte Chroniken sind die zwei Werke von

Olsson (der auch unter dem Journalistenpseudonym Jolo bekannt
ist) konzipiert. Das erste heißt Àrsklass 39 (1956, «Jahrgang 39»)
und das zweite Mittàî (1963, «Augen geradeaus»).

Jahrgang 39 beginnt am 23. August 1931 und endet am 6.

Dezember 1939, an dem sich der Held in der Reitschule eines
Nordlandregimentes versteckt, um so lange wie möglich seinen
Abtransport zurNeutralitätswache an die finnische Grenze hinauszuschieben.

Olsson sieht die damaligen Ereignisse ähnlich wie später
Delblanc oder Hasseâtage, allerdings mit dem Unterschied, daß
seine Stimmungen und Gefühle unverfälschter sind. Vergleicht
man dann aus Olssons Sicht den Kriegsbeginn mit der der anderen
Autoren, wie z.B. Linderholm, Ahlström oder Nisser, die auf die
Ereignisse unmittelbar reagiert haben, stellt man auf den ersten
Blick eine unüberbrückbare Kluft fest. Während letztere heroisch,
begeistert oder wenigstens überzeugend und manche in den
Intentionen fast der Regierungspolitik das Wort redeten, sieht Olsson
die Ereignisse mit dem Abstand der zehn bis zwanzig Jahre ganz
unheroisch.

Uns interessiert wohl aus dem ersten Buch vor allem das letzte,
neunte Kapitel (207ff), in dem der noch namenlose Held nach
dem Abitur zur Garnison nach Norrland fährt. Bei Olsson findet
man keinen Hurrapatriotismus, sondern weit eher eine gedrückte
Stimmung, die in manchem an die von Dagerman oder Jonason
erinnert. Auch bei ihm überwiegen Angst, Bedrückung und Furcht
vor dem unsicheren Dasein im Winter, im Schmutz und im
lärmenden Soldatenleben. Das einzige Bemühen des namenlosen
Helden - niemand anderer als der Autor selbst - ist es, die
Gedanken an diese Zukunft hinauszuschieben, als ob er die
Ausweglosigkeit und Ohnmacht seiner Zeit und seiner Zeitgenossen

teile. Auch er ist der Gnade oder Ungnade des Schicksals
ausgeliefert.



218

Tâget försvann i tomheten och vinterskräcken alldeles som det lämnade

perrongen i Stockholm. [. .] Redan i suset över den mörka Uppsala-slätten
var jag utlämnad. [. .] Jag klarade mig undan genom att stirra ut i det svarta.
(215)

Der Held, auf sich selbst konzentriert, egoistisch, nicht
reflektierend, schreckt vor der Leere der Zukunft zurück und bemüht
sich um die Erhaltung der konfliktlosen und bürgerlich geruhsamen

Lage.

Det fanns en mening i att trycka i ridhusets töcken. Nâgon timme nâgon dag
mäste fältförbanden vara fyllda och sedan künde man bli reserv i depâ eller
hamna i ett förräd, pâ en station för att kontrollera omlastningar [. .] (225)

Aber zum Schluß unterliegt er doch dem Druck von Resignation
und allgemeinem Pessimismus und geht zum Hauptmann: «Jag

gav upp och gick dit». (227)
Der finnische Winterkrieg und die Wacht an der Grenze sind

zu Ende, und unser Held stellt sich von neuem vor, diesmal unter
dem Namen Lennart Andersson, zweiundzwanzig Jahre alt,
Student der Geschichte und zukünftiger Journalist, der gerade
seine Diplomarbeit beendet. Es ist Anfang 1942, und der Roman
«Augen geradeaus» macht uns mit seinem weiteren Schicksal, mit
der ständigen Angst vor einer erneuten Einberufung zum Militärdienst

bekannt. Aus der fernen Welt häufen sich die Nachrichten
über immer neue Kriegsereignisse. General von Kluge ist von
Moskau zurückgedrängt, von Bock das Kommando der Heeresgruppe

Mitte entzogen worden, in den Hafen von Stockholm läuft
ein Schiff mit evakuierten finnischen Kindern ein. Doch ist es

nicht das, was seine Sinne beschäftigt. «Han var ledsen för att han
inte fick skriva om von Kluges armé. Men han var egendomligt
obekymrad, bara inte brevbäraren kom med inkallelseorder nâgon
morgon». (21) Als konkrete Zeitkritik ist die Szene zu betrachten,
die Anderssons Arbeitsbesuch in einem neuen Kino schildert, das

sich auf eine feierliche Filmpremiere in Gegenwart einer
deutschen Filmdiva vorbereitet. Das alles geschieht in den Tagen,
in denen die deutschen Panzer vor Moskau zum Stillstand
gebracht werden und Singapur fast umzingelt ist.

Diese schicksalhaften Kriegsereignisse werden immer wieder
ironisch mit den Nichtigkeiten in der Heimat konfrontiert, der
Bombenregen auf Singapur mit einem Mord aus Eifersucht (100),



219

Fall und Eroberung der Stadt wird von dem neuen Weltrekord des

Eisschnelläufers Äke Seyffarth in den Schatten gestellt. «En dam
som inte hade betalt hundskatten hade bitit den polisman som
kom för att kräva henne. Det var dagens sak». (107) Der bloße
Anblick von Jonasons Buch Parabellum, das sein Mädchen im Bücherschrank

stehen hat, stimmt den Elelden melancholisch und er fragt
sich selbst: «Om det var rädsla för inkallelse eller hans gissning att
hon ansâg boken viktigare än risken att han künde bli inkallad».
(123) Auch ein feierlicher Abend zur Unterstützung der Nachbarländer

erscheint ihm aus historischer Sicht als lächerliches
Theater; ein würdiger, selbstgefälliger Skalde thront da mitten im
Saal, neben ihm ein Abgeordneter, Studenten mit Fahnen
erscheinen, hübsche Studentinnen singen Hymnen. Andersson
kommentiert die Veranstaltung mit Bitterkeit: «[. .] en film künde
inte ha varit vackrare. [. .] Talandet släpptes loss». (138) Aus allem
spürt man die Langeweile, das Desinteresse, den Ekel, alles wirkt
gespielt, entrückt, unecht. So wie es ihm einer seiner Schüler im
Abendkurs, der deutsche Jude Max, im Gespräch erklärt. «Andra
dör för oss», sagt Lennart. Und Max antwortet:

Ja? Och du kan vara alldeles lugn. Du kommer aldrig att grubbla över det
efterât, när du sluppit undan och det är över. Trodde du verkligen du skulle
gâ omkring och ha däligt samvete i heia ditt liv för att Sverige varit med i

kriget? Skulle heia svenska folket ha det? Vad skulle jag ha nu, tror du, i sä

fall? Min far, min syster, hennes man och barn [. .] allihop är antagligen
mördade nu. (141)

Dies ist wohl weder als Trost noch als Verteidigung gedacht,
sondern eher als bloße Feststellung, daß die Menschen hier auf
keine Art und Weise in den Lauf der Dinge eingreifen können. Ein
wenig später bekennt Lennart Andersson: «Jag var kapitulant. Jag
ville kapitulera. Om det hade kommit bud den natten att vi hade
kapitulerat [. .] jag hade blivit lycklig. Sä rädd jag var». (143) Aber
er kann seinem Schicksal nicht entrinnen, obwohl er, verglichen
mit Millionen anderer junger Menschen in Europa, sehr glimpflich
davonkommt.

Das Maß, an dem menschliche Probleme gemessen werden,
richtet sich nach der Situation. Den Tod fürchtet man, wenn man
weiß, daß er nach menschlichem Ermessen nicht eintritt. In einem
langweiligen Milieu fürchtet man nur die Langeweile. Lennart



220

fürchtet sich nur vor «lapphelvetet», und wieder dazu berufen,
langweilt er sich, haßt die Offiziere und die freiwilligen Reserveoffiziere,

haßt den Schnee, die Kälte und die evakuierten Finnen, die
alles verursacht haben. «Jag börjar inse hur lätt det är att fâ rasför-
domar». (217) Am besten ist es, nichts zu sehen und sich um nichts
zu kümmern. «Det var uppenbarligen bara nyheter som gjorde
medborgaren orolig. Slapp man bara veta vad som hände, kom
lugnet [. .]». (181) Natürlich, wer wußte besser als der Journalist
Lennart Andersson, was die Regierung von den Publizisten und
der Presse erwartet: Ruhe, Besonnenheit und etwas Propaganda
dafür, wie gut, tatkräftig und opferbereit man war, z.B. während
eines Besuchs im Stabsquartier. Auf finnischer Seite, wohin man
vom Hügel aus sehen kann, brennen Gehöfte und Scheunen, aber
(und da ist er sarkastisch): «Alla soldater i Luppio rörde sig vant
och effektivt kring varanda. Det verkade filminspelning, en film
om stronga svenska pojkar i regi av Hasse Ekman om vakt vid
gränsen [. .]». (204)

Olssons Held ist in sich gekehrt, introspektiv, wenig heroisch,
aber ist er nicht gerade deshalb ein ideales Spiegelbild seiner Zeit?
Der zeitgenössische Kritiker Petter Bergman schrieb, selbstverständlich

im Geist der Zeit, in der Romanbesprechung, daß Olsson
in Lennart Andersson einen fiktiven Helden geschaffen habe, und
somit in die Lage gelangt sei, die «varken gör rättvisa ât tidsskild-
ringen eller bipersonerna».8 Am Anfang der sechziger Jahre hatte
man noch immer heldenhafte Vorstellungen über die Neutralitätszeit.

Ansonsten prangert der Verfasser der Besprechung vor allem
die Arbeitsmethode Olssons an, ähnlich wie Per Wästberg in
seiner Rezension von Jahrgang 39 es ablehnte, das Werk als Roman
anzuerkennen.9

Zehn Jahre später erst haben sich die Vorstellungen vom
idealisierten Bild der «glorreichen» Zeit, zugunsten einer nüchterneren,
sachlicheren und etwas kritischeren Beurteilung geändert.

Beißend ironisch ist das Werk, das schon in der Blütezeit des

Dokumentarismus der sechziger Jahre entstanden ist, und zu dem

sogar Tage Erlander in seinen Memoiren kritisch Stellung nimmt -
8 BLM, 1963, S. 134-5.
9 BLM, 1956, S. 663-4.



221

nämlich die «provokative» Komödienrevue des Autorenpaares
«Hasseâtage», Hans Alfredsson (geb. 28. 6. 1931) und Tage
Danielsson (geb. 5. 2. 1928) À vilken härligfred! AB svenska ords
beredskapsrevy («Oh, welch herrlicher Friede!») aus dem Jahre
1966.10 Der ehemalige Regierungschef Erlander berührt das Stück
in seinen Erinnerungen sehr vorsichtig und bemüht sich, seine
scharfen Äußerungen gegen die Politik der Einheitsregierung
(samlingsregering), die aber in der Schlüsselperson Per Albin
Hanssons nach außen vor allem als sozialdemokratisch betrachtet
wurde, durch die offene Anerkennung seiner komödiantischen
Werte" zu entkräften. Er erhebt zwar väterlich ermahnend den
Zeigefinger, beschützt aber zugleich die Verfasser. Wessen Worte
größeres Gewicht haben und wahrheitsgetreuer sind, kann nur der
Leser selbst beurteilen.

Die Bedeutung der künstlerischen Aussage von Hasseâtages
Revue unterstrich Erlander bereits durch ihre bloße Erwähnung.
Es beschäftigte ihn offensichtlich der gleiche Gedanke wie seinen
Namensvetter Tage Danielsson, der auf der Pressekonferenz vor
der Premiere des Stücks sagte: «Vi tycker bara det vore interessant
att diskutera de problem som vâr neutrala politik för med sig [. .]

Och 40-talet är mycket litet behandlat i efterkrigslitteraturen».12
Wie alte, erfahrene Hofnarren wehren die Autoren die Angriffe
der Journalisten folgendermaßen ab: «Vi är inte ute för att göra
nâgon politisk satir, det är vi mycket lite interesserade av». Hans:
«Nej vi har inget program. Vi driver ingen tes om att vi skulle ha
gätt med i kriget».

Wer das Bühnenstück gesehen oder gelesen hat und die
historische Wirklichkeit kennt, muß den Autoren recht geben. Es

genügt nämlich, den Bericht des Generals Henry Peyron zu lesen,
des Kommandanten der motorisierten Brigade, der die einzige
größere Einheit befehligte, welche die Regierung am 8. April 1940

10 Die Premiere fand am 1. 9. 1966 auf der Szene des Dramaten statt; in Buchform

1967.
11 Tage Erlander, 1940-1949, S. 27: «Man skrattar hejdlöst, men skrattet stelnar

tili när man börjar tänka pâ vad det är man skrattar ât». - Der Verf. zitiert an
gleicher Stelle bedauerlicherweise den Titel falsch. Statt À vilken härlig fred!
führt er A vilket härligt krig! an.

12 Vi, Nr. 35, 1966, S. 16-7.



222

zu mobilisieren erlaubte.13 Wenn man seine Schilderung über die
hoffnungslose militärische «Nicht-Bereitschaft» seiner Formation,
über die grotesk gegensätzlichen Befehle zu ihrer Plazierung usw.
liest und sie mit dem Text in der Revue vergleicht, scheint uns die
tragikomische Situation, in der sich der General befand, die
Groteske der Komödie noch zu übersteigen. Die Lageanalyse des
Generals erinnert in manchem an die «Genialität» der
militärischen Entscheidungen, die wir aus dem Mund des Oberleutnants
Dub in Haseks Roman Der brave Soldat Schwejk kennen.

Das Stück beginnt mit einer improvisierten Lucia-Feier bei einer
Bereitschaftseinheit in einem Saal irgendwo an der norwegischen
Grenze. Es treten verschiedene Künstler auf, unter ihnen auch
Sigge mit einer Ziehharmonika. Gerade als Irma das ergreifende
Soldatenlied «Min soldat», eine bekannte Bereitschaftsschnulze,
beendet, wird Fliegeralarm gegeben. Alle Lichter erlöschen, doch
zeigt es sich, daß es sich nur um ein Kurierflugzeug «einer fremden
aber freundlich gesinnten Macht» handelt, mit der das Land
wechselseitig nützliche Beziehungen verbinden und der Flüge über das

neutrale Schweden erlaubt sind.
Gleich darauf wechselt die Handlung in die Gegenwart und die

Schauspieler verwandeln sich in Kommentatoren der damaligen
Situation.

Georg: Ja världskrig är ju jävligt ointressanta.
Thomy: Nä de är dorn inte. Men här var ju inget världskrig. Det var ju bara

brist pâ bananer.
Per: Det är bara nâtt grâtt och parodiskt över heia den där beredskapstiden.

Ja, wirklich, die ganze Zeit der Bereitschaft gleicht einer grauen
Parodie. Die erwähnte Brigade von General Peyron, ohnehin erst
am Vorabend des Angriffs mobilisiert (am 8. April, obwohl die
Regierung mindestens am 31. März wußte, was zu erwarten war14),

war auch am 12. April, also vier Tage nach dem Überfall auf Dänemark

und Norwegen, noch nicht kampfbereit. Der General
schließt seine Überlegungen: «Nâgot försvar mot förstklassiga
tyska anfallskrafter av olika slag fanns praktiskt taget ej».15 Aber die
Generäle waren sich offensichtlich nicht einig. Es stimmt wohl,
13 Krister Wahlbäck, Sveriges sak är vàr, 1967, S. 76ff.
14 Ebenda, S. 55 ff.
15 Ebenda, S. 79.



223

daß Peyron die vollkommene Verwirrung der schwedischen
Militärmaschinerie damals nicht dem lauernden Feind verriet, sondern
dies erst nach dem Krieg, im Jahre 1947, tat; trotzdem hat es den
Anschein, daß er es war, und nicht der Generalstabschef Axel
Rappe, der am 12. April den interpellierenden Abgeordneten das

unglaubliche Märchen von der Zuverlässigkeit der schwedischen
Militärmacht einzureden versuchte: «Jag tror jag kan säga att vi äro
väl beredda [. .] Nâgra överrumplingar böra inte lyckas».16

Die Schauspieler können deshalb mit Recht die damalige Situation

weiter ironisch kommentieren.
Lars: Vad jag inte fattar det är att ni äldre trodde [. .] att det var nân mening

med heia den här försvarsandan. Innerst inné mäste ni väl ha insett
redan da att tyskarna skulle ha kunnat ockupera Sverige pâ nolltid.

Bengt: Nej, det tror jag faktiskt inte! Vi hade ett mycket starkare försvar
än t.ex. Danmark eller Norge.

Ernst-Hugo: Ja, och vi har ett mycket effektivt naturligt försvar genom vär
svärforceradeterräng. [. .] Jag var reservare under kriget och jag
vet att vârt försvar var välorganiserat ocksâ.

Sigge: Det var inte bara prat i lüften när Per Albin sa: Vär beredskap är
god.

Irma: Oja, Per Albin, ja [. .]

Per: Javisst, det var perfekt. Det var ytterst fint samarbete mellan alla kuggar
i det fmurliga krigsmaskineriet. (20)

General Peyron kann die treffende Ironie dieser Worte voll
bestätigen:

Man undrade vad uppgiften skulle bli. Rykten surrade [. .] Den 9 april kom
den första ordern angäende brigadens verksamhet. Dess huvuddel skulle
samlas i Skaratrakten för [. .] utbildning. Därefter kom emellertid en ny
order, angivande att brigaden skulle samlas i Skâne. [. .] Men den 11 pâ efter-
middagen kom slutligen en order att sagda delar oförtövat, samma afton,
skulle bege sig av söderut, närmast tili Ljungby i Smâland.17

Die Bereitschaft war also tatsächlich «gut». Die Einheiten
bekamen «order, kontraorder och tillsagt - ganska förklarligt i en
situation, som man brädstörtat och tämligen yrvaken dumpit in i».
(21)

Die Geschichte von der dänischen Kompanie (die auf der Bühne
der Schauspieler Olof Häger schildert), die Hälsingborg besetzte,

16 Ebenda, S. 79.
17 Ebenda, S. 77.



224

ohne daß das schwedische Militär etwas davon wußte, ist notorisch.

Wir kennen sie auch aus Delblancs Vinteride.n Doch die
Berechtigung dieser ironisierenden Reminiszenz bestätigen auch
die Worte des Stabschefs des 1. Heeresstabes in Kristianstad.19

Av gripbara förband hade vi egentligen bara ett reservunderoffiserskompani
i Kristianstad. Vidare hade vi vintergruppen utav 1939 ârsklass, som vid de

olika infanteriregementerna uppgick tili ungefâr 150 man. [. .] Slutligen
fanns det luftvärnsförband i Malmö och Hälsingborg bl.a. Punkt slut.

Ein anderer und verantwortlicherer Mann der damaligen Regierung,

nämlich der Verteidigungsminister Sköld, entschuldigte im
Jahre 1947 in einem Promemoria die Nichtbereitschaft des Heeres
unter anderem damit, daß wegen der verspäteten Getreideaussaat
keine neuen Reserven einberufen werden konnten,20 wirklich
parodistisch und an die mittelalterlichen Condottieri erinnernd,
die mit der Kriegserklärung bis nach der Ernte warteten. Außenminister

Günther, der sich zu dem selben Problem im Oktober 1947

äußerte, sah die rationellen Gründe, weshalb Schonen (Skâne)
ohne militärischen Schutz bleiben mußte, anders: Hitler konnte
einfach an Schweden kein Interesse haben. Aber die Regierung
kämpfte - wenn auch nur auf diplomatischem Feld.

Pâ det diplomatiska planet utvecklade den [die Regierung, R. K.j en ivrig
verksamhet. [. .] protesterade mot Englands neutralitetskränkningar, som
utsatte Skandinavien för risken att bli indraget i kriget.21

Darüber hinaus versicherte die Regierung, daß sich das Land bei
einem Angriff zwar einerseits mit bewaffneter Macht verteidigen,
aber auch andererseits die Vereinbarungen über die Eisenerzlieferungen

einhalten werde.
Dann fährt die Revue mit Bengts Erzählung über die

Versorgungsschwierigkeiten fort und endet mit folgenden Worten: «Jag
vet jo inte hur kriget gick, men pâ fredsdans var jag i alia fall jävligt
füll». (37) Kindheitserinnerungen kommen auf an die Fliegeralarme,

die nazistische Zeitung Signal, die im Wasser schwimmende
Leiche eines deutschen Soldaten, an die Schule, an einen
rassistischen Lehrer. Ein Junge erzählt: «Niggern, kailade vi en lärare

18 Vgl. S. 115 ff. (Vinteride).
19 Bert Carpelen in einem Fernsehinterview am 9. 4. 1965.
20 Krister Wahlbäck, Sveriges sak är vâr, S. 64.
21 Ebenda, S. 67.



225

och jag minns hur han sa <Nu ska vi rita sexor. Kan lille Isaac Grün
gä fram tili tavlan sä ska vi rita av hans näsa>. Alla skratta». Die
Juden- und Flüchtlingsfrage ist ein weiterer empfindlicher Punkt
der damaligen Politik, der öfter in der Literatur zur Diskussion
gestellt wird. Tatsache bleibt, daß Schweden vielen Emigranten
geholfen hat. Doch schob man manchen, von Hitler-Deutschland
Verfolgten in den Jahren 1933 bis 1940, vor allem aber Juden,
durch die Immigrationsvorschriften eine oft unüberwindliche
Barriere in den Weg. Erlander gibt dies in seinen Memoiren zu,
aber ähnlich wie die offiziellen Erklärungen, versucht auch er,
diese Tatsache, die humanitären Idealen ja bei weitem nicht
entsprach, etwas zu entschärfen.22 Die Parole «Sverige ât svenskarna»
aus den Zollkämpfen in den achtziger Jahren war wieder aktuell.
Von neuem hörte man rassisch-biologische Argumente über die
genetische Überordnung des schwedischen Volkes, verbunden mit
offenem Antisemitismus, und Wörter wie «judeinvasion» und
«judeimport» waren in der Boulevardpresse fast täglich zu lesen.
Während die Bauernpartei (bondeförbundet) in einem Punkt
ihres Programms von der Notwendigkeit spricht, das Volk vor der
Vermischung mit «minderwertigen fremden Rassenelementen» zu
schützen, argumentieren andere mit der angespannten Lage auf
dem Arbeitsmarkt oder mit der empfindlichen diplomatischen
Situation.23 Diese Aktionen gipfeln schließlich in Protestbewegungen

der Studenten (Lund, Stockholm, Uppsala) gegen die
Einwanderung von jüdischen Ärzten. (47)

In einer weiteren Szene macht sich die Revue über die
Zivilverteidigung lustig (41), in einer anderen über «Swingpjatten», eine
Art Stutzer der Kriegsjahre, und die Intoleranz der «ehrbaren»
Bürger gegenüber dieser Erscheinung; fast hätte man in Nynäs-
hamn einmal einen dieser Exzentriker gelyncht, weil er nicht
«schwedisch» genug war. (43) Hier zeigen die Autoren auch wieder
einiges über einheimischen Rassismus, Intoleranz, den Hang zu
überspanntem Nationalismus, aber auch über die eklatant einsei-

22 Tage Erlander, 1940-1949, S. 110: «Förmodligen hade vi i Sverige en
overdriven föreställning om riskerna för en mycket stor judeinvandring Härige-
nom blev flyktningspolitiken restriktiv. Genom denna âterhâllsamhet kom anta-
let flyktingar i Sverige frân Tyskland att bli begränsat».

23 Vgl. Bengt Landgren, Hjalmar Gullberg, 1975, S. 52.



226

tige «Neutralität», die Wehrmachttransitzüge, die Frage der
Auslieferung der Balten, das schlechte Gewissen - und kommen
kurz und bündig zu dem Schluß: «Jaja, nu tittar sanningen fram; ni
skäms egentligen innerst inne för att vi inte var med». (62)

Aus diesem Gefühl heraus sei Schweden nach dem Krieg zum
Missionär und Erlöser der Welt geworden, der seinen Lebensstil,
seine Neutralität exportierte, der aus Schuldbewußtsein zum
Wohltäter wurde und ein Höchstmaß an Gerechtigkeit verlangte,
dies alles jedoch in entsprechenden schwedischen Dimensionen:
«En svensk avstär gärna en afrikans dagsinkomst». (90) Der
«Staatsminister» in dem Revuestück kann durch Georgs Mund
feierlich von der Bühne verkünden: «Svenskarna har av världshis-
torien fätt den stora uppgiften att organisera världen enligt sina
höga principer <trevlighet, hygglighet, kamratskap »> - natürlich ist
auch dies von den Autoren ironisch gemeint. Vom Gefühl der
Schuld und Scham bis zum marktschreierischen Messianismus
wird gezeigt, was der Krieg, der nicht stattfand, im schwedischen
Nationalbewußtsein angerichtet hatte.

Es ist auch nicht verwunderlich, daß das Stück nur wenige
Rezensenten fand.24 Seine aufdringliche Art, jedem ins Gewissen
zu reden, beschwor auch die Tatsache herauf, daß man es

totschweigen wollte.

Bertil Stubbendorff (geb. 22. 9. 1921)

Sein wahrscheinlich autobiographischer Roman Matroserna (1977,
«Die Matrosen»), der künstlerisch recht mittelmäßig und oft ganz
unbeholfen wirkt, ist eine Aussage über die Zeit der Neutralität.
Soweit mir bekannt ist, handelt es sich hier um die einzige
literarische Darstellung des Lebens in der schwedischen Kriegsmarine
während des Krieges. Stubbendorff betrachtet die Verhältnisse im
Hafen und zur See in den Jahren 1939-40 recht kritisch und unter
sozialpolitischen Gesichtspunkten. Im großen und ganzen bestätigt

er alles, was über nazistische Sympathisanten in der Kriegsmarine

bekannt ist.
Im Mittelpunkt des Geschehens stehen zwei junge Burschen,

24 So viel man weiß, ist das Stück nur in Aftonbladet, 28. 4. 1967, S. 5 besprochen
worden.



227

die sich ein paar Jahre, seitdem sie die Marineschule (Skeppsgosse-
kâren) verlassen hatten, nicht gesehen haben. Die Mobilmachung
und die veränderte politische Lage stellten sie einer neuen Realität
gegenüber.

Der Hauptprotagonist ist der empfindliche, nachdenkliche und
antimilitaristisch gesinnte Filip Filipsson, Sohn eines
Marineunteroffiziers. Sein Vater hat ihm durch seine autoritäre Erziehung
alles verekelt, was mit Autorität und Disziplin zu tun hat. Ihm
gegenüber steht sein Kamerad, Lennart Hoffman, der ganz anders
ist als Filip. Lente neigt zur Nachahmung, sein Denken ist unselbständig

und oberflächlich. Er ist ein Bewunderer physischer Kraft
und deshalb auch ein leichtes Opfer des nazistischen Agitators, des

Korporals Ismael Fogels, der einst in der Schule ihr Vorgesetzter
war. In ihm und in Filips Vater werden uns zwei Typen von
Nazisten vorgestellt, die auch für die schwedische Bewegung
typisch waren: der raffinierte, fast intellektuell zu nennende Isse
Fogels, der bei den jungen Matrosen immer etwas Bewunderung
erweckt und der naive, fanatische Vater von Filip, der seine Sympathien

für die Lindholm-Nazipartei durch oberflächliche Taten
manifestiert, wie z.B. durch Reden über die reine Rasse oder durch
die Bilder der Nazikämpfer in seinem Zimmer.

Im Hintergrund der Geschichte der zwei jungen Matrosen
erfährt man hin und wieder in Andeutungen auch etwas über die
Verhältnisse in der Marine, deren Offizierskorps traditionell
Sympathien für Deutschland und später auch für den Nationalsozialismus

hegte, was am deutlichsten in der Geschichte zum
Ausdruck kommt, die von der Fahrt von vier in Italien gekauften
Zerstörern nach Schweden berichtet. (232ff.)

Diese Kriegsepisode hatte damals in Schweden viel Erregung, in
der Kriegsmarine aber antienglische Stimmungen erweckt. Es war
kurz nach dem Überfall auf Norwegen und Dänemark, in den
letzten Junitagen 1940, als die vier Schiffe auf dem Weg in die
schwedischen Häfen von den Engländern beschlagnahmt wurden.
Sie befürchteten, daß die Schiffe sehr bald in deutsche Hände
fallen könnten, da es für die Deutschen ein Leichtes sei, die
Schweden zur Übergabe zu zwingen. Der schwedische Befehlshaber,

Korvettenkapitän Hagman, war damals von seinem
Oberkommando scharf kritisiert worden, weil er die Zerstörer den



228

Engländern herausgegeben hatte, ohne sich zu wehren. Die
Schiffe wurden den Schweden später zurückgegeben.25

Die Romanerzählung bestätigt jedoch, daß die Befürchtungen
der Engländer berechtigt waren, da viele Kader in der
schwedischen Marine ziemlich pronazistisch eingestellt waren. Nach
diesem Intermezzo in Kirkwall bei Scapa Flow war die Stimmung
der Besatzung den Engländern gegenüber noch feindlicher als
vorher. «Skulle vi dâ ha blivit tillfràgade pâ vilken sida vi ville slâss,

om vi skulle me i krige, sä skulle nog alla ha valt tyskarna», (232)
sagt Sigge, ein Kamerad von Lennart und Filip, der ihnen die
Geschichte als Augenzeuge erzählt. Vor der norwegischen Küste
werden sie dann noch einmal von der englischen Luftwaffe
angegriffen. Nach einer Zwischenlandung bei den Deutschen im
besetzten Kristiansand geht es weiter nach Göteborg. «Mânga
ombord visade öppet sina tysklandssympatier, â ja förstärom, sä

jävlia som engelsmännen va. En del gjorde tili â me hitlerhälsning
för flaggen, när dorn gick över landgângen». Ein paar Seiten später
erfahren wir, was für Folgen Sigges Erzählung für die beiden
Freunde, Lennart und Filip, hat. Lente wird Mitglied von Svensk
Socialistisk Sämling, Filip dagegen ein noch entschiedenerer
Gegner der Nazis.

Auch die anderen Ereignisse an Deck der HMS Tapperhet, die
im Roman geschildert werden, spielen sich in den bewegten
Monaten nach dem Überfall auf Norwegen ab. Die nazistische
Kriegsmaschinerie läuft auf vollen Touren und ist überall erfolgreich.

Lente ist beeindruckt: «[. .] â ja vet att tyskarna e bättre. À
dorn har nästan vunni krige. À ja tycker dorn har rätt näre gäller
judarna. Â man ska hâlla pâ traditionerna. Â rasens renhet ska man
hâlla högt [. .]» (248) und denkt wie viele andere seiner Kameraden.

Seinen Ansichten zu widersprechen, wie Filip es wagt, ist
für Lente «bara propaganda». Die Lindholmsche Partei verbuchte
damals viele neue Mitglieder. In der Marine waren die Nazis auf
dem Vormarsch.26

25 Vgl. Tage Erlander, 1940-1949, S. 95-6.
26 Vgl. L. Drangel, Den kämpande demokratin, 1976, S. 153, wie auch A. Posse,

Âtskilligt kan nu sägas, S. 106-122, vor allem S. 114, wo über die Organisationsstruktur

(auf der Skeppsholminsel) von <Bruna Marin> (oder Flottans Framtid)
gesprochen wird. Weiter auch S. 189-90.



229

Die demokratische schwedische Presse hat auf diese verschwiegene

Tatsache hingewiesen. Am 20. April 1940 richtete Türe
Nermans Trots alltl einen Angriff gegen die Nazis in der
Kriegsmarine, die unter dem Namen <Brun Marin > bekannt waren.
«Sveriges flotta förrädes!» stand damals in den Schlagzeilen. Zwei
Admiräle, Claes Lindström und Hans Victor Simonsson, beschuldigte

der Herausgeber Nerman der Nazisympathien und die
deutschstämmige Frau des Kommandanten von Skeppsholmen
der prodeutschen Propaganda, was sofort zum Verbreitungsverbot
der Zeitung und zu einer Anklage führte. Die gespannte Lage, die
nach der Besetzung Dänemarks und Norwegens und den
kursierenden Gerüchten über einen von den Offizieren auf Skeppsholmen

geplanten Putsch zum Sturz der Regierung (am 12. 4. 1940)
entstanden war, führte dazu, daß die Behörden ziemlich nervös,
unsicher und überstürzt reagierten. Das Informationsministerium
(Informationsstyrelse) hat damals zwar die Putschgerüchte dementiert,

aber die Geschichtsforschung hat endgültig beweisen
können, daß Polizei und Armee in der Nacht vom 12. 4. 1940
tatsächlich in volle Alarmbereitschaft versetzt worden waren.27

Es ist keine Überraschung, daß dieser Roman erst 1977
erscheinen konnte. Er gehört, wie viele andere Werke dieser
Autorengeneration der kritischen Literatur an, die sich mit der
neutralen Vergangenheit auseinandersetzt. Auch Stubbendorff ist
in seinen Schlußfolgerungen ziemlich aufrichtig, wenngleich seine
Kritik nur indirekt, als bloße Feststellung der Ereignisse,
ausgesprochen wird.

Lars Ardelius (geb. 1. 11. 1926)

Nur am Rande, dafür aber konsequent, rechnet dieser unkonforme
und eigenartige Schriftsteller in seinen beiden realistischen
Generationsromanen mit der Kriegsvergangenheit ab.

Ardelius debütierte im Jahre 1958 mit dem Erzählband Dagligt
allehanda («Tägliches Allerlei»), einem zwar in geschliffenem Stil
geschriebenen, aber inhaltlich pessimistischen Buch, das ähnlich
wie alle seine nachfolgenden Werke bis zum Ende der sechziger

27 L. Drangel, Den kämpande demokratin, S. 59.



230

Jahre sowohl von den schwedischen Lesern als auch von den
Rezensenten fast unbemerkt blieb. Sein Experimentieren im Geist
des französischen «nouveau roman» wurde als geschicktes,
stilistisches Jonglieren gesehen, doch ohne Bindung und
Entsprechungen zu den geistigen und gesellschaftlichen Realitäten der
Gegenwart und den Geboten der Dokumentarliteratur. Bis dahin
hatte ihn deshalb die Literaturkritik und -geschichte mehr oder
weniger übersehen.28

Dann aber kam Ardelius mit zwei bedeutenden, traditionell
realistischen, gesellschaftskritischen, psychologischen Romanen
heraus, Gösta Berglunds saga («Die Sage von Gösta Berglund»)
und Kronprinsarna («Die Kronprinzen»), aus den Jahren 1970 und
1972, und seine literarische Stellung veränderte sich dadurch
sofort.

Beide Romane erstrecken sich ungefähr über die gleiche
Periode, vom Ende der zwanziger Jahre («Mina minnen sträcker
sig tili tjugotalet, lât oss börja där». [GBs 9]) bis in die Gegenwart,
tragen zweifellos eine Reihe autobiographischer Züge und gründen

auf unmittelbaren Erlebnissen, Gefühlen und Eindrücken aus
der gesellschaftlichen Realität. Die mittleren Teile beider Romane
befassen sich mit dem Stoff, der auch unserem Thema etwas zu
sagen hat: mit dem Krieg und dem, wie Land und Leute auf ihn
reagierten. Die Neutralitätsepoche nimmt bei Ardelius keine so
wichtige Stellung wie in der zeitlich kompakter gestalteten Tetralogie

von Delblanc ein, ergänzt aber trotzdem Delblancs kritischen
Blick, obgleich beide Gesichtspunkte im Grunde übereinstimmen.
Auch Ardelius sieht diese Epoche recht kritisch und zeigt darüber
hinaus, dank der breiteren Zeitspanne, auch noch die Gründe,
denen die Kriegsreaktionen entwuchsen.

In beiden Romanen geht der Autor methodisch ähnlich nach
einer konstanten Formel vor. Die Spannung erwächst aus Standesund

Generationskonflikten.
Die erste Anspielung auf die herannahende Verwirrung durch

nazistische Ideen wird in der Sage von Gösta Berglund an der
Gestalt des ehemaligen Redakteurs Rydbeck aus Örebro demon-

28 So wird z.B. in J. Stenkvists 3. Bd. von Svensk litteratur 1870-1970 Ardelius
überhaupt nicht erwähnt!



231

striert: «Klädseln alltid densamma: ridstövlar och grön lodenrock»
(69), also Symbolik der Kleidungsstücke, wie sie bei Ardelius und
anderen sehr oft erscheint (in den Kronprinzen gerät Arne z.B. bei
den Proletarierjungen bloß deshalb in Verdacht, nationalsozialistische

Ideen zu bewundern, weil er in Stiefeln und Reithosen in
die Reitschule geht). Rydbeck ist der typische Repräsentant des
schwedischen Bürgertums, das mit dem Nazismus und vor allem
mit seinen rassistischen Vorurteilen kokettiert. Davon zeugt auch
der Text seines Pamphlets, das gegen die Immigranten, die Juden
agitiert und vom Geiste reinsten Rassengermanentums getragen
ist.

Bergsmän und Vasaättlingar! När Riket sviktar inför anlopp av utländska
krämare och deras uppdragsgivare frân Öster är det hög tid att blâsa i galdar-
hornet. Är duSvensk, ärdufödd och rotad i värt land avjärnoch stälär detdin
plikt att handla. Även tili denna Bygd dar svensk sed och svensk moral alltid
härskat har smittan nâtt. (69)

Der spanische Bürgerkrieg taucht im Roman in der heftigen
Kontroverse zweier alter Freunde auf, des Meisters Ejnar Brinck
und des radikalen Arbeiters Johan. (79) Aus der Diskussion des

jungen Arbeiters Rune - er könnte für die zweite Hauptfigur
gehalten werden - mit dem Lehrer erfährt man einiges über die
doppelt gespaltene Geisteshaltung der schwedischen Intelligenzschicht:

der Lehrer ist im Gegensatz zu Redakteur Rydbeck
Demokrat und anglophil. (85-6)

Es kommt das Jahr 1938, aber Bruket, die Fabrik, das Zentrum
von Ardelius' provinziellem Kosmos, der <beste Platz > der Welt,
lebt wie das ganze Land mit seinen einheimischen Problemen
weiter, als ob der Autor seiner eigenen Lehre über Schweden von
der vorhergehenden Seite Glaubwürdigkeit verschaffen wolle:

Vi är väl medvetna om att vi pâ mânga sätt in tar en särställning och skickligt
lyckas undvika att dras in i de internationella motsättningar som verkat sä

hämmande för de fiesta av jordens länder. (86)

Auch bei Ardelius wird das europäische Geschehen als etwas
Entferntes, in Schweden nur als Widerhall Nachklingendes
verzeichnet. So erfährt man, das erste Mal in der Passage über
Rune, der sich während eines Orientierungslaufs in den
umliegenden Wäldern verirrt und plötzlich auf ein Internierungslager
stößt, daß Norwegen besetzt ist. (108) Eine Erwähnung des
Kriegsbeginns und der ersten Eroberungen durch Nazi-Deutschland ist



232

in dem Buch nicht zu finden. Mit den Konsequenzen der
ausländischen Ereignisse wird man nur dann konfrontiert, wenn man
lernen soll, womit und wie sie die verschlossene schwedische Welt
beeinflußt haben. «Lägret. Han [Rune, R. K.] har aldrig sett det förr
men vet att det byggdes för över ett âr sedan, för opâlitliga kommunister.

[. .] Sedan blev de flyttade nâgon annanstans och det kom
norrmän i stället». Rune (wie auch die Menschen um ihn) denkt
überhaupt nicht politisch, er hat keinen Überblick und vermißt ihn
auch nicht. Der Krieg ist für ihn etwas so Entferntes, daß er ihn
langweilt. Die Frontbilder in der Zeitung Signal faßt er eher als
Reklamebilder auf, nicht als die grausame Wirklichkeit des Krieges:

«[. .] landskapet heia tiden samma, precis som i cowboy-
filmerna. [. .] Mest bilder är flygplan, stridsvagnar [. .], nästan
som en reklambroschyr frân nâgon stor verkstadskoncern». (109)
Aber Ardelius sagt offensichtlich die Wahrheit, wenn er auf die
Frage «Vem hâller pâ tyskarna?» antwortet: Alle Ingenieure der
Fabrik, alle, außer dem Ingenieur Bloch, dem Fabriksfachlehrer,
dem Apotheker und ein paar Lehrern. Gleich im nächsten Satz
deutet er indirekt aber deutlich an, wie sich die Regierung zu
demselben Problem stellte. Der Friseur Bouvin, eine der Randfiguren

des Romans, ist ebenfalls ein Bewunderer des Nazismus.
Eines Tages macht er sich mit großer Begeisterung im Auto auf
den Weg nach Karlstad, um ein deutsches Bombenflugzeug zu
besichtigen, das dort notlanden mußte. Er kehrt jedoch enttäuscht
zurück, denn das Flugzeug war mit Hilfe schwedischer Mechaniker,

die es bereitwillig repariert hatten, schon abgeflogen, als
Bouvin an Ort und Stelle angekommen war. (109)

Bald taucht auch bei Ardelius und seinen erst heranwachsenden
Helden jenes typisch schwedische Gefühl der Schuld auf, dem
man in diesem literarischen Streifzug auf Schritt und Tritt
begegnen konnte. Rune träumt vom Krieg; als er erwacht, sieht er
die Realität:

Men i Ryssland är det krig. Det är verklighet det, det känner alia till. Och

mer, mera verklighet, vad vet vi mer? Att Sverige är en igelkott och svensken
en tiger. Vâr beredskap är god! [. .] Nej, prat, stâl har vi och malm över för
export. Ingen fara, hjulen rullar, svenska kugghjul, kullager och ruljans! (115)

Aber auch Gösta, einer anderen Gesellschaftsschicht entstammend,

der an der Westküste zur Schule geht, nimmt den Krieg auf



233

seine Art wahr: «Här i Fiskebäckskil märker man mera av kriget,
vattnen äro minerade och flertalet öar reserverade för Militären.
Men segla gär ända bra». (117) Auch so konnte, mit schwedischen
Augen, der Krieg gesehen werden: als Hindernis beim Segelsport.
Auf eine noch andere, unschädlichere Weise nimmt Gösta den
Krieg wahr, in den Unannehmlichkeiten und Streitereien mit
ständig betrunkenen «beredskapsgubbar» auf den Tanzabenden.
Aber der Krieg kann ironischerweise auch als Grund für die
erhöhte Scheidungsrate aufgefaßt werden. «Tvâ gubbar som
hänger mot räcket stirrar utmanande pâ Göstas flicka. Säkert är det
sant som det sägs att skilsmässorna bara blir Her för varje är som
kriget varar». (119) «Och sana är det som vaktar. Sverige». (124)
Doch er kann auch eine konkrete Form in Gestalt einer verirrten
Mine annehmen. (123)

So wie der Krieg leise und fast unbemerkt in den Roman eintritt,
so verläßt er ihn auch - in Schweden findet er einfach nicht statt.
Ob zielbewußt oder unbewußt, auch Ardelius, der Künstler, bestätigt

es. Haben wir sein Buch bis zur Seite 128 gelesen, ist der Krieg
vorbei: «Utrikesminister Günther mottar efter sin avgâng en gâva
frân näringslivet pâ 214000 som tecken pâ uppskattning av den
förda utrikespolitiken». (128)

Die Nachkriegssituation sieht Ardelius mit den Augen eines
linksorientierten Idealisten: «Svensk anslutning tili Marshallplanen.

[. .] Koreakriget och allt stöd, utom rent militärt, ât USA».
(129) Vom furchtbaren Krieg bleibt den Romanhelden nur der
unangenehme Nachgeschmack, die entfernten Brandstätten und
Ruinen und das Gefühl der Schuld, das die Vergangenheit gerne
auslöschen möchte. Deshalb hat Göstas Onkel auch nicht die
geringste Lust, sich das Leid des Krieges anzusehen: «Inte sitter
jag och âker tâg genom Tyskland, ruiner har man sett nog av pâ
bilden Och tysk mat, fy fanken. Ja, nu finns det väl ingen alls
förstäs». (133)

Die Kriegsereignisse gehen also an den Helden der Gösta Berg-
lunds saga vorüber, ohne groß beachtet zu werden. Sie spielen sich
irgendwo weit hinter dem Horizont ab, außerhalb der Reichweite
schwedischer Augen und Ohren. Das bedrückt jedoch das
Gewissen der Helden zunächst keineswegs. Die graue Zeit haben
sie überlebt, besser als zu erwarten war. Sie sind zufrieden, als alles



234

glücklich vorüber ist. Während das verwundete, siegreiche oder
geschlagene Europa von Nachkriegsunsicherheit, Hunger und
neuem Leid überfallen wird, bringt die neue Zeit den Schweden
die allgemeine Pensions- und Krankenversicherung, das Kindergeld,

steigende Gewinne und Gehälter. Alle, fast alle, sagt Arde-
lius, waren zufrieden.

Noch schärfer beurteilt Ardelius die neutrale Politik in den
Kronprinzen, dem Roman über zwei Zwillingsbrüder, die getrennt erzogen

werden. Für Arne, in einer gutbürgerlichen Familie lebend,
tritt allerdings erst durch «beruhigende» Nachrichten in den
Vordergrund, der Krieg

som inte längre är nâgot krig. Det gick nästan för fort: Det polska kavalleriet
red rakt mot tyskarnas stridsvagnar och mejades ner. [. .] Det är redan snart
tvâ mânander sedan, tidningarnas rubriker har skrumpnat igen som frân kol
tili koks och pâ västfronten är allt lugnt. (80)

Bengt, im proletarischen Milieu lebend, nimmt den Kampf
intensiver wahr, denn sein Stiefvater S ixten hatte sich gleich zwei
Tage nach Kriegsausbruch ein altes Radio gekauft, «vilket för
Bengt snart blir den mulna och rökiga himmel frân vilken Historien

talar [. .]» und weil Sixten «har alltid tyckt illa om Hitler, men
nu tycker han illa om alla tyskar!» (88)

Die kritische Spannung ist in den Kronprinzen größer, da sie

durch Sixtens Proletariertum und den Aristokratismus von Arnes
Pflegeeltern gesteigert wird. Beide werden zu Kommentatoren
verschiedener Meinungsgruppen. Bengt weiß, daß die Spanienkämpfer

in Schweden auf der schwarzen Liste der Verdächtigen
stehen; Arne weiß, daß die Russen die Deutschen nicht angreifen
werden, weil sie Angst haben. (90) Als unangenehm kalter Luftzug
präsentiert sich auf den Seiten des Buches der Winterkrieg: «Pâ

morgonbönen berättade en präst i uniform om vad bönen betytt i
nederlagets stund i Finland». (95) Das sind alarmierende Ereignisse,

die durch das Lesen von Zeitungstiteln noch unterstrichen
werden: «Sovjetiseringen av erövrade omrâden börjar i Karelen
[. .]» (100) und das konservative Svenska Dagbladet informiert
Arne über die kommunistische Gefahr und die Freundschaft mit
dem Dritten Reich: «Ökat filmutbyte Sverige - Tyskland. Krav om
Kommunisternas utrensning ur försvarsmakten». Arne nimmt
auch den «lächelnden und kultivierten» und scheinbar unschäd-



235

lichen Antisemitismus seines Pflegevaters wahr (106-7), wie er in
den besseren Kreisen des schwedischen Bürgertums üblich war.
Bengt wiederum wird vom Dorfhöker, von Herrn Norrby auf
Gotland, anders belehrt. Obwohl dieser am Krieg verdient, erregt
er sich über dessen demoralisierende Wirkung auf die
einheimischen Bauern, die durch den Krieg unverschämt reich und
dadurch auch verwöhnt werden. (112) Selbstverständlich kritisiert
Herr Norrby hie und da auch die mobilisierten Soldaten, die
unglücklichen «beredskapsgubbar», die der einheimischen Bevölkerung,

wie überall in Schweden, ein Dorn im Auge sind, allein
schon deshalb, weil sie der einzige sichtbar gewordene Beweis, das

einzige reale Zeugnis dafür sind, daß irgendwo Krieg geführt wird.
Auch das ist eine Seite des schwedischen «Krieges». Neidische
Reden über die mobilisierten Soldaten waren, wie auch die
Literaturtexte beweisen, während des Krieges das häufigste Thema von
Weibergetratsch und Wirtshausdebatten: Sie faulenzen, schlafen
immerfort, lungern herum, bekommen zu viel Sold und
Unterhaltsgeld für die Familie. Auf Gotland sind die Bereitschaftskerle
noch viel ärger, weil sie als ein fremdes Element vom Festland
gekommen sind. Es wird erzählt, sie seien so stinkfaul, daß sie in
den Fußboden ein Loch gebohrt hätten, um mit dem Kehricht
nicht hinausgehen zu müssen. (115)

Ardelius hatte eigentlich gar nicht im Sinn, über den Krieg zu
schreiben. Sein Ziel war, ein viel umfangreicheres gesellschaftliches

Bild zu bieten; trotzdem wird die Periode der schwedischen
Neutralität auch für ihn zum nicht zu umgehenden Thema. In den
verzerrten Erinnerungen der Jungen stellt sie eine Zeitspanne dar,
an die sich zu erinnern nicht ratsam ist. Sie bedarf wohl auch
keiner besonderen Erinnerungen, denn in der realen Welt steht
der Krieg in der Wertskala irgendwo ganz unten, als Erlebnis aus
zweiter Hand. Das Maß der Bedeutung von Erscheinungen hängt
zweifellos von ihrer Entfernung ab; ähnlich wie es Gunnar Eriksson

sagt:29 «Krieg und Politik ist etwas, wovon wir lesen; es sind
Erfahrungen, die nur in Aussageform serviert werden». Die Grippe
oder eine andere Krankheit in der Familie ist für den Familienangehörigen

eine größere Tragödie als ein Zugzusammenstoß in der

29 Upptakt, 1958, Nr. 4, S. 1.



236

Hauptstadt. Passiert ein solcher Zusammenstoß noch irgendwo
weit hinter der Grenze, dann kommt er in seinem Stellenwert dem
Seufzer über ein zerbrochenes Zündholz gleich, das anzuzünden
einem nicht gelungen ist.

Jan Myrdal

Eine ähnliche Erinnerung und eine noch härtere Abrechnung mit
der Neutralitätszeit ist auch Jan Myrdals Fernsehdrehbuch oder
Erzählung (um was für eine literarische Gattung es sich handelt, ist
gleichgültig, da diese Begriffe bei ihm absichtlich verschwimmen),
B. Olsen löper livet ut (1972, «B. Olsens Leben läuft aus»), mit dem
fast unübersetzbaren Untertitel «ett svensk tvärgrepp i 13 bilder».

Gleich in der einleitenden Bemerkung, einer Art szenischen
Instruktion, achtet Myrdal darauf, den Leser oder Regisseur nicht
im Zweifel zu lassen, daß es sich um ein breughelhaft ironisches
Bild Schwedens von den zwanziger Jahren bis zur Gegenwart
handelt, um eine politische Satire auf die sozialdemokratische
Politik. Getreu der Tradition seiner provokativen, unkonventionellen

und ab und zu programmatisch vulgären Kunst, die gerade
durch diese Werte Aufmerksamkeit und Raum gewinnt, weist der
Autor einem alten ländlichen Abort, einem Häuschen und seinem
Brettl, eine bedeutende, szenische Rolle zu. In den Abort sperrt
er nach Belieben B. Olsen ein, versenkt ihn in der Jauche oder
zieht ihn aus ihr heraus. Das Abortbrettl kann ein Lorbeerkranz,
ein Totenkranz oder der Rahmen des Bildschirms sein. Steckt B.
Olsen nicht gerade im Abort, ist er im Kleiderschrank eingesperrt,
der in der Kindheit sein Gefängnis war, wenn er sich bei Tisch
schlecht benommen, gerülpst oder sich in die Vorhänge
geschneuzt hatte.

Aber die Rolle B. Olsens, eines durchschnittlichen Mellan-
svensson (Durchschnittsschwede), ist nicht einseitig. Einmal ist er
der Verfolgte, dann wieder der Verfolger; auch das ist einer von
Myrdals technischen Tricks. Wir erleben mit B. Olsen dessen

ganzes Leben. Den zentralen Helden umgeben die Figuren von
Vater, Mutter, Lehrer und Dienstmädchen, die gelegentlich auch
ihre Funktionen wechseln. Einmal sind sie seine strengen
Erzieher, seine Peiniger, dann wiederum seine ergebenen Bewun-



237

derer und Diener, wie es in der chaotischen Handlung gerade
notwendig wird.

In der ersten Szene, die die folgenden 12 Bilder einleitet, macht
uns der Autor - chronologisch vorauseilend - kurz mit dem Werk
des verstorbenen B. Olsen bekannt Das soll eine kleine Lektion
über die Art der «Indoktrinierung» im schwedischen Schulwesen
sein. Es sprechen im Fernsehen zugleich der Lehrer und auch
B. Olsen aus einer lebendig gewordenen Zeichnung. Und gleich
hier beginnt der berühmte Angriff auf die Väter. Der Lehrer
predigt: «För oss som har fätt förmänen att leva i deras samtid är
det viktigt att känna dem. Vi bör veta hur de formats. Vi bör första
vad som drivit dem». B. Olsen antwortet ihm als Repräsentant des

Systems, der Staatsordnung und der Ideologie: «Vi levde i stordrif-
tens och strukturomvandlingens samhälle. Inom oss växte för-
troendeklyftan med var dag». (7) Der Lehrer predigt weiter:
«B. Olsen var en märklig man. Det var han och hans generation
som skapade sin nutid runt oss. Vâr tacksamhet mot dem är
gränslös. [. .] Det är frän dem vi har att överta landet. De hade en
dröm. En stor dröm om jämlikhet och framsteg i ett rättvist
samhälle». (8) Nach Myrdal war es bei bloßen Träumen geblieben,
Gleichheit und Fortschritt blieben aus. Bei diesem feierlichen Akt
benimmt sich B. Olsen auf dem Bild sehr unanständig, streckt dem
Lehrer und den Kindern die Zunge heraus und wiederholt ständig,
daß «die Kluft im Vertrauen zu uns mit jeder Nacht anwuchs».

Im zweiten Akt oder Bild sind wir Zeugen des komischen
Begräbnisses von B. Olsen, das sich vor romantisch-patriotischem
Hintergrund (mit dem bewußten Häuschen), einer strahlendweißen

Kirche, Birken und einem See abspielt. Der Lehrer spricht
am Grab, um das sich fünf Hinterbliebene, einige Trauergäste und
zwei verspätet eingetroffene Jünglinge mit einem Kranz versammelt

haben. Der Kranz ist aber nur eine Dalamalerei (Kürbismalerei)

und als sie ihn umkehren, zeigt sich auf der anderen Seite
wieder das Abortbrettl. Das bringt alle zum Lachen, so daß ihnen
der Sarg aus den Händen fällt. Dann kommen weitere Personen ins
Bild und unter dem Abortdeckel schaut B. Olsen heraus. Das ist
seine dramatische Wiedergeburt, eine Art Auferstehung.

Daraufhin kehrt die Handlung in das Jahr 1923 zurück, und das

Interieur verwandelt sich in einen abgeschmackten bürgerlichen



238

Salon mit einem Dalabild von Carl Larsson und einer kitschigen
Vase aus böhmischem Kristall. Vater Olsen praktiziert bei B. Olsen
nach dem Buch «Olsen om uppfostran» (Olsen über die Erziehung)

rauhe Erziehungsmethoden: «Liksom hundarna mäste
göras rumsrena mäste barn göras samhällsrena. Disciplinen mäste
bli självdisciplin». (26) Dann beginnt er mit jenem «schwedischen
Griff», den er im Untertitel angedeutet hat, aus dem Opfer den Saft
auszuquetschen, was bei uns immer mehr und mehr die Vorstellung

des «anständigen, bürgerlichen Faschismus» erweckt.
Autoritäre Erziehung zu Hause und in der Schule, militärische

Ordnungsübungen, die Unterweisung in schwedischer Rassenbiologie,

das sind die Komponenten des vierten und fünften Bildes,
wo man unter den Klängen von Heinz Winkels «Marsch der
Schutzpolizei» und Karl-Erik Forsslunds «Gymnastikmarsch»
sowie Zitaten aus einem Lehrbuch einiges über die schwedische
Rassentheorie erfährt: «Den svenska rasbiologin är ett föredöme
för alla länder har vara tyska stamfränder sagt. [. .] de svaga och
odugliga oavlâtligen mönstras bort och de dugliga förädlas». (53)

Das sechste Bild spielt im Kriegsjahr 1941 und B. Olsen befindet
sich darin weit im Norden in einem typischen schwedischen Stadthotel

und beschwert sich über das miserable Essen.
Das siebte Bild, das über die Redefreiheit aussagt, ist eine Satire

auf die Zeit, in der die Regierung andauernd zur Zurückhaltung
aufrief. «Vi värdera högt värt fria ord, och ingen av oss vill förkväva
det» (77), sagt B. Olsen gerade zur Zeit der schärfsten Eingriffe
gegen die demokratische Presse als Sprecher der Regierung.
Daraufhin spricht er großmäulig über die Bereitschaft des Landes,
sich dem Feinde zu stellen. Auf dem Bild erscheint ein Titel, der
kurz, bündig und sarkastisch den wahren Inhalt dieses propagandistischen

Slogans charakterisiert: «Vâr beredskap. B. Olsen. Alltid
redo. Redo till allt». (80) Dann braust die Stimme des Redners in
zeitbedingt schwärmerischen Phrasen auf: «Runt Sveriges vida
gränser star nu unga män pâ vakt redo att försvara fosterlandet med
liv och blod». (81) Gleichzeitig erklingt aber auch der pseudoheldenhafte

Ton der Bewunderung für das Dritte Reich, mit dem der
Vertrag von Versailles und die Angriffe auf Deutschland verurteilt
werden und der die traditionelle Angst vor den Russen verrät. Der
Lehrer, der in diesem Augenblick den Vorsitz hat, schläft ein,



239

schnarcht unwillkürlich und stört den Redner. «Ryssland är icke
styrt av européer i denna mening». (84) Dann bemüht sich
B. Olsen, den Reichstag davon zu überzeugen, daß sich Schweden
mit Hitler-Deutschland verbünden solle. Anschließend kommen
die Zensureingriffe an die Reihe, die bei B. Olsen völliges
Verständnis finden: «Jag vill endast uttala mitt fulla gillande av

regeringens ätgärder för att söka komma tili rätta med viss tidnings-
press förlöpningar». (86) Er verlangt die Errichtung einer
Presseüberwachungsstelle (pressnämnden) und greift «unverantwortliche

Gruppen» an, denn «Vär stora granne kräver att vi städa pâ

egen gârd». (87) B. Olsen verteidigt die Zustimmung der Regierung
zu den nazistischen Militärtransporten über schwedisches Gebiet
nach Norwegen, aber gleich darauf fügt er ein paar gebräuchliche
Phrasen über das Mitgefühl mit den Leiden der Nachbarländer und
der Bewunderung für ihre Tapferkeit und den unbezwingbaren
nordischen Geist hinzu. Um seine Verachtung für jene Zeit und
die Rede des Vorsitzenden anzudeuten, läßt der Autor Zugluft in
den Saal und die schön gestapelten Bogen auf dem Rednerpult
verwandeln sich in Toilettenpapier, das den ganzen Raum erfüllt.
In diesem Bild deutet er dann mit einigen Sätzen den Sinn der
schwedischen Neutralitätspolitik an, zusammengesetzt aus leeren
Worten und Phrasen der damaligen politischen Führungselite; es

ist ein großes Verdienst, daß sie «den svenska skutan väl behâllen
genom en stormfylld tid» gelotst haben, sagt die Stimme des Speakers

über die tapferen Jungen an den Grenzen, die die Neutralität
geschützt haben; und es waren auch sie, die «gav det svenska folket
svensk lösen och lade nâgra âr till den lânga fredsperiod under
vilken världens folk förhoppningsfullt sâg mot vâra kuster». (91) In
seine Äußerungen werden in ironisierend patriotischem Stil
Aufnahmen von einem Leuchtturm aus den Hoheitsgewässern, einem
Artillerieturm, einem Maibaum, tanzenden Dalamädchen, einem
Spielmann und einer fröhlichen Tanzrunde eingeblendet: Eine
schwedische Kriegsidylle.

Im achten Bild verwandelt sich B. Olsen in den Generaldirektor
von «Allmänna välviljan» und überall an den Wänden hängen
seine Porträts in den sonderbarsten Uniformen. Jedoch plötzlich
wird er wieder zum Opfer, der Direktor-Lehrer nimmt sich ihn vor
und er wird gerügt, offensichtlich deshalb, weil er seine Aufgabe



240

der «allgemeinen Bereitwilligkeit» zu ernst und kritisch nahm.
Deshalb muß er im nächsten Bild schwören: «Jag lovar och
försäkrar inför Gud [. .] att jag vill och skall i alla domar lag vränga
och orätt främja för släktskap, svâgerskap, vänskap, avund, illvilja
samt även för mutor och gâvor och annan orsak; [. .]» (108) Kurz
und gut, ein bitteres Porträt der schwedischen Gesellschaft, der
Bürokratie und des sozialdemokratischen Volksheimes.

Das zehnte Bild zeigt ein großes, weißes Haus, einen Landsitz.
Lehrer und Vater spielen mit B. Olsen «tyska leken», das deutsche
Spiel. Sie werfen ihn sich gegenseitig zu, er bekommt einen Schlag
in den Bauch, einen Fußtritt in den Hintern und zum Schluß

sperren sie ihn in den Abort ein.
Hier übernimmt B. Olsen zeitweilig wieder die «Märtyrerrolle»

des schwedischen Volkes. In ihr verbleibt er auch im nächsten
Bild, in dem er seinen fünfzigsten Geburtstag feiert, sowie im
zwölften Bild über diese Feier, wobei der Ehrenplatz leer bleibt. Im
Hintergrund wird wiederum der ländliche Abort gezeigt - diesmal
als Symbol für ein Gefängnis des Volkes. Aus ihm kommt B. Olsen,
mit Exkrementen beschmutzt und fürchterlich stinkend heraus,
aber er konstatiert freudig: «Jag kom loss. Jag kröp ut bakvägen.
Jag lurade er allt!» (143) Das Dienstmädchen in diesem absurden
Spiel, indem es einmal wieder die fast Strindbergsche Rolle der
Haushälterin und Peinigerin übernimmt, verlautbart mit Verachtung:

«Nâgot sä vidrigt. Och pâ sin femtioârsdag ocksâ!» (144)
Nun folgt der feierliche Schluß mit Olsens Rede im dreizehnten

und letzten Bild. Wiederum ertönen vom Bildschirm lächerliche
Phrasen, die B. Olsens Lebenslauf ironisieren: «Tack för all
vänskap! Tack för all kärlek! Tack för allt kamratskap och allt gott
samarbete! [. .] Vi är en sâ lycklig familj». (148) Der Lehrer und
die Mutter rufen wie Straßenhändler für alle guten Schweden die
Regierungsparolen vom «Volksheim» aus. Der Lehrer: «Ja, det
starka samhället har rätt att ställa solidariska krav pâ sina rest-

gmpper». Die Mutter: «Förstäelse och ömsesidigt förtroende».
(149) B. Olsen predigt weiter, ohne sich darüber bewußt zu werden,
daß er vergessen hatte, Hosen anzuziehen, als ob Myrdal andeuten
möchte, daß «der Kaiser nackt ist». «För miljoner människor i
andra omrâden i världen ter sig bilden av vârt land som en idyll.
[. .] Lât oss därför hâlla oss högt i deras ögon!» (150) Zur Mutter



241

und zum Lehrer, die bereits B. Olsens mangelhafte Bekleidung
bemerkt haben, gesellt sich auch der Vater. Alle zeigen mit dem
Finger auf ihn, zur allgemeinen Belustigung schließen sich auch
die anderen an und die großen Worte über die «geleitete» Demokratie

gehen in unbändigem Gelächter unter. Das Bild blendet
langsam aus, vernebelt sich und verwandelt sich in eine bildschöne
schwedische Winterlandschaft mit reifbedeckten und sich bis zur
Erde neigenden Birken auf einem verschneiten Friedhof. Die
Zuschauer sehen einen schwarzen Stein und auf ihm B. Olsens
Statue. In seinen Bronzehänden hält der Held den Abortdeckel,
diesmal aus Marmor. In goldenen Buchstaben steht daraufMyrdals
ironische Anspielung auf das sozialdemokratische «revolutionäre»
Losungswort «Undan för undan». Aus dem Grabstein wächst dann
langsam eine andere Landschaft: eine ländliche Kirche, ein
Aborthäuschen, sich allmählich in das Symbol des heutigen modernen

Schwedens verwandelnd, in die Hötorgcity von Stockholm.
Zwischen den Eisenbetonkolossen kauert die winzige Statue
B. Olsens mit dem Abortdeckel. Doch die Szene ändert sich nochmals.

Wir sehen in ein Klassenzimmer und eine Art antiker Chor
mit dem Lehrer-Vorleser rezitiert eine Ode auf die Freiheit. Der
Lehrer: «Vad lever ni i?» Die Schüler: «Vi lever i stora friheten».
Der Lehrer: «Vad är frihet?» Die Schüler: «Frihet är lojalitet och
samverkan och samförständ och samarbetsvilja». Dann bröckelt
aber alles auseinander und auf die Frage des Lehrers «Vilken är
frihetens lön?» antwortet Myrdals Chor: «Horhus, spelhälor, porr-
zoner och batteridrivna massageapparater att nyttjas efter arbetsti-
dens slut». (155)

Die Verwandlung der schwedischen Demokratie in einen Kryp-
tofaschismus, wie es der sarkastische Myrdal sieht, endet mit einer
Parodie des bekannten Volksliedes «Vi gär över daggstänkta berg,
fallera», als Huldigung für B. Olsen, für das Volk. «Si Ijärran han
gângat oss mörkeret fângat när han gick över Feshunda berg,
fallera». (156)

Es ist schwer zu sagen, ob dieses Werk Myrdals ein fairer
Kampfgriff oder ein Schlag unter die Gürtellinie ist. Auf jeden Fall
ist es ein einseitiges, subjektives und ungerechtes Produkt, das

jedoch völlig der Ethik und «Ästhetik» des Autors entspricht.
Dabei fesselt die Tatsache, daß auch er sich mit der «neutralen»



242

Vergangenheit auseinandersetzen mußte und daß er ihr den
moralischen Verfall der einst radikalen Arbeiterbewegung und vor allem
ihrer Führung zuschreibt. Auch für Myrdal ist gerade diese «neutrale»

Periode ein Wendepunkt und ein Appell.
Natürlich übertreibt er das Programmatische und differenziert

klassenmäßig, so wie er es mit anderen Mitteln in dem Essay Det
vulgära seendet («Das vulgäre Sehen»)30 andeutet, wo er die These
ausspricht, daß «med ytterligt fâ undantag var de alla förrädare».
Gemeint sind damit die Väter in ihrer Eigenschaft als sozialdemokratische

Elite und Führungsspitze während des Krieges. Das ist
selbstverständlich nicht wahr, und Myrdal weiß es auch, eines aber
weiß der «absichtlich vulgäre» Myrdal nicht: was es heißt, in einem
wirklich totalitären Regime zu leben oder sogar schöpferisch tätig
zu sein. Doch alles ist relativ, und Myrdal sieht die Zustände in
seiner Heimat nur aus seinem Blickwinkel, dogmatisch roh und
intolerant. Alle Funktionäre der Jahre 1940-45 scheinen potentielle

Verräter zu sein, und das Schweden des Jahres 1968 wird fast
einem Polizeistaat gleichgestellt.31 Aber Myrdal ist Dialektiker und
versteht es, mit scholastischer Geschicklichkeit, Ereignisse seinen
Gedankengängen anzupassen. Ästhetizismus ist nur deshalb zu
verdammen, weil er «inmitten von Gewalt und Terror» blühen
kann; daraus leitet Myrdal den Gegensatz ab: «I det ögonblick läsa-

rens uppmärksamhet fastnar vid Stilen, är det stycket förstört».32

Myrdal sieht also die Situation und die historische Lektion der
Kriegsjahre in viel schwärzerem Licht als ein etwas objektiverer
Betrachter. Seine Gegner kommen noch weit schlechter weg. Ihr
Verhalten während des Krieges ist die Quelle allen Übels -
angefangen bei der Bürokratenregierung bis hin zur Einschränkung
aller Freiheiten. Schweden wird so, aus seiner Sicht, ein
«kapitalistisch-faschistischer» Staat. Es ist kaum zu glauben, daß ein so

scharfsinniger Denker, infiziert vom Bazillus einer Ideologie, so
blind werden kann. Man ist verwundert über die Ungerechtigkeit,
aus der heraus Myrdal sein Land mit nichts anderem zu
vergleichen weiß als mit einem stinkenden Abort.

30 BLM, 1966, S. 685.
31 Ebenda.
32 Ebenda.



243

Sven Delblanc (geb. 26. 5. 1931)

sieht die Neutralitätszeit anders: für ihn ist sie Gegenstand des

Nachdenkens, ein Stück Vergangenheit, das überwunden werden
muß.

Liest man die vielen Rezensionen und Artikel über seinen Hede-
byzyklus, ist man überrascht, wie wenig der historische Hintergrund,

der meiner Meinung nach gar nicht so irrelevant ist, von
den Autoren in Betracht gezogen wird. Es ist jedoch gewiß kein
Zufall, daß Delblanc sich für seine große Tetralogie gerade die Zeit
des Krieges und der schwedischen Neutralität ausgesucht hat. Er
wählte aber diese Zeitspanne absichtlich und zielbewußt und nicht
nur, weil es sich um die Zeit seiner Kindheit handelte, was für
jeden Schriftsteller verlockend ist. Krieg und Neutralität in Schweden,

die das Land sozial so durchgreifend verändert haben, boten
sich dem Satiriker genau so eindringlich an wie Jaroslav Hasek
einst die an k.u.k.-Schlamperei leidende, im Absterben begriffene

österreichische Monarchie. In dieser Zeit waren alle
Voraussetzungen dafür vorhanden, die schwedische Gesellschaft einmal
gründlich unter die Lupe zu nehmen, und das sogar mit kontinentalem

Humor, ohne abgenutzte, schicksalhaft nordische Tragik, die
in dem Land, in dem die Humoristen leicht an den Fingern einer
Hand abzuzählen sind, eine fast bedrohliche verpflichtende Tradition

geschaffen hatte.
Im ersten Teil, Àminne (1970, «Erinnerung»), der die Exposition

des ganzen Zyklus darstellt, hält der Autor die Zügel der
gesellschaftlich-politischen Satire noch straff, aber mit den
fortschreitenden Jahren erlahmt der strenge und kontrollierende Arm
des Reiters und der kritische Humor gibt den ironischen Pegasus
einem unbarmherzigen Galopp preis, der das wunde Gesäß des
neutralen Reiters unaufhörlich im Sattel rüttelt.

Schon Stenfägel (1973, «Steinvogel») führt die Handlung bis in
den letzten Vorkriegssommer des Jahres 1939. Allem Anschein
nach schildert hier der Autor die allgemeine schwedische Lage33

33 Vgl. Conny Svensson in seiner Rezension von Vinteride, in: BLM, 1974, S. 296-9:
«Nu bör dock genast framhâllas att Sven Delblanc minst av allt är lokalpatrio-
tisk provinsialist; hans Hedeby fungerar snarast som ett Sverige i miniatyr, en
avspegling i litet format av den totala samhällsutvecklingen». - Auch Lasse



244

und zwar auf dem Hintergrund des Lebens in dem kleinen, anständigen

und doch etwas «französisch» unanständigen Dorf Hedeby,
das in manchem an Gabriel Chevalliers Clochemerle erinnert, vor
allem, wie man auf die kontinentalen Ereignisse reagiert. Die
ganze Tetralogie ist sozusagen doppelt historisch: sie zeigt die
Geschichte aus der Sicht Hedebys und aus der Sicht Europas. Über
den Anschluß Österreichs und die Zerstückelung und Besetzung
der Tschechoslowakei erfährt man (den Gegebenheiten und dem
Stand des damaligen Denkens entsprechend) nichts Näheres.
Diese Ereignisse treten nur mittelbar, als sich nähernde Kriegsgefahr,

in das schwedische Bewußtsein und äußern sich in einer
Hamsterpsychose, wie sie der Autor durch die alten Männer von
«gubbabänken» oder die von Habgier besessene Gutsbesitzerin
Lönbom pä Lida schildert, die über die teure Butter, die Heringsund

Branntweinpreise lamentieren und Angst vor den Deutschen
oder den Russen haben, die ihr Land überfallen könnten. Aber
auch der großmäulige Urgubben, um kräftige Worte nie verlegen,
antwortet auf diese Frage mit Schweigen und lenkt auf ein anderes,
angenehmeres Thema ab, die Hedebyer aber trösten sich weiter
mit den Worten des greisen Monarchen: «Sveriges förhällande tili
främmande makter är gott, [. .] Var beredskap är god, och vi
kunna med djupaste förtröstan se framtiden an». (29) Durch den
«Marxisten» Oscar Hesekiel, den Sohn des Pfarrers, kommt auch
in ironischer Weise der russisch-deutsche Freundschaftspakt zur
Sprache.34 Der Krieg erscheint den Bauern von Hedeby, aus der
Ferne betrachtet, wie ein Segen. «Krig, ja, dâ blir det goda tider för
bönder». (74) Im August läßt Delblanc wieder seinen Protagonisten

Oscar Hesekiel sprechen, dessen heuchlerisch-opportunistische

Ansichten von etwas radikalerer Denkweise zeugen. Seine
Einschätzung der Situation ist mit Recht kritisch. Schweden redet

Ahlbom, Hedeby och Sven Delblancs människor, in: BLM, 1975, S. 154: «Männis-
korna i Hedeby finns i ett konkret, historiskt sambälle. Här har vi romanens
objektiva element. [. .] De sociala, ekonomiska och politiska villkoren för indi-
viderna i Hedeby är âtergivna med ett stört mâtt av historisk kunskap».

34 Stenfägel, 1973, S. 30: «Han visar [Thorez in l'Humanité, R. K.] hur kamrat
Stalin genom beslutsamt motstând mot hitlerfascismen definitivt har avvärjt
risken för ett nytt världskrig».



245

von Neutralität, «verkriecht sich aber in die Erde wie eine
Feldmaus, die hofft, daß das Raubtier vorbeiziehen wird, ohne sie

zu beachten. Aber das saftige Wort Neutralität bedeutet dem
hungrigen Wolf wohl kaum etwas». Über die schwedische Reaktion

auf das Attentat auf Hitler spricht er nicht gerade schmeichelhaft,

fügt sogar ironisch hinzu, wie wichtig es gewesen sei, daß die
Regierungspresse die «bestialische und unmenschliche Tat»
unterwürfig verurteilt habe. Und was solle man mit Emigranten, Querulanten,

Unzufriedenen und Juden anfangen? «Sie schön wieder
zurück ins Dritte Reich schicken». (123) Dann faßt Hesekiel
zusammen: «Sa lläker moder Svea upp sig som en hora inför den
mäktige [. .] och viskar undergivet: har jag gjort nog nu, eller
begärs än mera av mig?» (123) Doktor Lundewall, der Vertreter der
«Gehobenen» am Stammtisch im Stadthotel, sieht die Situation
eher optimistisch. Warum sollte es Krieg geben, dazu sei Hitler zu
klug «nu när han ändä far allt han pekar pâ». Bei dem glänzenden
Gelage, das Lundewall mit geliehenem Geld veranstaltet, diskutieren

die «Stützen der Gesellschaft» von Hedeby alle Aspekte der
königlichen Sammlungspolitik der vernünftigen «Zurückhaltung».
Trotzdem finden sie keine Seelenruhe, noch weniger als bald
darauf Ribbentrop und Molotow den Freundschaftspakt
unterzeichnen. An den Pranger stellt der Autor auch den parlamentarischen

Presseausschuß, dessen einziges Ziel es ist, «inmana denna
tryckfrihet i fängsligt förvar, lâsa celldörren med dubbla slag och
sedan kasta nyckeln i Norrström». (185) Dazu dient Delblanc die
Figur des politischen Karrieristen, des sozialdemokratischen Schusters

Ludvig Johansson, genannt Skomakar-Ludde, der Hedeby in
der zweiten Kammer des Parlaments vertritt. Ein anderer Held der
Tischrunde im Stadthotel, der Kassierer Müntzing, bringt das noch
prägnanter zum Ausdruck: «Och blir det krig lär vi fâ ställa in oss pâ
en temporär âtergâng till det gamla: Gud, Konung, Fädernesland
och ortodoxt envälde, de facto om ej de jure [. .]» (185) - eine
lakonische Zusammenfassung der Politik der <samlingsregering>,
zu der es einige Monate später kommt. Das Echo der polnischen
Tragödie hallt in Hedeby nur wie ein entferntes Gewitter wider.

Vinteride (1974, «Winterschlaf»), der dritte und zentrale Teil,
entfaltet ironisch die Idee von der schwedischen «Feldmaus, die
vor dem gefürchteten Raubtier davonläuft». Es handelt sich



246

darum, den Winter oder auch mehrere Winter (denn dieser Teil
umfaßt die Zeit vom Herbst 1939 bis zu Weihnachten 1944) zu
verschlafen. Die Pfarrer und andere kluge Männer haben die
Hedebyer ermahnt, nicht zu jammern und sich nicht zu
beschweren, denn sie seien der glückliche, auserwählte Stamm, dem
böse Zeiten erspart bleiben würden.

Kanske fanns det en skuld, men den talade man inte öppet om, utan viskade
om den pâ natten. [. .] Svenskarna och männen i Hedeby kämpade inte och
blödde för den goda sidan eller den onda, de ilade bara sällan och motvilligt
tili sina bröders hjälp och försvar [. .] i sa mâtto var landet strängt neutralt.
Men de svenska bergen var inte neutrala. (5-6)

Schwedisches Erz, schwedisches Eisen und schwedischer Stahl
wurden von deutschen Dampfern aufgeladen und abtransportiert.
Hier spricht der Autor offen aus, worüber man damals nur
flüsterte. Geschoßartige Zylinder wurden aus schwedischen
Metallen erzeugt, die dann mit gelbem Trotylen gefüllt, als

Bomben auf Krakau und Warschau abgeworfen wurden; der
gleiche Stahl bedeckte in Form von Granatsplittern weite
Landstriche, von Belgien bis Paris und Oslo. Bei Narvik zwangen
Kanonenrohre aus Schwedenstahl die Briten zu einem schmählichen
Rückzug. Diesen Stahl verwendete man vor Leningrad, auf der
Krim, in Moskau. Er wurde sogar zu Eisernen Kreuzen gegossen,
mit denen Generäle und Feldmarschälle ausgezeichnet wurden.

So also sieht ein Sohn die «strenge» schwedische Neutralität
seiner Väter, jenen komischen Eiertanz, der immer wieder von
neuem nachkommenden Generationen Gewissensbisse verursacht.

Aber damit gibt sich der sarkastische Delblanc nicht zufrieden.
Nochmals hebt er die Wichtigkeit der schwedischen Stahllieferungen

hervor, die Hitler immer noch zugute kamen, als ihn selbst
seine eigenen Generäle schon verraten hatten. (7) Hier schreibt
Delblanc auf fast Swiftsche Weise, was ihm während des Krieges
wegen Verletzung der Pressefreiheit eine Verurteilung eingetragen
hätte. Diese Passage ist vielleicht überhaupt eine der besten und
witzigsten Satiren, die sich mit der neutralistisch-defätistischen
Haltung auseinandersetzt. Von Schuldgefühlen angetrieben, war
man bereit, alle anderen Nationen anzuklagen, die im Kampf um
die eigene Rettung Schweden bedrohen konnten: «de lömska



247

norrbaggarna», die es sich erlaubten, den Kreuzer Blücher zu
versenken, «det trolösa Albions trupper», die sich bei Narvik so
schmählich zurückziehen mußten, die Finnen mit ihren
faschistischen Torheiten in der Außenpolitik. Sonst wurde über die
Abenteuer des schwedischen Stahls während des Zweiten
Weltkrieges nicht besonders viel gesprochen, denn «de som visste
nâgot ville heist hâlla tyst med sin vetskap under den lânga, mörka
tid, dâ Sverige gick i vinteride [. .]». (8)

Nachdem man diese Passage gelesen hat, möchte man seinen
eigenen Augen nicht trauen, wenn man Jan Stenkvists Meinung
gerade über diesen Band kennenlernt:

Detta till trots är dock den politiska och sociala analysen inte lika framträdande
i Vinteride som i de tidigare romaner [. .] Däremot anknyter Delblanc det
tili det stora tema som gär igenom heia hans Produktion och som kan kailas
namnlöshets- eller försteningstemat.35

Kann Stenkvist nicht begreifen, daß Humor und Ironie mehr
und wahrheitsgetreuer über die Wirklichkeit aussagen können als
vielleicht ein Dokumentarroman?

Das Clowneske bei Delblanc versteht aber auch die enthusiastische

Rezension von Lars-Olof Franzén36 nicht, es heißt: «Men
analyserna av de politiska förloppen är tunna och utanpâliggande».
Es ist aber wohl so, daß der Humorist und Ironiker selten Rücksicht

auf die Forderungen der Ideologen und versteinerte
politische Grundsätze nimmt und seine Hiebe vielseitiger verteilt, als

es in den sogenannten Dokumentarromanen üblich ist.
Ich glaube, Delblanc geht es wirklich nicht bloß darum, daß

seine Helden «far lära sig namnen pâ exotiskt klingande finska
orter»,37 wie Stenkvist anführt. Im Gegenteil, diese exotischen
Namen sind ein Ausdruck der tiefen Indignation des Autors,
obgleich er die Hedebyer natürlich ganz verschieden auf sie

reagieren läßt, jeden nach seinen sozialen Interessen, seiner
Veranlagung und vor allem seiner Überzeugung.

35 G. Brandell/J. Stenkvist, Svensk litteratur 1870-1970, Bd. 3, S. 135. In
Stenkvists Text liest man zwar «förstelningstemat», aber handelt es sich nicht um
einen Druckfehler?

36 Dagens Nyheter, 27. 9. 1974.
37 G. Brandell/J. Stenkvist, Svensk litteratur 1870-1970, Bd. 3, S. 136.



248

Neben dem Wort «vinteride», das auf seine Weise die Haltungen
und Situationen des ganzen Volkes in diesen Jahren symbolisiert,
ist der erste Teil des Schlüsselwortes, nämlich «Vinter» - die
Winter, die das Land als Strafe heimsuchten - ebenso wichtig. «Sä

vart vi fördrivna ur paradiset för okända brott» (9), berichtet
Delblanc über das «irdische Paradies» der Hedebyer gleich nach
dem ersten grausamen Winter, der alle Obstbäume vernichtete.
Aber den Leuten von Hedeby bleibt in ihrer Machtlosigkeit nichts
anderes übrig, als «zu seufzen, auf bessere Zeiten zu hoffen, und
zu warten, bis alles auf der Welt wieder so wie früher sein wird». So

war es auch, alles ging, den Regierungsparolen entsprechend,
weiter: «Samhällsanda - Vaksamhet - Tystnad» (13), jener
ernsten, feierlichen, aber völlig inhaltslosen Worte. Das ist
wiederum ein Beweis für Delblancs Engagement und sein
kritisches Verhalten gegenüber der Ära, über die er schreibt. Die
Sarkasmen über die «große Zeit» und die Politik der regierenden
Genialität finden sich von neuem auf den nächsten Seiten des
Buches:

Men sa lät sig Höga Överheten förnimmas under dessa âr: nâgon enstaka gang
stack man nosen ur idet och mumlade nâgot välment, som inte künde vara
vintervargarna tili förargelse: Sveriges förhällande tili främmande makter är

gott, vâr beredskap är god, vâr neutralitet är orubblig, inom vissa rimliga
gränser, förstär sig, och med sâdana avvikelser som betingas av läget. [. .]

Allvarstid kräver anpassning, smidighet, tystnad. (13)

Wie man sieht, war die Erkenntnisfähigkeit der Hedebyer doch
tiefer, als uns Stenkvist weismachen möchte; sie bemerkten, daß

mit der schwedischen Ehre und Standhaftigkeit im Augenblick
nicht alles in Ordnung war. Die geheimnisvollen finnischen
Namen, wie Tolvajärvi oder Ägläjärvi, erscheinen ihnen als
wunderbarer Beweis dafür, daß nicht immer der Stärkere siegen muß,
aber «därmed kände sig männen i Hedeby ännu mera skamsna
och maktlösa än förut. [. .] det kändes nästan snopet pâ nât sätt».
(15)

Was noch vernichtendere Auswirkungen hat, ist die Konfrontation

von zwei Romanhelden Delblancs mit ihrem Verhältnis zum
finnisch-russischen Krieg. An erster Stelle ist es der <Rotgardist>
Egon, der trotz charakteristischer Züge an die ernsthafte Figur
Stens aus Eyvind Johnsons Roman Soldatens âterkomst erinnert.



249

Auch er kämpfte auf allen drei Kriegsschauplätzen, in Spanien,
Finnland und Norwegen. Daß er zu spät an die Front gekommen
war, - erst als der Winterkrieg schon zu Ende war - war nicht seine
Schuld. Delblanc führt die ironische Übertreibung später jedoch
noch weiter, nämlich durch Egons martialischen Brief, in dem er
durch Madame Kollontaj, die sowjetische Gesandtin, der Roten
Armee seine Dienste anbietet, als Rußland von Hitler angegriffen
wird. (261) Egon ist ein Sinnbild für die sozialistisch unaufgeklärten

Ideen der Spanienkämpfer und der romantischen
volkstümlichen Vorstellungen von Ehre und Gerechtigkeit, nach denen
man Angegriffenen zu Hilfe eilen soll. Nur der Kriegsclown Egon
muß sich nicht schämen, denn er allein erfüllt letzten Endes seine
menschliche Pflicht, er als einziger hat die Losung «Finlands sak är
vâr» in die Tat umgesetzt.

Egons Gegenspieler ist Doktor Lundewall, der etwas «braungefärbte»

(wenigstens solange die Entwicklung nicht schiefgeht)
Repräsentant der gesellschaftlichen Oberschicht, den man nur zu
leicht mit der offiziellen Politik identifizieren kann und dessen
Beziehungen zum Kampf Finnlands ein einziger, enthüllender
Satz charakterisiert: «Varför blev det mig inte förunnat, att färga
den fmska drivan med mitt blod [. .]». (39, 50, 91)

Beispielhaft ist auch der Bauer Lille-Lars, der die «grundsätzliche»

Haltung von <bondeförbundet>, der Bauernpartei in der
Regierung vertritt: «Näij, jag skulle fanimej sticka själv [nach Finnland,

R. K.], om jag künde, och inte hade garden [. .]». (24) Auch
Lundewalls Empörung über die Hilfe an Finnland wird in bloßstellender

Weise kommentiert: «Han hade väntat sig heroiska
rapporter om den frivilliga svenska flygflottiljen i Finland, men av
fyra bombplan hade ett fâtt motorfei, och aldrig komm it till start,
och de tre andra hade efter kort luftfärd ramlat ned i de fmska
drivor, som Lundewall sä gärna ville färga med sitt blod» (50), ein
humorvoller Kommentar zu einer Reihe von Erklärungen, denen
zufolge die schwedische Regierung mit der materiellen militärischen

Hilfe für Finnland bis zur äußersten Grenze ihrer Möglichkeiten

gegangen sein soll.
Über die nächste Katastrophe, die Okkupation von Dänemark

und Norwegen, wissen die «Politiker» im Stadthotel ebenso viel
wie die Regierung. Anfang April, kurz vor dem Überfall auf beide



250

Nachbarländer, konstatiert der Kassierer Müntzing zusammen mit
der «Obrigkeit» in aller Ruhe, daß «schon nichts mehr geschehen
werde, die schwedische Mobilisierung sei ein beendetes Kapitel,
die Einheiten kehrten heim». (105) Einen Tag später jedoch wird
die Operation <Weserübung> durchgeführt und die Nazis besetzen
Dänemark und Norwegen. Aber diesmal versinkt «die Feldmaus»
in einen noch tieferen Winterschlaf, obwohl es erst April ist. «[. .]

och smâningom stod det klart, att Sverige var en mycket liten stat,
en âkersork i Europas djungel, och det bästa vi künde göra var att
kyssa stövlarna pâ den som för dagen hade makten [. .]». (237)

Die unrühmliche Rückkehr des Rotgardisten Egon aus Finnland,

der gerade am Tag des Friedensschlusses an die Front gelangt
war, ist keine Kritik an Egon, sondern an der Regierungspolitik und
all jenen, die vorher keinen Mut hatten, jetzt aber auf einmal sich
groß, klug und tapfer zeigen. So bestechend karikiert, so entsetzlich

ist die Gestalt des zweisternigen Fahrdienstleiters Â de Vie,
dessen Offizierseifer an die geschwätzigen, martialischen Helden
Ludvig Holbergs oder die Hanswurstiaden, noch mehr vielleicht an
den dummen und großmäuligen Reserveleutnant Dub aus Haseks
Schwejk erinnert. Aber es ist nicht der Einzige. Erik, Lille-Lars'
Knecht, könnte mehr darüber erzählen; das Panoptikum der
schwedischen Offizierselite ist äußerst mannigfaltig.

Det är gott om konstiga figurer som blir befäl här hemma, sa Erik funder-
samt [. .] En del är nog nassar, [. .] Och sä finns det ju dorn, som bara

tycker att nassarna är ena helvetes duktiga militärer. [. .] Men det är nog
inte sâ mânga som tror vi skulle kunna klara oss mot nân av dorn [. .] (114)

Die «glänzende» schwedische Bereitschaft in Schonen schildert

Delblanc durch Eriks Mund genauso kompromißlos wie
Danielsson und Alfredsson in der Revue A vilken härligfred738 Am
9. April 1940 ist Erik in Heisingborg in Garnison. Da erscheint eine
Kompanie dänischer Soldaten, vollkommen ausgerüstet, aber
ohne befehlenden Offizier und stellt sich dem schwedischen
Oberst zu weiterem Kampfeinsatz zur Verfügung. Aber

kämpa mot tyskarna gick inte för sig, sa översten, för nu skulle vi vara neutrala,
sä danskarna fick limpsmörgäs och choklad, och sen fick dorn âka hem med
nästa färja. [. .] Det kändes nästan lite snopet, pâ sätt och vis [. .] (115)

38 Vgl. Tage Danielsson und Hans Alfredsson, À vilken härligfred!, 1967, S. 25.



251

Aber nicht nur Erik hatte damals dieses Gefühl. Die meisten
Schweden waren des neutralistischen Soldatenspielens
überdrüssig. «Och inte har det varit nân sân här frivilligrörelse für och
hjälpa Norge, precis [. .]». (115) Nach diesen Worten verfallen die
Zuhörer in ein feierliches, etwas verschämtes Schweigen.

Diese Situation bringt Delblanc auf den nachfolgenden Seiten
seines Romans sehr treffend zum Ausdruck, indem er die Handlung

den «alltäglichsten» und nächstliegenden Dingen zuwendet.
Der Winterschlaf hat seinen Höhepunkt erreicht. Von diesem
Augenblick an erlebt man den Krieg im neutralen Hedeby nur
noch als ganz entferntes Echo, z.B. bei der Lebensmittelrationierung,

einem Mangel an verschiedenen Gebrauchsgütern und den
Parolen des Propagandaapparates: «Samhällsanda, Vaksamhet,
Tystnad, en svensk tiger». (156) Die Menschen schweigen, es gibt
auch nichts zu sagen - das Land ist aus dem grausamen Spiel
ausgeschieden. Die Neutralität wird immer mehr zur Komödie, die
Delblanc weiter mit «Heldentaten» des Leutnants Â de Vie und
anderer «Koryphäen» dokumentiert. (164) Die Regierung und
auch die Bevölkerung haben sich der Macht des Schicksals
ergeben. Die Herren im Stadthotel wissen das nur zu gut. «Sverige
har fred än sä länge, men i norr och väster och öster och Söder är
Hitler. Det kan ju bara gâ pâ ett sätt [. .] Hitler och Hitler, fan

anamma, det vore väl inte bättre med ryssen, precis [. .]». (204)
Hitlers Angriff auf Rußland am 22. Juni 1941 läßt bereits alle
gleichgültig. Dieses historische Ereignis wird einfach mit den Worten

kommentiert: «Det var som fan [. .]». (243) Die Suche nach
verlaufenen Kühen erweckt den Anschein, als ob man den
historischen Tag gar nicht wahrnehme. «Dom fâr väl nog med sitt, [. .]

sa Lille-Lars. Ryssen lär väl ha krig sä det räcker, och tysken be-
höver vârt järn lika illa som stockholmarna behöver deras kol».
(243) Damit war alles glücklich gelöst. Man konnte weiterschlafen.
Ein paar Jahre lang beläßt Delblanc seine Hedebyer im Winterschlaf.

Erst in Stadsporten (1976, «Stadttor»), dem vierten Teil des

Zyklus, läßt der Autor die Handlung im September des Jahres 1944

spielen und weckt die «Feldmaus» wieder auf. Er übersiedelt seine
Helden aus Hedeby (Trosa) in das ungemein florierende,
industrielle (Söder)Tälje. Der Winterschlaf der «Feldmaus» hat seine



252

Aufgabe erfüllt. Auf den Kriegsschauplätzen in der Welt hat sich
die Lage geklärt. Gegen Ende des Jahres 1944, lange nach El
Alamein und Stalingrad, ist es schon einfacher, einen Standpunkt
zu finden oder aber klug zu schweigen. In den Roman tritt hier
neben den alten Bekannten eine neue Figur ein, der deutsche
Emigrant Moritz Müller, «Morske» oder «Röde» Moritz genannt,
um das Bild der «neutralen» Gesellschaft zu ergänzen. Moritz
ermöglicht es dem Verfasser, die einheimische Reformpolitik der
Sozialdemokratie zu karikieren, wie auch den echt «deutschen»
proletarisch-revolutionären Internationalismus und sein Elitetum
(aber auch die bereits inaktuellen Regierungsmaßnahmen gegen
alle «gefährlichen» Elemente, die ihre streng «neutrale» Haltung
komplizieren könnten). Ende 1944 muß sich auch Moritz nicht
mehr hinter falschen Papieren verstecken. Kommunisten zu
verfolgen, ziemt sich in der neuen Lage nicht mehr. «Moritz var
kommunist, pâ flykt undan gestapo [. .] till slut fick han order
utifrân att försöka ta sig till Moskva. Han kom inte längre än Tälje».
(68) So oder so, die unter den Arbeitern von Tälje herrschende
Solidarität läßt ihn auch in der Zeit der schlimmsten Verfolgung
nicht im Stich. «Mângas modstândsvilja hade sviktat när Sverige
läg i vinteride, men arbetarna i Tälje hade aldrig sviktat» (68),
obwohl Moritz mit seiner Begeisterung für die Roten und seinen
deutschfreundlichen Ansichten nicht besonders in die geruhsame
Atmosphäre des friedlichen schwedischen Klassenkampfes paßt
und während des Streiks der Metallarbeiter von Tälje, in den
Köpfen der «erschlafften Kleinbürger», wie er die Oberhäupter der
Ortsleitung nennt, bloß Verwirrung anstiftet. Am Gegensatz von
Moritz zu den schwedischen Sozialdemokraten von Tälje zeigt
Delblanc kurz und ironisch den Kontrast von zwei völlig
unterschiedlichen Haltungen: auf der einen Seite den bis in den Tod
beharrlich dogmatischen, utopisch-revolutionären Habitus von
Moritz («Strejk alltid bra. Bra för klasskänsla, sammanhâllning»
[71]), andererseits die vorsichtige, pragmatische Einstellung der
einheimischen Proletarier («För fan, det är väl ingen relijon, heller,
sa Kurt surmulet. [. .] Stora möjligheter men ocksâ stora faror
[. \]» [73]). Wo die Sozialdemokraten den Kommunisten nur nicht
so ganz trauen, werden diese von Doktor Lundewall und dem
Kassierer Müntzing, den Stützen der Rechten, von Herzen gehaßt:



253

Medge att det är gräsligt - att man skulle uppleva den dag, dâ kommunisterna
fâr femton mandat i Sveriges riksdag [. .] Femton mandat! - Vart ska det
barka hän med vârt land? - Ât helvete, förstas! (89)

Delblanc versteht es, mit einem einzigen Satz die Situation
besser darzustellen, als Dokumentaristen mit langen Zitaten. Die
Auflösung, den Verfall der Wachsamkeit und Bereitschaft, die
Unlust, sich im Kampf zu opfern, drückt er so aus: «[. .] frivillige
Egon, denne krigiske son av Hedeby, hade heia sin varelse, med sitt
klena huvud och sitt starka hjärta, intagits av ömma känslor tili en
frodig och uppnäst flicka i Hölö [. .]» (103), ohne dabei einen
politischen Terminus zu gebrauchen. Egon spricht in der Tat das aus,
was das ganze Volk fühlt:

All beredskapsanda var urlakad intill försoffning, mannen gjorde motvilligt
sin militärtjänst, och kvinnorna avspisade alla karlar i uniform [. .] Det var
slut pâ enigheten i vinteridet, och tidningar och radio hade grimma gärningar
att berätta frân Europa, det var för mycket pâ en gâng, det ingav en känsla
av skam och skuld hos oss neutrala, som levât trygga och gömda undan
vâldet. (116)

Noch einmal dient Moritz dem Autor als Mittel zur Zeitkritik
und der heute komisch anmutenden «neutralen» Politik, die sich
wie ein Fähnlein im Wind nach der Entwicklung an den Fronten
drehte. Der verfolgte Moritz ist auf einmal ein freier Mensch:
«Javäl, nu är det skön att spazera, för polis se ât andra sidan, när jag
kommer gatan ner [. .] Men du vet, Rôda Armén stâr nu i Ungarn
[. .]». (117) Aber natürlich bekommt nicht nur Moritz Erleichterungen

zu spüren - auch für die amerikanischen Flieger hat man
das strenge Internierungssystem teilweise aufgehoben:

Matsalen var fullsatt med amerikanska flygare frän interneringslägret pä
Gieddeholms slott [. .] Dar hade de först haft det magert nog i norriändska
barackläger, tills krigets utveckling hade gjort fängvaktarna blidare tili humö-
ret. Major Eberman, lägerkommendant [. .], hade nu senast fâtt en vink av

myndigheterna att vända vackra sidan tili, och inte vara sä ensidig som förut
med den svenska neutraliteten. (264)

Warum nicht, wenn es auch den schwedischen Industriellen
notwendig und lohnend erschien, «att kasta blickar västerut. Annat
var det för bara nât âr sen, dâ gick slängkyssarna bara söderöver».
(172) Ist Delblancs Ironie, seine Objektivität und Klarsichtigkeit so



254

unverständlich chiffriert, daß ein Literaturkritiker sie «namn-
löshets- eller försteningstemat» nennen kann?39

Delblanc ist auch ein guter Psychologe und Menschenkenner.
Wo es ihm notwendig erscheint, lehnt er die Jeremiaden der
Kleingläubigen und Besiegten ab, die ihre persönlichen Niederlagen

auf die Mißgunst und Widerwärtigkeit der Zeit, auf den
Kriegsdienst, die Partei, die Gewerkschaften oder die Regierung
schieben wollen, wie Erik oder Egon, der Knecht. Kleinmütige gab

es in dieser defätistischen Zeit mehr als genug, auch wenn
mancher von ihnen sein Leben ganz anders verspielte: Doktor
Lundewall durch seinen konservativen Mangel an Anpassungsfähigkeit,

der ihm den Beinamen «Hitler von Hedeby» einbrachte,
der Pfarrer Ahlenius durch die späte Erkenntnis seines Unglaubens

und der daraus entstandenen Heuchelei («Själv hade han
varit parasit pa denna tro, under dess tid av välmaga och makt»
[201]), Pärsy durch sein Schmarotzertum usw.

Delblanc zeichnet in seinem Hedebyzyklus ein wahrheitsgetreues

und vielschichtiges Porträt der Zeit, ihrer Gewitztheit und
Wahrhaftigkeit, aus denen die menschlichen Beziehungen und
politischen Normen gebildet waren. Die Tetralogie über die Leute
von Hedeby ist mit Recht der größte kritische und zugleich
humoristische Roman über die so vieldiskutierte «Bereitschaft» und
«Neutralität» in Schweden. An Dimension und Tiefblick überragt
sie weit alles andere, was über diese Periode in neuerer Zeit
geschrieben wurde.

Delblanc ist kritisch, objektiv und humorvoll; das Pathos des

Zorns oder der Begeisterung ist ihm fremd, manchmal ist sein
Blick auf die Menschen, die diese Zeit formten, karikierend, aber
sie werden nie lächerlich gemacht oder erniedrigt, er respektiert
sogar ihre heutzutage unannehmbaren Ansichten und Haltungen
in ihrer ethischen Berechtigung und weiß ihren menschlichen
Wert zu schätzen. Die Größe des Werkes beruht nicht auf Einzelheiten,

sondern auf seiner Gesamtwirkung, auf Gedanken, die den

39 Doch zu diesen Termini wurde Stenkvist sicher durch den Artikel von Lasse

Ahlhorn in BLM (1975) inspiriert. Aber Ahlhorn hatte anderes im Auge. Er
wollte nur Delblancs Erzähltechnik erläutern, nicht den Sinn und die soziale
Funktion des Zyklus.



255

Leser durch Ironie und Satire zum Nachdenken und zu eigenen
kritischen Urteilen und Schlußfolgerungen herausfordern.

Moder Svea blickar nymornad upp ur neutralitetens vinteride, och nâgra av
de värsta hemmanazisterna ger hon en snäsa och ibland dagsböter à fiera
kronor - dä ska man veta! Mântro om det inte ska bli nya tider nu? (226)

Der Roman endet mit Eriks Tod. Er stirbt am Tag des Friedensschlusses

an der Krankheit seiner Zeitgenossen, an Lebensüberdruß;

aber die beiden Frauen, die ihm nahestanden, schöpfen
aus dem Geläut der Glocken und der Begeisterung der Menschen
Hoffnung für die Zukunft. Mit dem eindrucksvollen Bild
aufgescheuchter Möwen, die er mit dem menschlichen Geschlecht
vergleicht und die «stiger och sjunker för den byiga vinden» (347),
beschließt er seinen Romanzyklus über die unendliche «Komödie»
des Menschengeschlechts.

Wer Delblancs Tetralogie für reine Jugenderinnerungen hält
oder ausgeben möchte, irrt sich sehr. Die Authentizität - und was
von ihr in der literarischen Form übrigblieb - dient dem Verfasser
zur Darstellung seiner eigenen Beziehung zu den von ihm
beschriebenen Zeitereignissen. Der dreißigjährige Abstand erlaubt
es ihm, die Abstraktion der damals konkreten Situation besser zu
sehen als alle Schöpfer von Sachliteratur, vor allem deshalb, weil
er frei von neuen, zeitbedingten und tendenziösen Fakten ist,
denn Delblancs Helden leben ihre Zeit und denken nach deren
Grundsätzen. Die Autoren der Dokumentarliteratur projizieren
immer das jeweils zeitgenössische Denken auf ihre persönliche
Einschätzung der Lage, wenn sie in Romanform über vergangene
Ereignisse berichten. Delblanc dagegen denkt in der Zeit des

Romans, sieht also die Dinge mit den Augen eines Zeitgenossen.
Seine Tetralogie ist einer der größten Romane der Söhne-Generation,

der mit dem Erbe der Väter aus der Zeit der «strengen
Neutralität» abrechnet, die bei den Schweden ähnliche Traumata
und ebenso schwerwiegende Generationenkonflikte hinterlassen
hat wie im Nachkriegsdeutschland. Delblancs Romane sind eine
literarische Abrechnung der Söhne mit den Vätern, die beschuldigt

werden, tragische Zeugen oder ungewollte Akteure der
Neutralitätszeit gewesen zu sein, dies aber vor ihren Kindern
verschwiegen zu haben, worauf diese nun unbedacht und gereizt
reagieren.



256

Doch Delblanc hat mit seinem Romanzyklus noch etwas mehr
geleistet. Er hat die Frage «Hur är man, när man är svensk?»40, die
er sich selbst einmal stellte, beantwortet, indem er eine schwedische

«menschliche Komödie»41 schrieb.

Per Olov Enquist (geb. 23. 9. 1934)

Über Legionärerna (1968, 2. Ausg. 1970, «Die Ausgelieferten»)
als mutiges, leidenschaftliches und hinreißendes, ja, epochales
«Dokument» ist schon mehr als genug geschrieben worden.

Ich möchte es aber etwas anders betrachten: vom Gesichtspunkt
und der historischen Perspektive der Entwicklung des
schwedischen Denkens aus, das die neutralistische Innen- und Außenpolitik

der Kriegsperiode gestaltet hat und zweifellos auch die
Entscheidung und Schlußfolgerung bei der Auslieferung der 167

baltischen Soldatenflüchtlinge im Jahre 1946 mit beeinflußte.
Diese Entscheidung war wohl nur eine der letzten Manifestationen
«neutraler Mentalität», die in Wirklichkeit längst resigniert hatte,
ein Resultat jener Nachgiebigkeitspolitik (eftergiftspolitiken), die
so tiefe Wurzeln geschlagen hatte, daß sie noch lange nach dem
Krieg wie Unkraut wucherte. Zur Auslieferung hat sich übrigens
im Juni 1945 (am 15. 6.) noch die «samlingsregering» verpflichtet,
die Entscheidung fiel «som en sista besynnerlig skärva frân kriget»
(75) durch sie.

Enquist schreibt im Vorwort zu seinem «Roman»:

Min avsikt var att ge en helt objektiv och exakt bild av denna i svensk sam-
tidshistoria helt unika politiska affär. Jag har, som kommer att framgâ, miss-
lyckats med att ge en objektiv bild. Jag tror inte denna objektiva bild är

möjlig att ge.42

Man sieht, der Autor widerspricht sich selbst in seiner
programmatischen Erklärung; er möchte ein objektives Bild geben, aber er

40 Äsnebrygga, 1969, S. 84.
41 Vgl. Thomas Henrikson, Stenfâgel, in: BLM, 1973, S. 218: «[. .] och redan nu

framstâr berättaren som nâgot av en Sörmlands Balzac. Detta sagt utan nägon
form av ironi». - Ähnlich in der Rezension von Conny Svensson, in: BLM,
1974, S. 296ff.: «Man frestas att jämföra med Balzacs romaner, som ger en
storslagen helhetsbild av den sociala dynamiken i det tidiga 1800-talets Frank-
rike».

42 Legionärerna, «Förord», S. 5.



257

weiß im voraus, daß das nicht möglich ist. Dies ist natürlich
wiederum unhistorisch, denn das Ereignis existierte, fand statt und
muß erklärt werden können. Warum aber spricht Enquist von
Objektivität, wenn er als geborener Polemiker mit ausgeprägten
politischen Ansichten so selten objektiv ist, obwohl er in allem,
was er schreibt, diesen Anschein zu erwecken versucht? Er benützt
dazu auch die entsprechenden literarischen Mittel, wie
Tagebücher, Pressenachrichten, Zeugenaussagen, Gerichtsprotokolle
usw., die der Objektivität oder dem Trachten nach Objektivität
Authentizität geben sollen. Dazu aber hat der Schriftsteller im
Unterschied zum Historiker das Recht. Ich denke hier unter
anderem auch an seine Bücher Katedralen i München (1972, «Die
Kathedrale von München») oder an Berättelser frän de inställda
upprorens tid (1974, «Erzählungen aus der Zeit des eingestellten
Aufruhrs»). Beide, obgleich mit asketischer Zurückhaltung
geschrieben, geben dem Autor schon in der Auswahl der Motive
die Möglichkeit, durch negative Einzelheiten die Situation so zu
schildern, daß er seine eigenen, völlig subjektiven Gefühle
mitteilt.43 So wirkt dann die Münchener Olympiade 1972 in seiner
Darstellung als großer Schwindel und kapitalistische Propagandaschau,

die die Reputation des Gastlandes aufbessern soll (fast
wie die Olympiade von 1936); ähnlich wird Amerika im zweiten
Buch als Land des moralischen und menschlichen Verfalls vorgestellt.

Dieselbe Methode und Tendenz, wenn auch zurückhaltender,

findet man in den Ausgelieferten. Aus dem historischen,
objektiven und globalen Verhältnis hat der Autor wieder gerade
die Aspekte ausgelassen, die ihn jener ersehnten Objektivität doch
etwas näher gebracht hätten.

Erstens glaube ich, daß Enquist von historischen Tendenzen,
einer gewissen Schablone der damaligen Politik, völlig Abstand
nehmen wollte, als stünden hinter seinen Erwägungen die zyni-

43 Vgl. Sigbrit Swahn, in: Edda, 1972, Nr. 6, S. 365: «I Legionärerna bibringas
läsaren stärkt illusion av att stâ pâ lika fot med författaren». Weiter vgl. Lars
Gustafsson, in: BLM, 1968, S. 547: «Fast det är en roman som alltigenom
bygger pâ fakta, befinner sig den langt frän det tidiga sextiotalets dirömmar om
en objektiv, en oförbindlig prosa». - Dazu vgl. auch Margareta Zetterström,
Det finns ingen helgonlik objektivitet, in: BLM, 1970, S. 524. Auch sie hält Die
Ausgelieferten für eine Romanfiktion.



258

sehen und geringschätzigen, zum Teil unhistorischen Ansichten
Ernst Wigforss', wie sie Johannes Wickman in einem Artikel in
Morgon-Tidningen (Dezember 1945) interpretiert hat:

För oss var de baltiska staterna fortfarande ett ryskt territorium - det hade

ju varit sâ i mânga hundra âr och var det tili 1920. De randstater som bildades
med hjälp av västmakterna är 1920, och som stängde in Ryssland i Finska
viken, de künde vi knappast tro skulle kunna vara bestäende - och de bestod
ju inte heller. (257)

Genau so wurden die Eroberungen der russischen Zaren
pragmatisch sanktioniert und das Recht der heutigen Sowjetregierung
einfach bestätigt.

Zweitens verfährt der Autor mit den baltischen Flüchtlingen
genauso wie mit den amerikanischen Gescheiterten in den
Erzählungen, die er nach eigener Wahl zurechtgeschnitten hat. Er hält
sie mehr oder weniger schon im voraus für Schuldige.

Drittens unterliegt er, wie die meisten Schriftsteller seiner
Generation, dem Fehler, die Welt bloß von seinem ideologisiert-subjek-
tiven Blickwinkel aus zu sehen. Suchte er wirklich die Objektivität,
müßte er den Beweggründen der Legionäre gerechter werden, die
sich für den Kampf entschieden und damit das ausnahmslose
Recht jeder Nation auf Selbstbestimmung würdigen. Doch er will
eher die Beweggründe der schwedischen Entscheidung
erforschen, beziehungsweise rechtfertigen und vergißt dabei die Opfer.
Die Balten haben den Krieg mitgemacht, mehrere Okkupationen
erlebt und ihr Vaterland verteidigt. Darüber denkt aber Enquist
nicht nach, der in den Privilegien> der schwedischen Neutralität
aufgewachsen ist (vgl. Edström).

Mauritz Edström sagt in seinem Buch Medan världen dör etwas
mehr über diese Tragödie. In seinen Nachkriegserinnerungen an
das baltische Flüchtlingslager in Ärle bei Eskilstuna beschreibt er
aufrichtig, was damals wahrscheinlich so mancher zufällig
vorbeigehende junge Schwede fühlte: «Hur förvirrat jag sâg pâ männis-
korna som hade överlevt kriget, dessa märkvärdiga varelser».44

Es hat den Anschein, daß auch Enquist beim Sammeln des
Materials diese «Opfer» als besondere Wesen betrachtete, denn
der Hintergrund des Krieges und des menschlichen Leidens waren
ihm, dem Kind des «privilegierten» Landes, völlig fremd. Er maß

44 Mauritz Edström, Medan världen dör, 1971, S. 40-42.



259

alles mit seinen Augen und nahm keinerlei Rücksicht auf die
Tatsache, daß die Situation der Balten ganz außergewöhnlich war
und daß sie ein Opfer der Politik der Weltmächte wurden. Über
eine Reihe sachlicher und historischer Irrtümer in den Ausgelieferten

schreibt überzeugend und mit Sachkenntnis Artus Lands-
mams,45 was übrigens, wenn auch ohne Angabe des Namens, der
Autor im Nachwort zur PAN-Ausgabe 1970 zugibt.

Enquist wollte, ähnlich wie die meisten seiner Ideengenossen,
einfach nicht darüber sprechen, was für die Balten die imperiale
Erweiterung der Grenzen der nachbarlichen Großmacht bedeutete.

Er ist sicher bereit, das Selbstbestimmungsrecht jeder Nation
der Dritten Welt zuzuerkennen, bei den Balten aber begnügt er
sich mit der Feststellung, «att bara omkring 40 blev ställda inför
rätta, att praktiskt taget alla nu lever i friheten, att ingen blev
avrättad». (400) Weiß der Autor mit seinen «Privilegien»
überhaupt, wie die «Freiheit», von der er spricht und in die die Balten
zurückkehrten, aussah? Kann er ermessen, was Verhaftung oder
Deportation für einen Menschen bedeutet? «Högst 40 av de utläm-
nade blev straffade och deporterade tili Sibirien». (401) Vierzig
Soldaten sind vierzig menschliche Schicksale, wie man die Sache
auch drehen und wenden mag. Enquist hatte ja gar nicht die
Möglichkeit, mit allen zusammenzutreffen, um sich besser zu
informieren. Aber das soll kein Vorwurf gegen den Autor persönlich

sein. Auch er ist nur ein Kind der Zeit und ihres ideologi-
sierten Denkens. Nur vierzig Balten waren es, die auch von den
sowjetischen Gerichten für schuldig befunden wurden, was dafür
spricht, daß die meisten Legionäre eigentlich nicht hätten ausgeliefert

werden dürfen.
In den Jahren 1966-68, als das Buch entstand, war es in Enquists

Kreisen üblich, nur den einen Teil der Welt, den demokratischen
oder kapitalistischen, zu verurteilen und über den anderen zu
schweigen. Der Schock und das Erwachen kamen erst im August
1968. Da wurde auf einmal auch ihnen klar, daß Länder, die
Jahrhunderte hindurch kein russisches Gebiet gewesen waren, es sehr
schnell werden konnten, was der Autor auch im Nachwort zur
PAN-Ausgabe zugibt. (397)

45 Artus Landsmanis, De misstolkade legionärerna, 1970.



260

Trotz allem muß gesagt werden, daß die Entstehung der
Ausgelieferten davon Zeugnis ablegt, daß ihr Autor (wie auch alle
anderen, die das Buch später mit so vielen Anmerkungen und
Beifügungen kommentierten) einfach das Bedürfnis fühlte, zu
dieser historischen «Panne» zurückzukehren.

Die Motivation dafür war sicher jenes immer wiederkehrende,
durch neue Ereignisse und Überlegungen stets aktualisierbare
Schuldgefühl. Enquist selbst stellt nach Jahren im Nachwort von
neuem die Frage des Sohnes an den Vater: «[. .] Eller var utiäm-
ningen ett ovanligt fuit exempel pâ svensk feghet?» (401)

Ich bin jedoch der Meinung, daß die treibende Kraft, die hinter
der Auslieferung der 167 baltischen Soldaten stand, nicht spezifisch

«schwedische Feigheit», sondern das Erbe der «schwedischen
Neutralitätspolitik und politischen Moral» aus der Kriegszeit war.
Es diente immer als Ausrede, sich auf sie zu berufen und sie

weiterzuführen, weil sie sich bewährt hatte, so wie es auch im Falle
des dritten Standpunkts war. Enquist legt darüber selbst Zeugnis
ab und zwar in einem Zitat von Ivar Harrie, der noch während
des Krieges wegen der der Neutralität entsprungenen Zugeständnisse

ab und zu kritisch von sich hören ließ. Zur Zeit der Auslieferung

war Harrie der neugebackene Chefredakteur des eben
gegründeten Expressen und ließ - im Geiste der Regierung -
gleich verlauten: «De 167 balternas sak blir förevändning för att
hälla övning med de krafter som egentligen ser sina chanser i ett
tredje världskrig och skulle vilja ha Sverige engagerat däri». (221)
Natürlich verbargen sich hinter den leidenschaftlichen Diskussionen

um Pro und Contra politische Ziele, politische Profitma-
cherei, aber auch aufrichtige Sympathie. Tatsache ist und bleibt
jedoch, daß die Mehrheit der schwedischen Bevölkerung, vom
Defätismus der Kriegsjahre erzogen und «präpariert» und durch
die Nachkriegslage verunsichert, bei der Erforschung der öffentlichen

Meinung (217) für die Auslieferung stimmte: 45% der
Befragten forderten die Auslieferung, 14% waren unentschieden
und nur 41% waren dafür, die Soldatenflüchtlinge im Lande zu
behalten. Enquist bezeugt auch weiter (worauf die These meiner
Betrachtung aufgebaut ist) die schwedische Unfähigkeit, die Lage
in Europa und in der Welt zu verstehen. Ebenso wenig verstanden
sie natürlich die offiziellen Stellen, als sie die Entscheidung trafen,



261

die Balten auszuliefern. Manchmal hatte es sogar den Anschein,
als ob man von schwedischer Seite aus die Sowjets zum Abtransport

nötigen wolle - insbesondere dann, als die ganze Angelegenheit

aus der Regierungsebene in die Kompetenz der Militäradministrative

kam. Die Russen zeigten jedoch kaum Interesse.
Auf Seite 241 nach einer längeren Einleitung über das «Protestjahr

1967» zeigt Enquist sein Bedauern, indem er einen
schwedischen Reserveoffizier zum Vorbild erhebt, der sich bei der
Deportation der Flüchtlinge demonstrativ den Helm vom Kopf
reißt und den Tatort verläßt. So hätten alle handeln sollen,

sä som han [d. h. Enquist, R. K. - die Aussage in der dritten Person ist auch
ein literarisches Mittel, das der Objektivität dienen soll] alltid hävdat att de

tyska bevakningstrupperna i koncentrationslägren skulle ha gjort: inte blint
lytt order, utan agerat efter andra principer, efter humanitära principer. (241)

Das ist eine noble Idee, nur verlangt sie offensichtlich nach
einem humanitären Staat. Zu demonstrieren, zu protestieren,
faule Eier zu werfen und Fenster fremder Botschaften
einzuschlagen, war 1967 in Schweden weniger gefährlich, als es damals
in Berlin war oder in jenem Land, an das seine Helden ausgeliefert
wurden. Es ist also nochmals notwendig zu sagen, daß Enquist
(wie auch manchem seiner Kollegen) die Erfahrung fehlt, die nur
durch das eigene Erleben und nicht durch Hörensagen zu
gewinnen ist. Scheinbar identische Ereignisse sind manchmal
unvergleichbar.

Auch dort, wo der Autor das Problem der Auslieferung auf die
bloße Frage von Leben oder Tod reduziert, als ob es zwischen
diesen beiden extremen Punkten keine anderen Stufen mehr gäbe,
ist er wieder nicht sachlich. Auf Seite 242 kann man erneut einen
gewollt objektiven Satz lesen, mit dem er zeigen will, wie die
Auslieferung zu politischer Argumentation mißbraucht wurde.
«Här användes deras eventuella framtida död som ett politiskt
argument». Für die Beteiligten freilich liegt die objektive Realität
anderswo. Für die Balten stellte, ihren Erfahrungen nach, die
Auslieferung eine große Gefahr dar, auch wenn natürlich nicht
jeder von seiner Schuld überzeugt war und damit rechnete, in den
Tod zu gehen. Eine grausame Unsicherheit blieb.

Dasselbe gilt auch für die «Prioritätsskala» des Autors, nach der
der Leser sein humanitäres Mitgefühl richten soll. Wenn Enquist



262

die an der Berliner Mauer Getöteten neben die in Indonesien
hingerichteten 500000 Kommunisten stellt, ist es für ihn wichtiger
(wie es für fast alle Schweden [241] damals selbstverständlich war),
die Berliner Mauer zu prioritieren. Politische Sklaverei schien
schlimmer zu sein als die ökonomische Notlage der Dritten Welt.
Hier handelt es sich jedoch um eine unwahre, manipulierte
Formulierung. Erstens stimmt diese Behauptung nicht mit der
Meinung der schwedischen Linken überein, zweitens gibt es nur
eine einzige Humanität - Mord ist immer Mord, der tote Deutsche
an der Mauer ist genauso tot wie der indonesische Kommunist.
In beiden Fällen handelt es sich um Verbrechen gegen die
Menschlichkeit. Mir scheint aber im Gegenteil - dem Umfang der
schwedischen linksorientierten kritischen Literatur der sechziger
Jahre zufolge -, daß sie Beispiele von Unterdrückung weit mehr in
entfernteren Ländern suchte als in Europa. Warum kann man z.B.
in den Ausgelieferten an keiner Stelle über die administrativ
gehandhabte Strafumsiedlung der Balten vor dem Kriege, während
des Krieges und nach dem Krieg lesen - obwohl der Autor die
baltischen Republiken besucht hatte und davon gehört haben
mußte?46

Aber das Humanitäre spielt in der Frage der Auslieferung
augenscheinlich keine große Rolle. Alle, die an der Entscheidung beteiligt

waren, betrachteten sie (vielleicht mit Ausnahme von Ivar
Anderson) vor allem als eine rein politische Frage der zukünftigen
Beziehungen zur Sowjetunion. (260-265) Ministerpräsident
Hansson drohte damals abzutreten, falls die Entscheidung geändert

werden sollte: «Man fâr dâ söka sig en annan regering, som fâr
ta ansvaret för försämringen i Sveriges läge gentemot Ryssland».
(263) Es handelte sich also um Prioritäten, die mit Humanität gar
nichts zu tun hatten. Menschliche Schicksale standen hier als

Gegengewicht zu politischen Realitäten. So entschied am 8.

Dezember 1945 der schwedische außenpolitische Ausschuß vom
politischen Standpunkt aus über das menschliche Schicksal von
nicht ganz zweihundert Menschen.

46 Was H. Alfredsson und Tage Danielsson so treffend ironisch in ihrem Artikel
Människans förmäga att bli upprörd över världens död. Ett struket nummer ur <A

vilken härligfred!>, in: BLM, 1966, S. 588 erläutern.



263

Als Enquist nach einem bemerkenswerten Schreiben an den
Vorsitzenden Mao, den er um Rat bittet, zu dem Kapitel
«Hemkomsten» (325) gelangt, reproduziert er ein Gespräch mit
einem der Legionäre, der ihm den Weg vom Schiff «Beloostrov»
schildert: «Hur kände ni er? - Som boskap». Der Autor - vielleicht
aus Unerfahrenheit - fragt: «Varför?» Für den, der das Gefühl der
Ohnmacht nicht kennt, bleibt das unverständlich. Aber wie wir
wissen, kann ein solches Gefühl aus einer viel nichtigeren Erfahrung

stammen, wie z.B. bei Dagerman. Enquist sollte sich dessen
(siehe S. 341 seines Buches) bewußt sein. Im August 1946 wurden
alle Letten, bis auf vier, für unschuldig erklärt und entlassen. Ein
Teil von ihnen wurde aber im April 1947 (18 Leute) wieder
verhaftet, beschuldigt, Kriegsverbrechen begangen zu haben und
zu langjährigen Freiheitsstrafen, einer davon sogar zum Tode
verurteilt. Das Schicksal von weiteren neun Menschen bleibt
unbekannt. Das also waren die handgreiflichen Erfahrungen der
Balten mit der Gerechtigkeit, der sie ausgeliefert wurden und mit
der Freiheit, in der sie leben sollten. (Vgl. S. 400) Kann man sich
jetzt noch über den Seufzer «som boskap» (wie Vieh) wundern?

Trotz allem, was hier kritisch über Die Ausgelieferten gesagt
worden ist, hat man doch ständig das Gefühl, daß hinter Enquists
Entschluß, sich mit der längst vergessenen Frage der Auslieferung
noch einmal zu beschäftigen, etwas anderes liegt. Mir scheint, daß
der Grund der gewesen sein könnte, daß die Zeit der Neutralität
und dieser letzte Auswuchs der damaligen Politik am Idealbild
seines Vaterlandes einen Schönheitsfehler hinterlassen hatte. Die
Worte «skam, feghet» sind in seinem Buch zweifellos Schlüsselworte,

so wie bei Dagerman «ângest» ein Schlüsselwort ist. Beide
Haltungen sind nicht weit von einander entfernt. Angst
abzubauen, bedeutete für Dagerman frei zu handeln, und wer frei
handelte, handelte - für ihn - auch mutig. Der Kreis hat sich
geschlossen: Das Land, das Volk, konnte die Angst nicht
loswerden und das hatte Un-Mut zur Folge, der in den verschiedensten

Zugeständnissen gegenüber den Mächtigen zum
Ausdruck kam. Aus der feigen Nachgiebigkeit entstand auch jene
Scham, die die Söhne noch bedrückender empfanden als die Väter,
denn letztere hatten erlebt, wie und was die konkrete «neutrale»
Angst war.



264

Vielleicht kehrt Enquist, aufrichtig und tapfer, auch deshalb zur
Rekapitulation ähnlicher «Fälle» aus der Vergangenheit zurück,
weil er uns andeuten möchte, daß unsere These von der Beharrlichkeit

der Politik der «Zugeständnisse» richtig ist. Er tut dies im
sechsten Abschnitt des ersten Kapitels «Sommaren» (53-72): «Till
bakgrunden för baltutlämningen hör till en del den attityd som tidi-
gare visats flyktingar». (53) Dies ist eines jener traurigen Kapitel,
an die man sich lieber nicht erinnert, über die einfach nicht
gesprochen wird. Im Schatten der vorangegangenen «Verstöße» ist
das Problem der 167 baltischen Soldaten eigentlich unwichtig. Die
Wahrheit, und ich möchte sagen, die objektive Wahrheit, konnte
der Autor in «Statens offentliga utredningar» finden, und er fand
sie auch, obwohl es später den Anschein hatte, als ob die von ihm
beschriebenen Ereignisse viel komplizierter gewesen seien. Der
Kern jener Wahrheit, der Realität des historischen Geschehens, ist
jedoch genau hier zu suchen. «Forst var det judarna». (54) Was den
Legionären geschehen ist, wurde schon viel früher an den Juden
geübt. Als politische Flüchtlinge waren damals nicht diejenigen
anzusehen, die «pâ grand av ras eller eljest inskränkts i sina försörj-
ningsmöjligheter eller där känna vantrevnad». (54) Das war eine
Verordnung aus dem Jahre 1937 (zwei Jahre nach den Nürnberger
Gesetzen), deren Inhalt jedem klar war, wie der Autor hinzufügt.
Ein Jahr später wurden diese Vorschriften noch verschärft. Als
später, im Jahre 1941, das Risiko der Einwanderung kleiner
geworden war, da die Juden Deutschland nicht mehr verlassen
konnten, wurden die Restriktionen gemildert. (55) Trotzdem
wurden noch im Herbst 1941 von 170 Gesuchen nur 52 bewilligt.
Was die Abweisung in den meisten Fällen bedeutete, ist
offenkundig. Enquist zählt nicht die einzelnen Schicksale auf: «Fallen
tycktes oändliga». (56) Dieselben Grundsätze, belehrt uns der
Autor, wurden gegenüber den Kommunisten geltend gemacht. In
ähnlicherWeise wurden sie entweder abgelehnt, ausgewiesen oder
in besonderen Lagern unter Kontrolle gehalten, manchmal aber
auch direkt der Gestapo übergeben. (59)

Das Lesen dieser Dokumente schockierte den «Sohn» Enquist:
«[. .] ofta greps han [der Autor, R. K.] av ett slags yrsel, en hjälplös
häpnad, som om han vandrat in i ett landskap som inte künde eller
Tick vara verkligt». (59) Doch kann man die Schuld an alledem



265

nicht nur der Bürokratie zuschieben. Waren die Schuldigen nicht
auch anderswo zu suchen, handelte es sich nicht um die Gleichgültigkeit

und Eigennützigkeit sowohl der Verantwortlichen als auch
des Volkes? War es nicht wiederum jene allgemeine Angst und
Feigheit? Enquist deutet das indirekt an; es jedoch laut
auszusprechen, ist er nicht geneigt: «Fallen var mânga, men inte ett av
dem redovisar ett övergrepp pâ en nazisympatisör». (61) Was noch
schlimmer war, amtliche Stellen gingen in vereinzelten Fällen
ähnlich auch gegen die Norweger vor. (63)

Das alles waren die entscheidenden Posten, die zum Entschluß
der Regierung beitrugen, die Auslieferung der Balten zu
veranlassen. Jetzt mußte die defätistische Politik ihre Früchte tragen.
Die Regierung wußte, daß die Sowjets genau über die
sogenannte schwedische Neutralität im Bilde waren, vom Transit der
deutschen Militärzüge bis zu den Eisenerz- und Kugellagerlieferungen.

Auf einmal empfand sie gegenüber der Siegergroßmacht
ein Schuldgefühl, das der Scham über das eigene schlechte
Gewissen entsprang. «De visste, och den svenska regeringen visste
att de visste», schreibt Enquist. (70) Das «Trauma des schlechten
Gewissens» hatte sich noch einmal durchgesetzt.

So entstand eine Anspannung, die, wie eine Kettenreaktion,
Erinnerungen an ähnliche, längst vergessene Ereignisse wachrief
und endlich auch Enquist dazu bewegte, über den ganzen
Komplex nachzudenken, der alles das darstellt, was er «skammen»
nennt.

Enquist war nicht der einzige der «Söhne», der das Bedürfnis
hatte, mit der Vergangenheit abzurechnen und die Rolle Schwedens

als «Världens samvete» (Gewissen der Welt) zu revidieren,
wie es ihm in einem Gespräch in Oak Ridge, Tennessee im Jahre
1966 ein amerikanischer Atomtheoretiker vorzeichnete:

Världens samvete. Jag vet, jag har bott i Sverige. Svenskarna har världens
enda transportabla samveten, de âker runt som professionella moralister. -
De talar aldrig om de situationer när de själva ställts inför moraliska
konflikter. (29)

Ob dieses Gespräch fiktiv ist oder wirklich stattfand, ist gleichgültig.

Enquist hat sein Schweigen durchbrochen und das gereicht
ihm zur Ehre.



266

Resümee und Schlußbetrachtung

Meine vorliegende Arbeit beschreibt die verschiedenen Phasen
der kulturellen und politischen Entwicklung Schwedens in den
letzten vierzig Jahren, wie sie in der Literatur festgehalten ist.

Verallgemeinernd kann gesagt werden, daß die gesamte
Kriegsperiode von der Auseinandersetzung zwischen der Linie
humanistisch-demokratischer Argumentation und der neutralistischen
Linie gekennzeichnet ist - wobei jedoch die Grenzen weitgehend
verschiebbar sind. Im Rahmen der demokratischen Linie findet
man auch ausgesprochen sozialistische Tendenzen und Vertreter,
während unter den Neutralisten das Spektrum vom neutralen
Pragmatismus über ideologischen Isolationismus bis hin zu
Nazisympathien variiert. Die sozialistisch-demokratische Linie wurde
1939 nach dem Hitler-Stalin-Pakt und nach dem Ausbruch des

Winterkrieges entscheidend geschwächt, die Nazisympathien nach
den Frontereignissen, zuerst nach El Alamein und dann definitiv
nach Stalingrad, fallengelassen. Der Kampf verlief also hauptsächlich

auf der Ebene aktiv-humanistische Demokratie kontra
defätistische Neutralität und nationalen Isolationismus. Konkreter
ausgedrückt, die erste Linie zeigte klares Engagement in der
Stellungnahme für Finnland, Dänemark, Norwegen und die Alliierten,
während die zweite Alternative und Kräftegruppierung für die
Sache der unmittelbaren nationalen Sicherheit plädierte und die
internationale Solidarität aus pragmatischen Gründen
unterdrückte und vernachlässigte.

Das erste Kapitel der Studie versucht den Begriff Bereitschaftsliteratur

zu definieren, der meiner Meinung nach aus mehreren
Gründen für die ganze Kriegsperiode angewendet werden kann.
Das zweite Kapitel bringt dann eine Übersicht über die Geschichte
des literarischen antifaschistischen und antitotalitären Engagements

in den dreißiger Jahren, das schon in anderen Studien (wie
bei Landgren oder Butt) ausführlich behandelt worden ist. Vom
dritten bis zum sechsten Kapitel behandelt die vorliegende Arbeit



267

die verschiedenen Phasen und Typen der eigentlichen
Bereitschaftsliteratur aus den Kriegsjahren: Die Werke, die die
Stimmungen aus der Zeit der ersten Expansionen des Dritten Reiches
registrieren und vor der faschistischen Gefahr warnen, diejenigen
Werke, die auf das nachfolgende Ereignis im benachbarten Finnland,

den Winterkrieg, reagieren, und auch Beobachtungen und
Vorstellungen von anderen Kriegsschauplätzen in Europa bringen,
also Werke, die das darstellen, was man für den schwedischen
Kriegsroman halten könnte. Das Kapitel über die Werke der zur
Neutralitätswache Einberufenen macht auf eine ausschließlich
schwedische Erscheinung aufmerksam, nämlich auf das Sympton
von innerer Leere und Müdigkeit der Mobilisierten, das in anderen
europäischen Literaturen keine Analogie hat. Das nachfolgende
Kapitel, das die allegorischen Romane behandelt, stellt die schwedische

Variante eines altbekannten literarischen Tarnungstypus
dar. Im allgemeinen kann man konstatieren, daß die schwedischen
Literaten wie ein Mann die bedrohten ideellen und nationalen
Werte, wie Humanität, Demokratie und Freiheit des Einzelnen
und des Wortes verteidigt haben und die rein ästhetischen
Maßstäbe den politischen Ansprüchen unterordneten. Es gab nur
wenige Autoren, die diesen Standpunkt nicht teilten und in den
für das Land schicksalhaften Zeiten mangels Mut oder aus
Überheblichkeit lieber dem rein Ästhetischen den Vorzug gaben.

In den zwei abschließenden Kapiteln über den Eskapismus der
fünfziger Jahre und die nachfolgende Periode der überstürzten
Politisierung des literarischen Schaffens versuche ich zu zeigen,
wie die neutrale oder neutralisierte Vergangenheit immer von
neuem die Denkprozesse und Denkreaktionen beeinflußt. So
beeinflußt z.B. eine rein politische Äußerung wie der «dritte
Standpunkt» oder eine Verlängerung der Politik der Kriegsjahre in
der Periode des kalten Krieges rückwirkend die Literatur, die ganz
gerne die ihr ebenso zugehörige ästhetische Rolle wieder von
neuem einnimmt. Dieser politische und literarische Eskapismus
beweist aber noch etwas anderes: die Neigung der Kriegsgeneration,

die belastende, unheroische, unangenehme Vergangenheit
so schnell wie möglich zu vergessen. Doch die weitere Entwicklung,

die schon in den fünfziger Jahren hie und da in der
Geschichtsforschung (z.B. schrieb Gunnar Hägglöf schon 1958



268

über die schwedische Kriegshandelspolitik) wie in der Literatur
(mit dem ersten Roman von Jan Olof Olsson) zum Ausdruck
kommt, deutet an, daß durch Schweigen die problemgeladene
Vergangenheit nicht zu bewältigen und zu klären ist und daß die
Notwendigkeit der freien Debatte die Voraussetzung für tieferes
Erkennen ist - um mit Johnsons Worten aus Krilon zu sprechen -
und das einzige Mittel, mit dem man an die Wahrheit
herankommen kann. Noch 1966 (zu einer Zeit, in der die Literatur schon
längst zur Politik zurückgekehrt war), konnten Alfredsson und
Danielsson mit Recht behaupten, daß über die Neutralitätszeit zu
wenig gesprochen und geschrieben worden sei. Zehn Jahre später
hat sich die Lage jedoch gründlich geändert. Die Vergangenheit ist
wieder unter die Lupe genommen und zum Gegenstand der
aufklärenden Debatte geworden. Es gereicht den vielen
schwedischen Literaten zur Ehre, daß sie diese Anfrage an ihre Väter, an
die zeitgenössischen Zeugen und an die damals Verantwortlichen
aus eigener Initiative und Erwägung gestellt haben, und es sieht so

aus, als ob der Meinungsaustausch zwischen den beiden Generationen

weitergehen würde.
Die Väter sind da, um von den Söhnen befragt zu werden.


	Die fragende Generation

