
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 13 (1984)

Artikel: Literatur und Neutralität : zur schwedischen Literatur der Kriegs- und
Nachkriegszeit

Autor: Kejzlar, Radko

Kapitel: 4: Eskapismus der fünfziger Jahre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858352

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858352
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


180

IV. Eskapismus der fünfziger Jahre

«Femtiotalet var ju ett övervägande stillsamt och elegiskt ârtionde.
Det var en äterhämtningens tid [. .]» hat Artur Lundkvist, mit der
Einschränkung, daß es auch eine Zeit der Vorbereitungen war,
über die fünfziger Jahre gesagt.1

Aber hinter der literarischen Entwicklung dieses Jahrzehnts
steht zweifellos auch die Erfahrung der Kriegsjahre, so wie dies
Göran O. Eriksson (geb. 1929) in seinem Artikel Rummet mot
gârden2 feststellt. Auf die Frage, wie man in der Idylle gelandet sei,
antwortet er:

Världskriget aktualiserade Problemen och forde dem samtidigt längre bort:
dels reagerade man mot de första ârens totalitära beredskapsengagemang,
dels blev tvânget att stâ som passiv âskâdare till en konflikt som engagerade
praktiskt heia västerlandet redan tidigt rationaliserat tili ett behov av överblick
och avstând.

Noch anders drückte es Gunnar Eriksson in dem Essay Den
härdade generationen3 aus:

I vârt land som blev skonat frân kriget finns det oerhört fâ människor som
fätt en sâdan känning med världens affärer att dessa blivit bestämmande för
deras själsliga konstitution. Krig och politik är sâdant vi läser om, det är
erfarenheter serverade bara i utsageform. Den ljuva fästmön och slagsmâlen
med barnen i grannskolan, det är omedelbart upplevda realiteter.

Wiederum stößt man hier auf das nichtexistierende Kriegserlebnis,

über das hier schon öfter gesprochen wurde. Das
europäische Problem, die grausame historische Erfahrung liegt hinter
der Grenze des Selbsterlebten und wird deshalb nur als etwas sehr
Entferntes und Unreales hingenommen. Deshalb hat auch der
Schwede den Eindruck, daß die Welt weiterhin erträglich sei, daß

die Schwierigkeiten und Leiden außerhalb Schwedens zwar
gewachsen seien, aber daß gleichzeitig auch die Hoffnung wachse.

1 Artur Lundkvist, Självporträtt av en drömmare, 1966, S. 262.
2 Upptakt, 1954, S. 77.
3 Upptakt, 1958, Nr. 4, S. 1.



181

So betrachtet hält er seine Generation für gehärtet und zugleich
für eine Generation, die sich der Angst der vierziger Jahre entledigen

will und muß. «Kanske har det blivit en riktningsgivande
konvention, ärvd frân 40-talsgenerationen, att hysa världsängest».4

Eriksson ist davon überzeugt, daß man sich in den fünfziger
Jahren von der Vergangenheit, von Europa und von der Welt
losreißen und auf eigene, einheimische Gefühle und Erlebnisse
bauen müsse. So sagt er zu Beginn seiner Ausführungen, daß

persönliche und private Werte viel gewichtiger seien als
weltanschauliche. Böse Eltern, eingebildete Kameraden, schwere Krankheiten

berühren den einfachen Menschen weit mehr, als

Weltkriege oder Politik. Die Angst vor der Welt und dem Krieg, der
Pessimismus und Defätismus der vergangenen Jahre beruhen,
nach Eriksson, zum größten Teil auf den Konventionen des damaligen

Denkens. Aber der Autor wirft konventionelles Denken nur
jenen Schriftstellern und Intellektuellen vor, die sich aus den
höheren sozialen Schichten rekrutieren und die ihr traditionelles
Denken auch von der momentanen Existenz ableiten, die ihnen in
der sich verändernden Welt katastrophal erscheint - katastrophal
aus materialistischer Angst vor dem Verlust der Luxusprivilegien
(materialistisk lyxângest). Deshalb ist er auch der Meinung, daß
die Autoren der fünfziger Jahre nur bestimmte Gruppen ihrer
Generation repräsentieren, während die Gesellschaft in ihrer
Mehrheit Hoffnungslosigkeit und Untergangsstimmung
überhaupt nicht kenne, sondern im Gegenteil jetzt erst die Möglichkeit
sehe, ihre Existenz zu verändern und ein würdigeres und menschlicheres

Leben zu führen. Freie Samstage, dreiwöchiger Urlaub,
der chromstrotzende Opel Record, dies sind nach Eriksson die
Errungenschaften, die eine neue, optimistische und von der
Vergangenheit und ihren Konventionen losgelöste Literatur
entstehen lassen. Mit anderen Worten: Abkehr von den Problemen
der Welt, Vertrauen in die neutrale Grenze, Abwendung von der
Vergangenheit, an die man sich nicht sehr gern erinnert.

4 Ebenda, S. 1. - Vgl. auch Olof Lagercrantz,StigDagerman, 1967, S. 80: «Hans
gestalter är alla potentiella mördare eller självmördare, pâ flykt i ângest och
skräck, tyngda av oövervinnerliga skuldkänslor».



182

Obgleich sich das eben angedeutete Programm Erikssons
anscheinend diametral von den Ansichten Göran Palms, einer der
führenden Persönlichkeiten der fünfziger Jahre, unterscheidet, ist
es klar, daß beide dasselbe Ziel verfolgen. Nehmen wir Palms
Aufsatz Romanüsk roman, eine Art Programmerklärung des
kommenden schwedischen modernen Romans,s in der er ein
Loblied singt auf die schwedische romantische Tradition.
Schweden hatte, meint Palm, nie einen «perfekt aufgebauten»,
«objektiven» Gesellschaftsroman (wie z.B. Frankreich mit den
Romanen Flauberts), einfach deshalb, weil «vi har ju ingen tradition

för den sortens fulländning i vârt land», dann aber stopft er,
um seine Ausführungen zu bekräftigen, unter den Begriff Roman-
tismus und Neuromantismus alles, was sich nur hineinzwängen
läßt, von Almquist über Strindberg und dessen Roda rummet bis zu
Hjalmar Bergman, Eyvind Johnson und Harry Martinson. Wo er
die romantische Tradition nicht anders retten kann, bekräftigt er
sie mit «nicht zu bändigendem Individualismus», den er für ein
sehr romantisches und idealistisches Ausdrucksmittel des
schwedischen Geistes hält. Palm betrachtet bewußt das Lyrische und
Poetische ausschließlich als romantisches Element, und so können
sowohl Lo-Johansson als auch Fridegârd von ihm für romantisierende

Autoren gehalten werden, weil sie ihren Stil «schmückten».
Palm ist darum bemüht, sowohl dem Leser als auch den Autoren
die Vorstellung aufzudrängen, daß der Realismus, die Alltäglichkeit

und der «harte» Stil unschwedisch, atypisch und deshalb
unerwünscht seien; er verlangt, mit den Konventionen der vierziger
Jahre abzurechnen und die Vergangenheit zu vergessen, um auf
diese Weise ihrem hemmenden Einfluß zu entgehen.6

Auf eine andere Ursache des Eskapismus macht in seinem
Aufsatz Dokument och ankdam1 Anders Ehnmark aufmerksam.

5 Upptakt, 1955, Nr. 1, S. 14ff.
6 Auf die moralischen Schäden der Neutralitätspolitik macht auch H. Tingsten

(in: Min politiska horisont, 1969, S. 50) aufmerksam: «Att vi lyckades stä utanför
kriget berodde dels pâ denna konjunkturpolitik, som inte hade nâgon märklig
moralisk kvalitet, dels pâ vârt läge; intet skäl finns att anta att vi genom nàgot
slags politisk skicklighet skulle ha undgâtt Finlands, Danmarks och Norges
öde om vârt läge varit detsamma som deras».

7 Upptakt, 1955, Nr. 2, S. 13 unter dem Titel Roman i dödvatten?



183

Über Wästbergs «dokumentarischen Romanstil» führt er
folgendes an: aufgebaut auf der ähnlichen Schaffensmethode der
«Arbeiterschriftsteller» der dreißiger Jahre verlor er dank der
Situation, in die das privilegierte Schweden nach dem Krieg geriet,
seine Radikalität und verwandelte sich in Konservativismus, «allt
eftersom tjugoâringars uppväxtmiljö, ocksâ i arbetarhem, modere-
rats och mjukats upp». Wichtig ist für diesen Romantyp der Stoff -
die Analyse und der Kommentar kommen erst an zweiter Stelle.
Problematik und kritischer Mut werden durch die Lyrik abgelöst.

Ehnmark beklagt den Verfall des schwedischen Romans und
versteht nicht, daß sich die Situation der Autoren verändert hat,
daß die Schriftsteller der fünfziger Jahre, genauso wie die revoltierenden

Autoren der dreißiger Jahre, nur über wirklich Erlebtes
schreiben können. Er wundert sich, daß die Spannungshöhepunkte

immer wieder in einem Selbstmord oder einem plötzlichen
Unglück gipfeln (was an die Dekadenz der Jahrhundertwende
erinnert) und die anstehenden Probleme dadurch nicht gelöst werden.
Ehnmark ist der Meinung, daß hier das Werkzeug - nämlich die
Form des dokumentarischen Wästbergschen Romans - die Schuld
trägt. Er sieht nicht, daß es am Mangel an Erlebtem liegt. Die von
ihm vorgeschlagenen Themen, die den literarischen Stillstaad
hätten beleben können, wie z.B. Verweigerung des Militärdienstes
oder Pazifismus, hätten weder Interesse noch Debatten erwecken
können, da sie niemanden interessierten.

Ähnliches über den Eskapismus und die Ablehnung der Welt,
die den Schweden in ihrer «Selbstverteidigung gegen das nagende
Gewissen» durch und durch schlecht erschien, merkt auch
Ingemar Gustafson in dem Buch (redigiert von Lasse Bergström)
Vaiför skriver v/78 an. Er beantwortet die Titelfrage mit folgenden

charakteristischen Worten: «För att fördriva tiden, fördriva
världen», und Folke Isaksson erledigt die gleiche Frage damit, daß

er nur «en ren landskapsupplevelse» festhalten möchte. Hätte es

nicht jene «neutrale» Entfremdung schon zur Zeit des Zweiten
Weltkriegs gegeben, bei der den Schweden der geistige, wie auch
der Gedanken- und Gefühlskontakt mit der übrigen Welt verloren-

8 Zitiert nach Sigbrit Swahn, Den svenska 1960-talslitteraturen och läsaren, in:
Edda, 1972, Nr. 6, S. 361 ff.



184

ging, hätte ihnen jetzt die Welt nicht so weit entfernt vorkommen
können.

Eine andere, für die geistige Lage in Schweden typische Erscheinung

der fünfziger Jahre war die leidenschaftlich geführte Debatte
über den sog. «dritten Standpunkt» (tredje ständpunkten), die seit
Kriegsende bis etwa 1961-62 andauerte und von den radikalen
Intellektuellen, nicht zuletzt Schriftstellern, als Gegenoffensive zu
Herbert Tingstens und Eyvind Johnsons Ansichten gestartet
worden war. Tage Erlander sagt in seinen Memoiren mit Genugtuung

dazu:

Talangfulla företrädare för den <tredje Standpunkten* hade [1951, R. K.] dykt
upp. Det var en rad av vara ledande författare. Det var en heterogen skara.

Men gemensamt vände de sig mot tanken att alla faror för Sverige hotade
frân öst och vägrade acceptera USA som frihetens enda värn [. .]. De säg
i den svenska neutralitetspolitiken en ljusglimt. De stödde regeringspolitiken
men var upprörda över att inte heller regeringen künde genomskâda de ameri-
kanska propagandafraserna.9

Die Grundthese der Radikalen zur neuen politischen Lage lautet
ungefähr so: Die strikte Neutralität zwischen Ost und West soll
während des Kalten Krieges aufrechterhalten werden. Zu den
eifrigsten Vertretern des dritten Standpunkts und zu dessen
treibenden Kräften kann man Karl Vennberg und Artur Lundkvist
rechnen. Zu den gemäßigteren gehörten heute mehr oder weniger
bekannte Persönlichkeiten wie S tig Carlson, Folke Isaksson, Âke
Nordin, Sivar Arnér, Werner Aspenström, Erwin Leiser, also
meistens Schriftsteller und Journalisten aus dem Kreis um die
damalige sozialdemokratische Zeitung Morgon-Tidningen. Es ist
jedoch etwas überraschend, daß der dritte Standpunkt gerade von
solchen Leuten vertreten wurde, die sich während des Krieges nur
selten engagiert hatten, sich auch nie zu Erklärungen oder gar
Taten gezwungen fühlten und sich auch nie öffentlich an die Seite
der kämpfenden Demokraten und Antifaschisten gestellt hatten.

Lundkvist, der sich später so heftig in der Friedensbewegung
engagierte, sagt über seine Gefühle zur Zeit des Kriegsausbruchs
in seiner Autobiographie folgendes aus: «Jag betraktade mig
närmast som antipolitisk. Jag var sâ besviken pâ Politiken sâdan
den praktiserades pâ olika hâll att jag bara künde vända mig

9 Tage Erlander, 1949-1954, S. 163.



185

emot».10 Nazismus und Faschismus stellen für ihn das Ende aller
Werte dar, die Westmächte sind in seinen Vorstellungen durch und
durch korrumpiert, ihre Demokratie im Zerfall; die Politik Stalins
ist ihm zwar schwer begreiflich, aber doch die einzige vage
Hoffnung. Wenn er über den Winterkrieg spricht, gibt er sogar zu, daß

auch «de annars klarsynta», Knut Jaensson und Tora Dahl, der
allgemeinen Hysterie verfallen sind. Die meisten «früheren
Radikalen», auch die organisierte Arbeiterklasse, ist aktivistisch, d.h.
profinnisch geworden. Er konstatiert mit Genugtuung, daß es

glücklicherweise noch Per Albin Hansson gibt, der als kluger
Taktiker die schwedische Teilnahme am Winterkrieg verhindern
konnte.

Also schon damals gab es ein stilles Einvernehmen zwischen der
«dritten» und der offiziellen Politik, die dann nach dem Krieg
durch den dritten Standpunkt weitergeführt wurde.

Man kann daraus schließen, daß die Drittstandpunktler schon
damals eindeutig dafür gewesen sind, die «strikte» Neutralität zu
wahren.

Meiner Meinung nach steht hinter diesem Denken auch der
Defätismus der Kriegsjahre, der Unwille sich zu binden, der
«bewährte» Standpunkt «abzuwarten», wie die ganze Misere
verlaufen werde, eine im Grunde pessimistische Weltanschauung,
die mit dem Dritten Weltkrieg als einer gegebenen Tatsache
rechnet. Im großen und ganzen sehen diese Privatpolitiker Europa
von der Linie aus, die an der schwedischen Küste verläuft.

Sivar Arnér, eigentlich einer der Gemäßigten, kann noch am
12. 3. 1951 ohne weiteres in seinem Artikel in Aftontidningen
schreiben: «Nu menar jag, att man trots allt kan tro att Ryssland
f.n. inte har nâgra erövrande avsikter västerut mot det övriga
Europa». Unter denen, die sich zu Wort meldeten, waren auch
ausgesprochene Pazifisten, wie z.B. Werner Aspenström, der
die Grenzen der offiziellen schwedischen «verteidigungsfähigen
Neutralität» weit hinter sich läßt. Er schlägt in Stockholms
Tidningen am 23. 10. 1950 vor: «För Sveriges del vore det inte bara
en värdigare utan ocksâ en klokare politik att lägga ner de mânga
försvarsmiljonerna pâ en rent humanitär hjälpverksamhet».

10 Artur Lundkvist, Självporträtt av en drömmare, 1966, S. 150-1.



186

Daß Tingsten in gewissem Maße recht hatte, als er behauptete,
daß die meisten Verfechter des dritten Standpunkts auch die Sache
des Kommunismus unterstützt hätten, geht auch aus Beiträgen
derer hervor, die sich als objektive Bewerter der Lage bezeichneten.

Stig Carlson differenziert zumindest in der Wortwahl:
Während er die stalinistische Politik seit dem Ende des Krieges als
«konstant» bezeichnet - weil sie nur «eigene Traditionen und
Linien verfolgte und verfolgt» - nennt er dagegen die amerikanische

Politik «Wahnsinn» (Morgon-Tidningen, 23. 5. 1951).
Folke Isaksson, ein Lyriker, sieht die Probleme wieder anders. Er

spricht vor allem von seiner, der vom Militärdienst betroffenen
Generation als einer der ersten schwedischen Wehrdienstverweigerer.

Aber auch er gibt in seinem Plädoyer etwas vom Schamgefühl

in den Kriegsjahren zu: «Detta är kanske en tredje Ständpunkt,
en neutralism, en oansvarighet - gärna». Doch hie und da ist
Isaksson auch kritisch. Er, als Sprecher der jüngsten Generation,
ist nicht sicher, ob der Weg des dritten Standpunkts klar und
eindeutig ist. In Morgon-Tidningen vom 5. 7. 1951 beendet er
seinen Beitrag folgendermaßen: «Men vâra utsikter är tvivelaktiga
och man kan inte säga annat än att det värsta tycks âterstâ».

Lundkvist dagegen konstatiert in seinem Artikel «Demokrat!
kräver socialism» (Demokratie fordert Sozialismus), ebenfalls in
Morgon-Tidningen (12. 6. 1951), ungefähr folgendes: Die Demokratie

ist überall unzulänglich, eigentlich existiere sie nirgends. Im
Kapitalismus fehle es ihr an sozialer Gerechtigkeit, im Kommunismus

wiederum an politischen Freiheiten. Danach wendet er
sich einer einseitigen und vernichtenden Kritik an den «abendländischen

Werten» zu. Im großen und ganzen klingt der Artikel eher
wie ein Angriff auf Amerika, als eine Verteidigung des dritten
Standpunkts. Lundkvist kommt zu der Schlußfolgerung, daß

Amerika im Nachkriegseuropa mit allen reaktionären,
faschistischen Kräften paktierte. Kein Wunder, daß eine solche
Argumentation dem Autor einige Jahre später den Lenin-Friedenspreis
einbrachte. Später gab «der Träumer mit offenen Augen» zwar zu,
daß die Verleihung des Preises für ihn «ein Dilemma» war, weil sie

zur selben Zeit erfolgte, in der Pasternak von seiner Regierung
gezwungen wurde, den Nobelpreis für Literatur abzulehnen.
Gerade da erhalten die Worte Erik Hj. Linders in seiner Aussage



187

zu Lundkvists Reisebuch aus der Sowjetunion (Vallmorfrân Taschkent,

1952) große Bedeutung:
Västerlandets frihetstradition är honom främmande eller likgiltig [. .] Det
finns människor, som aldrig tänkt sig in i vilken sällsam erövring mänsk-
ligheten gjorde när de västerländska rättsgarantierna (möjligheterna för en
individ att ha och fâ rätt emot staten) blev verklighet [. .] Det är i synen
pâ frihetens betydelse och yttringar skiljelinjen gär mellan Artur Lundkvist
och hans kritiker; men bakom ligger säkert viktiga och ödesdigra skiljaktighe-
ter i synen pâ människan."

Die «offenen Augen» des Träumers waren oft geschlossen!
Zur Zeit seiner Reisen im Dienste der Friedenspartisanen hat

sich Lundkvist nicht einmal die Frage gestellt, warum mit den
Schriftstellerkollegen in Prag nicht über etwas anderes als den
Sozialrealismus gesprochen werden konnte.12 Als er jedoch
während seines Besuches in der Tschechoslowakei (1958) auf den
Spuren von Franz Kafka wandelte (den das Volk nicht einmal lesen
durfte) und in der Slowakei unter der Assistenz des liebenswürdigen

Unterrichtsministers Forellen angelte, saßen die meisten der
dortigen Kollegen, mit denen er über etwas anderes als «den socia-
listika realismens dogmatik» hätte sprechen können, gerade wegen
ihrer Ansichten schon ein paar Jahre hinter Gittern.

In einem anderen Artikel, der zwei Tage später in derselben
Zeitung erschienen ist («FN är i fara»), hat Lundkvist seine
Ansichten noch einmal bekräftigt. Er bezeichnete die amerikanische

Aktion in Südkorea als Betrug an den Vereinten Nationen
und beschuldigte die USA, die UNO-Flagge über faschistischen
Verbänden zu hissen.13 Doch dann, im zweiten Abschnitt, entwik-
kelte er einen neuen Gedanken, der die Problematik des dritten
Standpunkts weit überschreitet und die Theorie der Dritten Welt,

11 Zitiert nach: Paul Lindblom, Artur Lundkvist, 1976, S. 127.
12 Artur Lundkvist, Självporträtt av en drömmare, 1966, S. 209: «I Prag [1951,

R. K.] mottogs vi mitt i natten av dansande ungdomar som bjöd pâ vin och
prydde oss med blommor» und «Det var ocksâ patetiskt förhoppningsfullt med
allting i Warszawa».

13 Eine ähnliche Haltung hatte auch Moa Martinson eingenommen. Sie sandte
damals einen Brief an Tage Erlander (4. 2. 1951), in dem sie ihm für die
zurückhaltende und antiamerikanische Reaktion in den Vereinten Nationen, in der
Frage der Bezeichnung des Aggressors im Koreakrieg, dankte. Vgl. Tage
Erlander, 1949-1954, S. 150.



188

die erst in den sechziger Jahren aktuell und von den schwedischen
Linksradikalen angenommen wurde, vorwegnimmt.

Karl Vennberg stand Lundkvist nahe, war aber in seinen Ausführungen

viel persönlicher. Ziel seiner Kritik waren eher Tingsten
und Eyvind Johnson als die Großmacht hinter dem Ozean. Vennbergs

Kritik ist, höflich ausgedrückt, unverschämt, denn er sagt,
daß Johnson «dem Stiefel eines SA-Mannes ähnle» und weckt fast
den Verdacht, daß er ein Agent der CÏA sei.14

Einen recht unparteiischen Überblick über den Verlauf der
Debatte über den dritten Standpunkt zur Zeit des kalten Krieges
bietet Ingemar Hedenius in seinem Buch Herbert Tingsten,
människan och demokraten («H. T., der Mensch und Demokrat»).15
Hedenius definiert den dritten Standpunkt folgendermaßen:

Tredje stândpunkten innebar ett avstândstagande frân de västliga demokra-
tierna, bâde deras inre förhällanden och deras antagonism mot Sovjet och
medkänsla med den av Sovjet underkuvade delen av världen, samtidigt som
stândpunkten ifrâga vägrade att riktigt ta parti för kommunistländernas inre
och yttre politik. (117)

Man kann sagen, daß Hedenius' Definition im großen und
ganzen den Thesen beider Seiten entspricht. Doch sieht auch er,
wie die Politik der Drittstandpunktler enthusiastisch von der
sowjetischen Seite unterstützt wird. Man muß allerdings hinzufügen,

daß auch dies eine Verallgemeinerung ist und daß es in
dieser Gruppe große Meinungsunterschiede gab. Nicht jeder
Drittstandpunktler war ein «Halbkommunist», wie Tingsten sie nannte.

Tingsten war damals einer der wenigen Fürsprecher für den
Anschluß Schwedens an die Atlantische Allianz,16 und deshalb
beschuldigten ihn seine Gegner, Propagandist für einen Kreuzzug
gegen den Kommunismus zu sein. Doch das war Tingsten meiner
Meinung nach nicht.

Die Ansichten von Vennberg und Lundkvist, den beiden
Hauptkämpfern für den dritten Standpunkt, waren zwar relevant, aber
14 Karl Vennbergs inställning, in: Utsikt, Nr. 4, 1948, S. 5-50.
15 Ingemar Hedenius, Herbert Tingsten, 1974, in dem Kapitel «Det kalla kriget och

tredje stândpunkten», S. 117-164.
16 Tage Erlander kommentiert Tingstens Aktivität in dieser Zeit folgendermaßen:

«Det var framför allt Herbert Tingsten i Dagens Nyheter som med känsloladdad
aggressivitet angrep neutralitetspolitiken». Tage Erlander, 1940-1949, 1973,
S. 396.



189

nicht repräsentativ und entscheidend. Den Grundton gaben eher
die Neutralisten an, die das Erbe der Neutralität aus der Kriegszeit
weiterführten und die auch die stille Zustimmung der Regierungskreise

genossen.17 Der Grundgedanke des dritten Standpunktes
war der traditionelle schwedische Pazifismus und Neutralismus,
der während des Krieges - vor allem durch den zufällig
glücklichen Verlauf der Dinge zugunsten der geführten Regierungspolitik

- als die «einzige richtige Linie» historisch bestätigt worden
war.18 Dieser Weg war sozusagen zur Staatsidee erhoben worden.
Nur einige wenige «Andersdenkende», wie Tingsten und Johnson,
wagten es, gegen die neutrale Tradition zu opponieren.

Es kann nicht übersehen werden, daß der größte Teil der Ideen
und Vorstellungen der Drittstandpunktler der offiziellen Doktrin
der Außenpolitik entsprach und in ihr aufgegangen ist. Es ist klar,
daß Tingstens Standpunkt den Neutralen, für die das Überleben
einen höheren Wert darstellt als die Freiheit, fremd geblieben ist.
Die Handlungsweise Vennbergs und Lundkvists ist ähnlich zu
verstehen wie die der Sammlungsregierung während des Krieges.
Auch damals hatte man sich vorsichtiger und weniger kritisch
gegenüber der entschlosseneren und näheren Großmacht gezeigt, als

gegenüber derjenigen, mit welcher man ähnliche Ansichten teilte,
Beispiel einer Politik, die ideelle Werte der politischen Realität
unterordnet.19

Es ist bezeichnend, daß man sogar bei den schwedischen
Linksradikalen, den Neulinken, in der zweiten Hälfte der sechziger

17 Tage Erlander, 1949-1954, 1974, S. 105: «Självfallet var det framförallt vàr
önskan att inte komma i krig. Vi var rädda för det och det skärndes vi inte
över. Erfarenheterna frân världskriget hade skapat en allmän tilltro tili möjlighe-
ter att nâ framgâng för en neutralitetspolitik av det slag vi fort. En absolut
förutsättning för att lyckas var att vi i fredstid inte band oss tili nâgotdera av
blocken».

18 Herbert Tingsten, Minpolitiska horisont, 1969, S. 50: «Vâr politik under andra
världskriget var en balansgâng, under vilken vâr hâllning förändrades efter
krigslyckans växlingar; det vore rimligare att kalla oss för en europeisk
barometer än för Europas samvete».

19 Dies gibt auch Tage Erlander (1949-1954, S. 151) zu: «Men rädsla för Ryss-
land är det väl som bestämmer stora delar av svensk utrikespolitik, om det
med rädsla menas att försöka klarlägga för ryssarna, att de icke har nâgon an-
ledning att tro oss bli deras fiender - om vi fâr vara i fred för dem».



190

Jahre Ähnliches beobachten kann. Auch sie sehen und suchen -
zumindest bis 1968 - das Kernproblem überall auf der Welt - in
Vietnam, China, Afrika, Lateinamerika - nur nicht in ihrer Nähe
und vor der eigenen Grenze. Auch der dritte Standpunkt ist ein
Ausdruck der Kontinuität und der Spezifik des neutralen Denkens.
Die Debatte über den dritten Standpunkt wirkte, weil sie meistens
von Schriftstellern ausgetragen wurde, rückwirkend auf die schöne
Literatur. Selbst in ihrer radikalsten und kritischsten Phase war sie

eigentlich neutralistisch, europafremd und oft defätistisch.
Wenden wir uns aber nun der Literatur jener Jahre zu. Die

absichtliche oder unbewußte Weltentfremdung spiegelt sich im
Werk zweier der interessantesten Debütanten der fünfziger Jahre
wider, den «provinziell» gefärbten und inspirierten Romanen von
Sara Lidman und Per Olof Sundman, die in die ärmsten und
entferntesten Winkel Schwedens verlegt sind - der erstere nach
Missenträsk in Västerbotten und der letztere ins heimatliche Jämt-
land.

Sara Lidman (geb. 1923)

Sie selbst bezeichnete ihre ersten Romane, Tjärdalen (1953, «Der
Mensch ist so geschaffen») und Hjortronlandet (1955, «Im Land der
gelben Brombeeren»), als Kollektivromane,20 aber sie fügt hinzu:
«Jag visste för lite om samhället för att veta ât vilket häll jag skulle
rikta angreppen. Det ledde tili att den [Hjortronlandet, R. K.] blev
romantisk och fullständig ofarlig». Das ist jedoch die Meinung der
Autorin zu Beginn der siebziger Jahre, also zu einer Zeit, als sie
eine politische Wiedergeburt erlebt hatte und alles von diesem
neuen Gesichtspunkt aus betrachtete. Trotzdem ist das Zitierte
anschaulich. Höchstwahrscheinlich war es wohl so, daß Sara
Lidman in den fünfziger Jahren politisch genauso gleichgültig war,
wie alle ihre Zeitgenossen und die Welt für sie bloß im
«Mikrokosmos» der gefühlvoll betrachteten Provinz existierte. Auch darin,
daß sich Sara Lidman auf Folke Fridell und seinen Roman Död mans
hand (1946, «Die Hand des Toten») beruft, kommt ihre Bindung
an die verschlossene, schwedische Welt, an die spezifisch schwedi-

20 Gunnar Thorell, Samtal med Sara, in: Ord och Bild, 1970, S. 36ff.



191

sehen sozialen Probleme zum Ausdruck. Von ihnen führt ein sehr
weiter Weg zur Annäherung an die Welt; und auch dann ist es nur
eine provinzielle Annäherung, als ob die Provinz andere Provinzen
suche. Die Metropole, das so nahe liegende Europa, bleibt dabei
unberührt. Das gilt nicht nur für Sara Lidman, das gilt für fast alle
aus ihrer Generation und für die meisten ihrer Zeitgenossen.

Per Olof Sundman (geb. 1922)

Bei ihm ist es ganz ähnlich. Schon in seinem Roman Jägarna(l951,
«Die Jäger») verpflanzt er das Schicksal seiner einsiedlerischen
Helden in das menschenleere, entlegene, mit Wäldern und Seen
bedeckte Jämtland, das anscheinend nur aus sich selbst und für
sich selbst lebt, und seine Personen, ob Verfolgte oder Verfolger,
tragen noch immer so etwas wie Dagermans Determinismus und
Angst vor den unüberwindbaren Schneeweiten in sich, die sie von
der Außenwelt abschneiden.

Per Wästberg (geb. 1933)

Auch er brachte, wenn auch diesmal auf die Hauptstadt
übertragen, einen ähnlichen Provinzialismus in seinen beiden ersten
Romanen Ett gammalt skuggspel (1952, «Ein altes Schattenspiel»)
und Halva kungariket (1955, «Das halbe Königreich») wobei schon
der Titel des zweiten Buches andeutet, daß die Liebeserlebnisse
seiner beiden Helden Helene und Felix auf ihren großstadtromantischen

Streifzügen durch Stockholm und dessen Umgebung bloß
jene eine, duftende und glückliche Hälfte der Welt darstellen, in
der es sich gut leben läßt.

Aber Per Wästberg gebührt auch die Ehre, sich in dem Roman
Arvtagaren (1958, «Der Erbe») aus dem schwedischen Glashaus
nach Europa und weiter in die Welt hinaus, nach Südafrika und
Rhodesien begeben und seinen Zeitgenossen die Tür aus der
ererbten Isolation geöffnet, sie zurück zur Welt und zum politischen
Bewußtsein gebracht zu haben. Offensichtlich war aber Wästberg
auch derjenige, der die engagierte Literatur im Schweden der sechziger

Jahre ungewollt auf den Irrweg fernab von Europa brachte
und die Mode des literarischen Reiseberichts, des Dokuments, des

Rapports begründete.



192

Karl Erik Lagerlöf charakterisiert in der Einleitung zum Sammelband

Femtitalet i backspegeln21 die fünfziger Jahre folgendermaßen:

«Naivitet, realism och mondän misantropi». Vielleicht
könnte man diese Worte noch präzisieren. Es handelte sich um
eine ehrliche und aufrichtige Naivität, um einen provinziellen
Realismus und um Misanthropie aus schlechtem Gewissen, wie es

diese Autoren schon mit in die Wiege bekommen hatten.
So könnten wir einen Autor nach dem anderen durchnehmen.

Zu den Misanthropen und Pessimisten gehört zweifellos der junge
Sandro Key-Äberg (geb. 1922), wie das die Titel seiner ersten
beiden Bände, Skrämdas lekar (1950, «Spiele der Erschreckten»)
und Bittergök (1954, «Ein Bittertrunk»), zorniger, desillusionierter,
verzweifelter Gedichte andeuten.

Key-Äberg und den Beklemmungen der vierziger Jahre steht
auch Osten Sjöstrand (geb. 1925) nahe, ein religiöser Mystiker
und moderner Metaphysiken Die Religiosität ist bei ihm im
Grunde eine der Möglichkeiten, das Gefühl der Entfremdung und
Vereinsamung zu überwinden, das in Schweden bei weitem nicht
bloß eine modische Widerspiegelung der westeuropäischen
Strömungen darstellte, sondern einer ganz konkreten, spezifischen
Situation entsprungen war. Den religiösen Ausweg suchten auch
andere: Majken Johansson (geb. 1930) in der Heilsarmee,
Ingemar Gustafson-Leckius (geb. 1928) im Katholizismus. Die
Leere des Lebens war es, die sie deprimierte, der Pessimismus, der
sie vom Weg abbrachte, die Mittelmäßigkeit und die große Ruhe,
die sie ermüdeten. Wiederum war es offensichtlich der Mangel an
Erfahrungen und Erlebtem - man könnte auch sagen zu wenig
Widerstandskraft -, was diese Autoren auf die Suche nach einem
Ausweg aus der scheinbar «unerträglichen» Welt zu dem
unbesiegbaren und unzerstörbaren Glauben an den Erlöser führte - der
Gläubige und der Überzeugte sind unantastbar. Aber ihre Krise
ist nicht nur rein persönlich, sie ist auch rein schwedisch, sie hat
mit Europa und mit der Welt kaum etwas gemeinsam - und wenn,
dann nur ganz äußerlich. Sie entsteht aus den Privilegien, die der
restlichen Welt versagt waren, wie es bei Mauritz Edström (vgl.
S. 4) definiert ist: «Att sitta i Sverige pä 50-talet och huka under det

21 Ausgabe: Aldus 1968.



193

kalla kriget, lära vidare, fâ det bättre, bli nöjd och besviken var ett
Privilegium». Auch Gustafson-Leckius ist im Grunde ein Erbe der
vierziger Jahre. Von Dagermans morbider Bewunderung der Angst
ist zu seinem «lebensgefährlichen, kannibalischen, zerstörerischen
und einschläfernden Lachen» wirklich nur ein kleiner Schritt.
Aber auch sein Werk wächst aus der Unfähigkeit, mit dem Milieu
zu kommunizieren, also aus der Einsamkeit, der Verschlossenheit
und der Verlassenheit. Auch er fand den Weg zur menschlichen
Gemeinschaft erst in den sechziger Jahren.

Dem Paar Johansson und Gustafson-Leckius können wir übrigens

noch einen dritten Barden aus Lund hinzufügen, den Dichter
der «Metapoesie», Göran Printz-Pählsson (geb. 1931), der
bezweifelt, daß das Wort als Kunstmittel die Wirldichkeit wiedergeben

kann. Für ihn ist die Sprache gefährlich, da sich seiner
Meinung nach die Wirklichkeit den Worten anpaßt.

Bei der nächsten Autorin, Birgitta Trotzig (geb. 1929),
entdecken wir dieselbe Furcht vor der Welt. Das irdische Dasein
faßt sie als Bühne toter Masken auf, erstarrte Zusammenhänge
und mangelnde Liebe sind die Wurzel allen Übels. Aber auch
dieses Übel ist gewissermaßen nur persönlich, privat, begrenzt auf
die Umgebung, in der sie zu leben hat; den Menschen sieht sie als

Opfer der Taten und Handlungen anderer Menschen, alle werden
schuldig an allen.

Der schwarzen, katholischen Sicht und Darstellung der Welt von
Trotzig kann man die romantische oder besser neuromantische
Religiosität von Bo Setterlind (geb. 1923) gegenüberstellen, aber
auch sie wirkt ausgeklügelt und ästhetisch. Die Poesie wird hier
zum höchsten Gehalt des menschlichen Seins erhoben, zum
heilbringenden, alles versöhnenden göttlichen Wert. In der Poesie und
in der Religion sucht er die verlorene Realität, die Welt ersetzt er
durch Fiktion, Traum, Vision.

Katastrophengefühle findet man auch bei Lars Forssell (geb.
1928), dem ausgelassenen Dichter, der oft die Form des Couplets
und des Kabarettliedes benützt. So charakterisiert ihn Madelaine
Gustafsson in dem Artikel Forssell med tvekan:22 «Avstând, främ-

22 Femtitalet i backspegeln, S. 17.



194

lingsskap, kyla, kluvenhet och rädsla är hans ständigt âterkom-
mande ord».

Den Problemen der Welt geht in den fünfziger Jahren auch Lars
Gyllensten (geb. 1921) aus dem Wege, der sich mit großer
polemischer Ausdauer dafür einsetzt, Ideologien aller Art abzuweisen.
Auf diese Weise distanziert er sich von der ihn bedrängenden
Welt. Die düstere Grundeinstellung der Autoren der vierziger
Jahre versucht er in seiner parodistischen Camera Obscura (1946,
zusammen mit Torgny Greitz) zu zerstören, doch nimmt er dabei
so viel von ihrem Pessimismus und ihrer Verzweiflung in sich auf,
daß er sie nie mehr los wird. Seine Helden haben darunter zu
leiden; es sind Leute, die ihren Glauben und jede positive
Lebensanschauung verloren haben, aber trotzdem versuchen weiterzuleben.

So könnte man im Aufzählen weiterer Namen von Lyrikern und
Prosaisten der fünfziger Jahre fortfahren - wie etwa mit Thomas
Tranströmer, Lasse Söderberg, Pär Rädström, Âke Wassing usw. -,
das Bild würde sich im wesentlichen nicht verändern und ständig
dem Stichwort in Lilla Upplagsboken23, entsprechen, wo diese
Autoren folgendermaßen charakterisiert werden: «Femtiotal, fem-
tiotalism [. .] Traditionalism, politisk och social eskapism samt
optimism uppfattades som typiska för 50-talet, men âtskilliga av
dess författare delade fyrtiotalismens pessimism».

An der Substanz dieser Definition, die wie jede
literaturgeschichtliche Definition natürlich auch ihre Schwächen hat, können
weder die Existenz noch das Werk von Jan Myrdal (geb. 19. 7.

1927) etwas ändern, auch wenn er behauptet, daß sich beim
Weglassen seines Namens aus dieser offiziellen Aufzählung das

Bild der fünfziger Jahre notwendigerweise verändern muß, denn
für ihn ist «femtiotalet ett decennium fyllt av stora intellektuella
eventyr».24 Als Beweis für die Vitalität des Jahrzehntes führt er an,
wie er gemeinsam mit Gun Kessle und anderen im Jahre 1951 in
Berlin über Frans Masereel und Renato Guttuso diskutierte. Er
konnte in seiner Überheblichkeit zwar so denken, aber am Geist
der fünfziger Jahre änderte das nichts, genauso wie seine Teil-

23 Malmö 1966.
24 Jan Myrdal, Ett femtiotal, 1972, S. 7.



195

nähme an den Berliner Weltfestspielen der Jugend nichts veränderte.

Auch Myrdal kann sich nicht seines begrenzten,
marxistischen Provinzialismus erwehren. Der Ursprung allen Übels liegt
für ihn bei den Amerikanern, die nicht wie er, fähig sind zu Durchblick

und Erkenntnis. Er ist also ein typischer Repräsentant
linksgerichteter Enthusiasten der Nachkriegsgeneration. So hat man
jenes große, aber recht einseitige «intellektuelle Abenteuer» zu
sehen, das fast zwanzig Jahre dauerte, bis man in Schweden bereit
war, sich der abendländischen Realität zu stellen. Allerdings waren
Myrdals «intellektuelle Abenteuer» eigentlich ein vergebliches
Umherirren im Bannkreis seiner eigenen Vorstellungen. Sein sehr
subjektiver Freiheitsbegriff, immer wieder nur am schwedischen
Maßstab gemessen, hinderte ihn daran - sowohl aus gekränkter
Eitelkeit als auch aus Einbildung - zuzugeben, daß er von
falschen, bzw. einseitigen Prämissen ausgegangen war. Doch heute
behauptet Myrdal etwas anderes: Er habe immer recht gehabt, er
habe sich nicht geändert: «Den som anklagar mig för att <ändra

uppfattning>, den säger blott att jag reagerar pâ en sig förändrande
verklighet. Endast den som icke förändrar sig förändrar sin
position».25

Myrdal leitet die Entwicklung von unkritisch bewunderungsvollen

Beobachtungen ab, klammert sich an Details und sieht die
Gesellschaft und die Menschen nicht in ihrer Gesamtheit. Das
bestätigt er selbst durch seine schöpferische Devise: «Endast
genom att alltid välja att vara vulgär kan man bevara sig som
mänskligt aktiv».26 Nur hat es manchmal den Anschein, als ob sich
hinter seiner Aktivität eine gute Portion menschlicher Eitelkeit,
«gehört zu werden», verstecke.
Es kann jedoch gesagt werden, daß auch bei Myrdal das ausschlaggebende

Moment seiner späteren Entwicklung das Erlebnis des
«schwedischen Krieges, der nicht stattfand», bildet. Man kann von
neuem zu seinem Artikel Det vulgära seendet greifen, um für seine
spätere Haltung eine Erklärung zu finden. Schuld war wohl die
Distanzierung vom Milieu der Väter, der Krieg und der Zusam-

25 Jan Myrdal, Skriftställning I, 1968, S. 5.
26 Jan Myrdal, Det vulgära seendet, in: BLM, 1966, S. 685.



196

menbruch. Der dreizehnjährige Junge enthüllt die Heuchelei
jener, die ihm Vorbild sein sollten.

Men sâ var det 1940, jag var tretton âr och bodde i Bromma [. .] Hemma hos
mina klasskamrater satt jag och iakttog dessa bildade vuxna människor och
lyssnade tili dem [. .] Hemma hörde jag vad de höga arbetarrörelsefunk-
tionärerna sagt; de som fätt förtroendeposter och löner. Den som var med
1940, 1941 och 1942 glömmer aldrig vad de talade om. Till de yngre, de som
inte var med kan jag säga att de talade om anpassningens nödvändighet. - Men
med ytterlig fä undantag var de alla förrädare. Hade vi ockuperats (under
danska förhällanden) dâ hade de alla blivit samarbetsmän [. .]. De visste,
liksom jag, vad som skedde i Europa. Men det bekom dem inte. De accepte-
rade nyordningen. Den säkrade deras privilegier.27

Myrdal geht vielleicht zu weit in seiner Verurteilung des

Egoismus und Opportunismus dieser Menschen; er wählt diese
Ausdrucksform wahrscheinlich deshalb, um einen unkonformen
und «vulgären» Effekt zu erzielen und das Verhalten der «Väter»
auf einen einzigen Nenner bringen zu können. Die Erkenntnis
aber, die ihn formte und früher als andere auf den Weg des

Aufruhrs gegen die Väter brachte, war bei ihm vorhanden. Wie
sich diese Erkenntnis in seinem literarischen Schaffen widerspiegelte,

möchte ich später erörtern. Hier kann aber bereits gesagt
werden, daß sich seine Haltung in nichts vom Eskapismus der fünfziger

Jahre unterschied. Das gilt z.B. für seine zwei «Volksheim-
Romane», Jubelvàr (1955, <Jubelfrühling») und Badrumskranen
(1957, «Der Badezimmerhahn»). Der erste ist eine getarnte
Groteske zur 700-Jahrfeier der Stadt Stockholm, die auf einer
provinziell-kommunalen Ebene die «großen» Schwächen des
menschlichen Handelns ironisiert, der zweite stellt eine humorvolle

Kriminalfarce dar, in der man sich zwar von der Welt der
Väter distanzieren will, jedoch wieder an ihr haften bleibt, als ob
kein Abschied möglich sei. Sein desperater Eskapismus war
genauso zeit- und gefühlsbedingt wie bei anderen Autoren, ging
nur einen anderen Weg. Auch bei Myrdal entsprang er dem Gefühl
der Unsicherheit und der unbewältigten Vergangenheit, war
jedoch um zehn Jahre früher präsent, und seine kritische Tätigkeit
hat in jedem Fall die gesellschaftlich engagierte Literatur der sechziger

Jahre vorgezeichnet und beeinflußt.

27 Ebenda, S. 684.



197

Doch die Kritiker der Neutralitätszeit muß man auch in den
fünfziger Jahren vor allem unter den alten Kämpfern gegen den
Defätismus suchen. Nur sie hatten genug Erfahrung, Ausdauer
und Übersicht und waren bereit, von neuem in den Kampf zu
ziehen. Nicht einmal die Enttäuschung über den Ausgang des

Krieges und der Nachkriegsentwicklung konnte ihre Überzeugung
erschüttern. Sie glaubten weiterhin an die demokratischen Ideale
und waren davon überzeugt, daß das demokratische System
reformierbar sei.

Und sie sind es, die sich Europa zuwenden und die europäische
Kulturtradition, welche die demokratischen, liberalen und
individuellen Freiheiten zu schätzen weiß, verteidigen wollen. Die
«alten Herren» Moberg und Johnson rüsten wieder zum Kampf.

Vilhelm Moberg

Eines seiner Bücher, das auch in engem Zusammenhang mit der
Kriegs- und Neutralitätszeit steht, ist die heitere und beißende
satirische Utopie Det gamla riket («Das alte Reich») aus dem Jahre
1953, die vor allem die zu einer unkontrollierbaren Institution
herangewachsene schwedische Staatsbürokratie attackiert. Hin
und wieder werden hier sowohl die Monarchie als auch die
sozialdemokratische Arbeiterpartei und ihre Politik mutig und frech
angegriffen. Offensichtlich wurde Mobergs Wut auf diese Institutionen

durch Erinnerungen an die Verhältnisse während des

Krieges geweckt,28 so z.B. in dem Abschnitt, in dem sein kleiner
Held, der schwedische Notar Per Urban Secretessius, der sich als

Stipendiat in Idyllien, dem alten Reich, aufhält, die Lage der
idyllischen Presse mit den idyllischen Kollegen diskutiert. Auch in
Idyllien ist die «freiwillige Zusammenarbeit» zwischen der Regierung

und der Presse fast genauso musterhaft wie in Schweden, und
die Art und Weise, wie in Idyllien Nachrichten verbreitet werden,
entspricht haargenau der Schwedens, wo ähnliche vorbildliche
Methoden schon während des Krieges eingeführt wurden:

28 Vgl. Sigvard Mârtensson, Vilhelm Moberg, 1956, S. 178: «Krigsârens händelser
manar debattören att tala direkt, och frän och med nu är den mobergska
Polemiken füllt utbildad».



198

Sâ snart det föreligger större, riksviktiga nyheter sammankallar regeringen
chefredaktörerna för den lojala delen av vâra tidningar tili en hemlig och
förtrolig presskonferens, dar de fâr fullständiga informationer. I gengäld be-
höver de endast ge sitt hedersord pâ att de icke publicera nâgonting av dem
[. .] Jag skulle just inskjuta, att den [metod, R. K.] infördes även i Sverige
under kriget och att den därhemma i hög grad hade tillvunnit sig regeringens
förtroende. (92)

Auch die Angriffe auf die Person des Königs haben ihre Wurzeln
in der Vergangenheit, wo der Monarch, nach Mobergs Ansicht,
während des Krieges eine nicht gerade überzeugende Rolle spielte.
Doch die satirischen Angriffe, wenngleich sie auf den skandalösen
Fällen «Haijby» und «Kejne» aufgebaut sind, konzentrieren sich
nicht (oder nicht nur und nicht vor allem) auf den damals aktuellen
Verfall des schwedischen Rechtswesens. Hier hat Âke Thulstrup
recht.29 Moberg begleicht im Alten Reich auch eine ältere Rechnung:

Er kritisiert und stellt die Verwaltungs- und Regierungsmethoden

an den Pranger, die sich gerade während der Neutralitätszeit

zu fast normalen Vorgängen entwickelt und eingewurzelt
haben. Er kritisiert die Bevormundungspolitik der sozialdemokratischen

Partei, die aus opportunistischen und «realpolitischen»
Gründen aus dem freien Bürger ein Staatsgeschöpf schaffen
wollte, das gleichgeschaltet nur dem Nutzen des Staates und
letzten Endes der «Staatsbürokratie» dienen sollte. Gerade diese
Methoden waren im Namen des Volkes - ohne daß man es gefragt
hätte - zur politischen Praxis geworden.

Man kann ohne weiteres sagen, daß Mobergs Buch zu jenen
gehört, die sich die Abrechnung mit der Vergangenheit, in der die
demokratischen Ideale schwer belastet wurden, zum Ziel setzten,
ungefähr in derselben Art und Weise, wie Johnson in der ersten
Hälfte der fünfziger Jahre, nur auf einem breiteren, sozusagen
internationalen Hintergrund vorgegangen war. Auch Moberg
versucht, die Aufmerksamkeit auf die in der technokratisierten und
bürokratisierten Gesellschaft verschwindenden demokratischen
Ideale zu lenken. Mit anderen Worten, Das alte Reich, das sich
einerseits kritisch mit der Gegenwart befaßt und andererseits in
die nicht weit entfernte Zukunft weist, ist ein satirisches Pamphlet
auf die Entartung der Demokratie.

29 Rezension, in: BLM, 1953, S. 785.



199

Eyvind Johnson

Lägg undan solen (1951, «Fort mit der Sonne») ist ein politischer
Roman, in dem der Autor eine Abrechnung mit der ersten Hälfte
des 20. Jahrhunderts herbeiführt, vor allem aber die von zwei
Weltkriegen, Revolutionen und mit- und gegeneinander rivalisierenden
Ideologien geformten Menschen zeigen will. Der Roman wurde
bald nach Johnsons Stellungnahme in der Debatte über den
dritten Standpunkt geschrieben, in der er die Ansicht vertreten
hatte, daß die Demokratie in Schweden und im ganzen Norden
nicht ohne Hilfe der amerikanischen Waffen möglich sei - was
seine Gegner als eine Unterstützung des kalten Krieges werteten.30

Johnson war der erste Autor in Schweden, der schon Anfang
der fünfziger Jahre zu den Ereignissen der nicht fernen Vergangenheit

zurückkehrte. Der Roman über zwei «utopische» Alpenrepubliken,

in denen es gerade zu neuen Staatsstreichen gekommen
war, knüpft an die schicksalhafte west-östliche Spaltung Europas
nach 1948 an. Im Mittelpunkt steht das Schicksal der unzähligen
Flüchtlinge, die damals alle Länder Europas überfluteten.

Es ist eine menschliche Tragödie, kommentiert vom Helden des

Buches, dem «Theaterkritiker» Henry Templeman Crofter Brace.
Er verfolgt die Ereignisse auf der politischen Szene wie eine
Theatervorstellung. Die kleine Berghütte an der Grenze zwischen
den beiden Alpenrepubliken, beobachtet von Mr. Crofter Brace,
Eyvind Johnsons alter ego, das früher auch als Martin Torpare

Crofter) in seinen Romanen auftrat, wird zu einem Miniaturbild
des unglücklichen Nachkriegseuropa. Crofter ist hier ein
Außenstehender, jedoch ein leidenschaftlicher Beobachter, der «letzte
Europäer», einer, der noch imstande ist, kühl zu analysieren,
unvoreingenommen zu denken und sich außerhalb von Ideologien zu
bewegen. Wenn er sich auch als Außenstehender fühlt, bleibt er
doch zugleich ein Schwede:

Brace skulle ha kunnat svara men kände ingen lust. Jag är neutral nu, tänkte
han, det är min förnämliga, min förträffliga situation. Jag behöver bara lyssna
och betrakta och bedöma. Jag är inte tvungen att förklara nâgonting, jag har
bara att vänta. (34)

30 Vgl. Eyvind Johnson in Mennesket i tiden, V, Kopenhagen 1952, S. 54: «Vi slipper
inte undan ett val».



200

Er beurteilt die Lage pessimistisch, weiß, daß das Denken der
Flüchtlinge überspannt ist, und daß es keinen Sinn hat, auf die
Leute einzuwirken, weil «vi är offer för krafter som vi inte
behärskar, säger man och det är väl riktigt». (131)

Man sieht auf den ersten Blick, daß man diesen politischen
Roman auch für einen literarisch-ästhetischen Versuch halten
kann, daß gerade hier Johnson neue Wege einschlug, die später in
seinen «zeitgenössischen» historischen Romanen zur Formvollendung

geführt haben. Die lose Beziehung zur Zeitchronologie und
eine beabsichtigte Undurchsichtigkeit des Erzählten sind zwei
Charakteristika dieser Methode. Hinter der Aktualität spürt man
auch eine gewisse historische Dimension. Der Revolutionär Biller,
eine Figur mit stalinistischen, machiavellistischen und
jesuitischen Zügen, der Berufsrevoluzzer Paul Ombra, ein chronischer
Opportunist und kompromißbereiter Mann, und die zentrale
Gestalt des Romans, Gallo, der einen intellektuellen, krapot-
kinschen Revolutionsidealisten verkörpert, ein unglücklicher
Flüchtling, ein internationaler Berufsagitator, der in allen Ländern,
in denen er sich aufhält, von den meisten Menschen gehaßt und
beschimpft wird - diese Hauptpersonen stellen das Gesamtbild
der revolutionären Geschichte Europas dar. Doch Gallo, der im
politischen Sinn ein Gegenpol zu Billers revolutionärer
Rücksichtslosigkeit bildet, stellt mit seinem Abscheu vor Gewalt und
Blutvergießen, mit seinen edlen Idealen und seinem Glauben an
das Gute eine fast heroisierte, mythische Figur dar, die etwas an
den jungen Syndikalisten Johnson erinnert.31

Johnson distanziert sich hier also vom blinden Glauben, daß die
Welt durch Revolutionen zu verbessern sei. Er bewundert und
bevorzugt Gallo, den edlen Idealisten, aber er glaubt seinen
Lehrern nicht mehr. Die Evolution der Menschheit geht schrittweise

und nach historischem Muster vor sich - so wie er das später
in der Hauptfigur des Romans Die große Zeit, in Johanniperto, dem
Sekretär Karls des Großen, angedeutet hat.

Ich bin mir nicht sicher, ob ich diesen komplizierten Roman
richtig gelesen und verstanden habe, da seine Aussage sehr viel-

31 Vgl. Thure Stenström, Romantikern Eyvind Johnson, 1978, S. 156.



201

deutig ist,32 doch bin ich der Ansicht, daß Johnson mit der verwendeten

Symbolik eindeutig den revolutionären Teufelskreis, die
vergebliche Anstrengung der Idealisten beschreiben will, den
verlorenen Traum, die Welt und die menschliche Gesellschaft zu
verbessern. Das entspricht auch seiner Lebensphilosophie, seinen
Ansichten über die ideale gesellschaftliche Ordnung. Die Enttäuschung

über die Nachkriegsentwicklung Europas war für ihn
zu groß, zu unüberwindbar und niederschmetternd. Worte wie
«gräns» (Grenze) oder «lavinen, bergskred, raset» (Lawine,
Erdrutsch) zeigen eindeutig, in welche Richtung seine Romansymbolik

zielt. Derjenige, der es wagt, die Grenze zu überschreiten,
wird von der Lawine, von dem Erd- und Steinrutsch mitgerissen
und vernichtet. Letzten Endes «sterben» alle drei Protagonisten.
Paul Ombra begeht gleich auf den ersten Seiten des Buches Selbstmord,

gegen Ende des Romans fällt Biller, von unbekannten
Kugeln getroffen, von Steinen verschüttet, und Gallo resigniert. Er
bleibt in der Hütte, weil er sich nicht hinauswagt und halb lebend
halb tot erwartet er ergeben sein Schicksal. Sein Traum von der
Revolution ist aus, die Hoffnung war alles. «De skjuter, sade Gallo.
[. .] Det var tidigare än jag trodde». (277) Als die Steinlawine Gina
und Biller begraben hat, kommentiert Crofter die Lage mit
folgenden Worten: «Vi klev kring uppe pâ nägot som lekte med
oss». Dieses «nägot» oder anderswo «berget», dieses «etwas» ist
Europa, das betrogene, verheerte Europa, und Crofter deutet die
Lage weiter: «Senare har man sagt mig att det där var ju en
användbar illustration för vârt läge, en bild av det politiska, av
Europa, av världen och mänskornas vandring i den, av folkens
situation och sä vidare». (307) In diesen Worten bietet Johnson
eine überzeugende künstlerische Illustration des damaligen
politischen Denkens und der Enttäuschung all jener, die die Ideale der
Humanität und der Freiheit wieder in Gefahr sahen. Der kalte
Krieg stand vor der Tür.

Doch dieser Roman stellt auch einen überzeugenden Beweis für
die Größe und Durchschlagskraft von Johnsons mutigem Denken
dar. Während diejenigen, die sich während des Krieges schweigend

32 Gavin Orton, Eyvind Johnson, 1974, S. 120: «Lägg undan solen är pâ det heia
taget en litet för vittsvävande roman för att ge nägot riktigt bestämt intryck».



202

duckten, jetzt wieder mit ihm über den dritten, den «neutralen»
Standpunkt streiten, versucht Johnson zu klären, ob es der
Menschheit überhaupt noch möglich sein wird, in Freiheit zu
leben.

Nach dem bedrückenden, aber erregenden Roman Fort mit der
Sonne schreibt Johnson in den darauffolgenden Jahren zwei
Romane, eine autobiographische Fortsetzung von «Olofsro-
manen»,33 die beide den Titel des ersten tragen könnten: Roman-
tisk berättelse (1953, «Romantische Erzählung»), da der zweite,
Tidens gäng( 1955, «Gang derZeit») nur eine chronologische
Fortsetzung des ersten darstellt. Dies betont der Autor übrigens auch
im Untertitel des zweiten Buches - En romantisk berättelse. Und
«romantisch» sind alles in allem beide Bücher, romantisch im
Sinne des «Romantismus» der fünfziger Jahre: «[. .] den nya
verklighetsuppfattningen, den antiromantiska som var romantisk
pâ ett nytt sätt». (TG 93)

Es handelt sich um zwei autobiographische Erinnerungsbände,
voll von Erwägungen und Betrachtungen über die sich ändernde
Zeit. Zugleich sind sie richtungweisend in bezug auf Johnsons
spätere Werke, vor allem was seine originelle Zeittechnik anbelangt,

die entfernte historische Ebenen konfrontiert und in den
Höhepunkten der historischen Exkurse gleich einige Jahrhunderte
wechselseitig überschneidet. (Man findet sie schon in dem
nächsten Roman, Molnen över Metapontion [1957, «Wolken über
Metapont»] und auch in Livsdagen läng [1964, «Ein Leben lang»]).

In Romantisk berättelse und Tidens gäng hält er aber noch konsequent

die Zeitspanne eines (das heißt seines) Menschenlebens ein

- die Vergangenheit durch den Beginn der zwanziger Jahre und
die Gegenwart durch das Jahr 1952 begrenzt. Die untere Grenze
wird im zweiten Teil bis ins Jahr 1930 vorgerückt, die obere dann
bis 1955, als ob die Erinnerung schneller als die Realität des Lebens
verstreiche: «[. .] en del har bland annat inbiilat sig att 1920-talet
inte var mer än tre, fyra eller högst fem âr längt». (TG 97) Uns wird
natürlich nicht so sehr Olle Opern, des Autors Ich aus den zwanziger

Jahren, sondern vielmehr der reife Fünfziger, Yngve Garans,
der Held der Romangegenwart, interessieren, denn gerade er sagt

33 Vgl. Thure Stenström, Romantikern Eyvind Johnson, 1978, S. 214.



203

im Namen des Autors über die Zeit aus, die im Vordergrund des
Interesses steht.

Beachten wir in diesen beiden Büchern, daß auch Johnson sich
des Nachkriegsgefühls der Müdigkeit nicht erwehren kann. Auch
er, der dem Kampf um demokratische Ideale die besten Jahre
seines Lebens opferte und während des Krieges, zur Zeit der
Bereitschaft, zu den Opferwilligsten und Tapfersten gehörte, die die
Ehre und das Ansehen Schwedens in den Augen der Welt
aufzubessern versuchten, zieht sich enttäuscht vom öffentlichen Leben
zurück.

Schon allein die Plazierung beider Romane in die ländliche
Idylle und romantische Landschaft des Tessins, wo der Autor in
Zurückgezogenheit und Abgeschiedenheit mit seiner Familie
lebte, zeigt, daß er neue Kräfte sammeln muß, um einige Jahre
später von neuem den Kampf um Humanität und Demokratie
aufzunehmen. Seine Enttäuschung über das geringfügige Ergebnis
seiner unermeßlichen Anstrengungen und Anspannungen mündete

in Resignation und in dem Wunsch, sich von der Welt und
dem katastrophalen Geschehen in Europa zurückzuziehen, denn
«frihetsproblemet försvinner för blicken, det som är kvar är bara ett
fritidsproblem. Och demokratin rör sig sâ lângsamt framât, dröm-
marna gär sä fort». (TG, 129) Gereizt und ironisch kommentiert
Johnson auch sein Verhältnis zur Jugend, zur neuen Generation
der Intellektuellen, die ähnlich wie seine eigene Generation vor
dreißig Jahren nicht imstande ist, über ihren Schatten zu springen:

«[. .] och jag minns att jag stundom uppfattade det som ekon
av egna ord frân för längesen». (TG 95) Johnson hat Mitleid mit
dieser Jugend, denn er weiß, daß sie genauso unbelehrbar,
ungeduldig und impertinent ist, wie er und seine Zeitgenossen es einst
waren. Trotz seiner beißenden Ironie glaubt man jedoch, seinen
Äußerungen auch ein wenig Leid und Schmerz entnehmen zu
können. Über seine Begegnung mit den Jungen anläßlich der
Feiern zum 700jährigen Bestehen von Stockholm, zu denen er in
die Heimat gekommen war, schreibt er:

De frâgade mig vänligt (och med ett överseende som jag kände igen - det
var kombinerat med upplysningsverksamhet) om jag visste att det fanns nya
âskàdningar med upphov och rötter i de senaste decenniernas, framförallt
det senaste ârtiondets liv och lidanden? Och att det fanns ny metafysik som,



204

egentligen, var antimetafysik, och en ny, sann och antiromantisk romantik?
Sâ svâr var världen, sâ taggig och spräckt var den. Jag svarade jakande, men
tyngd av âr. (TG 93)

Da braucht man sich nicht mehr einzureden, daß dies nur Worte
des literarischen Helden Yngve Garans seien, denn es spricht aus
ihnen die schmerzliche Enttäuschung, verkannt worden zu sein,
verkannt in seiner Opferwilligkeit, seiner Tapferkeit und seiner
Kunst. Johnson fühlt sich in seiner Heimat als «Tourist» (TG 93),
der nur aus Höflichkeit bemüht ist, das Gespräch in Gang zu
halten und es in «ansvarslös, allmän vänlighet» abgleiten läßt.

Doch wie sehr Johnson sich bemüht, der Gegenwart und der
Kriegsvergangenheit zu entrinnen, es gelingt ihm nicht. Seine
früheren Erfahrungen, konfrontiert mit denen der Gegenwart, der
ersten Hälfte der fünfziger Jahre, verfolgen ihn sogar bis in fieberhafte

Träume hinein. «Glömskan är en stor tillgâng. Den är en rik
skattkammare: att hitta i, att hämta upp saker ur sedan; en reserv».
(TG 189) An seinen eigenen Kindern, wie auch durch Yngves
Sohn Kynert-Greger, erlebt er die Gegenwart in erregender Weise:

Han intresserar sig mycket för modern konkret riktig abstrakt sann direkt
konst teater och film och skriver dikter [. .] han drömmer - tror jag - ibland
om hur ljuvligt och sant det mäste vara att vara kroppsarbetare och klär nog
ut sig en smula till sâdan; han tycker för resten att livet är hopplöst och vad
ska man säga mot det? (RB 27)

Ja, was kann man dazu sagen, denn dies ist ein Porträt, das auf
die ganze, mit dem «radikalen» Romantismus kokettierende, vom
Krieg nicht betroffene, aber doch gezeichnete und verwöhnte
Generation der fünfziger Jahre zutrifft. Über diesen Prototyp des

jungen Mannes läßt sich dasselbe sagen, was mit leichter Ironie der
Bonvivant Greger - ein weiteres Autoren-Ich - selbstkritisch über
den Autor - Yngve - ausspricht: «Men han saknar erfarenhet,
kontinental erfarenhet». (RB 94)

Johnson kann sich auf die romantische Erzählung nicht konzentrieren,

die Welt draußen vor der Tür läßt sich nicht abweisen:

Och jag störs fortfarande av olika saker medan jag skriver pâ en romantisk
berättelse frân 1920-talet. Till exempel av skogs- och ljungbränder och andra
naturkatastrofer som stenras och snölaviner här i de tessinska bergen. Eller
av världens oro [. .] Nu under hosten har mitt arbete störts av ett par ord:
orden smärta och târar. Ordet smärta, som är sâ ovanligt i vardagligt svenskt
tal, har naturligtvis varit i mitt sinne länge. (TG 9-10)



205

Johnson kennt den Sinn dieser Worte, aber er hat Angst, daß sie
der jungen Generation ein unbekannter Begriff sein könnten.
Greger erzählt ihm von seinem letzten Besuch in Schweden:

Han hade varit hemma [. .] och träffat en ung skribent som beklagade att
han inte fâtt ett socialt helvete att leva i och skriva ur - det skulle ha gett
fräs ât hans böcker, menade han. (TG 130)

Mit diesen Worten enthüllt Johnson das Grunddenken der
jungen, vollkommen unerfahrenen und deshalb manchmal unbedacht

handelnden Generation, die nie die wirklichen Schrecken
des Krieges, der Armut und des Hungers erlebt hat und für die
entfernte Katastrophen nur eine Sensation sind (TG 189), die «rör
en ju inte sä mycket». Das Urteil, das Garminov, der «ewige
Flüchtling», über Yngve und mit ihm über ganz Schweden
ausspricht, «Ni fâr snuva och anser därför att Dostojevskij är det
enda läsvärda» (TG 358), ist hart, aber es ist klar, wer damit
gemeint ist. In der Passage des fieberhaften Gesprächs zwischen
Garminov (der das Leiden des unterdrückten Europa symbolisiert)
und dem Autor Yngve Garans, ist noch ein beachtenswerter Satz

zu finden: «Kultur bestär i hög grad av att inte glömma bort».
(TG 359) Damit ist der zukünftige Autor Johnson und die Serie
seiner «historischen Romane aus der Gegenwart» deklariert.

Sein ganzes Werk der Nachkriegsjahre wächst de facto aus dem
Nichtvergessendürfen, zu dem jetzt noch die Forderung der
Konfrontation mit der Vergangenheit hinzukommt. Deshalb stellt
Johnson sich immer wieder die vergebliche Frage: «Hur mycket
yta var den svenska nazismen? Hur mycket djup?» (TG 190)
Genauso unabwendbar drängt sich ihm fieberhaft die Gestalt des
schwedischen Quisling auf, des Nazisten, der als Missionar
verkleidet «vor etwas» aus dem Land flüchtet und an einen witternden
Hund erinnert, der eine Spur sucht, als ob er Sand in die Luft
verstreut hätte:

Och hotelsebrev, kedjebrev, cirkulärskrivelser, päpekanden [. .] och nägot i

apoteksflaskor med benknotor och dödskallar pâ. Eller kanske sâdana där
smäbehändigaochnästanosynliga[. .] svastikorav tidig och sen modell[. .]

De var ledade pâ ett sä finurligt sätt, att de, sâsom efter El Alamein, künde
rätas ut tili fullständigt rakarmade kors [. .] (TG 396)

Am Schluß der beiden «romantischen» Erzählungen trifft man
wieder auf jenes schwedische Schuldgefühl und die Dankbarkeit



206

gegenüber jenen «dort draußen». Die Erinnerung befaßt sich
wieder mit der Vergangenheit, dem Hungern in den zwanziger
Jahren, den Geschehnissen in Âdalen, dem Krieg: «För min inre
syn visade sig mänskogrupper som vacklade [. .] i krigsvintrars
snö och drömde om en fredens midsommarafton, och jag hörde
ocksâ deras viskningar och rop: en dag ska trycket lätta! bara vi
hâller ut!» - und dann fügt er mit wehmütiger Ironie hinzu: «bara
de hâller ut därborta, där ute!» (TG 406-7)

Wenn man diese beiden Bände aufmerksam liest, entgeht einem
kaum, daß Johnson mit Hilfe der ihm eigenen leichten, aber
treffenden Ironie zur authentischen schwedischen Gegenwart einen
gewissen schützenden Abstand aufrechterhält. Er ist im wahrsten
Sinne des Wortes da ein Europäer, wo er schon lange begriffen hat,
daß die Probleme Schwedens immer nur eine Folge des
europäischen Geschehens waren, sind oder sein werden. Alle vorsichtigen

Isolationsversuche, von der schwedischen Politik seit der
Niederlage von Poltava betrieben, brachten immer nur vorübergehende,

interimistische Erfolge, die mehr schadeten als nützten. So
liefen die Dinge auch im Zweiten Weltkrieg. Er richtete keine
physischen oder materiellen Verheerungen an, dafür jedoch
geistige und moralische. Die Literatur legt davon Zeugnis ab.


	Eskapismus der fünfziger Jahre

