
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 13 (1984)

Artikel: Literatur und Neutralität : zur schwedischen Literatur der Kriegs- und
Nachkriegszeit

Autor: Kejzlar, Radko

Kapitel: 3: Nachkriegsperiode

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858352

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858352
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


166

III. Nachkriegsperiode

Reisebücher, Reportagen, Erinnerungen

Wie in den Vorkriegsjahren Reiseberichte und Reportagen das

Interesse Schwedens am Geschehen auf dem Kontinent anzeigten,
so auch in den ersten Nachkriegsjahren.

Stig Dagerman

Stig Dagerman war mit seinem Tysk höst (1946, «Deutscher
Herbst») weder der erste noch der letzte, der sich auf den Kontinent

begab, um auszumachen, was eigentlich geschehen war. Er
war allerdings einer der sensibelsten und künstlerisch gewandtesten

Beobachter der europäischen Szene. Überdies zeigte das

Inferno des deutschen Herbstes 1946 gerade jenes Milieu, in dem
die Realität in nichts von seiner Phantasie, deren Ängste und
Bedrängnisse wir aus seinen früheren Romanen kennen, abwich.

Gleich auf den ersten Seiten seines Tagebuchs wird klar, daß

Dagerman eher ein Dichter und Künstler, aber auch eher ein Politiker

als ein objektiver Beobachter und Journalist ist. Die Wirklichkeit,

die in ihrer Schrecklichkeit seine Phantasie überstieg, wirkte
auf ihn zweifellos so stark, daß sie seine fiktiven Angstvorstellungen

und ihre gedanklichen Klischees zerschlug und seinem
späteren Werk eine andere Richtung gab. Sie befreite ihn von der
abstrakten Angst und stellte ihm andere, handgreiflichere Formen
und Varianten vor.

Schon auf den ersten Blick frappiert der scheinbar objektive,
unparteiische und gegenüber den Deutschen unvoreingenommene

Ton des Buches. Auch dessen Rezensent Knut Jaensson1 ist
der Meinung, daß die Reportagen unvoreingenommen sind, daß

die Realität ohne Vorurteile, ohne subjektive Wünsche dargestellt

1 BLM, 1947, S. 513.



167

wird. Trotz alledem ist meiner Meinung nach das Büchlein, das

Dagerman aus dem herbstlichen Nachkriegsdeutschland
mitbrachte, voll davon. Es war auch nicht einfach, in jener Zeit einen
unparteiischen und äußerst menschlichen Standpunkt zu der
erschütternden Wirklichkeit einzunehmen, der Dagerman in den
Trümmern des Dritten Reiches begegnet war. Nur jemand, der das

alles miterlebt hatte, konnte Verständnis und Objektivität für das

Volk aufbringen, dessen kollektive Schuld in Europa und Amerika
für erwiesen galt.

Aber Schwede sein, und das habe ich mehrmals zu zeigen
versucht, war im damaligen Europa ein höchst subjektives Gefühl.
Subjektiv, wenn auch in anderer Weise, waren natürlich auch
Dagermans verwandtschaftliche Erfahrungen und Beziehungen.
Im Unterschied zu vielen anderen Schweden hatte er den
Deutschen gegenüber kein negatives Verhältnis, denn seine Frau
und sein Schwiegervater waren deutsche Emigranten, Syndikalisten,

wie er selbst und sein Vater. Dagerman lebte in diesem
Sinne «mit reinem Schild». Was aber genau so wichtig war: er
kannte auch jenes andere Deutschland, das angesichts der
deutschen Kollektivschuld damals niemand sehen wollte. Die
Verblendung, in der das siegreiche - aber manchmal auch
kollaborierende - Europa lebte, brauchte er nicht zu teilen. Gerade
deshalb konnte er aber auch nicht die Vorbereitungen zum zweiten
«Versailler» Frieden bejubeln; deshalb konnte er versteckte
Bewunderung für die Reden Kurt Schumachers hegen, in denen
dieser die gerade annektierten Gebiete in West und Ost zurückverlangte.

Beachten wir die Bemerkungen Knut Jaenssons: «Dagerman

kan sä mycket mera övertygande föra förstäelsen och humani-
tetens talan som han inte kan misstänkas ens för nâgra tidigare
sympatier för nazismen». Diese Worte waren natürlich aufalle jene
Leser gemünzt, die das Schuldbewußtsein in sich trugen, nicht
teilgenommen zu haben, die sich der kollektiven Verantwortung
bewußt waren und sich vor ihrem Gewissen daran schuldig fühlten,
daß der «harte schwedische Stahl» ungestraft auf diese oder jene
Weise morden und töten half.2

2 Vgl. das Kapitel über Sven Delblancs Hedebyroman, S. 245ff.



168

Kehren wir jedoch zum Text der «Reportagen», wie sie damals

nur ein Schwede schreiben konnte, zurück. Die einleitende heißt
«Tysk höst» (Deutscher Herbst) (7) und ist eine Evokation zum
Grundton des ganzen Buches, der durchdachten Komposition des

auf herbstliche naßkalte Töne von Hunger und Not gestimmten
Werkes. Das Buch ist eine einfache Sammlung einzelner
Eindrücke und will auch nichts anderes sein. In seiner Gliederung
und seinem Timbre wird eine verbindende Linie deutlich.
«Reportagenartig» ist das Buch auch in dem Sinne, als es wirklich nur die
Gegenwart, das Gesehene und Gehörte schildert, was natürlich in
gewissem Maße das Bild verzerrt, ihm die Tiefe nimmt und es

einseitig macht. «Heia hosten anlände tâg med östflyktingar tili
västzonerna. Trasiga, hungriga och ovälkomna människor trängdes
i mörka stinkande bangârdsbunkrar [. .]». (7) Dagerman sagt aber
nicht, was diesen Ereignissen vorausging, er spricht nicht von den
Hunderttausenden, die das Regime selbst hierher vertrieb, die vor
der zurückweichenden Front fliehen mußten oder aus Angst,
Furcht und Schuldbewußtsein die Flucht ergriffen. Wenn er auch
die historischen Gründe für die gegebene Lage in Erwägung
gezogen hätte, wäre das Porträt der deutschen Nachkriegsnot wohl
etwas anders und differenzierter ausgefallen, ebenso wie die
Antwort auf die Frage des überlebenden Nazismus. «Man analyserar;

i själva verket är det utpressning att analysera den hungriges
politiska inställning utan att samtidigt analysera hungern». (17)
Der Autor neigt dazu, alles auf physischen Hunger und materielle
Not zu schieben, die den Menschen daran hindern, umzudenken.
Befremdend wirkt auch seine allzu vereinfachte Antwort auf die
Frage der «kollektiven» Schuld, indem er feststellt, daß «lydnaden
mot staten är odelbar». (19) Wer war also der Schuldige? Und wie
ist die Frage zu beantworten, daß nicht jeder Deutsche zum
absoluten Gehorsam bereit war, daß sich Menschen fanden, die den
Mut hatten mit dem Staat, oder besser gesagt, mit der den Staat
regierenden Clique zu brechen?

Im Kapitel «Ruiner» (Ruinen) (27) legt der Autor das
Katastrophendenken der Menschen in den ausgebombten, zerstörten
Städten dar, die offenbar den einzigen und letzten Trost darin
finden, daß gerade ihre Stadt am meisten und am gründlichsten
zerschlagen wurde. Genauso «hart-sentimental» ist auch die an die



169

Gefühle appellierende Reportage «Bombad kyrkogârd» (Bombardierter

Friedhof) (37), die Dagermans Weg durch das zerstörte
Hamburg in Begleitung einer ehemaligen Nazianhängerin, des
Fräulein S., schildert, die ihm den bombardierten jüdischen
Friedhof zeigt: «Det här är Tyskland, herr Dagerman, en bombad
kyrkogârd. Här stannar jag alltid en stund och ser när jag har mina
vägar ât det här hallet». (46) Der Autor stellt sich nicht die Frage,
wie es wirklich um die meisten jüdischen Friedhöfe bestellt war,
daß nicht die alliierten Flieger so barbarisch zerstörten, sondern
daß bereits vernichtete Werte zum zweitenmal zerstört wurden.
Handelt es sich hier bei Dagerman um ein billiges Anschüren der
Gefühle, zeigt sich auf diese Weise sein Verhältnis zu den
westlichen Alliierten, ist er so naiv oder war er von der späten Rührung
des Fräulein S. so beeindruckt?

Eine ähnliche, zum Schein «objektive» Unobjektivität oder wohl
eher Unerfahrenheit und Unkenntnis äußert der Autor auch bei
der Beurteilung der Ausbreitung des Nazismus in den einzelnen
Gesellschaftsschichten und Klassen in seinem Artikel «Den
fattiges târta» (Torte des Armen) (47). Seine Schilderung des
Besuchs bei einem liberalen Advokaten und Schriftsteller findet in
einer dogmatisch-syndikalistischen Vorstellung von der Schuld der
Reichen ihren Ausklang.

Det tycks höra till god tysk efterkrigsuppfostran i vissa borgerliga kretsar
att medelälders herrar förklarar att de i tolv ârs tid statt med ena benet i

koncentrationslägret, en sed som förekommer ocksâ i de sämsta, ännu icke
avnazifierade kretsar. (51)

Dies ist wiederum eine unhistorische, einseitige Feststellung,
die die Ausmaße dieses komplizierten Problems nicht ganz erfaßt
und unvollkommene oder einseitige Informationen über die Situation

und das Verhalten der Intellektuellen zur Zeit der Naziherrschaft

verrät. Dagerman, der auf einmal in eine andere, für ihn
absurde Welt geraten war, konnte nicht verstehen, welchen Druck
ein totalitärer Staat selbst auf den anständigsten Menschen
ausüben und welche Druckmittel er benützen kann, um Andersdenkende

zum Gehorsam zu zwingen. Dagerman, von der politischen
Erziehung und Bildung im neutralen Schweden geleitet, wo die
moralischen Werte des bürgerlichen Verhaltens von ganz anderen
Kriterien und Umständen abhängen, handelt aber offensichtlich



170

bewußt. Die Torte aus schlechtem deutschem Brot, die ihm der
Schriftsteller und Advokat anbietet, ist für ihn «en liberal târta».
«Det är utan tvivel en târta för de minst fattiga. De mest fattiga äter
inte bröd pâ det sättet». (55)

Die Berliner Reportage, «Konsten att sjunka» (Die Kunst zu
sinken) (57), ist ein Bericht über den moralischen Verfall der
Gesellschaft, konkreter über Prostitution und Diebstahl. «Denna
nya moral hävdar att det finns förhällanden dâ det inte är omora-
liskt att stjäla [. .]». (60) «Att sjunka är tillâtligare än att gâ under».
(61) Die Reportage «De ovälkomna» (Die Unwillkommenen) (68)
schildert das tragische Schicksal der evakuierten Norddeutschen
im vom Krieg verschonten Bayern und das der Flüchtlinge und
Vertriebenen aus dem Osten. Immer wieder betont er sehr
einseitig den Zynismus und die Gleichgültigkeit der vom Krieg
nicht so grausam getroffenen Deutschen gegenüber jenen, die sie
als lästig empfanden. Dagerman fehlt vollkommen die Kriegserfahrung.

Er sieht leidende Menschen, die in ausrangierten
Eisenbahnwaggons leben, und schon ringt er die Hände: «För godstrans-
port duger den inte längre. Bara för människor». (75) Genauso naiv
erlebt er die Konfrontation der Ostflüchtlinge mit der
einheimischen Bevölkerung. «Flyktingarna öster ifrân taler hätskt om
ryssarna och polackerna, men betraktas själva som inkräktare och
slutar med att leva pâ krigsfot med västerns befolkning». (77) Das
ist gewiß keine objektive und gerechte Information über die Lage.
Sie ist eher fragmentarisch und nicht selbstkritisch genug.

Unmittelbar und etwas unüberlegt ist auch die Erwägung über
die politische Arbeit in dem Artikel «Rivalerna» (Die Rivalen) (80),
der die Widersprüche zwischen den Generationen, zwischen Land
und Stadt, Flüchtlingen und Einheimischen kommentiert und der
älteren Generation der Deutschen vorwirft, daß sie die Jüngeren
nicht ans Ruder lasse und sie als Folge davon in die Kriminalität
und auf den Schwarzen Markt zwinge. Auch das ist eine oberflächliche

Wahrnehmung des gut Genährten und Versorgten, die ihm
seine Empfindlichkeit angesichts der Not und Verzweiflung
diktiert.

Gleich im nächsten Artikel widerspricht er sich selbst, indem er
zeigt, wie jene Jugend wirklich ist, der er die politische Führung
anvertraut sehen möchte. In «Förlorad generation» (Die verlorene



171

Generation) (88) sagt er unter anderem, daß die deutsche Jugend
«die Welt mit achtzehn erobert, mit zweiundzwanzig verloren
hat». (88) In «Rättvisans gäng» (Gang der Gerechtigkeit) (100)
werden mit Dagermanschem Hohn die Entnazifizierungsbestrebungen

der alliierten Kontrollorgane verurteilt, denen zufolge,
seines Erachtens, die ehemaligen Nazis wieder nur Vorteile
gewinnen und die Opfer des Nazismus bloß formell das Recht auf
einen Platz im Zug oder Vorrang beim Anstehen in den
Lebensmittelschlangen erhalten.

Denselben Tonfall findet man in der Notiz «Kall dag i München»
(Kalter Tag in München) (115), die sich mit einer Wahlrede des

Sozialdemokraten Kurt Schumacher befaßt und kein gutes Haar an
ihm findet - außer, daß er als einziger sich nicht durch
Zusammenarbeit mit den Nazis beschmutzte. Aber anders: «Mot doktor
Schumacher kan man alltsä invända att han driver en propaganda
som begärligt anammas ocksâ av tyska nationalister». (128)

Nachdem er Schumacher eine schwedisch-syndikalistische
Lektion über Internationalismus und demokratisches Denken
erteilt hat, wendet er sich in dem weiteren Beitrag, «Genom de

hängdas skog» (Durch den Wald der Gehenkten) (129), einer
quasi futurologisch-syndikalistischen Vision zu. Er schildert die
Geschichte eines nazistischen Richters, der sich durch unzählige
Opfer einen Gutsbesitz erdient hat und jetzt so tut, als ob er von
nichts gewußt habe, sowie die Geschichte eines Kommunisten, der
von einer Revolution träumt, die die zurückgekehrten
Konzentrationslagerhäftlinge und die von allen Fronten Europas heimgekehrten

Soldaten entfachen sollen. Dagerman weiß auch den
Grund, warum es zu dieser Revolution nicht kommen konnte
die Amerikaner haben sie verhindert!

Auch in dem Porträt des Jungen Gerhard Blum, der aus der
russischen Zone flüchtet, mit der Absicht nach Amerika
auszuwandern, ist Dagerman tendenziös. Der Titel «Retur Hamburg»
(Hin und zurück Hamburg) (139) sagt alles. Die Tür zur Welt ist für
Blum geschlossen.

«Litteratur och lidande» (Literatur und Leiden) (153) ist ein
gutes propagandistisches Werk im Geist der harten politischen
Agitation. Es zeigt den Schriftsteller im Elfenbeinturm und den
Bergarbeiter mit «rödsprängda ögon i ett svart ansikte», zwei un-



172

versöhnliche Welten. Der Schriftsteller lebt in einer eleganten
«Schweizer Villa», einige Kilometer von der «brutalsten Not des

zerschlagenen Ruhrgebiets» entfernt, von der ihn ein Wall
rotleuchtender Wälder trennt. Dieser «Schriftsteller», Egoist und
Ästhet, verläßt so selten wie möglich das einsame Haus im
regennassen Garten und fährt in die ihm widerliche Außenwelt genauso
ungern, wie sich ein Einsiedler in der Wüste zur Oase begibt. (156)
Zu solcher Verachtung eines Schriftstellerkollegen ist Dagerman
wohl kaum berechtigt. Oder leitet er die Berechtigung vielleicht
davon ab, daß er sich ohne Furcht aus seiner schwedischen Oase zu
dem Bergmann begab, «der seine zerrissenen Schuhe auszog, um
(mir) zu zeigen, daß er überhaupt keine Socken anhatte»? (156)

Ich glaube, man muß zu der Vermutung zurückkehren, daß Da-
germans Buch in Wirklichkeit keine Reportage einfacher Tatsachen
ist, sondern eher ein im voraus durchdachtes, vom politischen
Standpunkt her komponiertes Buch, das durch seinen unbestritten
hinreißenden Stil das schwedische Denken nach seinen Vorstellungen

beeinflussen sollte. Das ist ihm ohne Zweifel gelungen.
Seine künstlerische Meisterschaft und Fähigkeit, Gedanken in

literarischer Form zu präsentieren, stellten den sachlichen Inhalt
der Botschaft dermaßen in den Schatten, daß der Leser von
Expressen, in dem die Reportagen in Fortsetzungen erschienen,
nicht bemerkte, daß er politisch belehrt und indoktriniert wurde.
So war Dagerman einer der ersten, der im schwedischen Bewußtsein

jenes Mißtrauen gegenüber den westlichen Demokratien
erweckte, das in den fünfziger und sechziger Jahren zum
Allgemeingut aller radikalen Schichten der Gesellschaft wurde, die in
der amerikanischen bürgerlichen Demokratie den imperialistischen

Feind Nummer eins sahen. Diese Tendenz ist im ganzen
Buch spürbar; die Antipathie gegen die «primitiven,
unkultivierten» Amerikaner ist evident; sie sind der Grund allen Leidens,
während die Engländer etwas besser abschneiden und die dritte
Siegermacht, die Sowjets, (wie auch später in den sechziger
Jahren) fast nicht erwähnt wird.

Deutscher Herbst ist ein sentimentales Buch, und zwar in dem
Sinne, daß es vor allem auf die Gefühle einwirkt, daß es unhistorisch

und in hohem Maße auch nicht objektiv ist. Es ist ein Produkt
subjektiver Ansichten und Wünsche und hat keinen Anspruch



173

darauf, als Reportagenband zu gelten. Es notiert nicht, sondern
interpretiert fragmentarisch, Einzelheiten werden in subjektive
Symbole verwandelt. Am Ende des Buches mag sich der Leser
fragen, ob Dagerman seiner «Furcht» treu geblieben ist oder eher
seiner politischen Doktrin und Überzeugung. Er zeigt nur einen
einzigen Aspekt Nachkriegsdeutschlands, den Winkelausschnitt
des physischen Elungers, der moralisches Elend mit sich führte. Er
sieht und sucht auch nichts anderes. Er blickt weder in die Vergangenheit

noch in die Zukunft. Er erwägt nicht die Fakten, denkt
auch nicht über sie nach, bemüht sich aber mit Erfolg, seine Leser
zu verblüffen. Als künstlerisch-politischer Akt ist Deutscher Herbst
selbstverständlich ausgezeichnet, als Reportage jedoch unwahr
oder, besser gesagt, einseitig. Diese einseitig tragische Stimmung
verhüllt den Blick auf das wirkliche Leben und gibt ihm den
Beigeschmack eines privaten Jammertals. Man kann Dagerman nicht die
Fähigkeit absprechen, sich in Situationen und Schicksale
einzufühlen, aber man kann auch nicht verschweigen, daß er dazu nur
imstande ist, wenn die Lage seinem Naturell und seinen Vorstellungen

entspricht.

Elly Jannes

Einen ganz anderen, fast konventionellen Reportage-Charakter hat
das Werk von Elly Jannes (geb. 15. 11. 1907), seit 1936 Mitarbeiterin

von Idun und Vi, mit dem Titel Människor därute, Ögenblick-
bilderfrän Europa («Menschen dort draußen, Momentaufnahmen
aus Europa») aus dem Jahre 1946. Zeitlich ist es Dagermans
Deutschem Herbst voraus, denn die Verfasserin begab sich sofort
nach Kriegsende auf den Kontinent, so daß sie die Grenze
zwischen Dänemark und Deutschland bei Flensburg fast zugleich
mit der sich zurückziehenden deutschen Wehrmacht überschritt.
Im Unterschied zu dem Dagermans, ist das Buch von Jannes
tatsächlich ein authentischer Reportageband voll von scharfsinnigen

und unmittelbaren Wahrnehmungen, persönlichen
Kommentaren, Erregungen und Ärgernissen, aber auch Ungenauig-
keiten. Im Gegensatz zu Dagerman ist Jannes offen antideutsch -
weil bei ihr, dem Zeitgeist entsprechend, nazistisch und deutsch
ein einziger Begriff ist - auf schwedische Weise gegen die Russen



174

zugespitzt, die sie auf abstrakter Ebene als bloße Eindringlinge in
eine andere Kultur schildert. Ein bißchen «schwedisch» ist sie
auch darin, daß sie die Ergebnisse und Folgen des Krieges mit den
Augen eines Menschen sieht, der den Krieg nicht erlebt hat. Die
Reportagen in Menschen dort draußen ähneln verschiedenfarbigen
Glassplittern, die nicht besonders gut abgestimmt sind und
deshalb ein schlecht komponiertes Mosaik bilden.

Aus Hamburg führt die Autorin der Weg zuerst nach Prag, wo
die erste Eintragung in Dagbokfrân Prag(«Tagebuch aus Prag») im
September 1945 datiert ist und das Prager Theaterleben und die
tschechische Handelsbürokratie schildert. Dann kommt der
Bericht Tjeckisk student hugger ipà nytt («Der tschechische Student
geht wieder ran») (49), wo sie in Efürze das Schicksal der
tschechischen Studentenschaft während der Okkupation schildert und
den hektischen Enthusiasmus und Erkenntnishunger in den
überfüllten Hörsälen in den Tagen ihres Aufenthaltes darstellt.

Die Reportage Verklighetens vardag («Wochentag der Wirklichkeit»)

(54) ist ein kurzer Bericht über die Widerstands- und
Aufbautätigkeit in einer Fabrik unweit von Prag. In dem Beitrag
Detta är Lidice («Das ist Lidice») (58) erzählt die Autorin die Ereignisse

in diesem Bergmannsdorf, das die Nationalsozialisten aus
Rache dem Erdboden gleichmachten. Von diesem Gesichtspunkt
aus erwägt sie die Rechtmäßigkeit oder Unrechtmäßigkeit der
Aussiedlung von Sudetendeutschen, die schlechte Behandlung,
ihre Kennzeichnung durch weiße Armbänder usw. Immer wieder
wiederholt sie jedoch jenen charakteristischen schwedischen Satz:
«[. .] jag som medborgare i ett skonat land inte har rätt att säga

[. .]». Sie macht auf dem ziemlich heruntergekommenen
Schlößchen von Amelie Posse Halt (62), fährt dann noch nach
Schlesien und von hier aus führt sie der Weg weiter über Ungarn
und Kärnten nach Italien.

Im großen und ganzen stellt dieses Reportagenbuch eine
durchschnittliche, informierende Arbeit dar, die mit Dagermans
leidenschaftlichen, voreingenommenen Reportagen nichts gemein hat.
Jannes schreibt absichtlich objektiv, sie bietet die Tatsachen dem
Leser zur Überlegung und Deutung an, während Dagerman ihm
schon ein fertig präpariertes Abbild präsentiert. Wer den Leser
stärker beeinflußt hat, die Journalistin oder der Künstler, ist nicht



175

schwer zu erraten. Dagermans Werk hat in den schwedischen
Vorstellungen von den Deutschen tiefe Spuren hinterlassen.

Amelie Posse

Unter den zahlreichen Memoiren, die die bewegte Zeit des Krieges
und der Neutralität schildern, sind sicher die von Amelie Posse

(11. 2. 1884-3. 3. 1957) am persönlichsten und dadurch auch am
interessantesten. Vor allem gilt das für das Buch Atskilligt kan nu
sägas (1949, «Verschiedenes kann man jetzt sagen»), eine Art
Chronik, die die Geschichte von «Tisdagsklubben» (Dienstagsklub)

schildert (vgl. S. 177ff.). Von Amelie Posses Büchern, die sich
wenigstens teilweise mit dieser Periode beschäftigen, möchte
ich noch auf das Memoirenbuch Mellan slagen («Zwischen den
Schlachten») aus dem Jahre 1944 aufmerksam machen, das einige
Kapitel über die Kriegsjahre und vieles über die schicksalhaften
Ereignisse im Sudetenland enthält, die die Verfasserin auf ihrem
Herrenhof in Lickov (Litschkau) in Böhmen erlebt hatte. Etwa die
gleiche Zeitspanne umfaßt zum Teil auch der leidenschaftliche
Schlüsselroman Bygga upp ej riva neder («Aufbauen, nicht
niederreißen») aus dem Jahre 1942. Doch alle Ereignisse, die in ihm
geschildert werden, sind vom schwedischen Alltag recht weit
entfernt und bleiben als Vorwarnung in Schweden fast ungehört.
Interessant sind Posses Memoiren auch insofern, als sie das

andersartige Denken und den Mangel an Anpassungsfähigkeit einer
aus Europa heimgekehrten Auslandsschwedin demonstrieren.

In den ersten zwei Kapiteln von Verschiedenes kann man jetzt
sagen schildert Amelie Posse die letzten bewegten Monate, die sie
noch auf ihrem Schloß erleben durfte, sowie das halbe Jahr, das sie
nach der Besetzung des Sudetenlandes in Prag verbrachte, bevor
sie Ende März, zwölf Tage nach dem Einmarsch der deutschen
Truppen, auf fast abenteuerliche Weise aus der Tschechoslowakei
fliehen mußte. Nach dieser Einführung, die ihren Standpunkt zu
den Ereignissen auf dem Kontinent ganz eindeutig darlegt, geht
die Autorin in dem Kapitel «Första tiden i Stockholm» (Die erste
Zeit in Stockholm) auf ihre sozialpolitische Tätigkeit ein, die sie
schon in den ersten Aprilwochen durch ein Gespräch mit dem
damaligen Außenminister, Rickard Sandler, einleitete. In diesem



176

Gespräch taucht auch das sehr heikle Thema auf, daß die schwedische

Regierung fast zum gleichen Zeitpunkt, als man von der
Okkupation der Tschechoslowakei gehört hatte, die tschechoslowakische

Botschaft in Stockholm den nazideutschen Behörden
auslieferte. Damit hat Schweden die Besetzung und die Vernichtung

der Tschechoslowakei nicht nur de facto voreilig anerkannt,
sondern es hat dem tschechoslowakischen Botschafter auch jede
Möglichkeit genommen, sich auf die Übergabe vorzubereiten. Mit
diesem Ereignis trat zum ersten Mal die schwedische Nachgiebigkeitspolitik

zutage, die dann später von der Sammlungsregierung
so «konsequent» weitergeführt wurde.

Seit dem Beginn ihres Aufenthaltes in Schweden fungierte die
Autorin als eine Art stellvertretender und selbsternannter
tschechischer Konsul und Beauftragter der Nansen-Hilfsorganisation.
Bei ihr fanden alle Hilfe, die auf ihrer Flucht nach Schweden
kamen, Tschechen, Juden, sudetendeutsche Antifaschisten. Es

war keine leichte Aufgabe, die sie da auf sich genommen hatte,
denn bereits zu dieser Zeit wehrte sich Schweden dagegen, zu viele
Emigranten ins Land zu lassen. Tragische und schmerzliche Ereignisse,

denen der baltischen Legionäre nach Kriegsende ähnlich,
waren schon damals an der Tagesordnung. Im Spätsommer 1939

hat man, laut Amelie Posse, z.B. sechzehn tschechische Flüchtlinge,

die mit einem Segelboot in die schwedischen Hoheitsgewässer

eingedrungen waren, durch das Zollboot Odin wieder auf
das offene Meer eskortieren lassen. (78) Ihre hilfreiche Tätigkeit
hat Posse auch späterhin weitergeführt, wenn auch nicht in so

großem Umfang wie zu Beginn des Krieges, denn der Zustrom der
Flüchtlinge nahm ab und andere dringendere Aufgaben und
Probleme tauchten auf.

Interessant und dokumentarisch äußerst wertvoll ist auch das

Kapitel «Slavos bedrifter» (Die Taten Slavos), in dem die Autorin
über die bedeutende Gegenspionagetätigkeit ihres Sohnes
berichtet. (114) Die Dokumente, die er erbeutete, haben deutlich
gezeigt und bewiesen, wie gefährlich, stark und gut organisiert die
schwedische fünfte Kolonne, vor allem in der Kriegsmarine war.
Doch die Sicherheitsbehörden waren damals aus Gründen der
Neutralität an der Sache nicht besonders interessiert und ließen sie

im Sande verlaufen. Die ersten Dokumente wurden Anfang 1940



177

vorgelegt, aber offensichtlich ist gar nichts unternommen worden,
und nach dem 9. April hatten die zuständigen Behörden überhaupt
keinen Mut mehr, sich mit den Nazis näher zu befassen. So wurde
am 9. April 1940 (mehr oder weniger durch einen Zufall, denn die
konstituierende Versammlung sollte bereits am Dienstag, den 2.

April stattfinden) der Dienstagsklub gegründet (153ff.), der dann
zu einem der ideologischen Widerstandszentren während der
Neutralitätszeit wurde und der für eine präventive geistige
Mobilmachung bürgen sollte. Unter den Gründern des Klubs gab es eine
Reihe angesehener Persönlichkeiten des schwedischen kulturellen
Lebens. Zum engsten Kreis der Eingeweihten gehörten außer
Amelie Posse insbesondere ihr enger Freund, der Journalist
Gustaf Strindsberg(Svenska Dagbladet), dann der Generaldirektor
Anders Örne, der Verleger Johan Hansson, der früh verstorbene
Literaturkritiker von Dagens Nyheter Torsten Fogelqvist, Türe
Nerman, Ivar Harrie (damals bei Dagens Nyheter), Ingrid und
Jakob de Geer von GHT, der Ingenieur Bertil Stâlhane und die
Schriftstellerin Marika Stiernstedt. Der Kampf gegen den
Defätismus und die Nachgiebigkeitspolitik der Regierung wurde
eröffnet. Das Ziel war, die nazistische Flüsterpropaganda zu
bekämpfen und die einheimischen politischen Verhältnisse und
Ereignisse, die aus manchen Gründen nicht öffentlich diskutiert
werden konnten, auf verschiedene Weise an die Öffentlichkeit zu
bringen.

Daß man durch die Existenz des Dienstagsklubs in Regierungsund

Polizeikreisen irritiert war, ist klar, denn keiner der
Verantwortlichen wollte zugeben, daß die Nachgiebigkeitspolitik de facto
und auch de jure eine Verletzung der Neutralität darstellte.

An dieser Stelle könnte man die zahlreichen Fälle, in denen sich
der Dienstagsklub engagiert hat, aufzählen, aber das hieße Holz in
den Wald tragen. Die meisten sind längst bekannt und in die
Geschichte eingegangen. Heute interessiert uns eher die
leidenschaftliche Verteidigung der demokratischen Ideale, die Amelie
Posse - und mit ihr der ganze Kreis - während der Neutralitätszeit
ausübten. Sie kämpften an allen Fronten gegen Kleinmütigkeit,
Verrat, Resignation, gegen die Bewunderer des Nationalsozialismus

in Polizei, Armee und Kriegsmarine, gegen die Bewunderer
Deutschlands, die nicht imstande waren, Deutschtum und Natio-



178

nalsozialismus zu unterscheiden (wie z.B. die Leute um Sven
Hedin oder die Manhemsvänner von Doktor Âke Berglund), gegen
die Lindholmisten, die schwedischen Nazis, gegen die vom
Nazismus angesteckten Professoren und Studenten, gegen die mit
dem Nazismus sympathisierenden Pfarrer von der Westküste,
gegen den Antisemitismus und selbstverständlich, solange es

notwendig war, auch gegen «permittenttâgen» und den sog. «häst-
skotrafiken». Über dies alles kann man in dem Kapitel «Tisdags-
aftnar» (Dienstagsabende) nachlesen. (155 ff.)

Im großen und ganzen kann zusammenfassend gesagt werden,
daß Amelie Posses Memoirenbuch die These vertritt, daß Schwedens

«strikte» Neutralität dem Dritten Reich mehr Nutzen
brachte, als eine militärische Okkupation des Landes es getan
hätte. Hitler hat nie gewünscht, Schweden zu besetzen und zu
vernichten. Der außenpolitische Druck, den seine Regierung
ausübte, zielte nur dahin, von schwedischer Seite weitere Konzessionen

zu erzwingen. Die friedlich arbeitende schwedische
Industrie, die eine Million Tonnage der Handelsflotte, der ungestörte

Zufluß von Rohmaterialien waren für das Großdeutsche
Reich viel vorteilhafter als ein zerstörtes, okkupiertes Land. Diese
Tatsachen wurden jedoch mehr oder weniger verdrängt. Der Druck
seitens des Dritten Reiches, unterstützt von den vielen Bewunderern

deutscher Kultur und Tüchtigkeit, der vielen technischen
Errungenschaften, hatte das Seinige getan.

Die schwedische Provinz allerdings hat die damalige Lage mit
anderen Augen betrachtet. Davon liefert auch der Rezensent des

Memoirenbuches, Holger Ahlenius, ein wahrscheinlich
unerwünschtes Zeugnis.3 Er macht die Autorin darauf aufmerksam,
daß sie überhaupt nicht damit gerechnet habe, wie der
Durchschnittsschwede (Mellansvensson) auf ihre Vergangenheit (fünf-

3 BLM, 1950, S. 148. - Vgl. auch seinen zweiten Artikel Förtydligande(«Verdeutlichung

»), in: BLM, 1950, S. 237, wo er die Strenge seiner vorangegangenen
Rezension zu mildern versucht. - Das latente rassistische Denken der Schweden

gibt auch Herbert Tingsten zu (Min politiska horisont, 1969, S. 21): «. i

Sverige pâstods germanerna vara överlägsna inte endast de fargade folken
utan även slaver, romaner och andra europeiska raser. Ännu pâ 1930-talet var
dessa teorier allmänt godtagna och spelade i vârt land en roll i den politiska
debatten».



179

zehn Jahre hatte sie auf Schloß Litschkau zusammen mit ihrem
Gatten, dem tschechischen Maler Brâzda, und zwei Söhnen
verbracht und enge Kontakte zu den beiden Präsidenten Masaryk und
Benes gehabt) reagieren würde, der von Europa ohnehin nur vage
Vorstellungen hatte. Schlimmer ist jedoch, daß Holger Ahlenius
Posse gerade das vorwirft, wofür sie ihr ganzes Leben lang
gekämpft hat - ihre leidenschaftliche Liebe für Gerechtigkeit, Frei-
heit und Demokratie. Er tat dies nur deshalb, um ihre Wutausbrüche

zu entschärfen, die sich in freilich berechtigten Angriffen
gegen die Verantwortlichen in den schwedischen Behörden
äußerten. Er wagt sogar zu behaupten, daß des schwedischen
«ämbetsmännens stränga lagtrohet utgör det svenska samhällets
ojämförliga styrkebälte», und fügt noch hinzu: «och slutligen tycks
hon inte ha räknat med vare sig den latenta antifeminismen eller
med den misstro mot allt slaviskt varmed sâ mânga är bekajade och
som är nästan lika stark som antisemitismen». Das muß eigentlich
nicht mehr kommentiert werden, denn diese kritischen Worte
beweisen, daß man auch 1950 das Schuldbewußtsein aus der
Neutralitätszeit noch nicht abgelegt hatte. Die Erinnerung an die

Nachgiebigkeitspolitik und die Konzessionen quält noch immer
das anfällige Gewissen des Volkes.


	Nachkriegsperiode

