Zeitschrift: Beitrage zur nordischen Philologie
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Skandinavische Studien
Band: 3 (1974)

Artikel: Edda - Sammlung und Dichtung

Autor: Klingenberg, Heinz

Kapitel: 1: Hyndloliéd : Sammlung als sinngebende Grossform
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858038

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858038
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I. Teil

Hyndloli6d:
Sammlung als sinngebende Grossform

§ 1 Volospa in scamma:
Gotterzeit in mythologischer Dichtung

Her hefr vpp hyndlu hliod qvedit vm ottar heimska: Genealogische und
mythologische Dichtung stehen im Verband der Hyndloliéd?, einer Teil-
sammlung eddischer Gotterlieder auBerhalb des Liederbuches Edda, auf-
gezeichnet in der Flateyjarbdk (Pergamenthandschrift aus dem Ende des
14. Jahrhunderts)2. Was ein Sammler wohl «erst im Laufe des 13.Jahr-
hunderts»® verbunden hat — zur sinngebenden GroBform, wie zu zeigen
ist (§ 2) —, stand einmal ohne Verbindung mit den eigentlichen Hyndloli6d.
Die integrierten Strophen einer sogenannten <kiirzeren Seherinnenrede>
(Hdl. Strophe 29 bis 44)% geh6ren zu einem urspriinglich selbstindigen
Liede, das noch im Dichterlehrbuch des Snorri Sturluson (im dritten Jahr-
zehnt des 13.Jahrhunderts) mit dem eigenen Liednamen Volospd in
scamma fiir sich genannt und zitiert wurde®. Wann die Vglosp4d in scamma
gedichtet wurde$, 148t sich nur vermuten (etwa aus dem Ende des 12.Jahr-
hunderts); Vorbild der jungen Scamma war ohne Zweifel die ehrwiirdige
Dichtung Volospa?. Auch dort (vgl. § 5) beginnt der Ausblick auf Endzeit
und Untergang der Gotter mit dem vorausdeutenden Lebensende des
jungen Gottersohnes Baldr® — wie in der vorliegenden Strophenreihe der
Volospd in scamma, Hdl.29: EIf Asen wurden nach dem Tode Baldrs
gezdhlt; Vali rdchte seinen Bruder und erschlug den Tiéter.

Véro ellifo sir taldir,

Baldr er hné vid banabufo;

pess 1€z Vali verdr at hefna,

sins brédur sl6 hann handbana ...?

Mit andeutendem Vordergewicht weist die Elfzahl der Asen'?, die Ver-
minderung einer Rundzahl, auf das Ende der Gétter und ihrer Zeit, die



10

enden wird, wenn die Gotter schwinden (Vsp. sc. = Hdl.42: pd er i rddi, at
regn um priéti), wenn Odin letztendlich dem Fenrirwolfe entgegentreten
und untergehen mul3, mit Achtergewicht (Hdl. 44, letzte Worte der Scam-
ma: fdir sid nii fram um lengra, enn Odinn man 4lfi meta). Mit «Bruder-
mord>! gibt auch die kurze Volospd — wie ihr Vorbild, die groBe Seherin-
nenrede — Vorzeichen des Endes: Tod des unschuldigen Baldr und des
schuldigen ungenannten!? Gottes (Hodr), eines handbani, was an einen
radbani, einen Anstifter des Mords, denken 14Bt!3 — an den bald nach-
driicklich genannten Loki. An Hodr richt der andere (eigens gezeugte)
Odinssohn V4dli den toten Bruder (Rundzahl weniger Baldr, Elfzahl
weniger HoOr — weniger Loki'4, den fiir seine Untat bestraften, deklas-
sierten Gott und endzeitlichen Ddmon).

Mythologisches Wissen des Hochmittelalters!® wird auch in den folgen-
den Strophen hergezihlt — liberaus knapp gefal3t, denn hier scheint die
bloBe Anspielung auf bekannten Wissensstoff zu geniigen —: Var Baldrs
Jfadir Burs arfpegi (es ist der miitterlicherseits von Riesen stammende
Odin); Freyr freit die Riesentochter Gerdr (dieser Mythos wird im eddi-
schen Gotterlied For Scirnis durcherzdhlt); der Riese und Verwandte
Pjazi (dem Loki die Gottin I8unn zufiihrte und entfiihrte; bei der Verfol-
gung wurde Pjazi von den Gottern getotet); die Pjazitochter Skadi (sie
kam, um den Vater zu richen, lieB sich von den Géttern besanftigen und
wihlte Njordr zum Manne); Hdl. Str.30:

Var Baldrs fadir Burs arfpegi,

Freyr 4tti Gerdi, hon var Gymis dottir,
iotna ttar, oc Aurbodo;

b6 var Piazi peira freendi,

scautgiarn igtunn, hans var Scadi dottir.

Mythenabbreviaturen, Gétter- und Riesennamen verweisen auf urzeitliche
Verwandtschaft, durch Heirat entstandene Schwagerschaft zwischen Got-
tern und Riesen. Alle Gotter stammen von Odins Vater Burr, alle Riesen
aber von Ymir ab (der am Anfang der Zeiten von Burs S6hnen getotet
wurde'®), igtnar allir frdé Ymi komnir, Hdl. 33. Urfeindschaft zwischen den
<Bursséhnen»> und den <Y'misséhneny» tritt zur urzeitlichen Verwandtschaft
zwischen Gottern und Riesen im hoheren Sinne der mythologischen Auf-
zdhlung. Verwiesen wird auf beriihmt-beriichtigte Morde der Gotterzeit,
riicklaufig hergezdhlt bis zum Anfang der Zeiten: Baldr-Pjazi-Ymir??.
«Manches sag ich, mehr noch will ich; so diinkt michs Wahrheit — willst
du noch mehr ?», Kehrreim der Scamma?s,



11

Gotter- und Riesennamen mit Verweischarakter, Anspielungen auf den
Anfang der Zeiten (Ymirzeit) und auf urzeitliche Verhiltnisse der Gotter
zu den Riesen leiten liber zum «hier ungewohnt wichtig»® genommenen
Gott Heimdallr?, der in der Urzeit von neun Riesinnen geboren wurde,
Hdl. Str.35ff.: In Urtagen wurde der Eine im Gottergeschlecht geboren,
tbernatiirlich stark; ihn?' gebaren neun Riesenmddchen am Rand der
Erde??, Manches sage ich ... (Kehrreim, s.0). Gjdlp gebar ihn, Greip
gebar ihn, Eistla gebar ihn und Eyrgjafa, Ulfran gebar ihn und Angeyja,
Imdr und Atla und Jdrnsaxa. Er war erfiillt von der Erde Kraft, kaltem
Meerwasser und Eberblut. Manches sage ich ... (Kehrreim).

Vard einn borinn i ardaga,
rammaukinn migc, rogna kindar;
nio baro pann, nadgofgan mann,
igtna meyiar vid iardar prom.

Mart segiom pér oc munom fleira,
vQromz, at viti své, viltu enn lengra?
Hann Gi4lp um bar, hann Greip um bar,
bar hann Eistla oc Eyrgiafa;

hann bar Ulfran oc Angeyia,

Imdr oc Atla oc Iarnsaxa.

S4 var aukinn iardar megni,
svalkoldom sz oc sonardreyra.

Mart segiom pér oc munom fleira,
vQromz, at viti své, viltu enn lengra ?

Auf Urzeitliches, Anfingliches folgen im Andeutungsstil der Scamma 23
Vorzeichen des Endes, an iibernatiirliches schlieBt widernatiirliches
Gebiren, Unzucht an ; die wunderbare Miitterschaft des Gottes Heimdallr,
geboren von neun Riesinnen, ist konfrontiert mit der zahlreichen démoni-
schen Nachkommenschaft des doppelgeschlechtigen Loki (der als rddbani
der Baldr-Tragddie schon im Hintergrund stand, Strophe 29), Hdl. Str.
40f.: Den (Fenrir-)Wolf zeugte Loki mit (der Riesin) Angrboda, gebar
dem (Hengste) Svadilfari (den Hengst) Sleipnir®*; von Loki stammt das
graBlichste aller Ungeheuer (die Weltschlange ? Hel, die Herrin der Toten-
welt?). Einer bosen Frau halbverbranntes Herz, durch Lindenholz ver-
brannt, fand und aBl Loki und wurde schwanger; daher sind alle Unholde
auf die Erde gekommen 25,



12

Ol ulf Loki vid Angrbodo,

enn Sleipni gat vid Svadilfara;

eitt potti scass allra feicnast,

pat var broédur fra Byleistz komit,
Loki dt af hiarta lindi brendo,

fann hann halfsvidinn hugstein koro;
vard Loptr gvidugr af kono illri,
padan er 4 foldo flagd hvert komit.

Loki, selbst Ragnarok-Damon nach der weiteren mythologischen Uber-
lieferung 8, zeugt die graBlichsten Endzeitdimonen, den #lfr-Fenrirwolf
(6l ulf Loki ... mit Vordergewicht), welcher den Gottervater am Ende der
Welt verschlingen wird (Odinn man lfi meta, mit Achtergewicht, Str.44).
Ein Mythenkurzreferat tiber den Weltuntergang schlieBt folgerichtig an,
«ein Hohepunkt des Lakonismus in altnordischer Dichtung», Hdl. Str.42:
«Das Meer erhebt sich durch Sturmst68e bis zum Himmel selbst, es tiber-
kommt das Land, die Luft entweicht; daher kommen Schneemassen und
heftige Winde; dann ist verhdngt, daB die Gotter schwinden» 7.

Haf gengr hridom vi® himin sidlfan,
1idr lond yfir, enn lopt bilar;

badan koma sni6var oc snarir vindar;
pba er i radi, at regn um pri6ti.

In der Volospd in scamma ist der eschatologische Ausblick (die ausladende,
bewundernswerte Leistung der ehrwiirdigen Volospd?®) iiberschmal, aus-
gewihlt, zeichenhaft, was der Vergleich mit dem Vorbild dieser jungen
Seherinnenrede lehren kann. Im weiteren folgt auch kein Zukunftsblick
auf eine neue Erde nach Untergang der alten und auf einen Himmel junger
heidnischer Gotter — wie in der groBen Seherinnenrede?. Der Zukunfts-
blick unserer Rahmengestalt wendet sich unmittelbar nach der einzigen
Endzeitstrophe iiberraschend noch einmal dem einen im Géottergeschlecht
zu, der in der Urzeit geboren wurde. Dieselben Worte verdeutlichen?°, daf3
derselbe gemeint ist (vard einn borinn wie Str. 35 ; sd var aukinn iardar megni
wie Str. 38), den diese Dichtung auch zum zweiten nicht mit Gétternamen
nennt, den auch hier Heimdall zu nennen man nicht zégern kann, Hdl.
Str.43: Der Eine wurde geboren, groBer als alle, der war von der Kraft der
Erde erfiillt; man nennt ihn den Ordner, den allerreichsten, durch Ver-
wandtschaft verwandt allen Menschen3!,



13

Vard einn borinn ollom meiri,
sé& var aukinn iardar megni;
bann gveda stilli storaudgastan,
sif sifiadan siptom gervellom.

Auf eine erste Konfrontation — konfrontiert sind Heimdallr und Loki, die
Hauptgestalten der Scamma, Hdl. Str.35 bis 41 - folgt eine zweite: Einer
wurde geboren (Vergangenheit), ein anderer wird kommen (futurisches
Présens®?); gegeniibergestellt werden zum zweiten Heimdallr und der auch
nicht mit Namen genannte Christengott®?. Am Ende erreicht die Zu-
kunftsschau den eschatologischen Messias, der nach Untergang der heid-
nischen Gotter (im Andeutungsstil: Odins endzeitlicher Kampf mit dem
Fenrirwolf) kommen wird, Hdl. Str.44: Dann wird ein anderer, noch
méchtigerer kommen, doch wage ich nicht, ihn zu nennen ; wenige schauen
jetzt weiter in die Zukunft, als bis Odin dem Fenrirwolfe entgegenzichen
wird.

P4 kemr annarr, enn matcari,
b6 bori ec eigi bann at nefna;
féir sia na fram um lengra,
enn Odinn man alfi meeta.

Die unbezweifelbare Absicht der jungen Scamma, ihren Abrill germani-
scher Eschatologie verheiBungsvoll mit christlicher HeilsgewiBheit andeu-
tungsweise abzurunden, begriindet noch nicht die nochmalige Nennung
des einen Anfdnglichen, Unbenannten der heidnischen Urzeit, entstanden
(Vergangenheitstempus, Str.43) i drdaga (Str.35). Vielmehr scheint die
kontrastierende Nennung des endzeitlichen Unsagbaren (Christus) und
urzeitlichen dyvwotog (Heimdallr) in voranstehender Strophe nicht blo3
das synkretistische Denken eines mittelalterlichen mythologus, sondern das
typologische Denken des Mittelalters von fern her zu bezeugen3!. Ein
Erster, <erfiillt von der Kraft der Erde», <durch Verwandtschaft allen
Menschen verwandt>, <man nennt ihn stéraudgastan> (Str.43, mit auffallig
doppelter Steigerung: allerreichst [an menschlicher Nachkommenschaft
auf Erden? — das Himmlische Jerusalem wire dann von den erlesenen
Heimdallss6hnen bewohnt, die der Auferstehung teilhaft werden; auch
Christus ein stillir stéraudgastr, aber mdtcari <michtiger>]), ein Stamm-
vater der Menschen auch nach der weiteren mythologischen Uberliefe-
rung3®, wird durch die zweite, letzte Gegentiberstellung der Scamma als
«Stammvater> verdeutlicht, als Typus durch den Antitypus Christus, der



14

nach mittelalterlicher Typologie letzter, zweiter Adam ist, Stammvater
der Menschen, Adam novus, verus®s,

Damit entdeckt sich auch der weitere Sinn der ersten Gegeniiberstellung,
Hdl. Str.35 bis 41: Als cAdam> gleichsam, als <Stammvater» der Menschen
(sif sifiadan sigtom gorvgllom, Str.43) steht der urzeitliche Heimdallr
einem endzeitlichen Antipoden Loki gegeniiber3’, dem doppelgeschlech-
tigen Ahnen der Endzeitdimonen, der zweiten Hauptgestalt der Scamma
neben Heimdallr. Sie beide, beider Verwandtschaft, Anhéngerschaft und
beider menschliche und ddmonische Nachkommenschaft erfiillen im
hoheren Sinne der Dichtung die Zeit bis zur Endzeit, bis Loki, Loki-Brut,
Didmonen, Riesen zum Endkampf aufbrechen, die Goétter zum Kampfe
gegen sie antreten und untergehen werden, auf Seiten der Gotter auch
erlesene Heimdallsséhne (Einherjar, Odinss6hne, dazu § 2), welche zu-
sammen die alte Zeit nicht retten, aber einen endgiiltigen Sieg der ddmo-
nischen Méchte verhindern kénnen (auf germanische Eschatologie folgt,
nach Absicht der Dichtung, das Himmlische Jerusalem andeutungsweise
als christliche HeilsgewiBheit der Heimdallsséhne).

Mit beiden aussagekraftigen Gegeniiberstellungen aber geht die Scam-
ma eigene Wege, gemessen am Vorbild, an der groBen Volospad, die zwar im
weltweiten Horerbezug ihrer Rahmensituation auch der Menschen
Stammvater Heimdall nennt (Hliéds bid ec allar helgar kindir, meiri oc
minni, mogo Heimdalar, Vsp. Str.1)3%, auch Heimdall, den Hornblédser der
Endzeit, und Loki in ihrer Ubersicht iiber germanische Endzeitmythen®®,
auch christliche Offenbarung kennt (den Messias im jlingeren Volosp4d-
Text der Hauksbok-Redaktion)??, aber ohne gegensitzlichen Bezug
Heimdalls zum jeweils anderen.

Die Volospd in scamma ist, soweit die erhaltene Strophenreihe im Verband
der Hyndloliéd erkennen 14Bt, endzeitlich programmiert, eigenwillige
Dichtung vom Weltende und Ende der Gotterzeit, obwohl davon aus-
driicklich nur in einer einzigen Strophe und einem letzten Verse gesprochen
wird (iiber viele Strophen aber in der groBen Seherinnenrede)?!. Wenn
Odin dem Wolfe entgegentreten muB3 (Vsp. sc. = Hdl. 44,7), wenn die Welt
in der groBen Flut und winterlichen Schneestiirmen untergehen wird
(Str.42), dann wird sich erfiillen, was zuvor strophenlang angezeigt ist
im Riickblick auf Urzeitgeschehen, der, gemessen am Vorbild, konzentrier-



15

ter auf Vorzeichen des Endes achtet als der Riickblick der groBen Volo-
spd 2. Mythenkurzreferate oder bloBe Namennennungen — die Anspielung
auf bekannten Mythenstoff geniigt — verweisen auf beriihmt-bertichtigte
Morde der Gotterzeit, riickwirts geschaut bis zum Anfang der Zeiten
(Hoor, Baldr — Pjazi — Ymir), verweisen auf «Brudermord» (Baldr/Ho0r-
Ho0r/Vadli), auf moralisch bedenkliches Zauberwesen und unheilvolle
Wahrsagerei4® und auf das sifjaspell*t. Sippenbande zerreiBen, urzeitliche
Verwandtschaft, durch Heirat entstandene Schwagerschaft zwischen Got-
tern und Riesen (darauf verweist die Scamma nachdriicklich im héheren
Sinne ihrer mythologisch-genealogischen Aufzdhlung) wird sich verkehren,
urzeitliche Feindschaft dieser Weltenbewohner in den Ragnarék erfiillen
(von der endzeitlichen Gegnerschaft gibt das Vorbild eine zusammen-
hingende Darstellung, Vsp. Str.45-58). Die Scamma weist nachdriicklich
auf den endzeitlichen Fenrirwolf und auf Loki, den doppelgeschlechtigen
Ahnen der Endzeitdimonen, der dem urzeitlichen Stammvater der Men-
schen gegeniibergestellt ist (Snorri Sturluson weill, daB Heimdallr und
Loki zur Endzeit im Zweikampf gegeniiberstehen und einander tGten
werden). Heimdallr, geboren von neun Riesinnen, und Loki, Gott und
Endzeitdimon, beider menschliche und didmonische Verwandtschaft und
Nachkommenschaft, Heimdallssohne, Burssohne, Ymisséhne, Gotter,
vermindert um Baldr und Hodr, Riesen, vermindert um Ymir und Pjazi,
Diamonen (vglor fra Vidélfi, vitcar fra Vilmeidi, seidberendr fra Svarthgfoa),
vermehrt um Loki und seine Brut — sie alle erfiillen die Zeit bis zur Endzeit,
wo sie sich in zwei Parteien gegeniiberstehen, bekdmpfen und untergehen
werden, Odinn man ilfi meeta. So tiberaus knapp hier ein Dichter vom Ende
der Gotterzeit spricht, pd er { rddi, at regn um priéti — die Vorboten des
Endes sind in den anderen Strophen gesammelt: Schon am Anfang der
Zeiten, { drdaga, ist das Ende der Gotterzeit zeichenhaft vorgebildet.

§ 2 Hyndloliéd:
Mythologisierte Heldenzeit in genealogischer Dichtung

Zur mythologischen, endzeitlich programmierten Dichtung tritt genea-
logische Dichtung. Ein Sammler des 13. Jahrhunderts vereinigte urspriing-
lich selbstandige eddische Lieder (§1), fiigte die vorliegende Strophenreihe
einer Volospd in scamma an die strophenlange Aufzihlung der eigentlichen
Hyndloliéd, fiillte seine Sammlung wohl auch mit Einzelstrophen auf, die



16

er zugedichtet, umgedichtet oder gesammelt haben konnte. Begegnen wir
willkiirlicher Sammlertétigkeit, mehr oder minder sinnloser Kompilation —
oder einer sinngebenden GrofBform aus den Hédnden eines Sammlers,
der einem iibergeordneten Thema bestmoglichen Ausdruck nach MaBlgabe
vorgegebener Dichtungen verleihen wollte ?

Das neue GroBgedicht Hyndloliod zeigt zweiteilige Bauform, Rahmen-
erzdhlung und innere Aufzdhlung, die fiir die Mehrzahl eddischer Gotter-
lieder typisch! und auch der bruchstiickhaften Scamma abzulesen ist:
Zum herzdhlenden Teil der <kiirzeren Seherinnenrede> lieBe sich eine
Rahmensituation mit einer Seherin als Rahmengestalt (nach Vorbild der
groBen Seherinnenrede) erschlieBen; dieser urspriingliche Rahmen ware
verlorengegangen resp. aufgehoben worden?2.

Ein fiktiver mythischer Rahmen?, der dem Fabelnden-Spannenden Aus-
druck gibt (Hdl. Str.1 bis 11 und 45 bis SchluBlstrophe 50), umschlie3t
das GroBgedicht, zunichst die genealogische Aufzdhlung der eigentlichen
Hyndloliéd. Freyja, die Gottin, reitet auf einem Eber — dem in Ebergestalt
verwandelten Helden Ottarr heimsci— zur Hohle einer Riesin Hyndla. Dem
Giinstling soll geholfen werden, einen genealogischen Wettkampf oder
Erbstreit mit Kenntnis aller seiner Ahnen fiir sich zu entscheiden. Alle
Ahnen des Helden soll die vom Schlafe oder Tode erweckte Riesin Hyndla
(<kleine Hiindin») nach Wunsch der Gottin herzéhlen, Hdl. Str.11: Nun
zdhle die alten Sippengenossen auf und die Geschlechter der Méanner her ...

Nau lattu forna nidia talda
oc upp bornar @ttir manna ...

Nachdem alle Ahnen hergezéhlt sind, verlangt Freyja einen Erinnerungs-
trank fiir ihren Eber (Hdl. Str.45), damit der Gilinstling nichts vergesse,
wenn er sich drei Tage spiter im genealogischen Wettkampf mit Angantyr
messen mufl. Doch erst ein magisches Feuer kann die heftig schméhende
Riesin zwingen, das Gedéachtnisbier zu reichen.

In diesem Rahmen wird hergezihlt: Ahnen des Helden Ottarr heimsci,
mehr als achtzig Namen, weniger Frauennamen, vornehmlich Méanner-
namen, Heldennamen, Namen beriihmter Helden- und Fiirstengeschlech-
ter; sie «gehoren teils zur Heldensage ..., teils in norwegische Familien;
ein nicht unbedeutender dritter Teil ist uns vollig unbekannt, also entweder
aus jetzt verlorengegangenen Uberlieferungen entlehnt oder reine Phan-
tasienamen»?, Teils gehoren diese Namenmassen zur ndheren, geschicht-
lichen, teils zur entferntesten sagenkundlichen Vergangenheit, zuriick-



17

gezdhlt bis zu den beriihmtesten Sagenhelden der heroischen Vorzeit,
dabei auch Harald Kampfzahn und auch der Drachentéter Sigurd-Sieg-
fried und derihm verwandte Jormunrekr und alle Nachfahren Ermanarichs
(allir bornir fra Iprmunreki, dem Schwiegersohn Sigurds — hlyd pu sogo
minni! «hore auf meinen Bericht!», Hdl. Str.25) und alle Vorfahren
Sigurds und auch die versippten Gjukungen, Str.27f.: Gunarr und Hogni,
Gjukis Erben, und ebenfalls Gudrin(-Kriemhild), ihre Schwester ; Guth-
ormr war nicht aus Gjukis Geschlecht, doch war er beider Bruder — sie
alle gehoren zu deinem Geschlecht, Ottarr heimsci. Haraldr hilditonn,
stammt ab von Hreerekr Ringverschleuderer, war Sohn der Audr; Audr die
Tiefsinnige war Tochter des Ivarr (Vidfadmi), aber Rddbardr (zweiter
Gemahl der Audr) war Vater des Randvér; das waren Ménner, den Got-
tern geweiht — alle gehdren zu deinem Geschlecht, Ottarr heimsci.

Gunnarr oc Hogni, Gitca arfar,

oc ip sama Gudrun, systir peira;
eigi var Guthormr Gilca attar,

p6 var hann brodir beggia beira;
alt er pat =tt pin, Ottarr heimsci.
Haraldr hilditonn, borinn Hreereki,
slengvanbauga, sonr var hann Audar,
Audr ditpaudga fvars déttir,

enn Radbardr var Randvés fadir;
peir véro gumnar godom signadir;
alt er pat ®tt pin, Ottarr heimsci.

Das alles ist dein Geschlecht: Ottarr heimsci ist der heroisch iiberhdhte,
gegenwartige Reprisentant einer langen <Menschenzeit», <Heldenzeit», die
— im hoheren Sinne dieser genealogischen Aufzédhlung reprdsentiert wird
durch die bemerkenswerte personale und zeitliche Fiille seiner Ahnen,
vielen Generationen bis zu den vornehmsten Helden der sagenkundlichen
Friihzeit.

<Zeit(alter)> konnte auch in anderer mittelalterlicher und altnordischer Dichtung
— im besonderen des 12./13.Jahrhunderts — durch einen jeweiligen Personenkreis
reprdasentiert, symbolisch begriffen werden® durch genealogische Aufzihlung bis zum
jeweiligen Stammvater, durch die Kopfzahl derer, welche die Zeit fiillen und erfiillen:
in der Volosp4 in scamma (§ 1) durch Gotter, Riesen, Ddmonen, Ymiss6hne, BurssGhne,
Heimdallss6hne ; im Heldenliedteil des Liederbuches Edda durch beriihmte, zur Helden-
familie verbundene Liedhelden vom <Anfangshelden> Helgi der Helgagvida Hundings-
bana I bis hin zu Jormunrekr und der ihm gegeniibergestellten Heldenmutter Gudrin
am Ende der Sammlung (§ 11); in der prologartigen Helgaqvida Hundingsbana I des



18

Heldenliedteils durch eine Fiille von Bezeichnungen fiir <Held, Fiirst> innerhalb vorge-
gebener Liedfabel <Von Helgi und Hodbrodd> (§ 7).

Eine nédchste Parallele zu den Hyndloli6d bietet die mythologisch-genea-
logische Spekulation von Konig Hélfdan dem Alten und seinen achtzehn
Séhnen in der Prosa-Edda des Snorri Sturluson ®. Was sich mit der snorro-
nischen Kurzformel fiir «(Heldenzeit» kenntlich verwirklicht (vgl. § 7) und
sich in spateren Spekulationen zur norwegischen Urgeschichte entfaltet
hat (in dem zusammen mit den Hyndloliéd liberlieferten Prosastiick Hversu
Noregr byggdist nebst angehidngten heroisierten Geschlechtsregistern der
Flateyjarbdk: Hier ist der norwegische Einheitskonig Haraldr inn hdrfagri
<Haarschon> der Inbegriff einer groBen Ahnenfiille von Ymir-Fornjoétr
oder Odin oder Adam her und — Attartala frd Hod — Représentant der
Heldengeschlechter, die sich vom fiktiven <Heldenstammvater> Hédlfdan
und seinen S6hnen herleiten)?, kennen und nennen auch die Hyndloli6d;
die genealogische Verbindung des Liedhelden Ottarr heimsci mit Konig
H4élfdan (hestr Scigldunga) und seinen achtzehn SO6hnen fehlt unserem
GroBgedicht nicht, Str. 141F.: Ali war einst der machtigste Mann, H4lfdan
zuvor, der erhabenste Skjoldung; beriihmt wurden die groBen Kriege
der kiithnen; seine Taten schwangen sich bis zu den Himmelsenden. Durch
Verschwigerung mit Eymundr, dem trefflichsten Manne, vergroBerte er
seine Macht, erschlug mit kaltem Schwerte Sigtrygg; er heiratete Almveig,
die trefflichste Frau; achtzehn S6hne hatten sie. Von diesen entstammen
die Skjoldungen, die Skilfingen, die Odlingen, die Ynglingen, die Nach-
kommenschaft der Erbbauern, der Hersen (Gaufiirsten), die grof3te Aus-
lese von Ménnern auf Erden — das alles ist dein Geschlecht, Ottarr heimsci.

Ali var 48r ofigastr manna,

Halfdan fyrri, hastr Scigldunga;

fraeg voro félevig, bau er framir gerdo,
hvarfla p6tto hans verc med himins scautom.
Efidiz hann vid Eymund, ceztan manna,

enn hann Sigtrygg sl med svolom eggiom;
eiga gecc Almveig, cezta kvinna,

6lo bau oc atto 4tian sono.

Padan ero Scioldungar, badan ero Scilfingar,
badan Qdlingar, padan Ynglingar,

padan holdborit, badan hersborit,

mest manna val und midgardi;

alt er bat ®tt pin, Ottarr heimsci.



19

Das alles ist dein Geschlecht: Ottarr heimsci ist gleichsam — mit der
Volospd in scamma (§ 1) gesprochen — <durch Verwandtschaft verwandt
allen Menschen> (wie Heimdallr, der Stammvater der Menschen, Hdl.
Str.43 = sif sifiadan siptom gervollom), jedenfalls gedacht als der gegen-
wirtige Reprisentant der groBten Auslese von Méannern auf Erden (mest
manna val und midgardi, Str.11; 16), Inbegriff einer Fiille von Méinnern,
Helden, Heldengeschlechtern, achtbaren Stdnden nach MaBstab einer
heroisierten, iiberschaubaren Welt. Aus seinem nachdriicklich wieder-
holten, formelhaften Epitheton heimsci (zehnmal) 146t sich wohl mehr her-
aushdren als sein <Torichtseiny (heimscr <wenig herumgekommen,
toricht», eigentlich <einer, der sich aufhélt im heimr <Heimat [Welt]>), viel-
mehr seine Zugehorigkeit zum heimr (<bewohnte Erde, Welt»), zur Welt
(ver-gld) als Zeit der Menschen, Helden, auch seine Zugehorigkeit zum
Stammvater Heim-dallr (dazu unten).

Letztendlich erreicht die genealogische Aufzidhlung der Hyndloliéd
den mythologisch-genealogischen AbriB der Vglospd in scamma, erreicht
— Hohepunkt einer Klimax — die gottlichen Aszendenten des Liedhelden
Ottarr heimsci und aller seiner Ahnen, die durch Baldrs Tod verminderte
Rundzahl der Gotter. Das alles ist dein Geschlecht, Ottarr heimsci,
Vsp.sc. = Hdl. Str.29.

Véro ellifo asir taldir,

Baldr er hné vid banapifo;

pess 1éz Vali verOr at hefna,

sins brodur s16 hann handbana;
alt er pat ®tt bin, Ottarr heimsci.

Der fortsetzende Kehrreim alt er pat ett pin, Ottarr heimsci (Hdl. Str.16;
17;20; 21; 23; 24; 26; 27; 28-29) verbindet die Volospd in scamma (Hdl.
Str.291f.) nachweislich mit der genealogischen Aufzihlung der Hyndloliéd
(die andrerseits das kehrreimartige viltu enn lengra der Scamma benutzt,
Hdl. Str.17; 18-31; 34; 36; 39). Urspriinglich selbstindige Dichtungen
sind planvoll und sinnvoll zur neuen Grofform verbunden worden, die
einem iibergeordneten Thema nach MaBgabe eigenstandiger Lieder best-
moglichen Ausdruck verleihen mdchte: Mit der Urzeit und Endzeit, Welt-
katastrophe und endzeitlich programmierten Gotterzeit der integrierten
Scamma (§ 1) empfing die heroisierte Ahnenreihe Ottars, Inbegriff einer
<Heldenzeit», ihr weltgeschichtliches Geriist (dazu unten). Doch 148t sich
das neue GroBgedicht des 13.Jahrhunderts nicht mehr einfach in zwei



20

eigenstandige Lieder dividieren, in die Scamma andrerseits (12./13.Jahr-
hundert) und in die eigentlichen Hyndloliéd einerseits (die «nicht viel
ilter sein» werden?®). Bevor von einer < Urgestalt> der Hyndloliod und ihrer
Datierung zu sprechen ist, wire erst der Anteil unseres Sammlers am neuen
GroBgedicht zu bestimmen, der nicht nur gesammelt, sondern auch neu-
und umgedichtet und aus anderer Uberlieferung geschopft zu haben
scheint, um seinem iibergeordneten Thema bestmdglichen Ausdruck zu
geben.

Es ist iiblich, mit einer dlteren, wirklichkeitsndheren genealogischen
(Preis-)Dichtung (zum Ruhme eines anonymen Zeitgenossen?) und mit
spateren Interpolationen zu rechnen®. Die pompdse Ausdehnung der
Ahnenfiille Ottars bis hin zu den beriihmtesten Sagenhelden der heroi-
schen Vorzeit und allen Gottern, die Heroisierung und Mythologisierung
des Stammbaums, so scheint mir, gehort unserem Sammler, der auch sonst
Verbindungen zwischen zwei ehedem eigenstindigen Liedern zu stiften
wuBte, nicht nur mit den iibergreifenden Kehrreimen. Auch in der Rah-
menerzidhlung des GroBgedichtes spricht unser Sammler, der die Ahnen
Ottars, die seine Rahmengestalt dann mit Hilfe der integrierten Scamma
bis hinauf zu den Gottern herzdhlen wird, hier schon von Géttern ab-
stammende Helden nennt, Hdl. Str.8; voraus geht ein Wortwechsel zwi-
schen Hyndla und Freyja: LaB uns aus den Sétteln heraus (beim Reiten)
den Wortwechsel fiihren! LaBl uns sitzen und iiber die Geschlechter der
Fiirsten reden, der Ménner, die von Gdttern abstammten.

Sennom vit or sodlom! sitia vit scolom
oc um iofra ttir deema,
gumna beira, er frd godom gvomo.

Schon in der Rahmenerzdhlung spricht der Gestalter der Grof3form
Hyndloliéod von einer iiberhohten und {iiberreich am Menschenvolk
gemessenen Ahnenfiille seines Helden Ottarr heimsci — Menschen, die in
seinem GroBgedicht <zdhlen», Geltung haben: beriihmteste Helden-
geschlechter der Vorzeit, Fiirsten-, Konigsgeschlechter, die Stinde der
Edlen und Freien, die groBte Méannerauswahl auf Erden —, die Hyndla nach
Waunsch der Géttin herzdhlen soll (und im ersten Teil des GroBgedichtes
herzihlen wird), Hdl. Str. 11: Nun zéhle die alten Sippengenossen auf und
die Geschlechter der Méanner her! Was gehort zu den Skjoldungen, was
gehort zu den Skilfingen, (zu den Odlingen)?, zu den Ylfingen, zur Nach-



21

kommenschaft der Erbbauern, der Gaufiirsten, was ist die groBte Aus-
lese von Mannern auf Erden?

Nu lattu forna nidia talda

oc upp bornar &ttir manna:

hvat er Scigldunga, hvat er Scilfinga,
hvat er Qdlinga, hvat er Ylfinga,
hvat er hol8borit, hvat er hersborit,
mest manna val und midgardi?

Hyndla beginnt ihre genealogische Aufzihlung (erster Teil des GroB-
gedichtes) bei den nichsten Ahnen Ottars, den ménnlichen Vorfahren bis
ins flinfte Glied (Str. 12), der GroBmutter véterlicherseits und deren Eltern,
«Ubermenschen> das ganze Geschlecht (gll pétti eett sit med yfirmonnom,
Str. 13), nennt dann aber schon mit méchtigem Sprung den erhabensten
Skjoldung der heroischen Vorzeit, Konig Hdlfdan, und seine achtzehn
Soéhne (Str. 14f. s.0.), um darauf die Summe dessen zu geben, was ihr von
Freyja abverlangt wird: hvat er Scigldunga ... (Str.11) — (Str.16, s.0.)
Badan ero Scigldungar ... alt er pat ett pin, Ottarr heimsci. Hier zieht der
Gestalter der GroBform mit vier korrespondierenden Langzeilen seiner
Rahmenerzdhlung (Str.11) eine erste Summe, umgibt seinen Helden und
dessen néichste Ahnen véterlicherseits mit dem glanzvollen Ruhm Konigs
Hélfdan (hestr Scigldunga), der iiber seine achtzehn S6hne «Stammvater»
aller Helden, Heldengeschlechter, Erbbauern, Gaufiirsten, der groten Aus-
lese von Ménnern auf Erden sein soll (Str. 16, s.0.), und umrahmt so sei-
nen Helden (das alles ist dein Geschlecht, Ottarr heimsci) mit einer fiktiven
Ahnenfiille, die symbolisch <Heldenzeit> bedeutet, auch aulerhalb der
Hyndloli6d. Dal Konig Hdlfdan und achtzehn Halfdanss6hne und ihre
Deszendenten symbolisch <Heldenzeit> bedeuten, wird im dreizehnten
Jahrhundert durch die Edda des Snorri Sturluson (§ 7) bezeugt. Im Gro8-
gedicht Hyndloliéd aber findet diese symbolisierte « Heldenzeit» ein Aic et
nunc: Hier ist Ottarr heimsci, fiktiver Deszendent des < Heldenstammvaters»
Hdélfdan, der gegenwartige, heroisch tiberh6hte Reprisentant einer <Hel-
denzeit>, die weltgeschichtlich eingeriistet wird durch die endzeitlich
bestimmte Gotterzeit der integrierten Volospd in scamma.

Endzeit, Ragnardk, Endkampf mit der Diamonenpartei aber sind Aic
et nunc noch Zukunft — noch dauert die Goétter- und Heldenzeit an, noch
kann Held Ottarr die Asinnen verehren (Str. 10), Freyja ihn begiinstigen,
noch konnen Odin-Heervater und Thor verehrt (Str.2-4), alle Gotter



22

um Beistand fiir den Helden angerufen werden (Str.50), noch kénnen
Gottin und Riesin Hyndla dem Helden zur genealogischen Fiille seiner
ndheren und heroischen und mythischen Ahnen verhelfen und das Be-
wubBtsein dieser zeitlichen Fiille ungezdhlter Generationen von grauer Vor-
zeit an durch einen Gedédchtnistrank sichern (Rahmenerzéhlung des
GroBgedichtes).

Doch (Rahmen des GroBgedichts) auch dieses hic et nunc ist schon
umrahmt von vorausdeutenden Zeichen eines Endes. HdI. Str. 1: Erwache,
Maédchen der Méddchen!!, erwache meine Freundin, Schwester Hyndla, die
in der Hohle haust. Dunkelheit der Dunkelheiten ist jetzt, laB uns reiten
nach Valholl, zu den heiligen Wohnsitzen der Gotter.

Vaki, mar meyia, vaki, min vina,
Hyndla systir, er i helli byr!

na er rocr rocra, rida vit scolom
til Valhallar oc til vés heilags.

Das inkantativ gesteigerte rocr rocra <die jede Dunkelheit iibertreffende
Finsternis>, mit dem Freyja die Riesin am Anfang der Rahmenerzidhlung
erweckt (undeutlich bleibt, ob vom Schlafe oder vom Tode — zu fiktiven
Ragnardk), kann von fern her auch an das mythische ragna rocr!? oder die
ragna rgc gemahnen, an «Gotterdimmerung>, <Endschicksal der Gétten,
Weltende — wie die brennende Erde am Ende der Rahmenerzahlung an den
endzeitlichen Weltbrand gemahnen kann, wenn die Erde in Flammen ver-
gehen, heiBle Flamme zum Himmel emporlodern wird (Vsp. Str.57: geisar
eimi vid aldrnara, leicr hdr hiti vid himinn sidlfan). Anders als das Vorbild,
die groBe Volospd, ist die kurze Volospd gestaltet, nennt lakonisch — mit
Worten des Vorbildes — die Weltflut (haf gengr hridom vid himinn sidlfan,
Hdl. Str.42) und den Weltfrost, nicht aber den Weltbrand. Was in der
integrierten Scamma zur mythologischen Vorstellung des Weltverhdng-
nisses fehlt, erscheint als mythologisierende Fiktion in der Rahmenerzéh-
lung des GroBgedichtes, wobei zu beachten ist, daB sich die Prophezeiung
der Seherin Hyndla mit charakteristischem visioniren Redestil (ec sé) und
vielleicht auch mit der Gedankenflucht der Scamma (Weltende, Hdl. Str.
42 — «Himmlisches Jerusalem», Str.44, vgl. § 1) fortsetzt: Die eschato-
logische spd der Volospd in scamma scheint in doppelsinnigen Worten der
Rahmenerzdhlung nachzuhallen (der Gestalter der GroBform spréche).
Hdl. Str.48 (Freyja spricht): Ich schlage (resp. futurisches Présens)
Feuer rings um den Welten(baum)-Raum??, so daB du dich nicht fort-



23

bringst von hier. Str.49 (Hyndla spricht): Feuer sehe ich brennen (zwei-
deutig als Vision) und die Erde lodern; die meisten werden Lebenslésung
leiden (sich loskaufen, das auf sich nehmen, wodurch man sein Leben rettet ;
doppelsinnig: ich, Hyndla, hic et nunc — die meisten, die im Weltbrand
sterben — nach dem Weltbrand leben kdnnen, mit der kurzen und langen
Volospd gesprochen).

Ec slz eldi of ividio,
sva at b eigi kemz 4 burt hedan’.

‘Hyr sé ec brenna, enn haudr loga,
verda flestir figrlausn pola;

ber pu Ottari biér at hendi,

eitri blandinn migQc, illo heili!

Bevor Freyja mit brennender Erde die Riesin zwingt, ihrem Eber resp. dem
in menschliche Gestalt zuriickverwandelten Helden Ottarr den Gedicht-
nistrank zu reichen, wird sie von Hyndla gescholten, daB sie briinstig in
der Nacht drauBen renne wie — mehrfach, nachdriicklich!® — die mythische
Ziege Heidran mit Bécken: hleypr pu, edlvina, viti a ndttom, sem med hofrom
Heidrun fari (Rahmenerzahlung, Hdl. Str.46; 47). Der Vergleich offenbart
die mythologische Spekulation der Rahmenerzédhlung (auch die weitere
Schelte aus dem Munde der Riesin, daB Freyja ihrem ersten Gemahl Odr
stets liistern nachgerannt sei, Hdl. Str.47, will einen Wesenszug dieser
Gottin ins Unwahre verzerren)!®, HeiSrin steht nach der mythologischen
Uberlieferung auf der Halle Odins, néhrt sich von den Blittern des Welten-
baumes und spendet unaufhérlich klaren Met, eddische Grimnismadl
Str.25; sie ndhrt die bei Odin in Valhgll weilenden toten Helden, die Ein-
herjar, welche die Zeit bis zur Endzeit erfiillen, bis sie mit dem Wolfe
kdmpfen werden, Grm. Str.2317. In den Hyndloli6d aber méchte eine aus
der Weltmitte geriickte Heidrun kosmische Unordnung, Sittenverfall,
Endzeit vorspiegeln, wie eine briinstige Gottin Freyja, die nidchtlich drau-
Ben mit dem ebergestaltigen Ottarr rennt — Schelte aus dem Munde der
Riesin, Gotterfeindin.

Im Sattel (Hdl. Str.8, s.0.) soll Hyndla nach Wunsch der Gottin die
toten Ahnen Ottars herzihlen, auf einem Ritt nach Valholl (Rahmen-
erziahlung Str.1; 5; 6; 7; 8)18. Barock ist die Vorstellung, daB Freyja und
eine Riesin zusammen zu Odin und Thor reiten, und Erfindung einer Spét-
zeit!®, daB Freyja einen von Zwergen geschmiedeten Eber als Reittier
besitzt (Attribut ihres Bruders Freyr, Schmiedewerk anderer Zwerge?0),



24

der Hildisvini heifit und <goldborstig» genannt wird (Hdl. Str.7 — Gullin-
bursti ist der Name von Freys Eber), dieses Reittier aber der von Freyja
in einen Eber verwandelte Held Ottarr heimsci ist — was Hyndla sehr wohl
weiBZ, Die mythologische Spekulation der Rahmenerzahlung scheint sich
zu einer gandreid «Zauberritt, Hexenritt, Ritt auf einem Zaubertier>? zu
verdichten, wobei die Riesin Hyndla wieder Moglichkeit findet, ihre
zauberkundige Kontrahentin — jene Gottin Freyja, die nach der mytho-
logischen Uberlieferung und in unserer Rahmenerzihlung mit der Zauber-
praxis des Gestaltenwandels zu tun hat?® — zu verhéhnen. Hdl. Str.5:
(Freyja spricht) Nimm einen von deinen Wolfen von der Krippe, 1aB ihn
mit meinem Eber laufen! (Hyndla antwortet)?* Wenig schnell ist dein Eber
(dein <Zaubertier> = Held Ottarr, wie ich weiB?5), den Weg zu den G6t-
tern28 zu stapfen (eine weite gandreid anzutreten); mein ausgezeichnetes
«Pferd» will ich nicht liberladen (indem ich euch auf meinem Wolfe zum
Zauberritt nach Valhgll aufsitzen lasse).

N tactu ulf pinn einn af stalli,

14t hann renna med runa minom!”
“‘Seinn er goltr pinn godveg troda,
vil ec ei mar minn metan hleeda.
Fla ertu, Freyia, er pu freistar min,
visar pu augom 4 0ss pannig,

er pu hefir ver binn i valsinni,
Ottar iunga, Innsteins bur.

Falsch bist du, Freyja, mich auf die Probe zu stellen; du blickst uns so an,
als hittest du deinen Mann auf dem Totenwege, den jungen Ottarr Inn-
steinssohn.

Verlangt hier eine briinstig liebende Freyja von Hyndla, der von To-
ten (?) erweckten Seherin, Aufzihlung der toten Ahnen Ottars, <ihres
Mannes> — oder forscht hier zugleich auch die chthonische Gottin der
mythologischen Uberlieferung?” (Herrin iiber die Schlachttoten, deren
eine Hilfte sie auswahlt), um # valsinni cauf dem Wege der Toten> nach
Valholl im Geiste val kiésa*®, Heerschau zu halten iiber das mest manna val
und midgardi (Hdl. Str.11; 16), iiber die andere Hélfte der Schlachttoten
in Valholl? Bei Odin weilen nach der mythologischen Uberlieferung die
toten Helden als Einherjar bis zur Endzeit (dazu unten), bis dahin gespeist
vom klaren Met der Heidrun. <Heidrtn geil wie Freyja> bis legendum
(Hdl. Str.46; 47), die boshafte Schelte der Hyndla am Ende der Rahmen-
erzahlung, steht nicht ohne Bezichung im GroBgedicht, sondern 148t die



25

Reise nach der volkreichen Valhgll nachhallen. Mit der fiktiven (mytho-
logisch gesprochen unwahren) Geilheit der Heidrtin, der Metspenderin der
Einherjar in Valholl, aber will die Riesin vergleichsweise Freyjas Verhéltnis
zu Ottarr heimsci verunglimpfen, das sich — nicht mit der Gétterfeindin
gesprochen — auch anders, als Einweihung des Helden in endzeitlich
bestimmtes Einherjartum, Tatzeugenschaft am Weltende bei der Begeg-
nung mit dem Fenrirwolf verstehen 14B8t, an der Hyndla nur gezwungen
teilnimmt. Und nur gezwungen reicht siedem Helden den Gedéchtnistrank,
denn der Riesin und Gétterfeindin kann nicht daran gelegen sein, jenem
das BewuBtsein der Fiille derer zu sichern, die in der Endzeit auf seiten
der Gotter gegen die Ddmonenpartei kdmpfen werden.

Auf einem Ritt nach Valholl (Rahmenerzahlung, Hdl. Str.1; 5; 6; 7; 8)
soll dem Helden des Liedes die Fiille seiner Ahnen aufgezéhlt werden, 7 val-
sinni <auf dem Totenwege> (Hdl. Str.6; 7), den die Gefallenen antreten
miissen, um nach Valholl zu gelangen®. Die vorliegende Endgestalt der
Hyndloliéd 146t uns im unklaren, ob dieser Weg nach Valholl und zuriick
zur Hohle der Riesin (Ende der Rahmenerzihlung) von den Rahmen-
gestalten tatsdchlich geritten wurde®’; schon die Fiktion eines valsinni
geniigt. Auf einer Reise nach Valholl zu Odin - einer gandreid oder Seelen-
reise in Tiergestalt®! (das <Seelentier> durch mythologisierende Stilisierung
bestimmt, s.u.) — kann der ebergestaltige Ottarr heimsci traumhaft oder
seherisch bei Odin in Valholl erschauen, was ihm im magischen (4)/iéd32
der Hyndla hergezihlt wird: seine Ahnen mit EinschluB der berithmten
Sagenhelden der heroischen Vorzeit, die vor ihm 7 valsinni nach Valholl zu
Odin gezogen sind. Denn bei Odin in Valhgll weilen die toten Helden,
welche als Einherjar die Zeit bis zur Endzeit erfiillen. Dort sind alle, «die
seit Urbeginn der Welt in der Schlacht gefallen sind ... und es wird sogar
noch sehr viel voller, und doch scheint die Mannschaft zu klein zu sein,
wenn der Wolf kommt», Snorra Edda 33, Dort weilen auch die toten Helden
der Bravallaschlacht und mit ihnen K6nig Harald Kampfzahn, der diese
ungeheure Schlacht nach langem, siegreichen Leben selbst gesucht zu
haben scheint, um mit einer groBen Schar von Todesgenossen nach Valholl
zu ziehen, und der aus dieser Schlacht von Odin selbst nach Valholl heim-
geholt wird34. Wohl nicht zuféllig endet der erste Teil des GroBgedichtes
Hyndloli6d bei Haraldr hilditonn und seinen Sippengenossen als den
letztgenannten heroischen Aszendenten Ottars mit beachtenswertem
Stellenwert, Hdl. Str.28: Harald Kampfzahn, stammt ab von Hrecerekr
Ringverschleuderer, war Sohn der Audr; Audr die Tiefsinnige war Tochter



26

des Ivarr (vidfadmi), aber Ré8bardr (zweiter Gemahl der Audr) war Vater
des Randvér; das waren Ménner, den G6ttern geweiht — alle gehdren zu
deinem Geschlecht, Ottarr heimsci.

Haraldr hilditonn, borinn Hreereki,
slengvanbauga, sonr var hann Audar,
Audr ditpaudga fvars déttir,

enn Radbardr var Randvés fadir;
beir véro gumnar godom signadir;
alt er pat &tt pin, Ottarr heimsci.

Mit Harald Kampfzahn, dem letzten groBen Sagenhelden des Skjéldun-
gengeschlechts, schlieBt sich der groBere Kreis heroischer Ahnen, den
wohl erst der Gestalter der GroBform Hyndloliéd um Ottarr heimsci
schlug: Avat er Scigldunga ... (Rahmenerzihlung, Str.11, mit Vorder-
gewicht), Hadlfdan hestr Scigldunga und achtzehn Halfdanssohne (HdL
Str.14f.), padan ero Scigldungar ... (Hdl. Str.16). Was nach Malgabe
trockenen Katalogstils im krénenden AbschluB3 der genealogischen Auf-
zdhlung steht, kann auf einen sagenberiihmten Valhgllbewohner — Typus
des Geweihten35, Odni signadr — verweisen und die Fiktion des GroB-
gedichtes verdeutlichen, den Liedhelden Ottarr heimsci bei der Aufzihlung
seiner Ahnen zu seinen Ahnen auf einer (Seelen-)Reise nach Valholl zu
fithren. Vielleicht erklért sich jetzt auch die Ebergestalt Ottars — im Freys-
kult Symbol der Fruchtbarkeit?3 — zugleich als eine mythologische Speku-
lation, denn dem Eber ist in der Haraldsage die keilformige Aufstellung
des Heeres verglichen®, deren Kenntnis dort bedeutendes Zeichen der
Eingeweihten ist38,

Auch Ottarr heimsci wird eingeweiht im héheren Sinne der GroBdich-
tung Hyndloli6d: Auf einer ebergestaltigen (Seelen-)Reise in die Welt der
toten Helden kann unser Held seine Ahnen als Finherjar bei Odin in
Valholl weiterleben sehen; 7 valsinni <auf dem Totenwege> zu Odin nach
Valholl wird er eingeweiht in den schicksalhaften Zusammenhang der
ihm aufgezidhlten Namenfiille, in die endzeitliche Bestimmung der Einher-
jarschaft, in die eschatologische Bedeutung seines eigenen Heldenlebens.
Denn als Toter wird auch dieser Held ein zweites Mal 7 valsinni zu Odin
nach Valholl gelangen, um als zukiinftiger einheri und Valhgllbewohner
mit der genealogischen Fiille seiner Ahnen die zeitliche Fiille der Einherjar
bis zur Endzeit zu erfiillen. Auch Ottarr heimsci ist godom signadr. Und
ein letzter Heilswunsch der G6ttin Freyja sieht ihren Schiitzling genieBen,
was die Einherjar von der mythischen Ziege Heidrun empfangen — das



27

Heidrunmotiv im Kehrreim?®® der abschlieBenden Rahmenerzahlung 1456t
Ottars Reise nach Valholl nachhallen, s. 0. —, was auch der aus der Welt der
toten Helden wiederkehrende Helgi Hundingst6ter in Valholl geniet40;
Hdl. Str. 50: Er wird herrlichen Rauschtrank trinken! Ich bitte alle Got-
ter, Ottarr zu helfen (der ihnen als endzeitlicher einkeri taugen wird).

hann scal drecca dyrar veigar,
bid ec Ottari oll god duga.

Als Lebender reitet Ottarr heimsci ein erstes Mal <auf dem Totenwege», und
darin hitte er ein mythisches Vorbild, daB auch Hermddr einmal in das
Reich der Toten geritten war%', Hermddr aber wird an ausgezeichneter
Stelle der Hyndloliéd genannt; eine kompositorische Absicht verbindet
die SchluBbitte der Gottin Freyja an die Gotter und ihr einleitendes Gebet
an Odin und Thor — Hauptgotter im Endkampf der Ragnartk 42 —; Freyja
spricht, Rahmenerzdhlung Str.2ff.: Wir sollen Heervater bitten, wohl-
wollend zu sein*?! Er vergilt und gibt der Gefolgschaft Gold. Helm und
Briinne gab er Hermod und schenkte Sigmund ein Schwert. — Sieg gibt er
diesen (handschriftl. sonom <SO6hnen>) und Schétze anderen, manchen
Mainnern Beredsamkeit und Menschenverstand. Fahrwind gibt er den
Mainnern, den Skalden Dichtkunst, Mannhaftigkeit gibt er manchem
Helden. — Ich will dem Thor ein Opfer bringen und darum bitten, daB er
dir (Hyndla) immer gewogen sei, obwohl er kein Freund von Riesenfrauen
igt4s,

Bidiom Heriafodr i hugom sitia!

hann geldr oc gefr gull verdugom;

gaf hann Herm66i hidlm oc brynio,

enn Sigmundi sverd at piggia.

Gefr hann sigr sumom, enn su/mom aura,
melsco morgom oc manvit firom;

byri gefr hann brognom, enn brag scaldom,
gefr hann mansemi morgom recci.

P6r mun hon bléta, pess mun hon bidia,
at hann & vid pic einart lati;

b6 er honom 6titt vi® igtuns bradir.

Ein einleitendes Gebet steht auch im Rahmen der «<Initiationsdichtung)>
Sigrdrifom4dl, und wértliche Ankldnge erinnern daran®®. Auffallender ist,
daB wir in den Anfangsstrophen unserer Rahmenerzdhlung «deutliche
Erinnerungen an die Hdkonarmadl finden»: Hdl. Str.1 rida vit scolom



28

(: Hak. Str.13), Str.2 7 hugom (: Hék.9), hidlm oc brynio (: Hdk.17), und
«vielleicht ist auch der Name Herm6dr zu nennen» 48, Die Frage, « warum
ein spater Dichter aus allen frithen Skaldenliedern ausgerechnet nur dieses
gewahlt» hat, 148t sich wohl ungezwungen mit der mythologisierenden
Intention unseres spidten Dichters und Sammlers beantworten, der fiir
seine sinngebende Grof3form Hyndloliéd den mythologisch liberlieferten
Einherjarglauben einholen und seinen Helden Ottarr heimsci nach Valholl
fiihren will. Fiir den Einherjarglauben, Valholiglauben, Endzeitglauben
der heidnischen Zeit sind die Hdkonarmdl®’ ein Hauptzeugnis, und ein
zweites die Eiriksmdl®, ebenfalls aus der zweiten Hélfte des 10.Jahr-
hunderts. In beiden eddischen Preisgedichten werden die schlachttoten
Helden vom Dichter nach Valholl gefiihrt und dort von Bragi und
Hermdédr (Hédkonarmdl), von Sigmundr und Sinfiptli (Eiriksmdl)4®
empfangen und aufgenommen unter die Einherjar Odins®, um ihre end-
zeitliche Bestimmung zu erfiillen®.. Als Einherjar-Dichtung kat exochen
also sind die Hdkonarmél in den Anfangsstrophen der Hyndloliéd zitiert,
und darum auch Hermédr (nach Hdk.) und Sigmundr (nach Eirm.) im
einleitenden Gebet Str. 2 genannt — der einheri Harald Kampfzahn dann im
kronenden AbschluB der genealogischen Aufzdhlung - als literarisch
bezeugte Valhollbewohner, die einen neuankommenden einkeri wohl
empfangen konnen. Herm6dr und Sigmundr — vergesellschaftet nach der
weiteren Uberlieferung® — sind nach der Intention der Hyndloliéd vor-
nehmste Valhollbewohner bei Heervater und mit dem Generalnenner des
GroBgedichtes <dein Geschlecht, Ottarr heimsci», vgl. Hdl. Str.26: sd var
visir frd Volsungi (Volsungr-Sigmundr-Sigurdr) oc Higrdis fra Hraudungi
(Sigmunds Frau, Mutter Sigurds) ... alt er pat @tt pin, Ottarr heimsci;
Str. 29 véro ellifo wsir taldir, Baldr er hné .. . alt er pat @it pin, Ottarr heimsci.

* *
*

Der Gestalter der GroBform Hyndloliéod (13.Jahrhundert) spricht: Er
spricht in der Rahmenerzdhlung mit vorgegebenen resp. um- oder neu-
gedichteten Strophen, mit mythologischen Reizworten und Initiations-
mythologemen, mit uraltertiimlichen Motiven und spéatheidnischen The-
men aus dem Bereiche des Einherjar-, Valholl-, Endzeitglaubens, mit dem
mythologischen Wissen seiner Zeit; er mythologisiert und spricht doppel-
sinnig, um mit einer <zweiten Sprache> Zweitaussagen im hoheren Sinne
seines GroBgedichtes zu machen.



29

Im Vordergrund der Rahmenerzidhlung stehen eine vielwissende Riesin
Hyndla und die Gottin Freyja, die ihrem Schiitzling Ottarr zum Siege in
einem genealogischen Wettkampf oder Erbstreit mit einem gewissen
Angantyr verhelfen will%, Die zweite Sprache der mythologischen Speku-
lation aber kreist um <Heldenweihe>, um Einweihung des Liedhelden in
seine eschatologische Bestimmung und um endzeitlich bestimmtes Ein-
herjartum, um Vorboten der Endzeit und Ragnardkstimmung. Eine Reihe
von Fiktionen fithrt von einem rocr rocra (: ragna rocr «Gotterddmme-
rung>) um eine (von Toten?) erweckte Riesin liber einen Dédmonenritt
Hyndlas mit ihrem Wolfe auf dem <Weg zu den Gottern> (dort wacht
Heimdallr, die Hauptgestalt der integrierten Scamma, bis der godvegr in
den Ragnarok unter dem Anritt der Weltbrand-Ddmonen, Riesen zusam-
menbrechen wird %) zu einer wie beim Weltbrand brennenden Erde, womit
die eschatologische spd <Prophezeiung> der integrierten Volospd in scamma
bis in die Rahmenerzihlung nachhallt (Hyr sé ec brenna ... verda flestir
Sigrlausn pola), fiihrt tiber einen néchtlichen Ritt 7 valsinni cauf dem Wege
der Toten> zur volkreichen Valhgll Odins und seiner Einherjar (die von der
metspendenden Ziege Heidrun gespeist werden), fiihrt zur Schelte aus
Riesenmund «Heidrun geil wie Freyja», die mythische Ziege aus dem Welt-
mittelpunkt Valholl geriickt wie die Gottin Freyja aus der ethisch-religio-
sen Weltordnung, fiihrt iiber eine visiondre Heerschau der chthonischen
Freyja tiber die andere Hailfte der Schlachttoten in Valholl zu einer
gandreid oder ebergestaltigen (Seelen-)Reise ihres Schiitzlings Ottarr
heimsci, des lebenden Helden auf dem Wege, den die toten Helden nach
Valholl zichen (die von Heimdallr bewachte Bilrost — Weg der Seelen ),
fiihrt {iber Ottars visionire Schau des Heeres der Einherjar, ihres Anfiih-
rers Odin-Heervater, der vornehmsten Valhollbewohner oder Einherjar
Hermd60r und Sigmundr, der gesammelten Einherjar in Valholl, mest
manna val und midgardi, zum abschlieBenden Heilswunsch fiir den ein-
geweihten zukiinftigen einheri Ottarr heimsci (scal drecca dyrar veigar ...),
fithrt vom Eingeweihtwerden des Helden zum Eingeweihtsein.

DaB die vorliegende Rahmenerzihlung insgesamt dlter sein kdnnte als
die zugehorige GroBform Hyndloliéd, halte ich fiir unwahrscheinlich
(innerlich &lter sind einzelne Motive, Motivkomplexe, dlter vermutlich
einzelne Strophen, im besonderen aus dem Anfang der Rahmenerzidhlung,
die von der Gotterverehrung sprechen; Hdl. Str. 10 ist vor allem zu nen-
nen %), sondern glaube, daB diese Rahmenerzihlung im groBen und ganzen
unserem mythologus geh6rt®?, der im 13.Jahrhundert zwei urspriinglich



30

eigenstdndige Dichtungen mit Hilfe dieses Rahmens zum Gesamtbild
zusammengesetzt und endzeitlich stilisiert hat, ohne leugnen zu wollen,
daB auch die urspriinglich selbstindigen Hyndloliéd, eine verlorene Ur-
gestalt genealogischer (Preis-)Dichtung mit wirklichkeitsndherer Ahnen-
aufzéhlung, schon von einem Rahmen umgeben und von einem Situa-
tionskontext umrahmt gewesen sein kdnnten, in welche der Gepriesene
nach Valholl gefiihrt wurde®®. Die vorliegende Rahmenerzidhlung setzt, wie
zu zeigen war, das Gesamtwerk voraus, bezieht sich auf die genealogische
Aufzéhlung im ersten Teil und auf die mythologische Aufzihlung der
integrierten Volospd in scamma im zweiten Teil des GroBgedichtes.

bii ert, Ottarr ...: Der sinngebende Gestalter der GroBform stiftet Ver-
bindung zwischen seiner mythologisierten Rahmenerzdhlung und der
genealogischen Aufzdhlung der eigentlichen Hyndloliéd (wir wollen mit
einer weniger pompdsen, wirklichkeitsnédheren Urgestalt rechnen), die er
mit <Interpolationen> resp. Zudichtungen heroisiert. Auch die beriihm-
testen Sagenhelden der heroischen Vorzeit werden im (£)/iéd der Hyndla
als Ahnen Ottars hergezihlt bis hin zu Harald Kampfzahn, dem literarisch
beglaubigten Valhollbewohner und einkeri, der von Odin selbst aus einer
ungeheuren Schlacht heimgeholt wird und mit einem Heer toter Helden in
Valholl einziehen kann. Die Seherin des GroBgedichtes re-zitiert Einherjar
in Valholl, Valhollbewohner nach der mythologischen Uberlieferung oder
nach der mythologischen Spekulation der Hyndloliéd (sollten die Ahn-
frauen des Geschlechts dem Totenreich der Freyja zugezihlt werden ?%),
Hier gilt die Fiktion der Rahmenerzéhlung, der Ritt nach Valhgll: Was
Ottarr im magischen (/)/iéd der Hyndla erlauschen kann, kann er auf einer
(Seelen-)Reise nach Valholl visionér erblicken ; wihrend ihm seine Ahnen
hergezahlt werden, kann er die toten Helden bei Odin in Valholl als Ein-
herjar weiterleben sehen. Der Lebende kommt in das Reich der Toten und
zuriick mit der Einsicht des Eingeweihten, der nun um die eschatologische
Bedeutung eines, auch seines Heldenlebens weill — auch er wird einmal, ein
zweites Mal als Toter <auf dem Totenwege> (7 valsinni) nach Valholl kom-
men, <den Weg zu den Géttern betreten> (godveg troda) und dann als ein-
heri bei Odin bis zur Weltkatastrophe weiterleben, wo er <allen Gottern
taugt>. Ottarr heimsci ist eingeweiht. Genealogische Preisdichtung (einer
Urgestalt) erscheint in vorliegender Endgestalt als <Initiations»>-Dichtung
zweiter Hand und mythologisch beschwerte Gedankendichtung. Die
kolossale genealogische und zeitliche Fiille der Helden, der von Gottern
stammenden Helden seit der sagenkundlichen Urzeit bis hin zum gegen-



31

wirtigen Helden Ottarr heimsci, will im hoheren Sinne der herzihlenden
Namenreihen <Heldenzeit> anzeigen, fiir uns kenntlich verwirklicht durch
die snorronische Formel fiir <« Heldenzeit», die Zitierung Konigs Hédlfdan
und seiner achtzehn Sohne hier, der hier nachdriicklich als fiktiver Stamm-
vater der Helden, Heldengeschlechter, des Erbbauern- und Gaufiirsten-
standes, der <groBten Auslese von Ménnern auf Erden> vorgestellt wird.
Mit der Vorstellung alten Einherjar-, Valhgll-, Endzeitglaubens in der
umschlieBenden Rahmenerzihlung, mit der Fiktion einer (Seelen-)Reise
zur volkreichen Valhgll der Einherjar, mit der Rezitation der Valholl-
bewohner im (k)liéd der Hyndla aber ist die symbolisch bezeichnete
<Heldenzeit> endzeitlich programmiert, reprasentiert durch die bei Odin
bis zum Weltende weilenden toten Helden. Alle Valhollbewohner («seit
Urbeginn der Welt») mit EinschluB des gegenwirtigen, zum endzeitlichen
einheri geweihten Ottarr heimsci erfiillen die Zeit bis zur Endzeit (bis der
Aion - 432000 Einherjar — voll sein wird), bis Odin an der Spitze der Ein-
herjar gegen den Fenrirwolf kimpfen muB. Davon, daB Odin mit dem
Fenrirwolfe kdimpfen muB, spricht dann der mythologische Abri3 der
integrierten Volospd in scamma.

Mit der integrierten Scamma (§ 1) bekommt die Grof3form Hyndloliéd
ihr weltgeschichtliches Geriist. Verbiirgte mythologische Uberlieferung
vom Weltende tritt ergdnzend und verdeutlichend zur mythologischen Spe-
kulation einer <Einherjarzeit> oder endzeitlich bestimmten <Heldenzeit>,
um dem iibergeordneten Thema der Sammlung nach MaBgabe urspriing-
lich selbstindiger Dichtungen bestmoglichen Ausdruck zu geben. Die
durch Valhollbewohner reprasentierte <Heldenzeit» wird ein Ende haben,
insofern sie gleichlauft mit der Zeit der Riesen, Gotter, Menschen bis zur
Weltkatastrophe, bis Odin mit dem Fenrirwolfe kimpfen (Vsp.sc. = Hdl.
Str.44) und die bewohnte Erde in groBer Flut und Schneestiirmen unter-
gehen muBl (Vsp. sc. = Hdl.42). Dartiber hinaus — die Zeit der Menschen
noch einmal zusammengerafft im wiederholten Blick auf den urzeitlichen
Heimdallr, den Stammvater der Menschen (Vsp. sc. = Hdl.43: sif sifiadan
sigtom gorvollom) — konnte ein Ausblick der Volospd in scamma auf
Christus, den <zweiten Adam>, den eschatologischen Messias (Vsp. sc. =
Hdl. 44), ein Himmlisches Jerusalem allen Menschen verheien.

Sinngebende Dichter- und Sammlerhand des 13.Jahrhunderts verbindet
die eine Dichtung mit dem Kehrreim der anderen und umgekehrt, stiftet
genealogische Verbindung zwischen der durch Baldrs Tod verminderten
Rundzahl der Gotter (Vsp.sc. = Hdl. Str.29: alt er pat @tt pin, Ottarr

U



32

heimsci) und dem kiinftigen Valhollbewohner und einheri Ottarr heimsci
(der einmal die Zahl derer vermehren wird, die Snorri « Adoptivséhne
Odins» nennt®), zwischen den Gottern und Ottars Ahnen (den <von Got-
tern stammenden> Helden, Rahmen Str.8; <den Gottern geweiht», Hdl.
Str. 28), 146t die Rahmengestalt des neuen GroBgedichtes herzéihlen, was
urspriinglich eine andere Seherin hergezéhlt hat.

Die urspriinglich selbstindige Volospd in scamma (§ 1) ist fiir sich zu
wirdigen, die Eigenstdndigkeit dieser Dichtung gegeniiber der groBen
Volospd und ihre Abhingigkeit von jenem ehrwiirdigen Vorbild zu
beachten, die vorliegende Strophenreihe aber auch vorzustellen als inte-
grierter Teil der neuen GroBform Hyndloliéd. Hyndla, die Rahmen-
gestalt des GroBgedichtes, verkiindet den Untergang der Gotter (pd er i
rddi, at regn um priéti, Str.42); die Riesin und Gétterfeindin spricht nicht
ausdriicklich davon, daB3 auch die Riesen, Dimonen, Gotterfeinde unter-
gehen werden, daB3 Loki der Anstifter (rddbani) des Mordes an Baldr war,
sondern beginnt ihren Vorausblick auf die Weltkatastrophe mit Blick auf
die abnehmende Zahl der Goétter und (mit diesem Vorzeichen der kiinf-
tigen Weltkatastrophe beginnt auch der Vorausblick der groBlen Volospd)
mit Blick auf den Tod Baldrs und den seines T6ters Hodr (handbani!). Die
Riesin verweist auf «Brudermord» unter Gottern und auf Ermordung von
Riesen durch Géotter: beriihmt-beriichtigte Morde der Géotterzeit, riick-
wirts geschaut bis zum Anfang der Zeiten (Baldr, Hodr —Pjazi — Ymir). Die
Riesin verweist auf urzeitliche Verwandtschaft, durch Heirat entstandene
Schwagerschaft zwischen Riesen und Gottern, was an die endzeitliche
Gegnerschaft dieser Weltenbewohner denken 1dBt; auf die Rahmen-
erzdhlung bezogen ist das auch eine Antwort der Riesin auf die vorder-
griindig vertrauliche BegriiBung durch Freyja, Tochter des Njordr, Ge-
mahls der Pjazitochter Skadi® (min vina, Hyndla systir, Hdl. Str.1) — am
Ende des Rahmens bricht der Gegensatz zwischen Gottin und Riesin
(brudr iptuns, letzte Strophe) in voller Scharfe auf. Hyndla verweist auf die
neun riesischen Miitter Heimdalls, des Stammvaters der Menschen — auch
eine Antwort an Ottarr heimsci (@t er pat @tt pin). Sollte sich auch die
dunkle Haki-Strophe der Scamma auf die Rahmensituation des GroB-
gedichtes bezichen und nihere Verwandtschaft zwischen Ottarr heimsci
und Riesen anzeigen? Man konnte in der ersten Halbstrophe einen Be-
standteil der eigentlichen Hyndloliéd anerkennen®?, der vom Gestalter
der GroBform umredigiert worden wire; dann spriiche Hyndla zu Ottarr
Innsteinssohn, die Riesin und Feindin sprache und wiirde boshaft weitere,



33

nun anrtichige Riesennamen (Hrimnir, Hrosspjofr, Heidr) anreihen®3.
Str.32: Haki (dein Verwandter ?) war allerbester Sohn der Hvadna (einer
Riesin), der Vater der Hvaedna war Hjorvardr; Heidr und Hrosspjofr
waren Kinder des (Riesen) Hrimnir.

Haki var Hvedno héti beztr sona,
enn Hvedno var Hiorvardr fadir,
Heidr oc Hrosspiofr Hrimnis kindar.

Die Riesin und Gétterfeindin verweist auf Verwandtschaft zwischen Rie-
sen und dimonischen Weltenbewohnern, was an die andere Partei des
Endkampfes gemahnt, nennt nachdriicklich Loki und den vom Gotter-
feind Loki und einer Riesin stammenden Fenrirwolf, mit dem Odin und
alle Einherjar am Weltende kdmpfen miissen.

Das (h)liéd der Hyndla im zweiten Teil des GroBgedichtes verdeutlicht
nicht, daB} auch die mythologische Aufzidhlung der Scamma von der Fik-
tion der Rahmenerzihlung umrahmt ist und die tiergestaltige (Seelen-)
Reise Ottars nach Valholl fortgesetzt wird durch andere Heime der Welt
oder schon zuriickfiihrt(e) zur Hohle der Riesin, wo sich die Rahmen-
gestalten in abschlieBender Erziahlung wieder befinden (Hdl. Str.45ff). So
oder so wurde unser Held weiter eingeweiht, bevor er das Gedéichtnisbier
empfingt. Ottarr heimsci tiberschaut die Zeit bis zum Jiingsten Tag, der
schon in der Urzeit (7 drdaga) zeichenhaft vorgebildet ist; er weill von
anderen Weltenbewohnern, von Riesen, Géttern, Didmonen, die sich am
Weltende in zwei Parteien gegeniiberstehen werden (Odinn man 4lfi meta,
mit Achtergewicht, Vsp.sc. = Hdl. Str.44); er kennt auch den furchtbaren
Fenrirwolf (6! wlf Loki vid Angrbodo, mit Vordergewicht, Vsp. sc. =
HdI.40), den endzeitlichen Gegner Odins und aller Einherjar, deren Zahl
er einst vermehren wird, wenn er ein zweites Mal <auf dem Totenwege>
(7 valsinni) zu seinen Ahnen und Odin nach Valhgll kommen wird. Auch
der kiinftige Valhgllbewohner und einheri wird fiir den eschatologischen
Krieg gebraucht, auch unser Held wird mit dem Fenrirwolf kdmpfen
miissen. Der heimskr (der Unerfahrene, eigentlich einer, der im heimr
«Heimat» verblieben, wenig herumgekommen ist) wird auf seiner (Seelen-)
Reise nach Valhgll und andere Heime der Welt zum heimskr (= heimr
«bewohnte Erde, Welt»). Ottarr mit dem doppelsinnigen Beinamen heimsci
ist eingeweiht.

Der Gestalter der GroBform Hyndloli6d spricht: In der endzeitlichen
Konfrontation seiner Rahmengestalt Ottarr heimsci und des Fenrirwolfes



34

spiegelt sich der gegensitzliche Bezug ihrer <Viter>, der beiden Haupt-
gestalten der integrierten Volospd in scamma. Gegeniibergestellt sind
Loki, der Vater des Fenrirwolfes (Vsp.sc. = Hdl.40: 6! ulf Loki), und
Heimdallr, der Stammvater der Menschen (sif sifiadan sigtom gorvollom,
Vsp.sc. = Hdl.43), bewuBt und betont auch dem <durch Verwandtschaft
verwandt>, dessen hergezdhlte Ahnen <von den Gdottern stammeny: alt
er pat eett pin, Ottarr heimsci. Heimsci wird der Liedheld Ottarr Innsteins-
sohn zehnmal genannt (erster Teil des GroBgedichtes und Vsp.sc. = Hdl.
Str.29) und damit dem Stammvater der Menschen, der einen Hauptfigur
der Scamma (zweiter Teil des GroBgedichtes), eng verbunden. Auch aus
dem nachdriicklich wiederholten, formelhaften Epitheton heimsci 14Bt
sich seine « Verwandtschaft) mit Heim-dallr (heimskastr aller Asengotter®4)
heraushoren.

Was mit den zwei Hauptgestalten der Scamma im Katalog- und Andeu-
tungsstil konfrontiert ist, kann im GroBgedicht Hyndloli6d auch aussage-
kriftig sein mit dem weiteren mythologischen Wissen des 13. Jahrhunderts:
Gegeniibergestellt sind Loki, der in den Ragnardok mit seiner ganzen
ddmonischen Nachkommenschaft und Anhéngerschaft gegen die Gotter
und Valhollbewohner anstiirmen wird, und Heimdallr, der auch mit End-
zeit in Verbindung steht, die er als Wichter der Gotter am Wege nach
Valholl mit seinem Horne laut ankiindigt, bevor der <Weg zu den Géttern»
unter dem Ansturm der Endzeitdimonen zusammenbrechen wird?®®,
Snorri Sturluson (13.Jahrhundert) weiB, daB Heimdallr und Loki in
einem endzeitlichen Zweikampf gegeniiberstehen und einander toten
werden %8 ; damit aber ist erfiillt resp. folgerichtig ausgesprochen, was durch
einen urzeitlichen Zweikampf beider vorgebildet ist, der — auf welcher Ent-
wicklungsstufe der mythologischen Vorstellung darf hier offenbleiben —
auch Endzeit vorbilden kann. Die Hiisdrdpa®” des Ulfr Uggason (Ende des
10.Jahrhunderts — hier als frithestes Zeugnis zu nennen) schildert einen
Kampf zwischen Heimdallr und Loki um einen Gegenstand, der wohl als
Geburtsstein zu deuten ist % und damit die urzeitliche Gegnerschaft beider
erklarbar machte als Kampf um das magische Substrat, das dem einen
(dem Stammvater der Menschen, Vsp.sc. = Hdl.43) die Geburt derer ver-
stirken oder vermindern konnte, welche als Heimdallsséhne die Zeit bis
zur Endzeit erfiillen und als Odinssohne den Gottern beistehen im End-
kampf gegen Loki und alle Damonen. Als Besitzerin dieses magischen
Geburtssteines (Amulettes, zuletzt kostbaren Geschmeides Brisingamen)
aber gilt Freyja®, die auch sonst mit Geburt in Verbindung steht?™. So



35

gesehen wire noch einsichtiger, warum Freyja als Rahmengestalt des
GroBgedichtes™ zu den beiden Hauptgestalten der integrierten Scamma
tritt: Als Dritte neben Heimdallr und Loki im Urzeitgeschehen um Bri-
singamen, dem einen verbunden und dem anderen feind, hilft sie dem
gegenwirtigen Reprisentanten der Heimdallssohne — dem opfernden Ver-
ehrer der Freyja (Hdl. Str. 10) — das BewuBtsein jener zu sichern, die in der
Endzeit auf seiten der Gotter gegen Loki und seine dimonische Nach-
kommenschaft und riesische Anhidngerschaft kimpfen werden. Mit der
Zuordnung aller Rahmen- und Hauptgestalten des GroBgedichtes zu zwei
gegensitzlichen Parteien aber spricht wieder der Gestalter der Grofform
Hyndloliéd.

FREYJA —— p HYNDLA (RAHMEN)
Heimdallr Qo 3 Loki (Vsp.sc.)
N — — —
<Heimdallssohn> p N Lokissohn  (GroBgedicht)
OTTARR HEIMSCI Fenrirwolf

Heimdallr und Loki, die beiden Gegensatz- und Hauptgestalten der
Scamma (zweiter Teil des GroBgedichtes), stehen symbolisch fiir Urzeit
und Endzeit?. Beide und beider menschliche und dimonische Nachkom-
menschaft mit EinschluB3 des Wolfes Fenrir Lokissohn und des Helden und
kiinftigen einheri Ottarr heimsci Innsteinssohn, symbolice «Heimdalls-
sohn, fiillen und erfiillen die weltgeschichtliche Zeit bis zur Katastrophe.
Heimdallr ist der heimskastr der Gotter, Ottarr der heimskr unter den
Menschen mit doppelsinnigem, nachdriicklich wiederholtem Beinamen:
Der Unerfahrene erfahrt auf seiner (Seelen-)Reise durch andere Heime der
Welt die Fiille seiner Ahnen und die Verwandtschaft aller Menschen mit
dem Stammvater Heimdallr (heimskastr allra Asa), der gesteigert dem
Weltenraum (Kosmos; keimr <bewohnte Erde, Welt>) 72 und der Welt (ver-
old) als Zeit der Menschen zugehdrig ist. Ottarr heimsci und Heimdallr -
storaudgastr <allerreichsty (an menschlicher Nachkommenschaft), sif
sifiadan siptom gorvgllom, Vsp.sc. = HdI. Str.43 — haben die Fiille der
Menschen, der Vor- resp. Nachfahren, und die Fiille der durch sie repra-
sentierten, symbolisierten Zeit im einen und anderen Teil der sinngebenden
GroBform Hyndloli6d. Heimdalls Deszendent Ottarr heimsci — auf diesen
«Heimdallssohn> nimmt das (h)/iéd der Hyndla Bezug, auf alle mggo
Heimdalar «alle hoheren und niederen HeimdallssGhne» das Aliéd der
volva in der vorbildlichen Volospd (Str. 1) — ist der gegenwértige Repra-



36

sentant der Zeit der Menschen, Helden, Einherjar, Heimdallsséhne,
Odinssohne, die weltgeschichtlich eingeriistet wird durch die Volospd in
scamma (der Sammlung zweiter Teil). Die integrierte Scamma vergegen-
wartigt das Ende und das anfédnglich-urzeitlich vorgebildete Ende der
durch Gotter, Riesen, Ddmonen reprisentierten Zeit, spricht aber nicht
von den die Zeit reprisentierenden Menschen, den <heiligen Sippen, den
hohen und niederen Heimdallss6hnen> (Volospd Str. 1), spricht nicht von
den Valhollbewohnern (Einherjar sind auch im Vorbild der Scamma gerade
nur genannt, Volospd Str.437), welche die Zeit bis zur Endzeit erfiillen.
Davon aber spricht der Gestalter der GroBSform im ersten Teil seiner
Dichtung und Sammlung, der urspriinglich eigenstindige, mythologische
und genealogische Dichtung mit genialem Zugriff verbunden, umrahmt,
mit Um- und Zudichtungen iiberformt und erweitert hat, die in vorliegen-
der Endgestalt ergdnzen zur Vorstellung der durch Ymisséhne, Burssdhne,
Gétter, Riesen, Ddmonen und durch Heimdallsséhne, Odinsséhne, Men-
schen, Helden reprisentierten Zeit, die endzeitlich programmiert ist im
einen und anderen Teil des GroBgedichtes.

Der Sammler und Dichter der GroBform Hyndloliéd spricht: Mytho-
logische Gotterzeit, mythologisierte <Heldenzeit» taucht auf und wird als
Endzeit begriffen und problematisiert, nicht im 10.Jahrhundert der reli-
gidsen heidnischen Endzeit-, Valholl- und Einherjardichtung (Eiriksmaél,
Hékonarmal, grofle Volospd, *Brdvallaschlachtlied —um hier nochmals die
Dichtungen zu nennen, unter deren Eindruck vornehmlich das GroBge-
dicht Hyndloliéd steht —; die Scamma ist wohl weit jlinger, etwa 12. Jahr-
hundert), sondern im 13.Jahrhundert der blithenden Altertumskunde und
Altertumsfreude, genauer in der Zeit zwischen 1230 und 1250, zwischen der
Snorra Edda (Snorri Sturluson zitiert die noch fiir sich stehende Volospd
in scamma unter ihrem Liedtitel) und dem Liederbuch Edda (das die
GroBform Hyndloliéd voraussetzt, dazu ausfiihrlich §§ 9; 10). Mit dem
isldndischen Grof3sammler eddischer Gotter- und Heldenlieder aber wird
uns ein gleichgesinnter Zeuge der Endzeit begegnen. Und darum mdoge
spater Antwort finden, was schon hier zu fragen wére: Nutzte altertums-
freudige sammelnde Dichtertétigkeit die mythologische und sagenkund-
liche Uberlieferung iiber die heroische Vorzeit und eschatologische
Zukunft, um auch die eigene Gegenwart — die wilde Sturlungenzeit vor
Untergang des islindischen Freistaates — transparent zu machen? Ver-
stand sich auch dieser islindische Zeuge der Endzeit als Zeuge seiner
Zeit?



	Hyndlolióð : Sammlung als sinngebende Grossform

