
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 3 (1974)

Artikel: Edda - Sammlung und Dichtung

Autor: Klingenberg, Heinz

Kapitel: 1: Hyndlolióð : Sammlung als sinngebende Grossform

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858038

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858038
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


9

I. Teil

Hyndloliöd:
Sammlung als sinngebende Grossform

§ 1 Vçlospâ in scamma:
Götterzeit in mythologischer Dichtung

Her hefr vpp hyndlu hliod qvedit vm ottar heimska: Genealogische und
mythologische Dichtung stehen im Verband der Hyndloliöö1, einer
Teilsammlung eddischer Götterlieder außerhalb des Liederbuches Edda,
aufgezeichnet in der Flateyjarbök (Pergamenthandschrift aus dem Ende des

14. Jahrhunderts)2. Was ein Sammler wohl «erst im Laufe des 13.

Jahrhunderts»3 verbunden hat - zur sinngebenden Großform, wie zu zeigen
ist (§ 2) -, stand einmal ohne Verbindung mit den eigentlichen Hyndloliöö.
Die integrierten Strophen einer sogenannten < kürzeren Seherinnenrede >

(Hdl. Strophe 29 bis 44)4 gehören zu einem ursprünglich selbständigen
Liede, das noch im Dichterlehrbuch des Snorri Sturluson (im dritten
Jahrzehnt des 13. Jahrhunderts) mit dem eigenen Liednamen Vçlospâ in
scamma für sich genannt und zitiert wurde5. Wann die Vçlospa in scamma
gedichtet wurde6, läßt sich nur vermuten (etwa aus dem Ende des 12.

Jahrhunderts); Vorbild der jungen Scamma war ohne Zweifel die ehrwürdige
Dichtung Vçlospâ7. Auch dort (vgl. § 5) beginnt der Ausblick auf Endzeit
und Untergang der Götter mit dem vorausdeutenden Lebensende des

jungen Göttersohnes Baldr8 - wie in der vorliegenden Strophenreihe der

Vçlospâ in scamma, Hdl. 29: Elf Asen wurden nach dem Tode Baldrs

gezählt; Väli rächte seinen Bruder und erschlug den Täter.

Vôro ellifo aesir talöir,
Baldr er hné viö banafmfo ;

pess léz Vâli verör at hefna,
sins brööur slö hann handbana ...9

Mit andeutendem Vordergewicht weist die Elfzahl der Asen10, die
Verminderung einer Rundzahl, auf das Ende der Götter und ihrer Zeit, die



10

enden wird, wenn die Götter schwinden (Vsp. sc. Hdl. 42 : pä er i râôi, at

regn um priöti), wenn Odin letztendlich dem Fenrirwolfe entgegentreten
und untergehen muß, mit Achtergewicht (Hdl. 44, letzte Worte der Scam-

ma: fâir siâ nü fram um lengra, enn Ôdinn man ülfi mœta). Mit <

Brudermord)11 gibt auch die kurze Vçlospâ - wie ihr Vorbild, die große Seherinnenrede

- Vorzeichen des Endes: Tod des unschuldigen Baldr und des

schuldigen ungenannten12 Gottes (Hpör), eines handbani, was an einen

räöbani, einen Anstifter des Mords, denken läßt13 - an den bald
nachdrücklich genannten Loki. An Hçôr rächt der andere (eigens gezeugte)
Odinssohn Väli den toten Bruder (Rundzahl weniger Baldr, Elfzahl
weniger Hçôr - weniger Loki14, den für seine Untat bestraften, deklassierten

Gott und endzeitlichen Dämon).
Mythologisches Wissen des Hochmittelalters15 wird auch in den folgenden

Strophen hergezählt - überaus knapp gefaßt, denn hier scheint die
bloße Anspielung auf bekannten Wissensstoff zu genügen Var Baldrs
faöir Burs arfpegi (es ist der mütterlicherseits von Riesen stammende

Odin) ; Freyr freit die Riesentochter Gerör (dieser Mythos wird im
eddischen Götterlied For Scirnis durcherzählt); der Riese und Verwandte
Pjazi (dem Loki die Göttin Iöunn zuführte und entführte ; bei der Verfolgung

wurde Pjazi von den Göttern getötet); die Pjazitochter Skaöi (sie

kam, um den Vater zu rächen, ließ sich von den Göttern besänftigen und
wählte Njçrôr zum Manne); FIdl. Str.30:

Var Baldrs faöir Burs arfpegi,
Freyr âtti Geröi, hon var Gymis döttir,
içtna settar, oc Aurboöo ;

pö var Fiazi peira frcendi,
scautgiarn içtunn, hans var Scaöi döttir.

Mythenabbreviaturen, Götter- und Riesennamen verweisen aufurzeitliche

Verwandtschaft, durch Heirat entstandene Schwagerschaft zwischen Göttern

und Riesen. Alle Götter stammen von Odins Vater Burr, alle Riesen

aber von Ymir ab (der am Anfang der Zeiten von Burs Söhnen getötet
wurde16), içtnar allirfrä Ymi komnir, Hdl. 33. Urfeindschaft zwischen den

<Burssöhnen> und den <Ymissöhnen> tritt zur urzeitlichen Verwandtschaft
zwischen Göttern und Riesen im höheren Sinne der mythologischen
Aufzählung. Verwiesen wird auf berühmt-berüchtigte Morde der Götterzeit,
rückläufig hergezählt bis zum Anfang der Zeiten: Baldr-Pjazi-Ymir17.
«Manches sag ich, mehr noch will ich; so dünkt michs Wahrheit - willst
du noch mehr?», Kehrreim der Scamma18.



11

Götter- und Riesennamen mit Yerweischarakter, Anspielungen auf den

Anfang der Zeiten (Ymirzeit) und auf urzeitliche Verhältnisse der Götter
zu den Riesen leiten über zum «hier ungewohnt wichtig»19 genommenen
Gott Heimdallr20, der in der Urzeit von neun Riesinnen geboren wurde,
Hdl. Str.35ff.: In Urtagen wurde der Eine im Göttergeschlecht geboren,
übernatürlich stark; ihn21 gebaren neun Riesenmädchen am Rand der
Erde22. Manches sage ich... (Kehrreim, s.o). Gjälp gebar ihn, Greip
gebar ihn, Eistla gebar ihn und Eyrgjafa, IJlfrün gebar ihn und Angeyja,
Imör und Atla und Järnsaxa. Er war erfüllt von der Erde Kraft, kaltem
Meerwasser und Eberblut. Manches sage ich (Kehrreim).

Varö einn borin« 1 ärdaga,
rammaukinn miçc, rçgna kindar ;

nlo bäro bann, naô^çfgan mann,
ÎQtna meyiar viö iaröar br<?m.

Mart segiom bér oc munom fleira,
VQromz, at viti svâ, viltu enn lengra

Hann Giälp um bar, hann Greip um bar,
bar hann Eistla oc Eyrgiafa ;

hann bar Ülfrün oc Angeyia,
Imör oc Atla oc Iârnsaxa.

Sä var aukinn iaröar megni,
svalkgldom sae oc sonardreyra.

Mart segiom bér oc munom fleira,
vçromz, at viti svâ, viltu enn lengra

Auf Urzeitliches, Anfängliches folgen im Andeutungsstil der Scamma23

Vorzeichen des Endes, an übernatürliches schließt widernatürliches
Gebären, Unzucht an ; die wunderbare Mütterschaft des Gottes Heimdallr,
geboren von neun Riesinnen, ist konfrontiert mit der zahlreichen dämonischen

Nachkommenschaft des doppelgeschlechtigen Loki (der als räöbani
der Baldr-Tragödie schon im Hintergrund stand, Strophe 29), Hdl. Str.
40f. : Den (Fenrir-)Wolf zeugte Loki mit (der Riesin) Angrboöa, gebar
dem (Hengste) Svaöilfari (den Hengst) Sleipnir24; von Loki stammt das

gräßlichste aller Ungeheuer (die Weltschlange? Hei, die Herrin der Totenwelt?).

Einer bösen Frau halbverbranntes Herz, durch Lindenholz
verbrannt, fand und aß Loki und wurde schwanger; daher sind alle Unholde
auf die Erde gekommen25.



12

Öl ülf Loki viö Angrboöo,
enn Sleipni gat viö Svaöilfara;
eitt Jjötti scajs allra feicnast,
bat var brööur frâ Byleistz komit.

Loki ät af hiarta lindi brendo,
fann hann hälfsviöinn hugstein kowo;
varö Loptr qviöugr af kono illri,
baöan er â foldo flagö hvert komit.

Loki, selbst Ragnarök-Dämon nach der weiteren mythologischen
Überlieferung26, zeugt die gräßlichsten Endzeitdämonen, den w^r-Fenrirwolf
(61 ülfLoki... mit Vordergewicht), welcher den Göttervater am Ende der
Welt verschlingen wird (Ööinn man ülfi mœta, mit Achtergewicht, Str. 44).
Ein Mythenkurzreferat über den Weltuntergang schließt folgerichtig an,
« ein Höhepunkt des Lakonismus in altnordischer Dichtung », Hdl. Str. 42 :

«Das Meer erhebt sich durch Sturmstöße bis zum Himmel selbst, es

überkommt das Land, die Luft entweicht; daher kommen Schneemassen und

heftige Winde; dann ist verhängt, daß die Götter schwinden»27.

Haf gengr hrlöom viö himin siâlfan,
liör lçnd yfir, enn lopt bilar ;

paöan koma sniovar oc snarir vindar;
bä er räöi, at regn um briöti.

In der Vçlospâ in scamma ist der eschatologische Ausblick (die ausladende,
bewundernswerte Leistung der ehrwürdigen Vçlospâ28) überschmal,
ausgewählt, zeichenhaft, was der Vergleich mit dem Vorbild dieser jungen
Seherinnenrede lehren kann. Im weiteren folgt auch kein Zukunftsblick
auf eine neue Erde nach Untergang der alten und auf einen Himmel junger
heidnischer Götter - wie in der großen Seherinnenrede29. Der Zukunftsblick

unserer Rahmengestalt wendet sich unmittelbar nach der einzigen
Endzeitstrophe überraschend noch einmal dem einen im Göttergeschlecht

zu, der in der Urzeit geboren wurde. Dieselben Worte verdeutlichen30, daß

derselbe gemeint ist (varà einn borinn wie Str. 35 ; sä var aukinn iardar megni
wie Str. 38), den diese Dichtung auch zum zweiten nicht mit Götternamen
nennt, den auch hier Heimdali zu nennen man nicht zögern kann, Hdl.
Str. 43 : Der Eine wurde geboren, größer als alle, der war von der Kraft der
Erde erfüllt; man nennt ihn den Ordner, den allerreichsten, durch
Verwandtschaft verwandt allen Menschen31.



13

Varö einn borinn Qllom meiri,
sä var aukinn iaröar megni ;

bann qveöa stilli stôrauôgastan,
sif sifiaöan siçtom gqrvçllom.

Auf eine erste Konfrontation - konfrontiert sind Heimdallr und Loki, die

Hauptgestalten der Scamma, Hdl. Str.35 bis 41 - folgt eine zweite: Einer
wurde geboren (Vergangenheit), ein anderer wird kommen (futurisches
Präsens32); gegenübergestellt werden zum zweiten Heimdallr und der auch

nicht mit Namen genannte Christengott33. Am Ende erreicht die
Zukunftsschau den eschatologischen Messias, der nach Untergang der
heidnischen Götter (im Andeutungsstil: Odins endzeitlicher Kampf mit dem

Fenrirwolf) kommen wird, Hdl. Str. 44: Dann wird ein anderer, noch

mächtigerer kommen, doch wage ich nicht, ihn zu nennen; wenige schauen

jetzt weiter in die Zukunft, als bis Odin dem Fenrirwolfe entgegenziehen
wird.

ï>â kemr annarr, enn mâtcari,
bô pori ec eigi bann at nefna ;

fair siâ nü fram um lengra,
enn Ööinn man ülfi mœta.

Die unbezweifelbare Absicht der jungen Scamma, ihren Abriß germanischer

Eschatologie verheißungsvoll mit christlicher Heilsgewißheit
andeutungsweise abzurunden, begründet noch nicht die nochmalige Nennung
des einen Anfänglichen, Unbenannten der heidnischen Urzeit, entstanden

(Vergangenheitstempus, Str. 43) i drdaga (Str. 35). Vielmehr scheint die
kontrastierende Nennung des endzeitlichen Unsagbaren (Christus) und
urzeitlichen dyvcûaToç (Heimdallr) in voranstehender Strophe nicht bloß
das synkretistische Denken eines mittelalterlichen mythologus, sondern das

typologische Denken des Mittelalters von fern her zu bezeugen34. Ein
Erster, < erfüllt von der Kraft der Erde>, < durch Verwandtschaft allen
Menschen verwandt), <man nennt ihn stôrauôgastan> (Str.43, mit aulfällig
doppelter Steigerung: allerreichst [an menschlicher Nachkommenschaft
auf Erden - das Himmlische Jerusalem wäre dann von den erlesenen
Heimdallssöhnen bewohnt, die der Auferstehung teilhaft werden; auch
Christus ein stillir störaudgastr, aber mâtcari <mächtiger)]), ein Stammvater

der Menschen auch nach der weiteren mythologischen Überlieferung35,

wird durch die zweite, letzte Gegenüberstellung der Scamma als
< Stammvater) verdeutlicht, als Typus durch den Antitypus Christus, der



14

nach mittelalterlicher Typologie letzter, zweiter Adam ist, Stammvater
der Menschen, Adam novus, verni36.

Damit entdeckt sich auch der weitere Sinn der ersten Gegenüberstellung,
Hdl. Str. 35 bis 41 : Als < Adam> gleichsam, als < Stammvater) der Menschen

(sif sifiaöan siçtom garvçllom, Str. 43) steht der urzeitliche Heimdallr
einem endzeitlichen Antipoden Loki gegenüber37, dem doppelgeschlechtigen

Ahnen der Endzeitdämonen, der zweiten Hauptgestalt der Scamma
neben Heimdallr. Sie beide, beider Verwandtschaft, Anhängerschaft und
beider menschliche und dämonische Nachkommenschaft erfüllen im
höheren Sinne der Dichtung die Zeit bis zur Endzeit, bis Loki, Loki-Brut,
Dämonen, Riesen zum Endkampf aufbrechen, die Götter zum Kampfe
gegen sie antreten und untergehen werden, auf Seiten der Götter auch
erlesene Heimdalissöhne (Einherjar, Odinssöhne, dazu § 2), welche

zusammen die alte Zeit nicht retten, aber einen endgültigen Sieg der
dämonischen Mächte verhindern können (auf germanische Eschatologie folgt,
nach Absicht der Dichtung, das Himmlische Jerusalem andeutungsweise
als christliche Heilsgewißheit der Heimdalissöhne).

Mit beiden aussagekräftigen Gegenüberstellungen aber geht die Scamma

eigene Wege, gemessen am Vorbild, an der großen Vçlospâ, die zwar im
weltweiten Hörerbezug ihrer Rahmensituation auch der Menschen
Stammvater Heimdall nennt (Hliöös biö ec allar heigar kindir, meiri oc

minni, mçgo Heimdalar, Vsp. Str. I)38, auch Heimdall, den Hornbläser der

Endzeit, und Loki in ihrer Übersicht über germanische Endzeitmythen39,
auch christliche Offenbarung kennt (den Messias im jüngeren Vçlospâ-
Text der Hauksbök-Redaktion)40, aber ohne gegensätzlichen Bezug
Heimdalls zum jeweils anderen.

* **

Die Vçlospâ in scamma ist, soweit die erhaltene Strophenreihe im Verband
der Hyndloliöö erkennen läßt, endzeitlich programmiert, eigenwillige
Dichtung vom Weltende und Ende der Götterzeit, obwohl davon
ausdrücklich nur in einer einzigen Strophe und einem letzten Verse gesprochen
wird (über viele Strophen aber in der großen Seherinnenrede)41. Wenn
Odin dem Wolfe entgegentreten muß (Vsp. sc. Hdl. 44,7), wenn die Welt
in der großen Flut und winterlichen Schneestürmen untergehen wird
(Str. 42), dann wird sich erfüllen, was zuvor strophenlang angezeigt ist
im Rückblick aufUrzeitgeschehen, der, gemessen am Vorbild, konzentrier-



15

ter auf Vorzeichen des Endes achtet als der Rückblick der großen VqIo-
spä42. Mythenkurzreferate oder bloße Namennennungen - die Anspielung
auf bekannten Mythenstoff genügt - verweisen auf berühmt-berüchtigte
Morde der Götterzeit, rückwärts geschaut bis zum Anfang der Zeiten
(HQÖr, Baldr - Pjazi - Ymir), verweisen auf (Brudermord) (Baldr/HQÖr-
Hçôr/Vâli), auf moralisch bedenkliches Zauberwesen und unheilvolle
Wahrsagerei43 und auf das sifjaspell44. Sippenbande zerreißen, urzeitliche

Verwandtschaft, durch Heirat entstandene Schwagerschaft zwischen Göttern

und Riesen (darauf verweist die Scamma nachdrücklich im höheren
Sinne ihrer mythologisch-genealogischen Aufzählung) wird sich verkehren,
urzeitliche Feindschaft dieser Weltenbewohner in den Ragnarök erfüllen

(von der endzeitlichen Gegnerschaft gibt das Vorbild eine zusammenhängende

Darstellung, Vsp. Str.45-58). Die Scamma weist nachdrücklich
auf den endzeitlichen Fenrirwolf und auf Loki, den doppelgeschlechtigen
Ahnen der Endzeitdämonen, der dem urzeitlichen Stammvater der
Menschen gegenübergestellt ist (Snorri Sturluson weiß, daß Heimdallr und
Loki zur Endzeit im Zweikampf gegenüberstehen und einander töten
werden). Heimdallr, geboren von neun Riesinnen, und Loki, Gott und

Endzeitdämon, beider menschliche und dämonische Verwandtschaft und
Nachkommenschaft, Heimdallssöhne, Burssöhne, Ymissöhne, Götter,
vermindert um Baldr und Hçôr, Riesen, vermindert um Ymir und Pjazi,
Dämonen (vçlorfrâ Viöölfi, vitcarfrâ Vilmeiâi,seiôberendrfrâ Svarthçfâà),
vermehrt um Loki und seine Brut - sie alle erfüllen die Zeit bis zur Endzeit,
wo sie sich in zwei Parteien gegenüberstehen, bekämpfen und untergehen
werden, Ööinn man ülfi mœta. So überaus knapp hier ein Dichter vom Ende
der Götterzeit spricht, pä er i râôi, at regn um priöti - die Vorboten des

Endes sind in den anderen Strophen gesammelt: Schon am Anfang der

Zeiten, i ärdaga, ist das Ende der Götterzeit zeichenhaft vorgebildet.

§ 2 Hyndloliöö :

Mythologisierte Heldenzeit in genealogischer Dichtung

Zur mythologischen, endzeitlich programmierten Dichtung tritt
genealogische Dichtung. Ein Sammler des 13. Jahrhunderts vereinigte ursprünglich

selbständige eddische Lieder (§ 1), fügte die vorliegende Strophenreihe
einer Vçlospâ in scamma an die strophenlange Aufzählung der eigentlichen
Hyndloliöö, füllte seine Sammlung wohl auch mit Einzelstrophen auf, die



16

er zugedichtet, umgedichtet oder gesammelt haben könnte. Begegnen wir
willkürlicher Sammlertätigkeit, mehr oder minder sinnloser Kompilation-
oder einer sinngebenden Großform aus den Händen eines Sammlers,
der einem übergeordneten Thema bestmöglichen Ausdruck nach Maßgabe
vorgegebener Dichtungen verleihen wollte

Das neue Großgedicht Hyndloliöö zeigt zweiteilige Bauform,
Rahmenerzählung und innere Aufzählung, die für die Mehrzahl eddischer Götterlieder

typisch1 und auch der bruchstückhaften Scamma abzulesen ist:
Zum herzählenden Teil der < kürzeren Seherinnenrede > ließe sich eine

Rahmensituation mit einer Seherin als Rahmengestalt (nach Vorbild der

großen Seherinnenrede) erschließen; dieser ursprüngliche Rahmen wäre

verlorengegangen resp. aufgehoben worden2.
Ein fiktiver mythischer Rahmen3, der dem Fabeinden-Spannenden

Ausdruck gibt (Hdl. Str. 1 bis 11 und 45 bis Schlußstrophe 50), umschließt
das Großgedicht, zunächst die genealogische Aufzählung der eigentlichen
Hyndloliöö. Freyja, die Göttin, reitet auf einem Eber - dem in Ebergestalt
verwandelten Helden Öttarr heimsci - zur Höhle einer Riesin Hyndla. Dem

Günstling soll geholfen werden, einen genealogischen Wettkampf oder
Erbstreit mit Kenntnis aller seiner Ahnen für sich zu entscheiden. Alle
Ahnen des Helden soll die vom Schlafe oder Tode erweckte Riesin Hyndla
((kleine Hündin>) nach Wunsch der Göttin herzählen, Hdl. Str. 11 : Nun
zähle die alten Sippengenossen aufund die Geschlechter der Männer her

Nu lâttu forna niöia talöa
oc upp bornar aettir manna

Nachdem alle Ahnen hergezählt sind, verlangt Freyja einen Erinnerungstrank

für ihren Eber (Hdl. Str. 45), damit der Günstling nichts vergesse,

wenn er sich drei Tage später im genealogischen Wettkampf mit Angantyr
messen muß. Doch erst ein magisches Feuer kann die heftig schmähende

Riesin zwingen, das Gedächtnisbier zu reichen.

In diesem Rahmen wird hergezählt: Ahnen des Helden Öttarr heimsci,
mehr als achtzig Namen, weniger Frauennamen, vornehmlich Männernamen,

Heldennamen, Namen berühmter Helden- und Fürstengeschlechter;

sie «gehören teils zur Heldensage teils in norwegische Familien;
ein nicht unbedeutender dritter Teil ist uns völlig unbekannt, also entweder

aus jetzt verlorengegangenen Überlieferungen entlehnt oder reine
Phantasienamen»4. Teils gehören diese Namenmassen zur näheren, geschichtlichen,

teils zur entferntesten sagenkundlichen Vergangenheit, zurück-



17

gezählt bis zu den berühmtesten Sagenhelden der heroischen Vorzeit,
dabei auch Harald Kampfzahn und auch der Drachentöter Sigurd-Siegfried

und der ihm verwandte Jçrmunrekr und alle Nachfahren Ermanarichs

(allir bornir frâ Içrmunreki, dem Schwiegersohn Sigurds - hlyö pü sçgo
minni! «höre auf meinen Bericht!», Hdl. Str.25) und alle Vorfahren
Sigurds und auch die versippten Gjukungen, Str. 27 f. : Gunarr und Hpgni,
Gjukis Erben, und ebenfalls Guörün(-Kriemhild), ihre Schwester; Guth-
ormr war nicht aus Gjukis Geschlecht, doch war er beider Bruder - sie

alle gehören zu deinem Geschlecht, Öttarr heimsci. Haraldr hilditçnn,
stammt ab von Hrœrekr Ringverschleuderer, war Sohn der Auör ; Auör die

Tiefsinnige war Tochter des Ivarr (Viöfaömi), aber Räöbarör (zweiter
Gemahl der Auör) war Vater des Randvér; das waren Männer, den Göttern

geweiht - alle gehören zu deinem Geschlecht, Öttarr heimsci.

Gunnarr oc Hggni,
oc ip sama Guörün,
eigi var Guthormr
pö var hann brööir
alt er pat astt pin,

Haraldr hilditqnn,
slongvanbauga,
Auör diüpauöga
enn Räöbarör var
peir vöro gumnar
alt er pat aett pln,

Giüca arfar,
systir peira;

Giüca asttar,
beggia peira;

Öttarr heimsci.

borinn Hrcereki,
son/- var hann Auöar,
Ivars döttir,

Randvés faöir;
goöom signaöir;
Öttarr heimsci.

Das alles ist dein Geschlecht: Öttarr heimsci ist der heroisch überhöhte,
gegenwärtige Repräsentant einer langen < Menschenzeit>, < Heldenzeit), die

- im höheren Sinne dieser genealogischen Aufzählung repräsentiert wird
durch die bemerkenswerte personale und zeitliche Fülle seiner Ahnen,
vielen Generationen bis zu den vornehmsten Helden der sagenkundlichen
Frühzeit.

<Zeit(alter)> konnte auch in anderer mittelalterlicher und altnordischer Dichtung
- im besonderen des 12./13.Jahrhunderts - durch einen jeweiligen Personenkreis
repräsentiert, symbolisch begriffen werden5 durch genealogische Aufzählung bis zum
jeweiligen Stammvater, durch die Kopfzahl derer, welche die Zeit füllen und erfüllen:
in der Vqlospä in scamma (§ 1) durch Götter, Riesen, Dämonen, Ymissöhne, Burssöhne,
Heimdallssöhne; im Heldenliedteil des Liederbuches Edda durch berühmte, zur Heldenfamilie

verbundene Liedhelden vom < Anfangshelden) Helgi der Helgaqviöa Hundings-
bana I bis hin zu jQrmunrekr und der ihm gegenübergestellten Heldenmutter Guörün
am Ende der Sammlung (§11); in der prologartigen Helgaqviöa Hundingsbana I des



18

Heldenliedteils durch eine Fülle von Bezeichnungen für <Held, Fürst> innerhalb
vorgegebener Liedfabel <Von Helgi und Hödbrodd> (§ 7).

Eine nächste Parallele zu den Hyndloliöö bietet die mythologisch-genealogische

Spekulation von König Hälfdan dem Alten und seinen achtzehn
Söhnen in der Prosa-Edda des Snorri Sturluson6. Was sich mit der snorro-
nischen Kurzformel für < Heldenzeit > kenntlich verwirklicht (vgl. § 7) und
sich in späteren Spekulationen zur norwegischen Urgeschichte entfaltet
hat (in dem zusammen mit den Hyndloliöö überlieferten ProsastückHversu

Nöregr byggöist nebst angehängten heroisierten Geschlechtsregistern der

Flateyjarbök: Hier ist der norwegische Einheitskönig Haraldr inn härfagri
<Haarschön> der Inbegriff einer großen Ahnenfülle von Ymir-Fornjötr
oder Odin oder Adam her und - Aittartala frä Hqö - Repräsentant der

Heldengeschlechter, die sich vom fiktiven < Heldenstammvater > Hälfdan
und seinen Söhnen herleiten)7, kennen und nennen auch die Hyndloliöö;
die genealogische Verbindung des Liedhelden Öttarr heimsci mit König
Hälfdan (hœstr Sciçldungd) und seinen achtzehn Söhnen fehlt unserem

Großgedicht nicht, Str. 14 ff. : Ali war einst der mächtigste Mann, Hälfdan

zuvor, der erhabenste Skjöldung; berühmt wurden die großen Kriege
der kühnen; seine Taten schwangen sich bis zu den Himmelsenden. Durch
Verschwägerung mit Eymundr, dem trefflichsten Manne, vergrößerte er
seine Macht, erschlug mit kaltem Schwerte Sigtrygg; er heiratete Älmveig,
die trefflichste Frau; achtzehn Söhne hatten sie. Von diesen entstammen
die Skjöldungen, die Skilfingen, die Ödlingen, die Ynglingen, die
Nachkommenschaft der Erbbauern, der Hersen (Gaufürsten), die größte Auslese

von Männern auf Erden - das alles ist dein Geschlecht, Öttarr heimsci.

Ali var aör çflgastr manna,
Hälfdan fyrri, hasstr Sciçldunga;
fraeg vôro fôlcvlg, flau er framir geröo,
hvarfla flôtto hans verc meö himins scautom.

Efiöiz hann viö Eymund, œztan manna,
enn hann Sigtrygg slö meö svçlom eggiom ;

eiga gece Âlmveig, œzta kvinno,
olo flau oc ätto âtiân sono.

haöan ero Sciçldungar, flaöan ero Scilfingar,
flaöan Qölingar, flaöan Ynglingar,
ßaöan hQlöborit, flaöan hersborit,
mest manna val und miögaröi ;

alt er flat aett flin, Öttarr heimsci.



19

Das alles ist dein Geschlecht: Öttarr heimsci ist gleichsam - mit der

Vçlospâ in scamma (§ 1) gesprochen - <durch Verwandtschaft verwandt
allen Menschen) (wie Heimdallr, der Stammvater der Menschen, Hdl.
Str. 43 sif sifiaöan siçtom garvçllom), jedenfalls gedacht als der
gegenwärtige Repräsentant der größten Auslese von Männern auf Erden (mest

manna val und miögaröi, Str. 11 ; 16), Inbegriff einer Fülle von Männern,
Helden, Heldengeschlechtern, achtbaren Ständen nach Maßstab einer

heroisierten, überschaubaren Welt. Aus seinem nachdrücklich wiederholten,

formelhaften Epitheton heimsci (zehnmal) läßt sich wohl mehr
heraushören als sein <Törichtsein> (heimscr < wenig herumgekommen,
töricht), eigentlich <einer, der sich aufhält im heimr <Heimat [Welt])),
vielmehr seine Zugehörigkeit zum heimr (<bewohnte Erde, Weit)), zur Welt
(yer-çld) als Zeit der Menschen, Helden, auch seine Zugehörigkeit zum
Stammvater Heim-AdXk (dazu unten).

Letztendlich erreicht die genealogische Aufzählung der Hyndloliöö
den mythologisch-genealogischen Abriß der Vçlospa in scamma, erreicht

- Höhepunkt einer Klimax - die göttlichen Aszendenten des Liedhelden
Öttarr heimsci und aller seiner Ahnen, die durch Baldrs Tod verminderte
Rundzahl der Götter. Das alles ist dein Geschlecht, Öttarr heimsci,

Vsp.sc. Hdl. Str. 29.

V6ro ellifo sesir talöir,
Baldr er hné viö banafmfo ;

t>ess léz Vâli verör at hefna,
sins brôôur slô hann handbana ;

alt er hat aett hin, Öttarr heimsci.

Der fortsetzende Kehrreim alt er pat œtt pin, Ôttarr heimsci (Hdl. Str. 16;

17; 20; 21 ; 23; 24; 26; 27; 28-29) verbindet die Vçlospâ in scamma (Hdl.
Str. 29 ff.) nachweislich mit der genealogischen Aufzählung der Hyndloliöö
(die andrerseits das kehrreimartige viltu enn lengra der Scamma benutzt,
Hdl. Str. 17; 18-31; 34; 36; 39). Ursprünglich selbständige Dichtungen
sind planvoll und sinnvoll zur neuen Großform verbunden worden, die

einem übergeordneten Thema nach Maßgabe eigenständiger Lieder
bestmöglichen Ausdruck verleihen möchte: Mit der Urzeit und Endzeit,
Weltkatastrophe und endzeitlich programmierten Götterzeit der integrierten
Scamma (§1) empfing die heroisierte Ahnenreihe Öttars, Inbegriff einer

<Heldenzeit), ihr weltgeschichtliches Gerüst (dazu unten). Doch läßt sich

das neue Großgedicht des 13. Jahrhunderts nicht mehr einfach in zwei



20

eigenständige Lieder dividieren, in die Scamma andrerseits (12./13.
Jahrhundert) und in die eigentlichen Hyndloliöö einerseits (die «nicht viel
älter sein» werden8). Bevor von einer <Urgestalt> der Hyndloliöö und ihrer
Datierung zu sprechen ist, wäre erst der Anteil unseres Sammlers am neuen

Großgedicht zu bestimmen, der nicht nur gesammelt, sondern auch neu-
und umgedichtet und aus anderer Überlieferung geschöpft zu haben

scheint, um seinem übergeordneten Thema bestmöglichen Ausdruck zu
geben.

Es ist üblich, mit einer älteren, wirklichkeitsnäheren genealogischen

(Preis-)Dichtung (zum Ruhme eines anonymen Zeitgenossen?) und mit
späteren Interpolationen zu rechnen9. Die pompöse Ausdehnung der

Ahnenfülle Öttars bis hin zu den berühmtesten Sagenhelden der heroischen

Vorzeit und allen Göttern, die Heroisierung und Mythologisierung
des Stammbaums, so scheint mir, gehört unserem Sammler, der auch sonst

Verbindungen zwischen zwei ehedem eigenständigen Liedern zu stiften
wußte, nicht nur mit den übergreifenden Kehrreimen. Auch in der
Rahmenerzählung des Großgedichtes spricht unser Sammler, der die Ahnen
Öttars, die seine Rahmengestalt dann mit Hilfe der integrierten Scamma

bis hinauf zu den Göttern herzählen wird, hier schon von Göttern
abstammende Helden nennt, Hdl. Str. 8; voraus geht ein Wortwechsel
zwischen Hyndla und Freyja: Laß uns aus den Sätteln heraus (beim Reiten)
den Wortwechsel führen! Laß uns sitzen und über die Geschlechter der

Fürsten reden, der Männer, die von Göttern abstammten.

Sennom vit pr SQÖlom! sitia vit scolom
oc um igfra aettir dcema,

gumna peira, er frä goöom qvômo.

Schon in der Rahmenerzählung spricht der Gestalter der Großform
Hyndloliöö von einer überhöhten und überreich am Menschenvolk

gemessenen Ahnenfülle seines Helden Öttarr heimsci - Menschen, die in
seinem Großgedicht <zählen>, Geltung haben: berühmteste
Heldengeschlechter der Vorzeit, Fürsten-, Königsgeschlechter, die Stände der
Edlen und Freien, die größte Männerauswahl aufErden -, die Hyndla nach

Wunsch der Göttin herzählen soll (und im ersten Teil des Großgedichtes
herzählen wird), Hdl. Str. 11 : Nun zähle die alten Sippengenossen auf und
die Geschlechter der Männer her! Was gehört zu den Skjöldungen, was

gehört zu den Skilfingen, (zu den Ödlingen)10, zu den Ylfingen, zur Nach-



21

kommenschaft der Erbbauern, der Gaufürsten, was ist die größte Auslese

von Männern auf Erden

Nu lâttu forna
oc upp bornar
hvat er Sciçldunga,
hvat er Qölinga,
hvat er hçlôborit,
mest manna val

niöia talöa
asttir manna:

hvat er Scilflnga,
hvat er Ylfinga,

hvat er hersborit,
und miögaröi

Hyndla beginnt ihre genealogische Aufzählung (erster Teil des

Großgedichtes) bei den nächsten Ahnen Öttars, den männlichen Vorfahren bis
ins fünfte Glied (Str. 12), der Großmutter väterlicherseits und deren Eltern,
<Übermenschen) das ganze Geschlecht (<?// pôtti œtt sü med yfirmçnnom,
Str. 13), nennt dann aber schon mit mächtigem Sprung den erhabensten

Skjöldung der heroischen Vorzeit, König Hälfdan, und seine achtzehn
Söhne (Str. 14 f. s. o.), um darauf die Summe dessen zu geben, was ihr von
Freyja abverlangt wird: hvat er Sciçldunga (Str. 11) - (Str. 16, s.o.)
Paöan ero Sciçldungar alt er pat œtt pin, Öttarr heimsci. Hier zieht der
Gestalter der Großform mit vier korrespondierenden Langzeilen seiner

Rahmenerzählung (Str. 11) eine erste Summe, umgibt seinen Helden und
dessen nächste Ahnen väterlicherseits mit dem glanzvollen Ruhm Königs
Hälfdan (hœstr Sciçldunga), der über seine achtzehn Söhne < Stammvater)
aller Helden, Heldengeschlechter, Erbbauern, Gaufürsten, der größten Auslese

von Männern auf Erden sein soll (Str. 16, s. o.), und umrahmt so

seinen Helden (das alles ist dein Geschlecht, Öttarr heimsci) mit einer fiktiven
Ahnenfülle, die symbolisch <Heldenzeit) bedeutet, auch außerhalb der

Hyndloliöö. Daß König Hälfdan und achtzehn Halfdanssöhne und ihre
Deszendenten symbolisch <Heldenzeit> bedeuten, wird im dreizehnten
Jahrhundert durch die Edda des Snorri Sturluson (§ 7) bezeugt. Im
Großgedicht Hyndloliöö aber findet diese symbolisierte <Heldenzeit) ein hie et

nunc: Hier ist Öttarr heimsci, fiktiver Deszendent des < Heldenstammvaters >

Hälfdan, der gegenwärtige, heroisch überhöhte Repräsentant einer <

Heldenzeit), die weltgeschichtlich eingerüstet wird durch die endzeitlich
bestimmte Götterzeit der integrierten Vçlospâ in scamma.

Endzeit, Ragnarök, Endkampf mit der Dämonenpartei aber sind hie

et nunc noch Zukunft - noch dauert die Götter- und Heldenzeit an, noch
kann Held Öttarr die Asinnen verehren (Str. 10), Freyja ihn begünstigen,
noch können Odin-Heervater und Thor verehrt (Str. 2-4), alle Götter



22

um Beistand für den Helden angerufen werden (Str. 50), noch können
Göttin und Riesin Hyndla dem Helden zur genealogischen Fülle seiner

näheren und heroischen und mythischen Ahnen verhelfen und das

Bewußtsein dieser zeitlichen Fülle ungezählter Generationen von grauer Vorzeit

an durch einen Gedächtnistrank sichern (Rahmenerzählung des

Großgedichtes).
Doch (Rahmen des Großgedichts) auch dieses hic et nunc ist schon

umrahmt von vorausdeutenden Zeichen eines Endes. Hdl. Str. 1 : Erwache,
Mädchen der Mädchen11, erwache meine Freundin, Schwester Hyndla, die

in der Höhle haust. Dunkelheit der Dunkelheiten ist jetzt, laß uns reiten
nach Valhçll, zu den heiligen Wohnsitzen der Götter.

Vaki, mœr meyia, vaki, min vina,
Hyndla systir, er f helli byr
nû er r<?cr rçcra, riöa vit scolom
til Valhallar oc til \és heilags.

Das inkantativ gesteigerte rçcr rçcra <die jede Dunkelheit übertreffende

Finsternis), mit dem Freyja die Riesin am Anfang der Rahmenerzählung
erweckt (undeutlich bleibt, ob vom Schlafe oder vom Tode - zu fiktiven
Ragnarök), kann von fern her auch an das mythische ragna rçcr12 oder die

ragna rçc gemahnen, an <Götterdämmerung), <Endschicksal der Götter),
Weltende -wie die brennende Erde am Ende der Rahmenerzählung an den

endzeitlichen Weltbrand gemahnen kann, wenn die Erde in Flammen
vergehen, heiße Flamme zum Himmel emporlodern wird (Vsp. Str. 57 : geisar
eimi viô aldrnara, leicr hör hiti viö himinn siälfan). Anders als das Vorbild,
die große Vçlospâ, ist die kurze Vçlospâ gestaltet, nennt lakonisch - mit
Worten des Vorbildes - die Weltflut (hafgengr hriöom viö himinn siälfan,
Hdl. Str. 42) und den Weltfrost, nicht aber den Weltbrand. Was in der

integrierten Scamma zur mythologischen Vorstellung des Weltverhängnisses

fehlt, erscheint als mythologisierende Fiktion in der Rahmenerzählung

des Großgedichtes, wobei zu beachten ist, daß sich die Prophezeiung
der Seherin Hyndla mit charakteristischem visionären Redestil (ec se) und
vielleicht auch mit der Gedankenflucht der Scamma (Weltende, Hdl. Str.
42 - <Himmlisches Jerusalem), Str.44, vgl. § 1) fortsetzt: Die eschato-

logische spâ der Vçlospâ in scamma scheint in doppelsinnigen Worten der

Rahmenerzählung nachzuhallen (der Gestalter der Großform spräche).
Hdl. Str.48 (Freyja spricht): Ich schlage (resp. futurisches Präsens)
Feuer rings um den Welten(baum)-Raum13, so daß du dich nicht fort-



23

bringst von hier. Str. 49 (Hyndla spricht) : Feuer sehe ich brennen
(zweideutig als Vision) und die Erde lodern ; die meisten werden Lebenslösung
leiden (sich loskaufen, das aufsich nehmen, wodurch man sein Leben rettet ;

doppelsinnig: ich, Hyndla, hic et nunc - die meisten, die im Weltbrand
sterben - nach dem Weltbrand leben können, mit der kurzen und langen
Vçlospa gesprochen).

Ec slœ eldi of l'viöio,
svâ at pü ei^i kemz ä burt heöan'.

'Hyr sé ec brenna, enn hauör loga,
veröa flestir fiçrlausn pola ;

ber pü Öttari biôr at hendi,
eitri blandinn miçc, illo heili

Bevor Freyja mit brennender Erde die Riesin zwingt, ihrem Eber resp. dem

in menschliche Gestalt zurückverwandelten Helden Öttarr den Gedächtnistrank

zu reichen14, wird sie von Hyndla gescholten, daß sie brünstig in
der Nacht draußen renne wie - mehrfach, nachdrücklich15 - die mythische
Ziege Heiörün mit Böcken : hleyprpü, eölvina, üti â nattom, sem med hçfrom
Heiörünfari (Rahmenerzählung, Hdl. Str. 46; 47). Der Vergleich offenbart
die mythologische Spekulation der Rahmenerzählung (auch die weitere
Schelte aus dem Munde der Riesin, daß Freyja ihrem ersten Gemahl Öör
stets lüstern nachgerannt sei, Hdl. Str. 47, will einen Wesenszug dieser

Göttin ins Unwahre verzerren)16. Heiörün steht nach der mythologischen
Überlieferung aufder Halle Odins, nährt sich von den Blättern des Weltenbaumes

und spendet unaufhörlich klaren Met, eddische Grimnismäl
Str. 25 ; sie nährt die bei Odin in Valhçll weilenden toten Helden, die Ein-
herjar, welche die Zeit bis zur Endzeit erfüllen, bis sie mit dem Wolfe
kämpfen werden, Grm. Str. 2317. In den Hyndloliöö aber möchte eine aus
der Weltmitte gerückte Heiörün kosmische Unordnung, Sittenverfall,
Endzeit vorspiegeln, wie eine brünstige Göttin Freyja, die nächtlich draußen

mit dem ebergestaltigen Öttarr rennt - Schelte aus dem Munde der

Riesin, Götterfeindin.
Im Sattel (Hdl. Str.8, s.o.) soll Hyndla nach Wunsch der Göttin die

toten Ahnen Öttars herzählen, auf einem Ritt nach Valhçll (Rahmenerzählung

Str. 1 ; 5; 6; 7; 8)18. Barock ist die Vorstellung, daß Freyja und
eine Riesin zusammen zu Odin und Thor reiten, und Erfindung einer
Spätzeit19, daß Freyja einen von Zwergen geschmiedeten Eber als Reittier
besitzt (Attribut ihres Bruders Freyr, Schmiedewerk anderer Zwerge20),



24

der Hildisvini heißt und < goldborstig > genannt wird (Hdl. Str. 7 - Gullin-
bursti ist der Name von Freys Eber), dieses Reittier aber der von Freyja
in einen Eber verwandelte Held Öttarr heimsci ist - was Hyndla sehr wohl
weiß21. Die mythologische Spekulation der Rahmenerzählung scheint sich

zu einer gandreiö < Zauberritt, Hexenritt, Ritt auf einem Zaubertier >22 zu
verdichten, wobei die Riesin Hyndla wieder Möglichkeit findet, ihre
zauberkundige Kontrahentin - jene Göttin Freyja, die nach der
mythologischen Überlieferung und in unserer Rahmenerzählung mit der Zauberpraxis

des Gestaltenwandels zu tun hat23 - zu verhöhnen. Hdl. Str. 5:

(Freyja spricht) Nimm einen von deinen Wölfen von der Krippe, laß ihn
mit meinem Eber laufen (Hyndla antwortet)24 Wenig schnell ist dein Eber

(dein <Zaubertier> Held Öttarr, wie ich weiß25), den Weg zu den
Göttern26 zu stapfen (eine weite gandreiö anzutreten); mein ausgezeichnetes
<Pferd> will ich nicht überladen (indem ich euch auf meinem Wolfe zum
Zauberritt nach Valhçll aufsitzen lasse).

Nü tactu ülf finn ein« af stalli,
lät hann renna meö runa minom !'
'Seinn er gçltr fiinn goöveg troöa,
vil ec ei mar minn msetan hloeöa.

Fla ertu, Freyia, er fiü freistar min,
visar fiü augom ä oss fiannig,
er fiü hefir ver fiinn i valsinni,
Öttar iunga, Innsteins bur.

Falsch bist du, Freyja, mich auf die Probe zu stellen; du blickst uns so an,
als hättest du deinen Mann auf dem Totenwege, den jungen Öttarr
Innsteinssohn.

Verlangt hier eine brünstig liebende Freyja von Hyndla, der von Toten

erweckten Seherin, Aufzählung der toten Ahnen Öttars, <ihres

Mannes > - oder forscht hier zugleich auch die chthonische Göttin der

mythologischen Überlieferung27 (Herrin über die Schlachttoten, deren

eine Hälfte sie auswählt), um i valsinni <auf dem Wege der Toten> nach

Valhçll im Geiste valkiösa28, Heerschau zu halten über das mest manna val
und miögaröi (Hdl. Str. 11 ; 16), über die andere Hälfte der Schlachttoten
in Valhçll? Bei Odin weilen nach der mythologischen Überlieferung die

toten Helden als Einherjar bis zur Endzeit (dazu unten), bis dahin gespeist

vom klaren Met der Heiörün. <Heiörün geil wie Freyja> bis legendum

(Hdl. Str. 46; 47), die boshafte Schelte der Hyndla am Ende der
Rahmenerzählung, steht nicht ohne Beziehung im Großgedicht, sondern läßt die



25

Reise nach der volkreichen Valholl nachhallen. Mit der fiktiven (mythologisch

gesprochen unwahren) Geilheit der Heiörün, der Metspenderin der

Einherjar in Valhçll, aber will die Riesin vergleichsweise Freyjas Verhältnis
zu Öttarr heimsci verunglimpfen, das sich - nicht mit der Götterfeindin
gesprochen - auch anders, als Einweihung des Helden in endzeitlich
bestimmtes Einherjartum, Tatzeugenschaft am Weltende bei der Begegnung

mit dem Fenrirwolf verstehen läßt, an der Hyndla nur gezwungen
teilnimmt. Und nur gezwungen reicht sie dem Helden den Gedächtnistrank,
denn der Riesin und Götterfeindin kann nicht daran gelegen sein, jenem
das Bewußtsein der Fülle derer zu sichern, die in der Endzeit auf Seiten

der Götter gegen die Dämonenpartei kämpfen werden.

Auf einem Ritt nach Valhçll (Rahmenerzählung, Hdl. Str. 1 ; 5 ; 6 ; 7 ; 8)

soll dem Helden des Liedes die Fülle seiner Ahnen aufgezählt werden, i val-

sinni <auf dem Totenwege> (Hdl. Str.6; 7), den die Gefallenen antreten
müssen, um nach Valhçll zu gelangen29. Die vorliegende Endgestalt der

Hyndloliöö läßt uns im unklaren, ob dieser Weg nach Valhçll und zurück

zur Höhle der Riesin (Ende der Rahmenerzählung) von den Rahmengestalten

tatsächlich geritten wurde30; schon die Fiktion eines valsinni

genügt. Aufeiner Reise nach Valhçll zu Odin - einer gandreid oder Seelenreise

in Tiergestalt31 (das < Seelentier> durch mythologisierende Stilisierung
bestimmt, s. u.) - kann der ebergestaltige Öttarr heimsci traumhaft oder
seherisch bei Odin in Valhçll erschauen, was ihm im magischen (h)liöd32
der Hyndla hergezählt wird: seine Ahnen mit Einschluß der berühmten
Sagenhelden der heroischen Vorzeit, die vor ihm i valsinni nach Valhçll zu
Odin gezogen sind. Denn bei Odin in Valhçll weilen die toten Helden,
welche als Einherjar die Zeit bis zur Endzeit erfüllen. Dort sind alle, «die
seit Urbeginn der Welt in der Schlacht gefallen sind und es wird sogar
noch sehr viel voller, und doch scheint die Mannschaft zu klein zu sein,

wenn der Wolfkommt», Snorra Edda33. Dort weilen auch die toten Helden
der Brävallaschlacht und mit ihnen König Harald Kampfzahn, der diese

ungeheure Schlacht nach langem, siegreichen Leben selbst gesucht zu
haben scheint, um mit einer großen Schar von Todesgenossen nach Valhçll
zu ziehen, und der aus dieser Schlacht von Odin selbst nach Valhçll
heimgeholt wird34. Wohl nicht zufällig endet der erste Teil des Großgedichtes
Hyndloliöö bei Haraldr hilditçnn und seinen Sippengenossen als den

letztgenannten heroischen Aszendenten Öttars mit beachtenswertem

Stellenwert, Hdl. Str. 28: Harald Kampfzahn, stammt ab von Hrœrekr
Ringverschleuderer, war Sohn der Auör ; Auör die Tiefsinnige war Tochter



26

des îvarr (viöfaömi), aber Räöbarör (zweiter Gemahl der Auör) war Vater
des Randvér; das waren Männer, den Göttern geweiht - alle gehören zu
deinem Geschlecht, Öttarr heimsci.

Haraldr hilditQnn,
sl0ngvanbauga,
Auör diüpauöga
enn Räöbarör var
beir vöro gumnar
alt er bat aett bin,

borinn Hrœreki,
sonr var hann Auöar,
Ivars döttir,

Randvés faöir;
goöom signaöir;
Öttarr heimsci.

Mit Harald Kampfzahn, dem letzten großen Sagenhelden des Skjöldun-
gengeschlechts, schließt sich der größere Kreis heroischer Ahnen, den

wohl erst der Gestalter der Großform Hyndloliöö um Öttarr heimsci

schlug: hvat er Sciçldunga (Rahmenerzählung, Str. 11, mit
Vordergewicht), Hälfdan hœstr Sciçldunga und achtzehn Halfdanssöhne (Hdl.
Str. 14f.), paöan ero Sciçldungar (Hdl. Str. 16). Was nach Maßgabe
trockenen Katalogstils im krönenden Abschluß der genealogischen
Aufzählung steht, kann auf einen sagenberühmten ValhQllbewohner - Typus
des Geweihten35, Ööni signaör - verweisen und die Fiktion des

Großgedichtes verdeutlichen, den Liedhelden Öttarr heimsci bei der Aufzählung
seiner Ahnen zu seinen Ahnen auf einer (Seelen-)Reise nach Valhçll zu
führen. Vielleicht erklärt sich jetzt auch die Ebergestalt Öttars - im Freyskult

Symbol der Fruchtbarkeit36 - zugleich als eine mythologische Spekulation,

denn dem Eber ist in der Haraldsage die keilförmige Aufstellung
des Heeres verglichen37, deren Kenntnis dort bedeutendes Zeichen der

Eingeweihten ist38.

Auch Öttarr heimsci wird eingeweiht im höheren Sinne der Großdichtung

Hyndloliöö : Auf einer ebergestaltigen (Seelen-)Reise in die Welt der

toten Helden kann unser Held seine Ahnen als Einherjar bei Odin in

Valhçll weiterleben sehen; 1 valsinni <auf dem Totenwege> zu Odin nach

Valh<?ll wird er eingeweiht in den schicksalhaften Zusammenhang der

ihm aufgezählten Namenfülle, in die endzeitliche Bestimmung der Einher-

jarschaft, in die eschatologische Bedeutung seines eigenen Heldenlebens.

Denn als Toter wird auch dieser Held ein zweites Mal i valsinni zu Odin
nach Vallipll gelangen, um als zukünftiger einheri und Valhçllbewohner
mit der genealogischen Fülle seiner Ahnen die zeitliche Fülle der Einherjar
bis zur Endzeit zu erfüllen. Auch Öttarr heimsci ist goöom signaör. Und
ein letzter Heilswunsch der Göttin Freyja sieht ihren Schützling genießen,

was die Einherjar von der mythischen Ziege Heiörün empfangen - das



27

Heiörünmotiv im Kehrreim39 der abschließenden Rahmenerzählung läßt
Öttars Reise nach Valhçll nachhallen, s.o.-, was auch der aus der Welt der

toten Helden wiederkehrende Helgi Hundingstöter in Valhçll genießt40;
Hdl. Str. 50: Er wird herrlichen Rauschtrank trinken! Ich bitte alle Götter,

Öttarr zu helfen (der ihnen als endzeitlicher einheri taugen wird).

hann seal drecca dyrar veigar,
biö ec Öttari çll goö duga.

Als Lebender reitet Öttarr heimsci ein erstes Mal < aufdem Totenwege >, und
darin hätte er ein mythisches Vorbild, daß auch Hermöör einmal in das

Reich der Toten geritten war41. Hermöör aber wird an ausgezeichneter
Stelle der Hyndloliöö genannt; eine kompositorische Absicht verbindet
die Schlußbitte der Göttin Freyja an die Götter und ihr einleitendes Gebet

an Odin und Thor - Hauptgötter im Endkampf der Ragnarök42 -; Freyja
spricht, Rahmenerzählung Str. 2fF. : Wir sollen Heervater bitten,
wohlwollend zu sein43! Er vergilt und gibt der Gefolgschaft Gold. Helm und
Brünne gab er Hermod und schenkte Sigmund ein Schwert. - Sieg gibt er
diesen (handschriftl. sonom <Söhnen>) und Schätze anderen, manchen
Männern Beredsamkeit und Menschenverstand. Fahrwind gibt er den

Männern, den Skalden Dichtkunst, Mannhaftigkeit gibt er manchem
Helden. - Ich will dem Thor ein Opfer bringen und darum bitten, daß er
dir (Hyndla) immer gewogen sei, obwohl er kein Freund von Riesenfrauen
ist44.

Biöiom Heritffçôr i hugom sitia
hann geldr oc gefr gull veröugom;
gaf hann Hermööi hiâlm oc brynio,
enn Sigmundi sverö at Jnggia.

Gefr hann sigr surnom, enn su/nom aura,
maslsco mçrgom oc manvit firom;
byri gefr hann brQgnom, enn brag scâldom,
gefr hann mansemi mQrgom recci.

l>6r mun hon blöta, bess rnun hon biöia,
at hann as viö fiic einart läti ;

bô er honom ötltt viö içtuns brüöir.

Ein einleitendes Gebet steht auch im Rahmen der <Initiationsdichtung)
Sigrdrifomäl, und wörtliche Anklänge erinnern daran45. Auffallender ist,
daß wir in den Anfangsstrophen unserer Rahmenerzählung «deutliche
Erinnerungen an die Häkonarmäl finden»: Hdl. Str. 1 riöa vit scolom



28

(: Hâk. Str. 13), Str. 2 I hugom (: Häk.9), hiàlm oc brynio (: Hâk. 17), und
«vielleicht ist auch der Name Hermöör zu nennen»46. Die Frage, «warum
ein später Dichter aus allen frühen Skaldenliedern ausgerechnet nur dieses

gewählt» hat, läßt sich wohl ungezwungen mit der mythologisierenden
Intention unseres späten Dichters und Sammlers beantworten, der für
seine sinngebende Großform Hyndloliöö den mythologisch überlieferten
Einherjarglauben einholen und seinen Helden Öttarr heimsci nach Valhçll
führen will. Für den Einherjarglauben, Valhçllglauben, Endzeitglauben
der heidnischen Zeit sind die Häkonarmäl47 ein Hauptzeugnis, und ein
zweites die Eiriksmäl48, ebenfalls aus der zweiten Hälfte des 10.

Jahrhunderts. In beiden eddischen Preisgedichten werden die schlachttoten
Helden vom Dichter nach Valhpll geführt und dort von Bragi und
Hermöör (Häkonarmäl), von Sigmundr und Sinfiçtli (Eiriksmäl)49
empfangen und aufgenommen unter die Einherjar Odins50, um ihre
endzeitliche Bestimmung zu erfüllen51. Als Einherjar-Dichtung hat exochen

also sind die Häkonarmäl in den Anfangsstrophen der Hyndloliöö zitiert,
und darum auch Hermöör (nach Häk.) und Sigmundr (nach Eirm.) im
einleitenden Gebet Str. 2 genannt - der einheri Harald Kampfzahn dann im
krönenden Abschluß der genealogischen Aufzählung - als literarisch
bezeugte Valhçllbewohner, die einen neuankommenden einheri wohl
empfangen können. Hermöör und Sigmundr - vergesellschaftet nach der
weiteren Überlieferung52 - sind nach der Intention der Hyndloliöö
vornehmste Valhpllbewohner bei Heervater und mit dem Generalnenner des

Großgedichtes <dein Geschlecht, Öttarr heimsci >, vgl. Hdl. Str. 26: sä var
visir frä Vçlsungi (Vçlsungr-Sigmundr-Sigurôr) oc Hiçrdisfrâ Hrauöungi
(Sigmunds Frau, Mutter Sigurds) alt er pat cett pin, Öttarr heimsci;
Str. 29 voro ellifo cesir talöir, Baldr er hné ...alt erpat cettpin, Öttarr heimsci.

* *
*

Der Gestalter der Großform Hyndloliöö (13.Jahrhundert) spricht: Er
spricht in der Rahmenerzählung mit vorgegebenen resp. um- oder
neugedichteten Strophen, mit mythologischen Reizworten und Initiations-
mythologemen, mit uraltertümlichen Motiven und spätheidnischen Themen

aus dem Bereiche des Einherjar-, Valhçll-, Endzeitglaubens, mit dem

mythologischen Wissen seiner Zeit; er mythologisiert und spricht doppelsinnig,

um mit einer <zweiten Sprache) Zweitaussagen im höheren Sinne
seines Großgedichtes zu machen.



29

Im Vordergrund der Rahmenerzählung stehen eine vielwissende Riesin

Hyndla und die Göttin Freyja, die ihrem Schützling Öttarr zum Siege in
einem genealogischen Wettkampf oder Erbstreit mit einem gewissen

Angantyr verhelfen will53. Die zweite Sprache der mythologischen Spekulation

aber kreist um <Heldenweihe>, um Einweihung des Liedhelden in
seine eschatologische Bestimmung und um endzeitlich bestimmtes Ein-
herjartum, um Vorboten der Endzeit und Ragnarökstimmung. Eine Reihe

von Fiktionen führt von einem rçcr rçcra (: ragna rçcr < Götterdämmerung))

um eine (von Toten?) erweckte Riesin über einen Dämonenritt
Hyndlas mit ihrem Wolfe auf dem <Weg zu den Göttern) (dort wacht
Heimdallr, die Hauptgestalt der integrierten Scamma, bis der goövegr in
den Ragnarök unter dem Anritt der Weltbrand-Dämonen, Riesen
zusammenbrechen wird54) zu einer wie beim Weltbrand brennenden Erde, womit
die eschatologische spâ < Prophezeiung) der integrierten Vçlospâ in scamma
bis in die Rahmenerzählung nachhallt (Hyr sé ec brenna veröa flestir
fiçrlausn pola), führt über einen nächtlichen Ritt ivalsinni <auf dem Wege
der Toten) zur volkreichen Valhçll Odins und seiner Einherjar (die von der

metspendenden Ziege Heiörün gespeist werden), führt zur Schelte aus
Riesenmund <Heiörün geil wie Freyja>, die mythische Ziege aus dem
Weltmittelpunkt Valhçll gerückt wie die Göttin Freyja aus der ethisch-religiösen

Weltordnung, führt über eine visionäre Heerschau der chthonischen

Freyja über die andere Hälfte der Schlachttoten in Valhçll zu einer

gandreiö oder ebergestaltigen (Seelen-)Reise ihres Schützlings Öttarr
heimsci, des lebenden Helden auf dem Wege, den die toten Helden nach

Valhçll ziehen (die von Heimdallr bewachte Bilrçst - Weg der Seelen55),

führt über Öttars visionäre Schau des Heeres der Einherjar, ihres Anführers

Odin-Heervater, der vornehmsten ValhQllbewohner oder Einherjar
Hermöör und Sigmundr, der gesammelten Einherjar in Valhçll, mest

manna val und miögaröi, zum abschließenden Heilswunsch für den

eingeweihten zukünftigen einheri Öttarr heimsci (seal drecca dyrar veigar
führt vom Eingeweihtwerden des Helden zum Eingeweihtsein.

Daß die vorliegende Rahmenerzählung insgesamt älter sein könnte als

die zugehörige Großform Hyndloliöö, halte ich für unwahrscheinlich
(innerlich älter sind einzelne Motive, Motivkomplexe, älter vermutlich
einzelne Strophen, im besonderen aus dem Anfang der Rahmenerzählung,
die von der Götterverehrung sprechen; Hdl. Str. 10 ist vor allem zu
nennen56), sondern glaube, daß diese Rahmenerzählung im großen und ganzen
unserem mythologus gehört57, der im 13. Jahrhundert zwei ursprünglich



30

eigenständige Dichtungen mit Hilfe dieses Rahmens zum Gesamtbild

zusammengesetzt und endzeitlich stilisiert hat, ohne leugnen zu wollen,
daß auch die ursprünglich selbständigen Hyndloliöö, eine verlorene Ur-
gestalt genealogischer (Preis-)Dichtung mit wirklichkeitsnäherer
Ahnenaufzählung, schon von einem Rahmen umgeben und von einem
Situationskontext umrahmt gewesen sein könnten, in welche der Gepriesene
nach Valhçll geführt wurde58. Die vorliegende Rahmenerzählung setzt, wie

zu zeigen war, das Gesamtwerk voraus, bezieht sich auf die genealogische

Aufzählung im ersten Teil und auf die mythologische Aufzählung der

integrierten Vçlospâ in scamma im zweiten Teil des Großgedichtes.
Pü ert, Öttarr : Der sinngebende Gestalter der Großform stiftet

Verbindung zwischen seiner mythologisierten Rahmenerzählung und der

genealogischen Aufzählung der eigentlichen Hyndloliöö (wir wollen mit
einer weniger pompösen, wirklichkeitsnäheren Urgestalt rechnen), die er
mit <Interpolationen) resp. Zudichtungen heroisiert. Auch die berühmtesten

Sagenhelden der heroischen Vorzeit werden im (h)liöö der Hyndla
als Ahnen Öttars hergezählt bis hin zu Harald Kampfzahn, dem literarisch
beglaubigten Valhçllbewohner und einheri, der von Odin selbst aus einer

ungeheuren Schlacht heimgeholt wird und mit einem Heer toter Helden in
Valhçll einziehen kann. Die Seherin des Großgedichtes re-zitiert Einherjar
in Valhçll, Valhçllbewohner nach der mythologischen Überlieferung oder
nach der mythologischen Spekulation der Hyndloliöö (sollten die
Ahnfrauen des Geschlechts dem Totenreich der Freyja zugezählt werden?59).
Hier gilt die Fiktion der Rahmenerzählung, der Ritt nach Valhçll: Was
Öttarr im magischen (<h)liöö der Hyndla erlauschen kann, kann er auf einer

(Seelen-)Reise nach Valhçll visionär erblicken ; während ihm seine Ahnen
hergezählt werden, kann er die toten Helden bei Odin in Valhçll als

Einherjar weiterleben sehen. Der Lebende kommt in das Reich der Toten und
zurück mit der Einsicht des Eingeweihten, der nun um die eschatologische
Bedeutung eines, auch seines Heldenlebens weiß - auch er wird einmal, ein

zweites Mal als Toter <auf dem Totenwege) (i valsinni) nach Valhçll kommen,

<den Weg zu den Göttern betreten) (goôveg troöä) und dann als
einheri bei Odin bis zur Weltkatastrophe weiterleben, wo er < allen Göttern
taugt). Öttarr heimsci ist eingeweiht. Genealogische Preisdichtung (einer
Urgestalt) erscheint in vorliegender Endgestalt als < Initiations >-Dichtung
zweiter Hand und mythologisch beschwerte Gedankendichtung. Die
kolossale genealogische und zeitliche Fülle der Helden, der von Göttern
stammenden Helden seit der sagenkundlichen Urzeit bis hin zum gegen-



31

wärtigen Helden Öttarr heimsci, will im höheren Sinne der herzählenden
Namenreihen < Heldenzeit) anzeigen, für uns kenntlich verwirklicht durch
die snorronische Formel für <Heldenzeit), die Zitierung Königs Hälfdan
und seiner achtzehn Söhne hier, der hier nachdrücklich als fiktiver Stammvater

der Helden, Heldengeschlechter, des Erbbauern- und Gaufürstenstandes,

der <größten Auslese von Männern auf Erden) vorgestellt wird.
Mit der Vorstellung alten Einherjar-, Valhçll-, Endzeitglaubens in der
umschließenden Rahmenerzählung, mit der Fiktion einer (Seelen-)Reise

zur volkreichen Valhçll der Einherjar, mit der Rezitation der Valhçll-
bewohner im {h)liöö der Hyndla aber ist die symbolisch bezeichnete

<Heldenzeit) endzeitlich programmiert, repräsentiert durch die bei Odin
bis zum Weltende weilenden toten Helden. Alle Valhçllbewohner («seit
Urbeginn der Welt») mit Einschluß des gegenwärtigen, zum endzeitlichen
einheri geweihten Öttarr heimsci erfüllen die Zeit bis zur Endzeit (bis der
Aion - 432000 Einherjar - voll sein wird), bis Odin an der Spitze der
Einherjar gegen den Fenrirwolf kämpfen muß. Davon, daß Odin mit dem

Fenrirwolfe kämpfen muß, spricht dann der mythologische Abriß der

integrierten Vçlospa in scamma.
Mit der integrierten Scamma (§ 1) bekommt die Großform Hyndloliöö

ihr weltgeschichtliches Gerüst. Verbürgte mythologische Überlieferung
vom Weltende tritt ergänzend und verdeutlichend zur mythologischen
Spekulation einer <Einherjarzeit> oder endzeitlich bestimmten <Heldenzeit>,

um dem übergeordneten Thema der Sammlung nach Maßgabe ursprünglich

selbständiger Dichtungen bestmöglichen Ausdruck zu geben. Die
durch Valhçllbewohner repräsentierte <Heldenzeit> wird ein Ende haben,
insofern sie gleichläuft mit der Zeit der Riesen, Götter, Menschen bis zur
Weltkatastrophe, bis Odin mit dem Fenrirwolfe kämpfen (Vsp. sc. Hdl.
Str. 44) und die bewohnte Erde in großer Flut und Schneestürmen untergehen

muß (Vsp. sc. Hdl. 42). Darüber hinaus - die Zeit der Menschen
noch einmal zusammengerafft im wiederholten Blick auf den urzeitlichen
Heimdallr, den Stammvater der Menschen (Vsp. sc. Hdl. 43 : sifsifiadan
siçtom gorvçllom) - konnte ein Ausblick der Vçlospâ in scamma auf
Christus, den <zweiten Adam), den eschatologischen Messias (Vsp. sc.

Hdl. 44), ein Himmlisches Jerusalem allen Menschen verheißen.

Sinngebende Dichter- und Sammlerhand des 13. Jahrhunderts verbindet
die eine Dichtung mit dem Kehrreim der anderen und umgekehrt, stiftet
genealogische Verbindung zwischen der durch Baldrs Tod verminderten
Rundzahl der Götter (Vsp. sc. Hdl. Str. 29 : alt er pat cett pln, Öttarr



32

heimsci) und dem künftigen Valhçllbewohner und einheri Öttarr heimsci

(der einmal die Zahl derer vermehren wird, die Snorri «Adoptivsöhne
Odins» nennt60), zwischen den Göttern und Öttars Ahnen (den <von Göttern

stammenden) Helden, Rahmen Str. 8; <den Göttern geweiht), Hdl.
Str. 28), läßt die Rahmengestalt des neuen Großgedichtes herzählen, was
ursprünglich eine andere Seherin hergezählt hat.

Die ursprünglich selbständige Vçlospâ in scamma (§1) ist für sich zu
würdigen, die Eigenständigkeit dieser Dichtung gegenüber der großen
Vçlospâ und ihre Abhängigkeit von jenem ehrwürdigen Vorbild zu
beachten, die vorliegende Strophenreihe aber auch vorzustellen als

integrierter Teil der neuen Großform Hyndloliöö. Hyndla, die Rahmengestalt

des Großgedichtes, verkündet den Untergang der Götter (pâ er i
raöi, at regn um priöti, Str. 42); die Riesin und Götterfeindin spricht nicht
ausdrücklich davon, daß auch die Riesen, Dämonen, Götterfeinde untergehen

werden, daß Loki der Anstifter (râôbani) des Mordes an Baldr war,
sondern beginnt ihren Vorausblick auf die Weltkatastrophe mit Blick auf
die abnehmende Zahl der Götter und (mit diesem Vorzeichen der künftigen

Weltkatastrophe beginnt auch der Vorausblick der großen Vçlospâ)
mit Blick auf den Tod Baldrs und den seines Töters Hgör (handbani!). Die
Riesin verweist auf (Brudermord) unter Göttern und auf Ermordung von
Riesen durch Götter: berühmt-berüchtigte Morde der Götterzeit,
rückwärts geschaut bis zum Anfang der Zeiten (Baldr, H<jör - Pjazi -Ymir). Die
Riesin verweist auf urzeitliche Verwandtschaft, durch Heirat entstandene

Schwagerschaft zwischen Riesen und Göttern, was an die endzeitliche

Gegnerschaft dieser Weltenbewohner denken läßt; auf die

Rahmenerzählung bezogen ist das auch eine Antwort der Riesin auf die
vordergründig vertrauliche Begrüßung durch Freyja, Tochter des Njgrör,
Gemahls der Pjazitochter Skaöi61 (min vina, Hyndla systir, Hdl. Str. 1) - am
Ende des Rahmens bricht der Gegensatz zwischen Göttin und Riesin

{brüör içtuns, letzte Strophe) in voller Schärfe auf. Hyndla verweist auf die

neun riesischen Mütter Heimdalls, des Stammvaters der Menschen - auch

eine Antwort an Öttarr heimsci {alt er pat cett pin). Sollte sich auch die
dunkle Haki-Strophe der Scamma auf die Rahmensituation des

Großgedichtes beziehen und nähere Verwandtschaft zwischen Öttarr heimsci
und Riesen anzeigen? Man könnte in der ersten Halbstrophe einen
Bestandteil der eigentlichen Hyndloliöö anerkennen62, der vom Gestalter
der Großform umredigiert worden wäre; dann spräche Hyndla zu Öttarr
Innsteinssohn, die Riesin und Feindin spräche und würde boshaft weitere,



33

nun anrüchige Riesennamen (Hrimnir, Hrossjrjöfr, Heiör) anreihen63.

Str. 32: Haki (dein Verwandter?) war allerbester Sohn der Hvseöna (einer
Riesin), der Vater der Hvaeöna war Hjçrvarôr; Heiör und Hrossjyöfr
waren Kinder des (Riesen) Hrimnir.

Haki var Hvasöno hôti beztr sona,
enn Hvœôno var Hiçrvarôr faöir,
Heiör oc Hrossbiöfr Hrimnis kindar.

Die Riesin und Götterfeindin verweist auf Verwandtschaft zwischen Riesen

und dämonischen Weltenbewohnern, was an die andere Partei des

Endkampfes gemahnt, nennt nachdrücklich Loki und den vom Götterfeind

Loki und einer Riesin stammenden Fenrirwolf, mit dem Odin und
alle Einherjar am Weltende kämpfen müssen.

Das (h)lioö der Hyndla im zweiten Teil des Großgedichtes verdeutlicht
nicht, daß auch die mythologische Aufzählung der Scamma von der Fiktion

der Rahmenerzählung umrahmt ist und die tiergestaltige (Seelen-)
Reise Öttars nach Valhçll fortgesetzt wird durch andere Heime der Welt
oder schon zurückführt(e) zur Höhle der Riesin, wo sich die Rahmengestalten

in abschließender Erzählung wieder befinden (Hdl. Str. 45 ff.). So

oder so wurde unser Held weiter eingeweiht, bevor er das Gedächtnisbier
empfängt. Öttarr heimsci überschaut die Zeit bis zum Jüngsten Tag, der
schon in der Urzeit (z ârdaga) zeichenhaft vorgebildet ist; er weiß von
anderen Weltenbewohnern, von Riesen, Göttern, Dämonen, die sich am
Weltende in zwei Parteien gegenüberstehen werden (Ööinn man ülfi mœta,

mit Achtergewicht, Vsp. sc. Hdl. Str. 44) ; er kennt auch den furchtbaren
Fenrirwolf {öl ülf Loki viö Angrboöo, mit Vordergewicht, Vsp. sc.

Hdl. 40), den endzeitlichen Gegner Odins und aller Einherjar, deren Zahl
er einst vermehren wird, wenn er ein zweites Mal <auf dem Totenwege>
(z' valsinni) zu seinen Ahnen und Odin nach Valhçll kommen wird. Auch
der künftige Valhçllbewohner und einheri wird für den eschatologischen
Krieg gebraucht, auch unser Held wird mit dem Fenrirwolf kämpfen
müssen. Der heimskr (der Unerfahrene, eigentlich einer, der im heimr
< Heimat) verblieben, wenig herumgekommen ist) wird auf seiner (Seelen-)
Reise nach Valhçll und andere Heime der Welt zum heimskr heimr
<bewohnte Erde, Welt>). Öttarr mit dem doppelsinnigen Beinamen heimsci
ist eingeweiht.

Der Gestalter der Großform Hyndloliöö spricht: In der endzeitlichen
Konfrontation seiner Rahmengestalt Öttarr heimsci und des Fenrirwolfes



34

spiegelt sich der gegensätzliche Bezug ihrer <Väter>, der beiden
Hauptgestalten der integrierten Vçlospâ in scamma. Gegenübergestellt sind

Loki, der Vater des Fenrirwolfes (Vsp.sc. Hdl.40: öl ülf Loki), und
Heimdallr, der Stammvater der Menschen {sif sifiaöan sigtom garvgllom,
Vsp.sc. Hdl.43), bewußt und betont auch dem <durch Verwandtschaft
verwandt), dessen hergezählte Ahnen <von den Göttern stammen): alt
er pat œtt pin, Ôttarr heimsci. Heimsci wird der Liedheld Öttarr Innsteinssohn

zehnmal genannt (erster Teil des Großgedichtes und Vsp.sc. Hdl.
Str. 29) und damit dem Stammvater der Menschen, der einen Hauptfigur
der Scamma (zweiter Teil des Großgedichtes), eng verbunden. Auch aus
dem nachdrücklich wiederholten, formelhaften Epitheton heimsci läßt
sich seine (Verwandtschaft) mit Heim-dallr (heimskastr aller Asengötter64)
heraushören.

Was mit den zwei Hauptgestalten der Scamma im Katalog- und
Andeutungsstil konfrontiert ist, kann im Großgedicht Hyndloliöö auch aussagekräftig

sein mit dem weiteren mythologischen Wissen des 13. Jahrhunderts :

Gegenübergestellt sind Loki, der in den Ragnarök mit seiner ganzen
dämonischen Nachkommenschaft und Anhängerschaft gegen die Götter
und Valhçllbewohner anstürmen wird, und Heimdallr, der auch mit Endzeit

in Verbindung steht, die er als Wächter der Götter am Wege nach

Valhçll mit seinem Hörne laut ankündigt, bevor der < Weg zu den Göttern)
unter dem Ansturm der Endzeitdämonen zusammenbrechen wird65.

Snorri Sturluson (13. Jahrhundert) weiß, daß Heimdallr und Loki in
einem endzeitlichen Zweikampf gegenüberstehen und einander töten
werden66 ; damit aber ist erfüllt resp. folgerichtig ausgesprochen, was durch
einen urzeitlichen Zweikampf beider vorgebildet ist, der - auf welcher
Entwicklungsstufe der mythologischen Vorstellung darf hier offenbleiben -
auch Endzeit vorbilden kann. Die Hüsdräpa67 des Ülfr Uggason (Ende des

10. Jahrhunderts - hier als frühestes Zeugnis zu nennen) schildert einen

Kampf zwischen Heimdallr und Loki um einen Gegenstand, der wohl als

Geburtsstein zu deuten ist68 und damit die urzeitliche Gegnerschaft beider
erklärbar machte als Kampf um das magische Substrat, das dem einen

(dem Stammvater der Menschen, Vsp.sc. Hdl. 43) die Geburt derer
verstärken oder vermindern konnte, welche als Heimdalissöhne die Zeit bis

zur Endzeit erfüllen und als Odinssöhne den Göttern beistehen im
Endkampf gegen Loki und alle Dämonen. Als Besitzerin dieses magischen
Geburtssteines (Amulettes, zuletzt kostbaren Geschmeides Brisingamen)
aber gilt Freyja69, die auch sonst mit Geburt in Verbindung steht70. So



35

gesehen wäre noch einsichtiger, warum Freyja als Rahmengestalt des

Großgedichtes71 zu den beiden Hauptgestalten der integrierten Scamma

tritt: Als Dritte neben Heimdallr und Loki im Urzeitgeschehen um Bri-
singamen, dem einen verbunden und dem anderen feind, hilft sie dem

gegenwärtigen Repräsentanten der Heimdalissöhne - dem opfernden
Verehrer der Freyja (Hdl. Str. 10) - das Bewußtsein jener zu sichern, die in der

Endzeit auf Seiten der Götter gegen Loki und seine dämonische
Nachkommenschaft und riesische Anhängerschaft kämpfen werden. Mit der

Zuordnung aller Rahmen- und Hauptgestalten des Großgedichtes zu zwei

gegensätzlichen Parteien aber spricht wieder der Gestalter der Großform
Hyndloliöö.

FREYJA i— > HYNDLA (RAHMEN)

Heimdallr 4 Loki (Vsp.sc.)

< Heimdalissohn >
Ä Lokissohn (Großgedicht)

ÖTTARR HEIMSCI * * Fenrirwolf

Heimdallr und Loki, die beiden Gegensatz- und Hauptgestalten der
Scamma (zweiter Teil des Großgedichtes), stehen symbolisch für Urzeit
und Endzeit72. Beide und beider menschliche und dämonische Nachkommenschaft

mit Einschluß des Wolfes Fenrir Lokissohn und des Helden und

künftigen einheri Öttarr heimsci Innsteinssohn, symbolice <Heimdalls-
sohn>, füllen und erfüllen die weltgeschichtliche Zeit bis zur Katastrophe.
Heimdallr ist der heimskastr der Götter, Öttarr der heimskr unter den

Menschen mit doppelsinnigem, nachdrücklich wiederholtem Beinamen:
Der Unerfahrene erfährt auf seiner (Seelen-)Reise durch andere Heime der

Welt die Fülle seiner Ahnen und die Verwandtschaft aller Menschen mit
dem Stammvater Heimdallr (heimskastr allra Äsa), der gesteigert dem
Weltenraum (Kosmos; heimr <bewohnte Erde, Welt>)73und der Welt (yer-
çld) als Zeit der Menschen zugehörig ist. Öttarr heimsci und Heimdallr -
störaudgastr <allerreichst) (an menschlicher Nachkommenschaft), sif
sifiaöan siçtom gervçllom, Vsp.sc. Hdl. Str.43 - haben die Fülle der

Menschen, der Vor- resp. Nachfahren, und die Fülle der durch sie

repräsentierten, symbolisierten Zeit im einen und anderen Teil der sinngebenden
Großform Hyndloliöö. Heimdalls Deszendent Öttarr heimsci - auf diesen

<Heimdallssohn> nimmt das (h)li6ö der Hyndla Bezug, auf alle mçgo
Heimdalar «alle höheren und niederen Heimdalissöhne» das hliöö der

vçlva in der vorbildlichen Vplospä (Str. l)74 - ist der gegenwärtige Reprä-



36

sentant der Zeit der Menschen, Helden, Einherjar, Heimdalissöhne,
Odinssöhne, die weltgeschichtlich eingerüstet wird durch die Vçlospâ in
scamma (der Sammlung zweiter Teil). Die integrierte Scamma vergegenwärtigt

das Ende und das anfänglich-urzeitlich vorgebildete Ende der
durch Götter, Riesen, Dämonen repräsentierten Zeit, spricht aber nicht
von den die Zeit repräsentierenden Menschen, den < heiligen Sippen, den
hohen und niederen Heimdallssöhnen> (Vçlospâ Str. 1), spricht nicht von
den Valhçllbewohnern (Einherjar sind auch im Vorbild der Scamma gerade

nur genannt, Vçlospâ Str. 4375), welche die Zeit bis zur Endzeit erfüllen.
Davon aber spricht der Gestalter der Großform im ersten Teil seiner

Dichtung und Sammlung, der ursprünglich eigenständige, mythologische
und genealogische Dichtung mit genialem Zugriff verbunden, umrahmt,
mit Um- und Zudichtungen überformt und erweitert hat, die in vorliegender

Endgestalt ergänzen zur Vorstellung der durch Ymissöhne, Burssöhne,
Götter, Riesen, Dämonen und durch Heimdallssöhne, Odinssöhne,
Menschen, Helden repräsentierten Zeit, die endzeitlich programmiert ist im
einen und anderen Teil des Großgedichtes.

Der Sammler und Dichter der Großform Hyndloliöö spricht:
Mythologische Götterzeit, mythologisierte < Heldenzeit > taucht auf und wird als

Endzeit begriffen und problematisiert, nicht im 10. Jahrhundert der
religiösen heidnischen Endzeit-, Valhçll- und Einherjardichtung (Eiriksmäl,
Häkonarmäl, große Vçlospâ, *Brävallaschlachtlied -um hier nochmals die

Dichtungen zu nennen, unter deren Eindruck vornehmlich das Großgedicht

Hyndloliöö steht die Scamma ist wohl weit jünger, etwa 12.

Jahrhundert), sondern im 13. Jahrhundert der blühenden Altertumskunde und

Altertumsfreude, genauer in der Zeit zwischen 1230 und 1250, zwischen der
Snorra Edda (Snorri Sturluson zitiert die noch für sich stehende Vçlospâ
in scamma unter ihrem Liedtitel) und dem Liederbuch Edda (das die

Großform Hyndloliöö voraussetzt, dazu ausführlich §§ 9; 10). Mit dem
isländischen Großsammler eddischer Götter- und Heldenlieder aber wird
uns ein gleichgesinnter Zeuge der Endzeit begegnen. Und darum möge

später Antwort finden, was schon hier zu fragen wäre : Nutzte altertumsfreudige

sammelnde Dichtertätigkeit die mythologische und sagenkund-
liche Überlieferung über die heroische Vorzeit und eschatologische
Zukunft, um auch die eigene Gegenwart - die wilde Sturlungenzeit vor
Untergang des isländischen Freistaates - transparent zu machen?
Verstand sich auch dieser isländische Zeuge der Endzeit als Zeuge seiner

Zeit?


	Hyndlolióð : Sammlung als sinngebende Grossform

